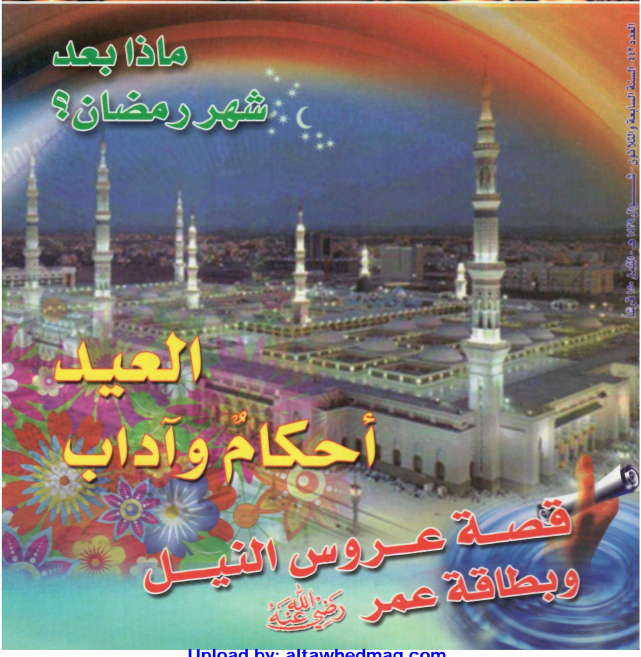
## عامة الرسول الله المحول الجنة





Upload by: altawhedmag.com

### صاحبة الامتياز

المجماعة أنصار السنة المحمدية

بسم الله الرحمن الرحيم فاعلم أنه لا إله إلا الله



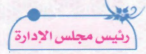
## ان أكرمكم عند الله أتقاكم، وواليس الرجال بالمظهر ووا

قدم أعرابي البصرة، فدخل المسجد الجامع وعليه خُلقان وعمامة قد كورها على رأسه، فرمى ببصره يمنة ويسرة، فلم ير فتيةً أحسن وجوهاً ولا أظهر زياً من فتية حلقة عُتبة المخزومي، فدنا منهم وفي الحلقة فرجة، فجلس فيها، فقال له عتبة: ممن أنت يا أعرابي؟ قال: من منحج (قبيلة)، قال: من زيدها الأكرمين، أو من مرادها الأطيبين؟ قال: لست من زيدها ولا من مرادها (نسبة إلى زياد، ومراد). قال: فمن أيها؟ قال: فإني من حماة أعراضها وزهرة بياضها؛ بني زبيد. فأفحم عتبة حتى وضع قلنسوته عن رأسه وكان أصلع.

فقال له الأعرابي: فأنت يا أصلع؛ ممن أنت؟ قال: أنا رجل من قريش، قال: فمن بيت نبوتها، أو من بيت مملكتها؟ قال: إني من ريحانتها «بني مخزوم» قال: والله لو تدري لم سميت بنو مخزوم ريحانة قريش ما فخرت بها أبدًا، إنما سميت ريحانة قريش لخور (ضعف) رجالها ولين نسائها! قال عتبة: والله لا نازعت أعرابيًا بعدك أبدًا.

التوزيع الداخلي؛ مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية

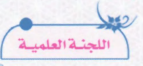
التحرين



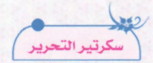
د. جمال الراكبي



د. عبدالله شاكر الجنيدي



د. عبدالعظیم بدوي زکسریا حسینی جمال عبدالرحمن معاویة محمد هیکل



## <u>مصطفى خليل أبو المعاطي</u>

التحرير

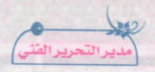
۸شارع قولة - عابدین - القاهرة ت: ۲۳۹۳۲۵۱۷ - فاکس: ۲۳۹۳۲۵۱۷ قسم التوزیع والاشتراکات

ت: ۲۳۹۱۵٤۵٦ المركز العام

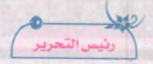
هاتف: ۲۷۹۱۵۲۷- ۲۵۹۵۱۴۲۲

لأول مرة نقدم للقارئ كرتونة كاملة تحتوي على ٢٦مجلداً من مجلة التوحيد عن ٣٦سنة كاملة





### جمال سعد حاتم

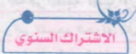




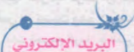
حسين عظا القراط

## ثمن النسخة

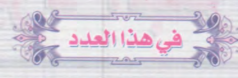
مصر ١٥٠قرشا ، السعودية اريالات ، الإمارات ادراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس ، المفرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس ، قطر اريالات، عمان نصف ريال عمانی امریکا ۱دولار ، اوروبا ۲یورو



١- في الداخل ٢٠ جنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد - على مكتب ٢- في الخارج ٢٠دولارا أو ٧٥ريالا سعوديا ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي - فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد - أنصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩٠).



MGTAWHEED@HOTMAIL.COM رئيس التحرير: GSHATEM@HOTMAIL.COM التوزيع والاشتراكات: SEE2070@HOTMAIL.COM موقع المجلة على الإنترنت: WWW.ALTAWHED.COM موقع المركز العام : WWW.ELSONNA.COM



الافتتاحية: سورة البقرة منهاج حياة : د. جمال المراكبي كلمة التحرير: بقلم رئيس التحرير قواعد ذهبية من قواعد الدعوة الربانية: د. عبد العظيم بدوى ياب السنة: طاعة الرسول سبب لدخول الجنة: زكريا حسيني ١٥ أحكام الزكاة درر البحار: على حشيش السياسة الشرعية بين فقه الاستضعاف وفقه التمكين: د. عبد الله شباكر العيد اداب واحكام: أيمن دياب محيطات الأعمال: عبده الأقرع القصة في كتاب الله: عبد الرازق السيد عيد واحة التوحيد: علاء خضر دراسات شرعية : متولى البراحيلي ماذا بعد شهر رمضان؛ صلاح نحيب الدق 27 الراقضة والنهود وجهان لعملة واحدة: أسامة سليمان ٤A الوصابا العشير من أواخر سورة الأنعام: د. حسن حجاب الأسرة المسلمة: حمال عند الرحمن تحذير الداعية من القصص الواهية: على حشيش فتاوى المركز العام تحذير الصفوة من خطورة الفترة : د. حمدى طه القرآن رحمة: شوقى عبد الصادق

منبر الحرمين: فضيلة الشيخ: سعود الشريم

المستشار: احمد السيد

إعلام المصلين والولاة بمن يقدمونه لإمامة الصلاة

٦٦٠ جنيها ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر ٢٠٠دولارلن يطابها خارج مصرشاملة سعرالشحن



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فإن سورة البقرة أطول سورة في القران، وهي سورة مدنية نزلت على مدى عشر سنوات قضاها رسول الله في المدينة، ففيها اول ما نزل من الأحكام في المدينة بعد الهجرة بشان تحويل القبلة من بيت المقدس إلى المسجد الحرام، قال تعالى: ﴿قَدْ نَرَى تَقَلُّبَ وَجْهِكَ في السَّمَاءِ فَلَنُولَدَيْكُ قَبْلَةٌ تَرْضَاهَا فَولَ وَجُهِكَ في السَّمَاءِ فَلَنُولَدَيْكُ قَبْلَةٌ تَرْضَاهَا فَولَ وَجُهِكَ شَطْرَهُ وَإِنَّ النَّذِينَ أُوتُوا الْكتَّابَ لَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَرَامِ وَحَيْثُمَا كُنْتُمْ فَولُوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ وَإِنَّ النَّذِينَ أُوتُوا الْكتَّابَ لَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُ مَنْ رَبِّهِمْ وَمَا اللَّهُ بِغَافِلَ عَمَّا يَعْمَلُونَ ﴾ [البقرة: ١٤٣].

رُويُ مسلم عَنِ الْبَرَاء بْنِ عَازِب رضي الله عنه قَالَ: صَلَيْتُ مَعَ النّبِيَ ﷺ إِلَى بَيْتِ الْمَقْدِسِ سِتَّةَ عَشَنَ شَهُرًا حَتَّى نَزَلَت الآية الْآتِي في النُبقرة: ﴿ وَحَيْثُمَا كُنْتُمْ قُولُوا وُجُوهُكُمْ شَطْرَهُ ﴾، فَنَزَلَتْ بَعْدَ مَا صَلّى النّبِي ﷺ فَانْطَلَقَ رَجُلُ مِنِ النَّقَوْمِ فَمَرَّ بِنَاسٍ مِنَ الأَنْصَارِ وَهُمْ يُصَلُّونَ فَحَدَّتَهُمْ قُولُوا وُجُوهُهُمْ قَبِلَ النّبيتُ. النّبيتُ .

وفيها آخر آية نزلت من القرآن وهي قول الله تعالى: ﴿ وَاتَقُوا يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللّه تُمَّ تُوفَى كُلُّ نَفْسٍ مَا كَسَبَتْ وَهُمْ لاَ يُظْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٨١]، وهي الآية التي ختم الله بها آخر آحكام القرآن نزولا وهي آيات تحريم الربا: ﴿ الدّينَ يَأْكُلُونَ الرّبا لاَ يَقُومُونَ إِلاَّ كَمَا يَقُومُ الذّي يَتَخبُطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمَسَّ ذَلِكَ بَاتَهُمُ قَالُوا إِنِّمَا الْبَيْعُ مَثْلُ الرّبا وَاحَلَ اللّهُ الْبَيْعُ وَحَرَّمُ الرّبا فَمَنْ جَاءَهُ مَوْعِظَةً مِنْ رَبّهُ فَائْتَهِي فَلَهُ مَا سَلَفَ وَآمْرُهُ إِلَى اللّه وَمَنْ عَادَ فَأُولِئِكَ آصَّحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ (٢٧٥) يَمْحَقُ اللّهُ الرّبا وَيُرْبِي الصَّدَقَاتِ وَاللّهُ لاَ يُحبُّ كُلُ كَفّارِ آثِيم (٢٧٦) إِنَّ الدِّينَ آمَنُوا وَعَمُلُوا الصَّالِحَاتِ وَأَقَامُوا الصَّلاَةَ وَأَتُوا السَّلاَ لَكُمْ أَجْرُهُمْ عَنَّدَ رَبّهِمْ وَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ (٢٧٧) يَا أَيُهَا الّذِينَ آَمِنُوا التَقُوا اللّهُ وَرَسُولِهِ وَإِنْ تَظُلمُونَ وَلاَ تُقُلمُونَ وَلاَ تَظُلمُونَ وَلاَ تَظُلمُونَ وَلاَ تَظُلمُونَ وَلاَ تَظُلمُونَ وَلاَ تَقُعُلُوا عَاللّهُ ثُمُّ تُوفَى كُلُّ نَفْسٍ مَا كُسَبَتً وهُمْ لاَ خُدُر لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تُوفَى كُلُّ نَفْسٍ مَا كُسَبَتً وهُمْ لاَ وَاللّهُ ثُمْ تُوفًى كُلُّ نَفْسٍ مَا كُسَبَتً وهُمْ لاَ وَهُمْ لاَ وَاللّهُ وَلَاكُمْ لاَ وَاللّهُ فَمُ تُوفًى كُلُّ نَفْسٍ مَا كُسَبَتً وهُمْ لاَ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ قَلْمُ وَلَ اللّهِ ثُمُّ تُوفَى كُلُّ نَفْسٍ مَا كُسَبَتً وَهُمْ لاَ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ إِلَى اللّهُ فَمُ تُوفَى كُلُّ نَفْسٍ مَا كُسَبَتً وَهُمْ لاَ عُطُلُولَ فَاللّهُ وَلَا اللّهُ فَلَولَ وَلَا يُحْوَلُ فَي اللّهِ فَلَا لَاللهُ فَلَا لَا لَا لِللّهُ وَلَا لَكُونَ لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ ولَا اللّهُ وَلَا لَا لَهُ ولَا اللّهُ اللّهُ ولَا اللّهُ ولَا اللّهُ اللّهُ ولَا اللّهُ اللّهُ ولَا اللهُ اللّهُ ولَا اللهُ ا

عَنْ عَائَشَةَ رضي الله عنها أَنَّهَا قَالَتْ: لَمَّا أُنْزِلَتِ الآيَاتُ الأَوَاخِرُ مِنْ سُورَةِ الْبَقَرَةِ خَرَجَ رَسُولُ اللَّهِ فَتَلاَهُنُّ فِي الْمَسْجِدِ، فَحَرَّمَ التَّجَارَةَ فِي الْخَمْرِ. مَتَفَق عليه.

وفيها أطول آية في القرآن وهي آية الدين: ﴿يَا آيَهُا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَدَايَنْتُمْ بِدَيْنِ إِلَى آجَل مُسْمًى فَاكْتُبُوهُ وَلَيْكُتُبْ بَيْنَكُمْ كَاتَبُ بِالْعَدْلِ وَلاَ يَأْبُ كَاتَبُ أَنْ يَكْتُبُ كَمَا عَلَمُهُ اللَّهُ فَلْيَكْتُبُ وَلْأَيْمُلُلِ الَّذِي عَلَيْهُ الْحَقُّ وَلْيَتُو بَيْخَسُ مِنْهُ شَيْئًا فَإِنْ كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ سَفِيهًا أَوْ ضَعِيفًا أَوْ لاَ يَسْتَطِيعُ أَنْ الْحَقُ وَلْيَتُو اللَّهُ رَبَّهُ وَلاَ يَبْخَسُ مِنْهُ شَيْئًا فَإِنْ كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُ سَفِيهًا أَوْ ضَعِيفًا أَوْ لاَ يَسْتَطْيعُ أَنْ يُملُ هُو فَلْيُمْلُلُ وَلِيَّهُ وَالْاَيْمَ مَنْ اللَّهُ رَبِهُ وَلاَ يَبْخَلُ وَاسْتَشْهُدُوا شَهْيِدَيْنِ مِنْ رِجَالِكُمْ فَإِنْ لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلُ وَامْرَأَتَانِ مَمَنْ يَمُل هُو فَلْيُمْلُلُ وَلِيلَّهُ وَالْعَلْمُ وَالْمَرَاتَانِ مَمَنْ تَرْضَوْنَ مِنْ السَّهُدَاءُ إِذَا مَا دُعُوا وَلاَ تَسَأَمُوا تَرْضُونَ مِنْ الشَّهُدَاءُ إِذَا مَا دُعُوا وَلاَ تَسَأَمُوا



أَنْ تَكْتُبُوهُ صَغِيرًا أَوْ كَبِيرًا إِلَى أَجِلَهِ ذَلِكُمْ أَقْسَطُ عِنْدَ اللّهِ وأَقْوَمُ لِلشّهَادَةِ وَأَدْنَى أَلاَّ تَرْتَابُوا إِلاَّ أَنْ تَكُونَ تَجَارَةٌ حَاضِرَةً تُديرُونَهَا بَيْنَكُمْ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَلاً تَكْتُبُوهَا وَأَشْهِدُوا إِذَا تَبَايَعْتُمْ وَلاَ يُضَارُ كَاتِبُ وَلا شَهِيدُ وَإِنْ تَقْعَلُوا فَإِنَّهُ فُسُوقٌ بِكُمْ وَاتَّقُوا اللّهُ وَيُعلَّمُكُمُ اللّهُ وَاللّهُ بِكُلْ

عن يُوسنُفُ بْنُ مَاهِكُ رضي الله عنه قال: إِنَى عنْدَ عَائِشَةَ أُمَّ الْمُؤْمِنِينَ - رضَى الله عنها - إِذْ جَاءَهَا عِرَاقِي فَقَالَ أَيُ الْكَفَن خَيْرٌ وَلِيْحَكَ وَمَا يَضَرُكُ قَالَ: يَا أُمُ الْمُؤْمِنِينَ أَرِينِي مُصنَّحَفَك. قَالَتْ: لِمَ الْمُؤْمِنِينَ أَرِينِي مُصنَّحَفَك. قَالَتْ: لِمَ قَالَ: يَعْلَى أُولَا فَيْهُ الْقُرْآنَ عَلَيْهُ فَإِنَّهُ يُقُرْأُ غَيْر مَؤْلُفَ قَالَتْ: وَمَا يَضُرُكُ آيَهُ قَرَأْتَ قَبْلُ النِّمَا نَرْلَ أَوْلَ مَا نَرْلَ مَثْلُ اللهُ سُورَةُ مِنَ الْمُقَصِلُ فِيهَا ذَكْرُ الْجَنَّةِ وَالنَّارِ حَتَّى إِذَا ثَابَ النَّاسُ إِلَى الاسْلام نَزْلَ الْحَالَ وَالْحَرَامُ، وَلَوْ نَزَلَ أَولَ شَيْء لاَ تَشْرَبُوا النَّحَارُ وَالْحَرَامُ الْخَمْرَ أَبِدًا، ولَوْ نَزَلَ لاَ تَرْتُوا لَقَالُوا: لاَ نَدَعُ النَّذَعُ النَّاسُ إِلَى الْاسْاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدْهَى وَأَمَرُ ﴾ ومَا نَرْلَ بمكة على مُحَمَّد فَي وَإِنَى لَجَارِيَةً أَلْعَبُ ﴿ بَلِ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدْهَى وَأَمَرُ ﴾ ومَا نَرْلَتْ سُورةُ النِّقَرَةِ وَالنَّسَاء إِلاَ وَنَا عَنْدَهُ قَالْ فَأَخْرُجَتْ لَهُ الْمُصْحَفَ فَأَمْلَتْ عَلَيْهُ أَيْ السُور. رواه البخاري،

وفيها أعظم آية في القران الا وهي آية الكرسي: ﴿ اللَّهُ لاَ إِلَّهَ إِلاَّ هُوَ الحَيُّ القَيُّومُ لاَ تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلاَ يَوْمُ لُهُ مَا في السَّمَوات ومَا في الأَرْضِ مِن ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِندَهُ إِلاَّ بِإِذْنِهِ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ آيْدِيهِمْ وَمَا خُلْقَهُمْ وَلاَ يَحْيِطُونَ بِشَيْء مِنْ عَلِمِهِ إِلاَ بِمَا شَاءَ وَسِعَ كُرْسِيَّةُ السَّمُواتِ وَالأَرْضَ وَلاَ يَتُودُهُ حَفْظُهُمَا وَهُو العَلِيُّ العَظْيمُ ﴾ [البقرة: ٢٥٥].

#### و فضائل سورة البقرة وو

١ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه أَنُ رَسُولَ اللهِ قَ قَالَ: «لاَ تَجْعَلُوا بِيُوتَكُمْ مَقَابِرَ إِنَّ الشَّيْطَانَ يَنْفَرُ
 من الْبَيْتِ الذي تُقْرَأُ فيه سُورةُ الْبَقَرَة». رواه مسلم.

٧- عَنْ رَيْد آئهُ سَمَعَ آبًا سالاًم يقُولُ: حَدَّثنى أَبُو أَمَامَةَ الْبَاهِلَىُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ فَيْ يَقُولُ: وَالْمُرْعُوا اللَّهُ مِنْ الْبَقْرَة وَسُورَة آلَ عَمْرَانَ وَاللَّهُ مِنْ الْبَقْرة وَسُورَة آلَ عَمْرَانَ فَإِنَّهُمَا تَأْتِيامَة مُّفَيعًا لأَصْحَابِهِ اقْرَعُوا الزُهْراوِيْنِ الْبَقْرة وَسُورَة آلَ عَمْرَانَ فَإِنَّهُمَا عَيَايَتَانِ أَوْ كَأَنَّهُمَا فَرْقَانِ مِنْ طَيْر صَوَافُ تُحَاجَانِ عَنْ أَصَدْحَابِهِمَا الْفُرَّةِ وَالْمُنْ الْبَعْلَةُ .. قَالَ مُعَاوِيةً عَنْ أَصَدْحَابِهِمَا الْبُطَلَةُ السُحْرَةُ أَلْ الْبُطَلَةُ السُحْرَةُ أَلْ مُعَاوِيةً لَا لَنُطَلَة السُحْرَة أَلَا اللهُ وَاحمد].

٣ - عَنْ سُعيد بْنِ چُبِيْرِ عَنِ ابْنِ عُبّاس قَالَ: بَيْنَمَا حِبْرِيلُ قَاعدُ عِنْدَ النّبِي فَ سَمعَ نَقِيضًا مِنْ فَوْقهِ فَرَقَعَ رَأْسَهُ فَقَالَ: هَذَا بَابُ مِنَ السُمَاءِ فُتَحَ الْيَوْمَ لَمْ يُفْتَحُ قَطُ إِلاَّ الْيَوْمَ فَنَزَلَ مَنْهُ مَلْكُ، فَقَالَ: هَذَا مَلَكُ نَزَلَ إِلَى اللّارْضِ لَمْ يَنْزَلُ قَطُ إِلاَ الّيَوْمَ فَسَلُمَ وَقَالَ: أَيْسُرُ بِنُورِيْنِ أُوتِيتَهُما لَمْ يُؤْتَهُما نَبِي قَبْلَكَ فَاتِحَةُ الْكِتَابِ وَخَوَاتِيمُ سُورة النّيقَرة لَنْ تَقْرأ بِحَرْف مِنْهُما إِلاَ أَعْطيتُهُ. [رواه مسلم].

﴾ - عَنْ عَبْدُ الرُّحْمَنِ بْنِ يَزِيدُ قَالَ: لَقَيتُ أَبُا مَسْعُود عِنْدَ الْبَيْتِ فَقَلْتُ: حَدِيثُ بِلَغَنِي عَنْكَ في الآيتَيْنِ في سُورَةِ الْبَقَرَةِ مَنْ قَرَأَهُمَا في لَيْلَةٍ في سُورَةِ الْبَقَرَةِ مَنْ قَرَأَهُمَا في لَيْلَةٍ كَفَةًاهُ. [مَنْفَقَ عِليه].

وعَنَّ إِبْرَاهِيمَ عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ يَزِيدَ عَنْ عَلْقَمَةَ بْنِ قَيْسٍ عَنْ أَبِي مَسْعُودِ الأَنْصَارِيِّ قَالَ: قَالَ

رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «مَنْ قَرَأَ هَاتَيْنِ الآيَتَيْنِ مِنْ آخرِ سُورَةِ الْبَقَرَةِ في لَيْلَةَ كَفَتَاهُ». قَالَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ: فَلَقَيِتُ أَمَا مَسْعُودُ وَهُوَ يَطُوفُ بِالْبَيْتَ فَسَأَلْتُهُ فَحَدَّثَنَى بِهِ عَنَ النَّبِيُّ ﷺ.

000000000000000000000000

٥- عَنْ عَبْدِ الرِّحْمَنِ بْنِ يَزِيدُ و الأَسْوَدِ بْنِ يَزِيدُ قَالاً: سَمَعْنَا عَبْدُ اللَّه بْنَ مَسْعُود يَقُولُ بِجَمْع - مزدلفة
 الذي أَثْرَلْتُ عَلَيْه سُورةُ الْبَقَرة هَا هُنَا يَقُولُ: 'لَبَيْكُ اللَّهُمُ لَبَيْكَ، ثُمُّ لَبِّي وَلَبَيْنَا مَعْهُ. [رواه مسلم].

وَعَنْ عَبِّد الرِّحْمَنِ بْنِ يَزِيدَ قَالَ: رَمَى عَبِّدُ اللَّهِ مِنْ بَطْنِ الْوَادِى، فَقُلْتُ: يَا أَبَا عَبْدِ الرَّحْمَنِ، إِنْ نَاسَاً يَرْمُونَهَا مِنْ فَوْقِهَا، فَقَالَ: وَالَّذِي لاَ إِلَهَ غَيْرُهُ هَذَا مَقَامُ الَّذِي أُنْزِلَتْ عَلَيْهِ سُورَةُ النَّبَقَرَةِ - عَنَّ - [رواه النخاري]. النخاري].

٣- عَنْ أَسَيْد بْن حُضَيْر قَالَ: بَيْنَمَا هُو يَقْرَأُ مِنَ اللَّيْلِ سُورَةَ الْبَقَرةَ وَفَرَسُهُ مَرْبُوطُ عَنْدَهُ إِذْ جَالَتِ الْفَرَسُ فَسَكَتَ فَسَكَتَ وَسَكَتَ الْفَرَسُ فَسَكَتَ وَسَكَتَ الْفَرَسُ فَسَكَتَ وَسَكَتَ الْفَرَسُ ثُمُّ قَرَا فَجَالَت الْفَرَسُ، فَانْصَرِفَ وَكَانَ الْفَرَسُ فَسَكَتَ وَسَكَتَ الْفَرَسُ ثُمُّ قَرَا فَجَالَت الْفَرَسُ، فَانْصَرِفَ وَكَانَ الْفُرسُ فَسَكَتَ وَسَكَتَ الْفَرسُ ثُمُّ قَرَيبا مِنْهَا فَأَشْفُقَ أَنْ تُصِيبهُ فَلَمَّا اجْتَرُهُ رَفَعَ رَأْسَهُ إِلَى السَّمَاءَ حَتَّى مَا يَرَاهَا فَلَمًا أَصَبْحَ حَدُثَ النِّبِيِّ - فَقَالَ: «اقْرَأْ يَا ابْنَ حُضَيْرٍ اقْرَأْ يَا ابْنَ حُضَيْرٍ». قَالَ: فَأَشْفُقْتُ يَا رَسُولَ اللّهُ أَنْ تَطَا يَحْبَى وَكَانَ مِنْهَا قَرِيبا فَوْفَعْتُ رَأْسِي فَانْصَرَفْتُ إلَيْهِ فَرَفَعْتُ رَأْسِي إلى السَمَاءَ فَإِذَا مِثْلُ الظُلِّلَةِ فَيها يَحْدَى وَكَانَ مِنْهَا قَرِيبا فَوْفَعْتُ رَأْسِي فَانْصَرَفْتُ إلَيْهِ فَرَفَعْتُ رَأْسِي إلى السَمَاءَ فَإِذَا مِثْلُ الظُلِّلَةِ فَيها أَمْ مَثَالُ الْمُعْرَبِيحِ فَخُرِجَتُ حَتَى لاَ أَرَاهَا. قَالَ "وَتَدْرَى مَا ذَاكَ". قَالَ لاَ. قَالَ «تِلْكَ الْمُلَائِكَةُ بَتَتْ لِصَوْتِكِ وَلَوْ الْتَعْمَا رَبُولُ النَّاسُ إلِيهُمَا لا تَتَوَارَى مَنْهُمْ أَرُواه البَخَارِي].

٧- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنْ رَسُولَ اللّٰهِ ﷺ قَالَ: الْا تَجْعَلُوا بِيُوتَكُمْ مَقَابِرَ وَإِنَّ الْبَيْتَ الَّذِي تُقْرَأُ فِيهِ الْبَقَرَةُ
 لاَ يَدْخُلُهُ الشَّيْطَانُ،. قَالَ أَبُو عيسَى: هَذَا حَدِيثُ حَسَنُ صَحيحُ.

٨- عَنْ أَبِى هُرِيْرَةَ قَالَ: بِعَثَ رَسُولُ اللَّه ﷺ بَعْثًا وَهُمْ ذُوُو عَدَد عَدَد فَاسْتَقْرَاهُمْ فَاسْتَقْرَا كُلُّ رَجُلُ مِنْهُمْ مِنْ أَحْدَثِهِمْ سِنًا فَقَالَ: «مَا مَعَكَ يَا فُلاَنُ». قَالَ مَعِى كَذَا وَسُورَةُ الْبَقَرَة. قَالَ: «أَمْ عَكَ يَا فُلاَنُ». قَالَ مَعِى كَذَا وَسُورَةُ الْبَقَرَة. قَالَ: «أَمْ عَكَ سُورَةُ الْبَقَرَة » فَقَالَ نَعَمْ. قَالَ: «قَانُهَبْ فَانْتَ أَمِيرُهُمْ». فَقَالَ رَجُلُ مِنْ أَشْرَافِهِمْ وَاللّه؛ يَا رَسُولَ اللّه مَا مَنْعَنَى أَنْ أَتَعَلَم سُورةَ الْبَقَرَة إِلاَّ خَشْيَةَ أَلاَ أَقُومَ بِهَا. فَقَالَ رَسُولُ اللّهُ أَشُرَافِهِمْ وَاللّهُ بَيَا رَسُولَ اللّهُ مَا مَنْعَنَى أَنْ أَتَعَلَم سُورةَ الْبَقَرَة إِلاَّ خَشْيَةَ أَلاَ أَقُومَ بِهَا. فَقَالَ رَسُولُ اللّهَ أَنْ اللّهُ اللّهُ مَا مَنْعَنَى أَنْ أَتَعَلَمُ سُورةَ الْبَقَرَانَ لِمَنْ تَعَلَّمُهُ فَقَرَاهُ وَقَامَ بِهِ كَمَثَلِ جِرَابٍ مَحْشُونً مِسْكًا يَقُوحُ بِرِيحِهِ كُلُّ مَكَانٍ وَمَثَلُ مَنْ تَعَلَّمُهُ فَيَرْقُدُ وَهُو فَي جَوقُهِ كَمَثَلِ جِرَابٍ وُكِئَ عَلَى مَسْكُ ". قَالُ أَبُو عَسْمَ هَذَا حَدِيثُ حَسَنٌ.

٩- وعن سلُقْيَانَ قَالَ: سَمِعْتُ الرُّهْرِيُّ مَرَّةُ أَوْ مَرَّتَيْنِ فَلَمْ أَحْفَظُهُ عَنْ كَثِيرِ بْنِ عَبُاسِ قَالَ كَانَ عَبُاسٌ وَاللَّهُ وَقَالَ: «الأَن حَمِي الْوَطِيسُ». وَقَالَ: «نَادِ يَا أَصَدْحَابَ
 ﴿ الْإِن حَمِي الْوَطِيسُ». وَقَالَ: «نَادِ يَا أَصَدْحَابَ
 ﴿ وَهُ البَقْرَةِ». [رواه أحمد].

قَالُ ابن كَثير: كان المسلمون يتنادون في معاركهم يوم حنين ويوم اليمامة يًا أَصْحَابُ سُورَةِ

#### 🗯 مقاصد السورة 👊

#### وهذه السورة العظيمة اشتملت على منهجين عظيمين:

الأول: من أولها إلى الآية ١٤٢ منها ﴿سَيَقُولُ السَّفَهَاءُ ﴾ وطابعه أنه خطاب عام لجميع الناس، فقد بدئت السورة بالكلام عن القرآن كمنهاج هداية وأثره وموقف الناس منه، فمنهم المؤمن التقي المفلح ومنهم الكافر المجاهر البعيد عن الهداية، ومنهم المنافق المخادع الذي اشترى الضلالة بالهدى.

قال صاحب نظم الدرر: وتصنيف الناس آخر الفاتحة ثلاثة أصناف: مهتدين ومعاندين وضالين، مثل تصنيفهم أول البقرة ثلاثة: متقين وكافرين مصارحين وهم المعاندون وضالين وهم المنافقون، وإجمالهم في الفائحة وتفصيلهم هنا من بديع الأساليب وهو دأب القرآن العظيم الإجمال ثم التفصيل.

ثم اتجهت السورة لخطاب أمة الدعوة - الناس جميعا - ودعوتهم إلى الإيمان الصحيح مع بيان إعجاز القرآن وصدق الرسول، ثم بين الله سبحانه وتعالى أنه خلق لنا ما في الأرض جميعاً، ثم خلق الإنسان لعمارة الأرض والاستخلاف فيها، ثم بين الله أن الشيطان يجتال الناس عن منهج الحق ليخرجهم من الجنة ويبعدهم عن طريقها.

ثم توجه الخطاب إلى بني إسرائيل - الطبقة الواعية في المجتمع المدنى الأول - فدعاهم إلى ما فيه خيرهم، وذكرهم بنعم الله عليهم، وحذرهم من نقمته.

ثم بين لنا أن الله فضلهم على العالمين، فنكصوا على أعقابهم فعاقبهم، وسلب النبوة والرسالة والفضيلة منهم، وتعرض لأبي الأنبياء إبراهيم، وبناء الكعبة، وبين أن الإسلام هو دين المؤمنين في كل مكان وزمان.

وفي هذا تحذير للمسلمين ليتعلموا من هذا الدرس ولا يقعوا فيما وقع فيه بنو إسرائيل.

فالأمة في عصور الفتن تسير على خطوات بني إسرائيل مع خلاف رئيس:

- أن الله تعالى حفظ لهذه الأمة كتابها ومنهجها فلا يضيع.
  - أنه يبقى في هذه الأمة طائفة على الحق ظاهرين به.

قال 🐲 «لتتبعن سنن من كان قبكم حذو القذة بالقذة إن شبراً فشبر وإن ذراعاً فذراع حتى لو دخلوا حجر ضب لدخلتموه، قالوا: يا رسول الله، اليهود والنصاري ؟ قال: فمن ؟ ٣٠

أما المنهج الثاني: فطابعه أنه خطاب للمسلمين - أمة الإجابة - وهو واقع في عجز السورة، وقد يدئ الكلام على أول حادثة دينية تمس المسلمين وأهل الكتاب وهي تحويل القبلة، ممهداً لها بالحديث عن النسخ والحديث عن بناء إبراهيم للبيت الحرام قبلة المسلمين الذي جعله الله مثابة للناس وأمناً.

ثم عالجت السورة المجتمع الإسلامي فذكرت الكثير من التشريعات والأحكام التي يقوم عليها المجتمع المسلم، وكان الأساس الأول: الدعوة إلى التوحيد الخالص والاستعانة بالصبر والصلاة، وترك سبيل الشيطان الذي يامر بالفحشاء والمنكر، وبالقول على الله بغير علم، ثم تعرضت للذين غيروا وبدلوا كلام الله تعالى وشرعه لياكلوا به ثمناً قليلاً.

ثم بينت السورة جماع الخير والبر من الإيمان والعمل الصالح، وتعرضت لأحكام القصاص والوصية والصيام والحج والقتال والخمر والميسر ونكاح المشركين والمحيض والأيمان والإيلاء والطلاق الرجعي والبائن والرضاع والعدة.

ثم بينت كيف كان الملك في بني إسرائيل وقصة طالوت وجالوت، ثم تحدثت عن المرسلين وتفضيل بعضهم على بعض واختلاف الناس إلى مؤمن وكافر واقتتالهم، وأنه واقع بمشيئة الله سيحانه.

ثم آية الكرسي أعظم آية في القرآن.

وحجاج إبراهيم النمروذ، وقصة الرجل الذي أماته الله ثم أحياه، وطلب إبراهيم معرفة كيفية إحياء الموتى، ثم حديث عن الإنفاق في سبيل الله وعدم إبطال الثواب بالمن والأذي.

ثم حديث عن الربا، والدين، ثم ختمت السورة بعقد الإيمان - خواتيم سورة البقرة -: ﴿ اَمْنَ الرُّسُولُ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ آمِنَ بِاللَّهِ وَمَلائكَتِهِ وَكُتُبه ورُسُلُه لا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَد مِنْ رُسلُه وقَالُوا سَمَعْنَا وأَطَعْنَا غُفْرَانَكَ رَبِّنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ لا يُكلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إلا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَيْتٌ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ رَبُّنَا لا تُؤَاخِذُنَا إِنْ نَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا رَبُّنَا وَلا تَحْملُ عَلَيْنَا إِصْرا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِنَا رِبُّنَا وَلِا تُحَمِّلُنَا مِا لا طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَاعْفُ عَنَّا وَاغْفُرْ لَنَا وَارْحَمْنَا أَنَّتَ مَوْلانَا فَانْصُرْنَا عُلَى الْقُوْمِ الْكَافِرِينَ ﴾.

والله من وراء القصد وآخر دعوانًا أن الحمد لله رب العالمين.

الحمد لله يقول الحقّ وهو يهدي السبيل، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، هـو حسبنا ونعم الوكيل، وبعد:

قَان نُبِتة اغتراب الدين في أوطان المسلمين الجهر بالمعاصي والأوزار والتغاضي عن العُصاة المبايدين، والفُسناق المستعلدين ومداهنتهم، والملايدة معهم ومصانعتهم على حساب العقيدة والشريعة لهو استخفاف بحق الله ورسوله وبصالحي المؤمنين.

والسكوت عن المنكر الظاهر عيب في أهل الإسلام، ودليل نقص ولائبهم لدين الله وجبهادهم لإعلاء كلمته وشرعه، وجهادهم لإعلاء كلمته وشرعه، وجهادهم لإعلاء سئة نبيه في ، وهو علامة على ضعف إيمانهم وقلة توكلهم على من بيده كل حركة وسكون، ومن أمره إذا أراد شيئا أن يقول له: كن فيكون، ﴿وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُاتُ بِعُضُهُمْ أُولِياء بِعُض يأمرُون بالمعروف وينهون عن المنكر ويتهمون المسكلاة ويؤتّون الرّكاة ويطيعون الله ورسولة أولنك سيرحمهم الله إن الله عزيز حكيم ﴾ [التوبة 17].

فَجِعَلَ الأَمْرُ بِالمُعْرُوفُ وَالْنَهِي عَنَ المَنكِرِ أَوْلُ صَفَاتَهُم، وَاعْمُ سَمَاتُهُم، فَعَنَ آبِي سَعِيدِ الخَدرِي رَضِي الله عنه قال: سمعت رسول الله في يقول: «من رأى منكم منكراً فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبقلبه وذلك أضعف الإيمان». رواه مسلم.

وعن أبن مسعود رضى الله عنه أن رسول الله على قال: «ما من نبي بعثه الله في أمة قبلي إلا كان له من أمته حواريون واصحاب يأخذون بسنته، ويعتدون بأمره، ثم إنها تَخُلُفُ من بعدهم خلوفُ يقولون ما لا يفعلون، ويفعلون ما لا يؤمرون، فمن جاهدهم بيده فهو مؤمن، ومن جاهدهم بلسانه فهو مؤمن، ومن جاهدهم بقلبه فهو مؤمن، وليس وراء ذلك من الإيمان حَبُةُ خردل، رواه مسلم

#### 🗯 الروييضة والشيخ اللحيدان (١٥)

فقد ابى أصحاب الأهواء الذين لا يرقبون في مؤمن إلا ولا ذمة، أن يتركوا المسلمين لينعموا بشهرهم الكريم، شهر رمضان المبارك دون أن ينغصوا عليهم، وقد انقدحت الشرارة الإعلامية للفتنة من موقع وإيلاف، الإلكتروني، ثم انعقد دخانها بعد أن تلقفت الخبر وسائل إعلامية عربية وإسلامية، لينتقل بعد ذلك إلى بورة الإعلام العالمي، ويحتل المرتبة الأولى في النشرات والحوارات والتعليقات حول نص الفتوى الموجهة إلى أصحاب القنوات العابثة بالعقائد، وبث الشبة الفاسدة، وتمريغ الإخلاق الفاضلة، وخلُخلَة التماسك الإجتماعي في

وقد جاءت الفتوى جوابًا لسؤال إلى فضيلة الشيخ الفقيه: صالح بن محمد اللحيدان، رئيس مجلس القضاء الأعلى في المملكة العربية، عن أصحاب القنوات الفضائية الذين يجلبون البرامج السيئة في رمضان، وبالأخص في وقتي المغرب والعشاء، وهما وقتان يكتنفان ذروة الارتقاء الإيماني عند المسلمين في هذا الشهر العظيم.

وعن نص الفتوى كما حاءت على لسان سماحة الشيخ



اللحيدان رئيس مجلس القضاء الأعلى وعضو هيئة كبار العلماء في المملكة، فقد استفتح الشيخ فتواه بتذكير هؤلاء بأن وزرهم مضاعف، ونصحهم بالابتعاد عن نشر التشكيك في العقائد وتلويث الفطر، ويث الفحش والمجون والخلاعة.

ثم أردف بأن «من يدعو إلى الفتن إذا قُدرَ على منفعه ولم يمتنع قد يحل قتله؛ لأن دعاة الفساد في الاعتقاد، أو في العمل، إذا لم يندفع شرهم بعقوبات دون القتل جاز قتلهم قضاءً».

ثم أسنَّذ الشبيخ رأيه بآية المائدة، وهي قوله تعالى: ﴿ أَنَّهُ مَن قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ قَسَادٍ فَي الأَرْضِ فَكَانُمَا قَتَلُ النَّاسِ جَمِيعًا ﴾ [المائدة: ٣٢].

#### 🛥 الواقع الفقهي لفتوى الشيخ اللحيدان 🛥

فقد أجمع المسلمون على أن أحكام الشريعة دائرة على حفظ الكليات الخمس: الدين، والنفس، والعقل، والعرض، والمال، وأن الاعتداء على هذه الخمس أو التغرير بها، مُوجِبُ للعقومة المناسبة التي تتناسب مع الجُرِّم؛ لأن الإخلال من شائه إيقاع الفوضي في البلد، والتوتُّب على الحرمات، وحصول الاضطراب في الأمة، ثم يختلف الفقهاء بعد ذلك في تحديد العقوبة في كل واقعة بحسبها. هذا هو القدر الفقهي في المسألة.

ومعروف عندهم أن التعزير عند الفقهاء عقوبة (عقوبة مفوضة)، وأن تحديد العقوبة المناسبة متروك لنظر القضاء، الذي يتولى الفصل بالعقوبة المناسبة التي تردع المجرم وتصلحه، وتحمى الجماعة من الإجرام، وذلك لأن التعزير حقًا لله، لأن إخلاء البلاد من الفساد واجب مشروع، وفيه دفع للضرر عن الأمة، وتحقيق النفع العام.

واما فيما يتعلق بتحديد نوع العقوبة التعزيرية، وهل يمكن أن تصل إلى القتل، هذا بعد اتفاقهم على مشروعية التعزير، وأن الغرض منه الزجر، أي منع الفاعل من المعاودة، ومنع غيره منها.

واجمع العلماء على وجوب قتل المسلم إذا سب النبي ﷺ ؛ لقوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُؤْذُونَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ لَعَنْهُمُ اللَّهُ فَي الدُّنْيَا وَالآخِرةَ وَأَعَدَّ لَهُمْ عَذَابًا مُهِينًا ﴾ [الأحزاب: ٧٥]، والحقوا بهؤلاء كل من لا يتدفع شره إلاَّ بذلك كالسناحر والزنديق الداعي إلى زندقته.

وقال شبيخ الإسلام ابن تيمية بان من لم يندفع فساده في الأرض إلا بالقتل قُتل، مثل المفرق لجماعة المسلمين، والداعي إلى البدع في الدين. [السياسية الشرعية: ص19].

وجعل هذا الحكم من باب دفع الصائل، الذي إذا لم يُكفَ شره إلا بالقتل قُتل؛ بما رواه مسلم في صحيحه عن عرفجة الأشجعي - رضي الله عنه - قال: سمعت رسول الله في صحيحه عن عرفجة الأشجعي - رضي الله عنه - قال: سمعت رسول الله في يقول: «من أتاكم وأمركم جميع على رجل واحد، يريد أن يشق عصاكم أو يفرق جماعتكم فاقتلوه». [مسلم ٣ / ١٤٨٠].

وذهب طائفة من الفقهاء من الحنفية والمالكية والحنابلة إلى جواز القتل تعزيرًا في جرائم معينة، بشروط مخصوصة، منها قتل الجاسوس المسلم، ومن ذلك قتل الداعية إلى البدع المخالفة للكتاب والسنة كالجهمية، وهو مذهب الإمام مالك، وطائفة من أصحاب الإمام احمد، ومنعه آخرون.

على أن قول الفقهاء بأنه يمكن أن يبلغ التعزير القتل؛ لا يعنون أن القاضي يبدأ بقتل الجاني، بل يتدرج به من أخف العقوبات: كالتوبيخ مثلاً، ويتصاعد به إلى ما فوق ذلك إن عاد.

#### و السياسة الشرعية.. وعلاقتها بالفتوى و

فالأصل عند الفقهاء أن يلتزم المفتي بالحدود الفقهية، وهي حدود تراعي التيسير ورفع الحرج عن المكلفين، لكن إن ظهرت للمفتي المصلحة في التشديد على المكلف كان له ذلك بمقدار ما يحصل الردع والزجر.

فعن سعد بن عبيدة رضّي الله عنه قال: جاء رجلٌ إلى ابن عباس فقال: لمن قتَلَ مؤمنًا توبةً وقال: لا، إلا النار. فلما ذهب قال له جلساؤه: ما هكذا كنت تفتينا، إنّ لمن قتل مؤمنًا توبة مقبولة، فما بال اليوم ؟ قال: إني أحسبه اليوم وجلاً مغضبًا يريد أن يقتل مؤمنًا. قال: فبعثوا في أثره فوجدوه كذلك. [تخرجه لين ابي شبية ه / ١٣٥].

لعلميةفي والمصاء - والتي تربو على حمسان عاماً، لکی والمقعية الملكة مم

فهذا من جنس السياسة الشرعية، التي يتعاطاها المفتى بحسب حال السائلين لطفًا

كما قال الصيمري: إذا رأى المفتي المصلحة أن يفتي العامي بما فيه تغليظٌ وهو مما لا يعتقد ظاهره، وله فيه تغليظٌ وهو عنه أنه سئل عن توبة القاتل، فقال: لا توبة له. [أخرجه الطبري في تفسيره]. وسأله أخر فقال: له توبة. ثم قال: أما الأول فرأيت في عينه إرادة القتل فمنعته، وأما الثاني فجاء مستكينًا، قد قتل قلم أقنطه. [داب الفتوى للنووى ٢٥].

فهذا ضربٌ من السياسة الشرعية، وستظل مبادئ السياسة الشرعية اصولاً كلية يفيء إليها الفقهاء والمفتون ليطلبوا منها لادواء الامة ما شاء الله، ولن تتطرق إليها عوامل الغير والتنسئخ، وإن تغيرت بعض صورها، وتطبيقاتها، فهي باقية ما بقي الفساد في الواقع أو في المتوقع، على ما قاله عمر بن عبد العزيز: «تحدث للناس اقضية بقدر ما بحدون من الفجور».

#### [الرسالة لابن أبي زيد القبرواني ١٣١، وشرح الزرقاني على الموطأ ٤ / ٤٤].

فَهِذَا الخَلَيْفَةِ الرَّاسَدِ قَدْ جَوُرٌ كما ترى إحداث الأقضية واختراعها، على قدر اختراع الفُحُار الفجور، وإن لم يكن لتلك المحدثات اصلُ. [الاعتصام للشاطبي ١ / ١٨١].

ولنن جاز تصرف الفقيه على هذا النمط في القضاء والحكم، فإن جوازه في الفتيا من باب اولى، فإنهما يشتركان في أنهما إخبار بالحكم الشرعي، وينفرد القضاء بكونه ملزمًا، فإن جاز الإحداث في القضاء، الذي هو متعلق بحقوق العباد فيما بينهم، مع ما هو معلوم من المشاحة في هذا الباب، فإن هذا ينتج أنه في الفتيا أهون من هذا الوجه.

#### و تبجيل العلماء والتأدب معهم الأوو

ويندرج تحت هذا الضابط أن ينتقد القول، دون التعرض لقائله بالعيب والذم، فإن هذا هو مقتضى العدل و الإنصاف، فضلاً عن كونه أدعى إلى قبول النقد.

وعلى الإعلاميين أن يعذروا عقول الجمهور الذي شب عن الطوق، وصار يمحص المقول والمنقول، ويفتش عن البدائل النقية، ويتمكن من الوصول إلى الحقيقة من مصدرها الأصلي، ويلمسها بيديه دون أدنى كلفة، فالمواثيق الإعلامية العالمية تضع هذه الوسائل على المحك بعد أن تنكبت المعايير الشرعية العالمية المتوجّة بقول ربنا تبارك وتعالى: ﴿يَا أَيُهَا الدِّينُ أَمَنُوا إِن جَاءَكُمْ فَاسَقُ بِنَبًا فَتَبِينُوا أَن تُصيبُوا قَوْمًا بِجَهَالُة فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ ﴾ [الحجرات: 1].

ولُقد اختصم رجلان إلى الإمام مالك - رحمه الله - وكان احدهما شاعراً فحكم مالك على الشاعر لصاحبه، فغضب الشاعر وقال لمالك: «والله لاقطعن ظهرك هجاءً، فقال له مالك: يا هذا اتدري بم وصفت نفسك ؟ بالسفه والدناءة، وهما اللذان لا يعجز عنهما احد، ولكن عليك بما تتقطع الرقاب دونه، الكرم والمروءة». [قضاة قرطيية للخسي ١٣٤٠].

ولأن قضية النقد لفتاوى العلماء ذات حساسية بالغة، فمطلوب من المنتقد العناية بالألفاظ التي يعبر بها عن رابه، باعتبار أنه بتحدث تعقبنا على قول سَنقَهُ.

والكلام في الفَتُوى الدَينية قربة يتقرب بها العبد إلى الله تعالى، فكان لرّامًا على العبد أن يستحضر فيها الإخلاص والتجرد عن الهوى، وأن يكون نقده ابتغاء وجهه سبحانه، لا ابتغاء حظوظ النفس وأهوائها.

#### عد اللحيدان وتاريخ ناصع في العلم والفتوى عد

وحياة الشيخ اللحيدان العلمية في الإفتاء والقضاء والتي تربو على خمسين عاماً، لهي أكبر دليل على التأصيل والقدرة العلمية والفقهية، مما يمنع معه أن تَصَدُّر فيه فتوى عن جهل أو عدم روية، فهو من كبار العلماء في المملكة، وعضو في هيئة كبار العلماء منذ تأسيسها، وأن هناك قنوات سحر ومجون وعنف ومفسدة للأخلاق، والشيخ حفظه الله يتحدث بلغة قضائية عالية، ومن منطق قضائي قانوني صحيح، وهو التعزير، قهو يرى بجواز وصول التعزير إلى القتل كما يرى جمهور العلماء، ولم يقل الشيخ بأنه بجوز للأفراد قتل هؤلاء، بل يتم ذلك عن طريق القضاء!!

ت الشيخ نصر فريد واصل يصرح: ، فتوى اللعيدان صحيحة ، إن

MICHIGAL Halmi Dagill. وفي تعليقه الذي جاء خلال حوار مع صحيفة الجمهورية المصرية في عددها الصادر يوم الخميس الموافق ١٨ رمضان ١٤٢٩هـ، قال فضيلة الشيخ نصر فريد واصل مفتي الجمهورية السابق ردًا على سؤال له حول فتوى الشيخ اللحيدان قال الشيخ: «لابد أن أقف على ما قاله الشيخ اللحيدان أولا خاصة أنه عالم معروف بعلمه وعطائه، كما أنه رئيس مجلس القضاء الإعلى، على أنه قاض، ولن يفتي إلا بعد أن يكون قد تمحص الفتوى، كما أنني باعتباري من علماء الازهر، ومفتي سابق لا يجوز لي أن أعلق على رأي عالم آخر إلا إذا وقفت على كل ما قاله».

واضاف فضيلة الشيخ نصر فريد واصل قائلاً: «إن نص الفتوى كما نقلت عنه في رده على أحد مستمعي الإذاعة الذي ساله عن الموقف من ملاك الفضائيات التي تثير الفتنة عبر برامجها غير اللائقة قال بالنص: «إن من يدعو إلى الفتن إذا قدر على منعه ولم يمتنع يحل قتله؛ لأن دعاة الفساد في الاعتقاد أو العمل، إذا لم يندفع شرهم بعقوبات دون القتل جاز قتلهم بعد إخضاعهم للقضاء.

إذن فالرجل يتحدث عن القضاء والمحاكمة – والكلام للشيخ نصر فريد واصل-ويقول قد يحل قتلهم اي انه يقصد انه إذا ثبت على ملاك الفضائيات أو غيرهم أنهم مفسدون في الأرض من خلال قنوات فضائية، وإجراءات تتمثل في نصحهم أولاً إلى آخر الخطوات الشرعية في زجر المفسد، ومحاولة إعادته إلى جادة الصواب، فإن على ولي الأمر أي القاضي هنا أن يعذره بعقوبة قد تصل إلى القتل، وقد يحكم عليه إذا تبين له ذلك بانه من المفسدين في الأرض، ويحاكمه بعقوبات المفسدين، اهـ.

#### و القنوات الفضائية الماجنة و

ولقد حذر الله سبحانه من الفتن، ونهى عن الفُرْقة والخلاف، وأمر بالإجتماع والتعاون على الخير والائتلاف، فقال تعالى: ﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبُّلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلاَ تَفْرُقُوا وَالْحُرُوا نِعْمَتُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْداءً فَالْفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ إِخْوَانًا ﴾

#### [آل عمران: ۱۰۳]

ومن الفتن في هذا الزمان القنوات التي تهدم الدين والأخلاق، وتدعوا إلى الانحراف، وكذلك المواقع الضارة في شبكة المعلومات وما أكثرها، فإنها تدعو إلى كل شر وتصدُّ عن كل خير، وتُحسنن محاكاة الأمم غير الإسلامية في كلّ المناحي، وتعجب أشد العجب حين يتاح لوسائل إعلام متعددة أن تثال من شخص عالم جليل كالشيخ صالح اللحيدان.

ثم ياتي التساؤل: لم آخرت كلمته إلى هذا الوقت بالذات على الرغم من تسجيل اللقاء قبل ذلك بعدة شهور مما يضع الكثير من علامات الاستفهام والتعجب؟!

لا يرتاب الغيورون على أحوال الأمة؛ إنها تعيش زمن طوفان الفتن، وأن واقعها المرير يُعجّ بفتن عمياء وداواه دهياء، قد انعقد غمامُها وادلهم ظلامها، غير أن هناك فتنة فاقرة، ويليةً ظاهرة، فتنة امتُحن فيها المسلمون بها عبر التاريخ، فتنةً عانت منها الأمة طويلاً، وذاقت مرارتها وتجرعت غصصها ردحا من الزمن، فتنة طال ليلها، وأرخى سدوله بشتى همومها وناءت بكلكلها وغموها.

فاتكروا أيها المسلمون على من كاشف بمواقعة الحدود، وعظوا من جاهر بملابسة الذنوب، ولا توانوا، ولا تواكلوا ولا تواهنوا ولا تكاسلوا، استفرغوا الوسع وابذلوا الجهود قبل أن يستشري المرود، ويستعلي الصدود ويكثر الشُرود.

وإننا نحذر من خذلان العلماء، فالمسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا يخذله ولا يسلمه، ولننتبه حتى لا نقع ضحية لتلبيسات هؤلاء الإفاكين، أو لسقطات بعض المحسوبين على العلم، وتصريحاتهم المتعجلة البعيدة عن التثبت والروية.

أسال الله أن يوفق ولاة الأمر لما فيه خير الإسلام والمسلمين، وأن يجعلهم يدًا واحدة مع العلماء والصادقين في وجه كل مفسد ومُخرب: ﴿ وَسَيَعْلَمُ الَّذِينَ طَلَمُوا أَيُ مُنْقَلَبٍ بَنْقَلَمُونَ ﴾ [الشعراء: ٢٢٧].

وفي نهاية كلمتي انتهز هذه الفرصة لاتقدم بخالص التهنئة إلى الأمة الإسلامية للمعوبًا وقادة، داعيًّا المولى سبحانه أن يجعل أيامنا كلها أعيادًا، وأن يتبدل حالنا إلى المحسن حال، إنه ولي ذلك والقادر عليه. وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

علىالكام

الحمد لله، والصادة والسادم على رسول الله،

فعنْ ابي مُوسِي الأشْعَرِيُّ رضي اللهُ عنه: أنَّ النبيُّ اللهُمَا وَمُعَادُا إلى النَّمَن فَقَالَ: ﴿ لَهُمَا يَسُرُا وَلا تُعَسِّرا وَيَشَيْرا وَلا تُنْقُرا وَتَطَاوِعا ولا تَخْتَلَفا (1). بعث النبيُّ ﷺ أبا موسى الأشعريُ، ومعاذَ بنَ حيل رضى الله عنهما إلى البيمن داعيين إلى الإسلام، ومُعَلِّمين للمسلمين ولمن دخل في الإسلام، فقال لهما قبلُ سفرهما موصياً وناصحًا، ومعلمًا ومرشدا لهما كيف تكون الدعوة.

وما هي الأساليب التي يجب عليهما اتّباعُها لتحقيق الغاية من سفرهما وهي بخول الناس في دين الله أقواحا، قال لهما:

### الوصية الأولون. ويمرا ولا تُعمراً:

أي بينًا للناس سماحة الإسلام، ويُسِرُّ الدين، فإنَّ هذا الدينَ يُسْرُ لا عُسْر فيه، ولا مشقَّة ولا حرج، كما قال تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ يِكُمُ الْيُسَرِّ وَلا يُرِيدُ بِكُمْ الْعُسْرَ ﴾ [المقرة: ١٨٥].

وقال تعالى: ﴿ مَا تُرِيدُ اللَّهُ لَيَجُعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ وَلَكِنَّ بُرِيدُ لِيُطَهِّرِكُمْ وَلَيْتُمْ نَعْمَتُهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [المائدة: ٦].

وقال تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فَي الدِّينَ مِنْ حَرْجٍ ﴾ [الحج: VA].

وقال تعالى: ﴿ يُربِدُ اللَّهُ أَنْ يُخَفُّفَ عَنْكُمْ وَخُلقَ الإنسَانُ ضَعِيفًا ﴾ [النساء: ٢٨]. فالدِّينُ يُسُرُّ لاعُسْرُ فيه، لا عسر في العقيدة، ولا عسر في الأحكام

فالإيمانُ أَنْ تُؤْمِنَ بِاللَّهِ وَمَلائكُتُهُ وَكُتُبِهُ وَرُسُلُّهُ واليوْم الآخر، وتؤمن بالقدر خيْره وشيرُه (٢)، وكلها عقائدُ سهلة وميسورة، لا خفاء فيها ولا عُموض،

ولا تعقيد ولا مشقَّة، وكلُّ إنسان يرى في نفسه القدَّرَّةَ على اعتقاد هذه العقائد، لأنَّها عقائدُ تقْبِلُها العقولُ السُّليمة، وتُقرُّها الفطُّرُ المستقيمة. والإسلامُ أن تَشُّهد أنَّ

لا إلهُ إلاَّ الله، وأنَّ محمدًا رسول الله، وتُقيمَ الصُّلاة، وتُوْتِيَ الرِّكَاةَ، وتُصُوم رمضانَ، وتُحُجُّ البِيْتَ إِن استُطعْتَ اليه سييلا. (٣)

والصِّلواتُ خُمْسٌ في البوم والليلة، لا تستَغْرِقُ من الأربع والعشرين ساعة ساعة. يُشترط فيها الوضوء فمن عجز عنه تبمم، ويُشترطُ فيها استقبالُ القبلة فمن عجز عنَّه لمرض أو غيره ﴿ فَأَيْنَمَا تُولُوا فَثُمُّ وَجُهُ اللَّهِ ﴾ [البقرة:١١٥]، ويُشترط فيها القيامُ فإنَّ لم تستطعُ فقاعدا، فإنّ لم تستطع فعلى جنب. (١)

والزُّكاة لا تحد إلا على من ملك نصابًا معينًا من المال وحال عليه الحول، ولا تجب إلا كلُّ سنَّة، والقَدُّرُ الواجب إخراجُه شيء يسير جدًا بالنسبة إلى ما في يد المالك، فهو رُبُعُ العُشْر، بمعدَل كلِّ ٱلْف جُنَيَّه خَمْسَةٌ وعشرون جنيها.

والصبيامُ أيَّامُ معدودات، هي شهر رمضان كلُّ عام، ومع ذلك ﴿ فَمَنْ كَانَ مَنْكُمْ مُريضًا أَوْ عَلَى سَفَر فَعِدُةُ مِنْ أَيُّام أَخْرَ وَعَلَى الَّذِينَ بُطِيقُونَهُ فَدُّيَّةً طُعَامُ مسْكَن ﴾ [البقرة:١٨٤].

وأما الحج فلا يجب إلا مرة واحدة في العمر على من استطاع إليه سبيلا، فمن لم يستطع فلا جناح عليه.

فمن فعل ذلك دخل الحنة، كما في الحديث عَنَّ أنس رَضِي اللَّهُ عَنَّهُ قَالَ: ﴿ نُهِينَا أَنْ نَسْأَلُ رَسُولُ اللَّهُ 👺 عَنَّ شَعْء، فَكَانَ يُعْجِينًا أَنْ يَجِيءَ الرَّحُلُّ مِنْ أَهْلِ الْيَادِيةَ الْعَاقَلُ فَيِسْأَلُهُ وَنَحْنُ نَسْمَعُ، فَجَاءَ رَجُلُ مِنْ أَهْلِ الْبَادِيَةِ فَقَالَ: بِا مُحَمَّدُ ؛ أَتَانَا رَسُولُكُ فَزَعَمَ لَنَا أَنْكُ تَزْعُمُ أَنَّ اللَّهُ أَرْسَلَكَ ؟ قَالَ: «صَدَقَ»، قَالَ: فَمَنْ خُلُقَ السِّمَاءَ ؟ قَالَ: «اللَّهُ». قَالَ: فَمَنْ خَلَقَ الأَرْضَ ؟ قَالَ: «اللَّهُ». قَالَ: فَمَنْ نصب هذه الحيال وحعل فيها ما جعل ؟ قال: «اللهُ». قال: فُدالُذي خُلُقَ السِّمَاء وَخُلُقَ الأَرْضَ وَنَصِبَ هَذه الْجِبَالُ ٱللَّهُ أَرْسَلُكُ؟ قَالَ: ﴿ نَعَمْ، قَالَ: وَزَعَمْ رَسُولُكُ أَنَّ عَلَيْنًا خُمْسُ صلوات في تومنًا ولَيْلَتِنَا ؟ قال: «صدق». قال: فبالذي أَرْسَلُكَ ٱللَّهُ أَمْرِكَ بِهَذَا؟ قَالَ: «نَعَمَّ». قَالَ: وَزَعَمُ رَسُولُكَ أَنُّ عَلَيْنَا زَكَاةً في أَمُّوالنَا. قَالَ: اصَدَقَ . قَالَ: فَبِالَّذِي أَرْسَلَكَ آلِلَّهُ أَمْرِكُ بِهِذَا ؟ قَالَ: «نَعَمَّ». قَالَ: وزَعَمْ رَسُولُكُ أَنْ عَلَيْنًا

# من قواعد الدعوة الربانية

هذا هو الدِّين، هذا هو الإسلام، سَهْلُ سَمْحُ، جِلَّيُّ واضح، لا خفاء فيه ولا غُموض، ولا حرج فيه ولا مشقَّة، فيحبُ على الدُعاة أن يعوا هذه الحقيقة، وأن يستجيبوا لهذه الوصيَّة، وأن يُتِسِّروا ولا يُعسِّروا، وأن يُقدِّموا الدِّين للناس سلسًا سهلاً، وإن يُحْسنُوا عَرْضُهُ حتى بُقْبِلِ النَّاسِ عليه ويدَّخُلوا فيه، وللدِّعاة في ذلك الأسوةُ الحسينة، والمثلُ الأعْلى، في الدَّاعية الأولُ محمَّد رسُول الله 🐲، فلقد كان 🐲 بيسّر على النّاس، ويبسّط لهم الإسلام، حتى دخل الناسُ في دين الله أفو اجا، و إنْ كَانَ رسُولُ الله على لندعُ العمل وهُو يُحبُ أَنْ يَعْمَلُ بِهِ حَسْيَةً أَنْ يَعْمَلُ بِهِ النَّاسُ فَيُقْرَضَ عَلَيْهِمِ (٦)، كما فَعل في قيام رمضان، صلّى في المستجد، فصلّى بصلاته أناسٌ، ثم صلى من القابلة فكثر الناس. ثم احتمعوا من الليلة الثالثة فلم بخُرُجُ البهم، فلما أصبح قال: «قَدْ رَأَيْتُ الَّذِي صَنَعْتُمْ وَلَمْ بَمْنَعْنِي مِنْ الْخُرُوجِ النِّكُمْ إِلاَّ انِّي خَسْبِتُ أَنْ تُقْرَضَ عَلَيْكُمْ (٧).

وَأَخُرُ الْعَشْبَاءَ لِيلَةً حَتَى نَامَ مَنَ فِي الْمُسجِدِ ثُمْ خُرِجٍ فَصَلاَهَا. ثُمْ قَالَ:

وإِنَّهُ لَوَقْتُهَا لَوْلَا أَنَّ أَشُقَّ عَلَى أَمْتِي، (٨).

وقال ﷺ: لُوْلاَ أَنْ أَشُقَّ عَلَى أُمُّتِي لِأَمْرِتُهُمْ بِالسَّوَاكِ عِنْدَ كُلُّ صَلاَةِ (٩).

وكان ﷺ بحثُلُم على الجاهلين، ويُعلَّمهم برفق ولين، وينَّهي عن نَهْرِهم وأنيَّتهم.

عن أبي هُرِيْرة رضي الله عنه قال: قام أعْرابي فبال في الْمَسْجِد فَتَنَاولُهُ النَّاسُ، فَقَالَ لَهُمُ النَّبِيُ ﷺ: «دعُوهُ، وَهَرِيقُوا عَلَى بَوْله سَجُلاً مِنْ مَاء – أَوْ ذَنُوبا مِنْ مَاء – فَإِنْمَا بُعَثْتُمْ مُنِسْرِينَ، وَلَمْ تُبْعَلُوا مُعَسْرِينَ، (١٠).

### إعداد: د/ عبدالعظيم بدوي

وعنْ مُعَاوِية بْنِ الْحَكَمِ السَّلَمِيُ قَالَ: بَيْنَا أَنَا أَصَلَي مَعَ رَسُولِ اللَّهِ وَ إِنْ عَطْس رَجُلُ مِنِ الْقَوْمِ. فَقُلْتُ: وَا تُكُلُ يَرْحُمُكُ اللَّهُ ! فَرَمَانِي الْقَوْمُ بِالبُصَارِهِمْ. فَقُلْتُ: وَا تُكُلُ أَمْيَاهُ ! مَا شَأَنُكُمْ تَنْظُرُونَ إِلَيْ " فَجَعَلُوا يَضَرَّبُونَ بِأَيْدِيهِمْ عَلَى اقْخَادَهِمْ. فَلَمَّا رَأَيْتُهُمْ يُصَمَّتُونَنِي لَكِنِي بِأَيْدِيهِمْ عَلَى اقْخَادَهِمْ. فَلَمَّا رَأَيْتُهُمْ يُصَمَّتُونَنِي لَكِنِي سِكُتُ فَلَمًا صَلَّى رَسُولُ الله عُق. فَبِابِي هُو وَأُمِي ! مَا رَأَيْتُهُمْ يُصَمِّتُونَنِي فَوَالله مَا رَأَيْتُ مُعْلَمًا قَبُلَهُ وَلا بَعْدَهُ أَحْسَنَ تَعْلِيمًا مِنْهُ. فَوالله مَا كَهَرنِي وَلاَ شَتَمَنِي قَالَ: ، إِنْ هَذِهِ الصَلاةَ لاَ يَصَمَّلُحُ فَيِهَا شَيْءٌ مِنْ كَلام النَّاسِ إِنْمَا هُوَ التَسْبِيحُ وَالتَسْبِيحُ وَالتَعْبِيرُ وَقَرَاءَةُ الْقُرُانِ (١١).

وكان ﷺ ينكر على كل من شيدًا على نفسه:

عنُ أنس رضي الله عَنْه قال: جَاءَ ثَلاَثَةُ رَهُط إِلَى بَيُوت أَرْواج النّبي عَنْ يَسْأَلُونَ عَنْ عَبَادَة النّبي عَنْ قَلَمًا أَخْبِرُوا كَأَنْهُمْ تَقَالُوها. قَالُوا: فَأَيْنَ نَحْنُ مَن رسول الله عَنْهُ قَدْ عُقُر لَهُ مَا تَقَدُم مِنْ دَنْبِهِ وَمَا تَأْخُر ؟ قَالَ أَحَدُهُمْ: أَمَا أَنَا فَأُصلَى اللّيْلُ أَبِداً، وقَالَ الآخرُ: وأَنَا أَصُومُ الدُهْرِ وَلاَ أَنْعُلَمُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى

وَعَن عَبْدَاللَّهُ بِنَ عَمْرِو بِنِ العاصِ رضي الله عنهما قَالَ: أُخْسِر رَسُولُ اللَّهُ وَقَالَتُ أَثَى أَقُولُ: وَاللَّهُ لأَصُومِنُ اللَّهُ اللَّهُ مَا عَشْتُ، فقال رَسُولُ الله في: وَأَمَّى بِاللَّهُ مِا عَشْتُ، فقال رَسُولُ الله في: وَأَمَّى بِاللَّذِي تَقُولُ ذَلِكَ وَ فَقَلْتُ لَهُ: قَدْ قُلْتُهُ بِابِي أَنْت وَأُمَّى بِاللَّهِ وَلَمْ وَقُولُ وَقُولُ الله، قالَ: وَفَإِنْكَ لاَ تَسْتَطِيعُ ذَلِكَ فَصُمْ وَأَقْطِرُ وَقُمْ وَنَمْ وَصَمْ مِنَ الشَّهُرِ قَلاَتُهُ أَيْامٍ، فَإِنَّ النَّحَسِنَةَ بِعَشْرِ وَنَلِكَ مِثْلُ صِيامِ الدَّهْرِ، قَلْتُ: إِنِّي أُطِيقُ أَقْضَلَ مِنْ ذَلِكَ. قَالَ: وَقَصُمْ يَوْمًا وَأَقْطِرْ يَوْمَيْنِ». قُلْتُ: إِنِّي أُطِيقُ أَقْضَلَ مَنْ ذَلِكَ. قَالَ: وَقَصُمْ يَوْمًا وَأَقْطِرْ يَوْمَيْنٍ». قُلْتُ صِيامُ أَقْضَلَ مَنْ ذَلِكَ. قَالَ: وَقَصَمْ يَوْمًا وَأَقْطِرْ يَوْمَا، قَذَلِك صَيامُ المَنْ ذَلِكَ عَلَى وَهُمْ وَهُو إعدل الصَيامِ». قُلْتُ فَإِنِّي أُطِيقُ لَوْنِي وَمَا، قَذَلِك صَيامُ وَاقْطِرْ يَوْمًا، قَلْتُ صَيَامُ وَاقْدَى عَلَيْهُ السَلَامُ، وَهُو إعدل الصَيامِ». قُلْتُ فَإِنِّي أَطِيقُ أَطْنِقُ لَاكُ مَنْ فَلَكَ عَلَيْهُ السَلَّامُ، وهُو إعدل الصَيَامِ». قُلْتُ فَإِنِّي أَطِيقً لَعْشَدُ فَإِنْ الْمَنْكِ فَيْ السَلَّامُ، وهُو إعدل الصَيَامِ». قُلْتُ فَإِنِّ وَلَيْقَ

- 1279

أَفْـضَلَ مِنْ ذَلِكَ. فَـقَـالَ رســول الــله ﷺ: ﴿لاَ أَفْـضَلَ مِنْ ذَلكَ ﴿(١٣)

فيا معْشَرَ الدُّعاة ! يسرّوا ولا تعسرُوا. المصنة الثانية : وَبَشْرًا مِلْ نُنْفُرًا،

اي: بِشَرُوا النَّاسُ أَنَّ الله يَقْبَلُ التَّوبَةَ عَنَ عَبَادَهُ، وَيَعُفُو عَنَ السَيِّئَاتُ، بِلَغُوا الكافرين قول الله تعالى: ﴿ قُلُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا إِنَّ يَنْ نَهُوا يُغْفَرُ لَهُمُّ مَا قَدُّ سَلَفَ ﴾ [الأنفال: ٣٨].

بِلَغُوهِم قَوْلُ الله تعالى: ﴿قُلْ يَاعِبَادِي الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنْفُسِهِمْ لاَ تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةَ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ [الزمر:٥٣].

بِلَغُوهُمْ قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَالنَّيْنَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهُ إِلَهُا الْخَرَ وَلاَ يَقْتُلُونَ النَّقْسَ النَّتِي حَرَمُ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَلاَ يَزْنُونَ وَمَنْ يَقْعُلْ ذَلِكَ يَلُقَ أَتَّامًا (٦٨) يُضَاعَفُ لَهُ الْعَذَابُ يَوْمَ الْقَيَامَةُ وَيَخُلُدُ فَيِهِ مُهَانًا (٦٩) إِلاَّ مَنْ تَابَ وَآمِنَ وَعَمِلَ عَمَلاً صَالِحًا فَأُولَٰتِكَ يُبِدِّلُ اللَّهُ سَيِّتًا تَهِمْ حَسَنَاتُ وَكَانَ اللَّهُ عَقُورًا رَحِيمًا ﴾ [الفرقان: ٢٥- ٧٠].

ذكروهم أنَّ الإسلام يَجُبُ ما قبله، كما في الحديث عَنْ عَمْرو بنِ الْعَاصِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: لَمَّا جَعَلَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: لَمَّا جَعَلَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: لَمَّا جَعَلَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: الْمَسْطُ يمينَكَ الإسْلاَمَ فِي قَلْتُ: ابْسُطُ يمينَكَ قَالَ: «مَا لَكَ يَا فَلَابَايِعُكَ، فَبِسِطَ يمينَهُ قَالَ: فَقَبِضْتُ يدِي. فقالَ: «مَا لَكَ يَا عَمْرُو ؟» قُلْتُ أَرْدُتُ أَنْ أَشْتَرِطُ فقالَ: «تَشْتَرِطُ مَاذَا ؟». قُلْتُ: أَنْ يُعْفَرَ لي. قَالَ: «أَمَا عَلَمْتَ أَنْ الإسْلاَمَ يَهْدِمُ مَا كَانَ قَبْلِهَا، وَأَنْ الْحَجُّ يَهْدِمُ مَا كَانَ قَبْلِها، وَأَنْ الْحَجُّ يَهْدُمُ مَا كَانَ قَبْلِها، وَأَنْ الْحَجُّ يَهْدُمُ مَا كَانَ قَبْلِها، وَأَنْ الْحَجُ لَيْهُامُ مَا كَانَ قَبْلِها، وَأَنْ الْحَبُ لَيْهُامُ مَا كَانَ قَبْلِها، وَأَنْ الْحَبُ

ذكروهم بهذا، وبشروهم أن كلُ ما عملوا من خير في الكُفر فلهم أجره في الإسلام، وكلُ ما عملوا من شرَ مُحى عنهم إثمه بالإسلام: عن عُرْوة عن حكيم بن حرَام رضي الله عنه قال: قُلتُ يا رسول الله ! أرأيت أمورا كُنْتُ أَتَحنَثُ بها في الجاهلية من صلاة وعتاقة وصدقة، هلُ لي بها أجر ؟ فقال رسول الله عنه: «أسلَّمَت على ما سلَف من حير (١٥). وعن أبي سعيد الخُدري رضي الله عنه قال: قال رسولُ الله عنه المناه المعبد الخيرة فحسن إسلامه، قال: قال رسولُ الله عنه المناهمة على ما سلَف رَلْفها، وما عنه كلُ سينة كان رَلْفها، ومحا عنه كلُ سينة كان رَلْفها، ومحا عنه كلُ سينة كان رَلْفها، وكان عمله بعد الحسنة بعشرة أمثالها إلى سبعمائة ضعف، والسينة لمثلها إلا أنْ يتجاوز الله تعالى عنه راد).

क कंम्ब्रेत्वा हिंदि विकास

بشروا عُصاة المسلمين بأنَّ الله واسعُ المغفرة،

ورجمتُه وسَعَتُ كلَّ شَيء، بشَّروهم بِأنَّ الله يبسط يدّه باللَّيُّلِ ليتوبُ مسيءُ النَّهار، ويبسطُ يدَهُ بالنَّهارِ ليتوبَ مُسيءُ اللَّيْلِ(١٧).

بشّروهم بأنَّ من استغفرَ اللهُ غفرَ له، ومن تاب اليَّه تاب عليه. بشروهم بأنَّ الله لا يطردُ أحدًا عن بابه.

بشَروهم بأنه: «كَانَ فَيمَنْ كَانَ قَبْلُكُمْ رَجُلٌ قَتَلَ تَسْعَةُ وتسعين نَفْسنا، فسنَالَ عَنْ أَعْلَمَ أَهْلُ الأَرْضِ، فَدُلُّ عَلَى رَاهِب، فَأَتَاهُ فَقَالَ: إِنَّهُ قَتَلَ تَسَّعَةً وَتَسْعِينَ نَفْسًا، فَهَلْ لَهُ مِنْ تُوْمَةَ ؟ قَالَ: لاَ. فَقَتَلْهُ فَاتَمْ بِهِ مِائَةً، ثُمُّ سَأَلَ عَنْ أَعْلَم أَهْلِ الْأَرْضِ، فَدُلُّ عَلَى عَالَم، فَأَتَّاهُ فَقَالَ: إِنَّهُ قَتَلَ مَائَّةً نَفْس، فَهَلْ لَهُ مِنْ تَوْيَةً ؟ قَالَ: نَعَمْ. وَمَنْ يَحُولُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ الله ! انْطَلقْ إِلَى أَرْض كَذَا وَكَذَا، فَإِنَّ بِهَا أُنَّاسًا يُعُبُدُونَ اللَّهُ تعالى، فَاعْبُد اللَّهُ مَعَهُمْ، وَلا تَرْجِعْ إِلَى أَرْضِكَ فَإِنَّهَا أَرْضُ سَوْء. فَانْطَلَقَ، حَتَّى إِذَا نَصَفَ الطَّريقَ أدركه الْمُوْتُ، فَاخْتَصِمَتْ فيه مَلائكَةُ الرَّحْمَة وَمَلاَئكَةُ الْعَذَابِ، فَقَالَتْ مَلائكةُ الرَّحْمَةِ: حَاءَ تَائِبًا مُقْبِلاً بِقَلْبِهِ إِلَى اللَّهِ تعالى. وقَالَتْ مَلائكةُ الْعَدَابِ: إِنَّهُ لَمْ يَعْمَلُ خَيْرًا قَطَّ. فَأَتَاهُمْ مَلَكُ في صُورَة آدَميَّ. فَجَعَلُوهُ بَيْنَهُمْ - أي حكما -فَقَالَ: قيسُوا مَا بَيْنَ الأَرْضَيْنِ، قَالَى أَيْتَهِمَا كَانَ أَدْنَى فَهُو لَهُ. فَنَأَى بِصِيدُرِه جِهِةَ أَهِلِ الطَّاعَةِ فَكَانَ أَقْرِبِ إِلْيِهِا فقيضيته ملائكة الرحمة، (١٨).

فَبِشَرُوا عِصَاةً المسلمين، وقُولُوا لهم: إذا كانَتْ هذه رحمة الله بمن قتل مائةً منْ غيْرِنا، فنحْنُ أُولُى وأحقُّ برحْمة الله منْ هذا القاتل، لأن أمُتنَا خيْرُ الأمم وأكْرَمُها على الله عن وجل.

بَشُرُوهُمْ يَقُولِ النّبِي ﴿ الْأَنْبِ عَبْدُ دُنْبًا، فَقَالَ: اللّهُمُ اغْفِر لَي ذَنْبِي، فَقَالَ تَبَارِكُ وَتَعَالَى: أَذُنْبَ عَبْدِي نَنْبًا، فَعَلَمُ أَنْ لَهُ رَبًا يَغْفِرُ الدُّنْبَ، وَيَأْخُذُ بِالذُّنْبِ. ثُمَّ عَادُ فَأَنْبَ. فَقَالَ تَبَارِكُ وَتَعَالَى: عَبْدِي أَذْنَبِ، فَقَالَ تَبَارِكُ وَتَعَالَى: عَبْدِي أَذْنَبِ، فَعَلَمُ أَنْ لَهُ رَبًا يَغْفِرُ الدُّنْبِ، وَيَأْخُذُ عَالَانَّبِ. فَقَالَ تَبَارِكُ وَتَعَالَى: بِالدُّنْبِ، فَعَلَمُ أَنْ لَهُ رَبًا يَغْفِرُ الدُّنْبِ، وَيَأْخُذُ لِلدُّنْبِ، فَعَلَمُ أَنْ لَهُ رَبًا يَغْفِرُ الدُّنْبِ عَبْدِي ذَنْبًا، فَعَلَمُ أَنْ لَهُ رَبًا يَغْفِرُ الدُّنْبِ، وَيَأْخُذُ بِالذُنْبِ عَبْدِي ذَنْبًا، فَعَلَمُ أَنْ لَهُ رَبًا يَغْفِرُ الدُّنْبِ، وَيَأْخُذُ بِالذُنْبِ عَبْدِي ذَنْبًا، فَعَلَمُ أَنْ لَهُ رَبًا يَغْفِرُ الدُّنْبِ، وَيَأْخُذُ بِالذُنْبِ عَبْدِي ذَنْبًا، فَعَلَمُ أَنْ لَهُ رَبًا يَغْفِرُ الدُّنْبِ عَبْدِي ذَنْبًا، فَعَلَمْ أَنْ لَهُ رَبًا يَغْفِرُ الدُّنْبِ عَبْدِي ذَنْبًا مَا شَنْتَ فَقَدْ غَقُرْتُ لَكُ اللَّهُ لَا لَهُ رَبًا لَكُونُ اللّهُ الْمُلْتَ فَقَدْ غَقُرْتُ لَكُ الْكُونُ لِكَ اللّهُ الْفَالِدُ الْمُلْتَ فَقَدْ عَقُرْتُ لَكُ اللّهُ لَا لَهُ لَكُونُ لَلْهُ لَهُ لَا لَعْفِرُ اللّهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَكُنْبُ اللّهُ لَا لَهُ لَالِكُ لَا لَاللّهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَكُونُ لَكُ اللّهُ لَا لَاللّهُ لَاللّهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَكُولُ لَاللّهُ لَا لَهُ لَكُونُ اللّهُ لَاللّهُ لَا لَهُ لَكُولُ لَا لَهُ لَاللّهُ لَالْكُولُ لَلْهُ لَذِي لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَالَالِهُ لَا لَهُ لَاللّهُ لَا لَهُ لَاللّهُ لَاللّهُ لَلْهُ لَاللّهُ لَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَاللّهُ لَا لَا لَا لَهُ لَا لَا لَاللّهُ لَا لَاللّهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَا لَا لَا لَا لَهُ لَا لَا لَا لَا لَاللّهُ لَا لَهُ لَا لَا لَا لَا لَا لَاللّهُ لَا لَا لَا لَا لَا لَهُ لَا لَا لَا لَا لَا لَا لَاللّهُ لَالِهُ لَا لَاللّهُ لَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَاللّهُ لَا لَا لَال

فبشّروا ولا تنفّروا، ووسّعُوا على عباد الله ولا تتحجّروا واسعًا.

ولقد كان النبيُّ 🐲 يُنكر على المنفُرين:

عَنْ أَبِي مَسْتُعُود البدري رضي الله عنه قال: جَاءَ رَجُلُ إلى رسُول الله ﷺ فقال: إنّي الأَتَاخُرُ عَنْ صَالاَة الصَّبْعِ مِنْ أَجُلُ فُلاَنِ مِمّا يُطيلُ بِنَا قَما رَائِتُ النّبِي ﷺ غضب

في مَوْعظَة قَطُّ أَشْيَدُ ممَّا غَضِبَ يَوْمَئَذٍ، فَقَالَ: «يَا أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّ مِنْكُمْ مُنْغَرِينَ، فَأَيُّكُمْ أَمَّ النَّاسَ فَلْيُوجِزْ، فَإِنَّ مِنْ ورائه الْكبير والصغير وذا الْحَاجَة، (٢٠).

وأعْظُمُ مِن ذلكَ إِحْسِارُه ﷺ أَنَّ اللَّهُ يُحْذَبِ النَّذِينَ بقَنْطُونَ النَّاسَ مِن رحمته: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنَّهُ قَالَ: سَمَعْتُ رَسُولَ الله 👺 يَقُولُ: وَكَانَ فِي بَنِي إِسْرَائِيلَ رَجُلاَن مُتَوَاخِيان، أَحَدُهُمَا مُذْنبُ وَالآخَرُ فِي الْعِبَادَة مُحْتَهِدٌ، فَكَانَ الْمُحْتَهِدُ لا يَزَالُ يَرَى الآخَرَ عَلَى نَنْب، فْيَقُولُ: أَقْصِرْ. فَوَجَدَهُ يَوْمًا عَلَى ذُنْبِ فَقَالَ: أَقْصِرْ، فَقَالَ: خَلِّنِي وَرَبِّي. أَبُعِثْتَ عَلَيُّ رَقِيبًا ؟! فَقَالَ لَه: وَاللَّه لاَ يَغْفَرُ اللَّهُ لَكَ. أَوْ قَالَ: لاَ يُدْخَلُكَ الْجَنَّةُ. فَقَيْضَ اللَّهُ أَرْوَاحِهُمَا، فَاحْتُمُعَا عِنْدَ رَبِّ الْعَالَمِينَ، فَقَالَ الربُّ تعالى للْمُحِتَّهِد: أَكُنُّتَ عَلَى مَا في بَدِي قَادِرًا ؟ وَقَالَ لِلْمُذِّنِي: انْهَبْ فَانْخُلُ الْجِنَّةُ بِرَحْمَتِي. وَقَالَ لِلرَّحْرِ: انْهَبُوا بِهِ إِلَى النَّارِ، قَالَ أَيُو هُرِيْرَةَ: تَكُلُم بِكُلِمَةَ أُوْبِقَتْ دُنْبَاهُ وَآخَرَتُهُ.

#### وه فشروا ولا تنفروا وه

بشروا المستضعفين في الأرض من المسلمين بالنصر والتُّمكين، ولا تَزْرَعُوا في نفوسهم الياس، فقد كان 🐲 ينشر العُصْبَةَ المؤمنة بالنُّصر والتمكين، وقيام الدُّولة واتساع الرُّقعة، وهم تَحْتَ وطأة التعذيب.

عَنْ خَبَّابٍ بِنِ الأرتُ رضى الله عنه قَالَ: شُكُونًا إلى رَسُولَ اللَّه 👺 وَهُو مُتَوسَّدُ بُرْدَةً له في ظلَّ الْكَعْبَة، فَقُلْنَا: أَلا تَسْتُنُصِرُ لَنَا ؟ أَلاَ تَدْعُو لَنَا ؟ فَقَالَ:

اقَدْ كَانَ مَنْ قَبْلَكُمْ يُؤْخَذُ الرَّجُلُ فَيُحْفَرُ لَهُ فَي الأَرْض فَيُحُعَلُ فِيهَا، ثُمَّ يُؤْتَى بِالْمِنْشِيَارِ فِيُوضِعِ عَلَى رَأْسِهِ فَيُحْعَلُ نصفين، ويُمْشَطُ بِأَمْشِاطِ الْحَديد مَا دُونَ لحمه وعَظْمِهِ مَا يَصِيْدُهُ ذَلِكَ عَنْ دِينِهِ. وَاللَّهِ لَيُتَمِّنُ اللَّهُ هَذَا الْأُمْرِ حَتِّي يُسِيرِ الرَّاكِ مِن صَنْعَاءَ إلى حَضْرُمُونَ لا يَخَافُ الاُ اللَّهَ وَالذُّنْفَ عَلَى غَنْمِهِ وَلَكَنُّكُمْ تُسْتَعْجَلُونَ، (٢١).

وكان 攀 يقول: ﴿إِنَّ اللَّهُ زُوى لِي الأَرْضِ حَتَّى رَأَنْتُ مَشَارِقَهَا وَمَغَارِبَهَا، وإنْ مُلْكُ أَمْتِي سَيَبُلُغُ مَا زُويَ لِي

فبشَّروهم. بشَّروهم بأنَّ المستقبلُ لهذا الدين، وأنُّ هذا الإسلام ستُفتح له البيوتُ كلُّها، كما قال 🐲: الْمَالُغَنَّ هَذَا الْأَمَّرُ مَا بِلَغَ اللَّمَلُ وَالنَّهَارُ، وَلاَ يَتَّرُكُ اللَّهُ بَيْتَ مَدَرٍ وَلاَ وَيَرِ إِلاُّ أَدْخَلَهُ اللَّهُ هَذَا الدِّينَ، بِعِنَّ عَزِينٍ، أَوْ بِذُلِّ ذَلِيلٍ، عِزًّا يُعِزُّ اللَّهُ بِهِ الإسْلاَمِ وَذُلَّا يُدَلُّ اللَّهُ بِهِ

بشروا المتطلِّعين إلى عودة الخلافة الراشدة أنَّها

عائدة، كما قال 攀: ﴿تَكُونُ النُّبُوَّةُ فَيكُمْ مَا شَاءَ اللَّهُ أَنْ تَكُونَ ثُمُّ يَرْفَعُهَا إِذَا شَيَاءَ أَنْ يَرْفَعُهَا، ثُمُّ تَكُونُ خَالَفَةٌ عَلَى منْهَاجِ النُّبُوُّةِ، فَتَكُونُ مَا شَاءُ اللَّهُ أَنْ تَكُونَ، ثُمَّ يَرْفَعُهَا إِذًا شَيَاءَ أَنْ يَرْفُعُهَا، ثُمُّ تَكُونُ مُلْكًا عَاضًا، فَيَكُونُ مَا شَاءَ اللَّهُ أَنَّ يَكُونَ، ثُمَّ يَرَّفَعُهَا إِذًا شَيَاءَ أَنْ يَرْفَعُهَا ثُمَّ يَكُونُ مُلَّكًا جَبِّريُّةً، فَتَكُونُ مَا شَنَاءَ اللَّهُ أَنْ تَكُونَ، ثُمُّ يَرْفَعُهَا إِذَا شَنَاءَ أنْ يَرْفَعَهَا، ثُمُّ تَكُونُ خَلاَفَةً عَلَى مِنْهَاجِ النُّبُوُّة ثُمُّ

#### الوصية الثالثة. تونطاوعا ولا تختلفان

فإنَّ الخيِّر كلَّه في الاتِّفاق، والشِّر كلُّه في الاختلاف، والاتفاقُ رحمةٌ والاختلافُ عذاب، قال تعالى: ﴿ وَلُوْ شَاءَ رِيكُ لَحِعلَ النَّاسِ أُمَّةً وَاحِدةً وَلاَ يَزَالُونَ مُخْتَلِفَينَ (١١٨) إلاً من رحم ربك ﴾ [هود: ١١٨، ١١٩]. فالمرحومون متفقون لا بختلفون، وإذا اختلفوا - اختلافًا هم فيه معذورون - لا بتباغضون، ولا يتدابرون.

ولقد وصنى اللهُ تعالى المؤمنين بالاتَّفاق، ونهاهم عن الاختلاف، ووصَّاهم بالاجتماع ونهاهم عن التفرُّق، قال تعالى: ﴿ بَاأَنُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتُّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلاَ تَمُوتُنَّ إِلاَّ وَأَنْتُمْ مُسْلَمُونَ (١٠٢) وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ حَمِيعًا وَلاَ تَفْرُقُوا وَانْكُرُوا نَعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَعْدَاءً فَالَّفَ بِينَ قُلُوبِكُمْ فَأَصَّبِحُتُمْ بِنَعُمْتِهِ إِخْوَانًا ﴾[ال عمران:١٠٢، ١٠٣]. وقال تعالى: ﴿ وَلا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرُّقُوا وَاخْتَلَقُوا مِنْ بِعْدِ مِا جَاءِهُمْ الْمِنْنَاتُ وَأُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظيمٌ (١٠٥) يَوْمَ تَبْيَضُ وُجُوهُ وَتَسْوَدُ وُجُوهُ ﴾ [آل عمران: ١٠٦،١٠٥]. قال ابنُ عبُّاس: يومَ تبيضُ وجوهُ اهْل السنَّة والجماعة، وتسود وجوه أهل الفُرْقة والضلالة (٢٥)

وقال تعالى: ﴿ يَاأَنُّهَا الُّذِينَ آمَنُوا إِذَا لَقَيتُمْ فَئَةً فَاتْنِتُوا وَانْكُرُوا اللَّهُ كَثِيرًا لَعَلَّكُمْ تُقُلِّحُونَ(٤٥) وأطبعُوا اللَّهُ ورسُولَهُ ولا تَنَازَعُوا فَتَغْسَلُوا وَتَذْهَبَ رِبحُكُمْ ﴾ [الإنفال: ٤٥، ٤٦]. فعصوا الله ورسوله، وتنازعوا يوْم أحد، ففشلوا فذهب ريحُهم، وتمكن منهم عدومم.

قال تعالى: ﴿ وَلَقَدُّ صَدَقَكُمْ اللَّهُ وَعُدَهُ إِذْ تَحُسُّونَهُمْ بِإِذْنِهِ حَتَّى إِذَا فَشَلْتُمْ وَتُنَازَعْتُمُ فِي الْأَمْرِ وعَصَيْتُمْ مِنَّ بعُد مَا أَرَاكُمْ مَا تُحبُونَ مِنْكُمْ مَنْ بُرِيدُ الدُّنْيَا وَمِنْكُمْ مَنْ بْرِيدُ الْآخِرَةَ ثُمُّ صَرَفَكُمْ عَنْهُمْ لِيَثْنَائِكُمْ وَلَقَدْ عَفَا عَنْكُمْ واللُّهُ ذُو فَضَّل عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [ال عمران:١٥٢].

وكان من خبرهم أنَّ النبيُّ عِنْ يوم أحد قريقًا من الرُّماة للحراسة، وجعل عليهم أميرًا، وأمرهم أن يصعدوا الجيل ليحموا ظهور المجاهدين، لا يأتيهم

العدوُّ مِنْ خَلِفَهِم، وأمرهم أن لا يَشْزِلُوا مهما كانت النتيجة.

فلما التقى الجمعان مكن الله للمجاهدين من الكافرين، فاعملوا فيهم السنيوف واتخفوا في الأرض، فقر العدو هاربا، وتبعهم المسلمون باسرون من يدركون ويجمعون الغنائم، فلما رأى الحراس ذلك قالوا مالنا والبقاء بعد ما انتهى القتال وفر العدو، وحاول الأمير أن يصبرهم ليثبتوا كما أمروا، ولكن دون جدوى، فنزلوا، فلما رأى العدو أن الجيل قد خلا استدار فريق منهم فعلوا الجبل، وأخذوا يرمون المسلمين، فكان ما كان وأصيب المسلمون بالقتل والجراحات، وكان ذلك كله بسبب الاختلاف والتنازع وعدم التطاوع.

ولذلك وصبَى النبيُّ عَلَى معاذًا وأبا موسى حين بعثهما إلى البمن قائلا: ﴿ وَتَطَاوَعَا وَلاَ تَخْتَلِفا ۗ فَإِنْ الاختلاف عمومًا مذموم، واختلاف الدُعاة أشدُّ ذَمًا، ذلك

أنهم باختلافهم يصدون النّاس عن الهدى، ويصرفونهم عن الحق، لأنُ النّاس سيقولون؛ انظروا إلى هؤلاء الذين يزّعُمون انهم يدّعُون النّاس إلى الحقّ وهم مختلفون، فلو كانوا على الحقّ ما اختلفوا عليه.

فعلى الدُّعاة أن يوحَدوا صغهم، ويجتمعوا على كلمتهم، وإذا اختلفوا في شيء حاولوا القضاء على هذا الاختلاف برد الأمر إلى الكتاب والسنّة، كما أمر تعالى: فإنْ تَنَازَعْتُمْ في شيْء فَرُدُوهُ إلى الله والرسُول إنْ كُنتُمْ تُؤْمِنُون بِالله والْيوْم الآخر ﴾ [النساء: ٥٩]، حتى تجمل صورتُهم، وتتضح دعوتُهم، فما أجمل الاتّفاق والتطاوع ! وما أقبح الاختلاف والفرقة !!

نسال الله تعالى أن يجمع شمل المسلمين، ويوحد كلمتهم، ويهئ لهم من أمرهم رشد.

اللهم هئ لهذه الأمة أمر رُسُد، يُعزَّ فيه أهل طاعتك، ويُهدى فيه أهل معصيتك، ويؤمر فيه بالمعروف، وينهى فنه عن المنكر.

```
الهو امش:
١-متفق عليه: خ (٤٢٤٤ و٤٣٤٥ / ٦٢ / ٨). م (١٧٣٣ / ١٣٥٩ / ٣).
۲ صحیح: ۵ (۸/ ۲۲ / ۱)، ت (۸۷۲۸ / ۱۱۹ / ۱)، د (۲۷۲ / ۲۵ / ۲۸)، حد (۱۲۳ / ۲۶ / ۱)، نس (۱۹۸).
                                                  ٣ -جزء من الحديث السابق في تعريف الإيمان.
   3 occus; 5(1111 / VAO / Y). c(PTP / TTY / T). c(PTT / 177 / 1). c>(7771 / 71/1).
                                              ٥-صحيح: م (١٢ / ١١)، ت (١١ / ٦٤ / ٢)، نس (١٢١ / ٤).
                          ٣ - متفق عليه: خ (١١٢٨ / ١٠ / ٣)، م(٧١٨ / ٤٩٧ / ١٧١ / ٤).
                ۷ - متفق علیه: خ (۱۱۲۹ / ۱۰ / ۳)، د (۲۲۱ / ۲۶۷ / ۲۰)، د (۱۳۳۰ / ۲۶۷ / ٤)، نس (۲۰۲ / ۳).
                                                   ٨-صحيح: م (٨٣٨-١١٩-/٢٤٤/١).
  ٩ - متفق عليه: خ(١٨٨٧ / ٣٧٤ / ٢٠)، م(٢٥٢ / ٢٢٠ / ١)، ت(٢٢ / ١٨ / ١)، جه (٢٨٧ / ١٠٥ / ١) إلا أن لفظ البخاري دمع كل
                                        ١٠ صحيح: خ(٢٧٠ / ٣٢٣ / ١)، د(٢٧٣ / ٣٩ / ٢)، ت(١٤٧ / ٩٩ / ١).
                                        ۱۱ - صحیح: م (۷۳۷ / ۲۸۱ / ۱)، د (۱۸۸ / ۱۹۸ / ۳)، نس (۲۰ / ۹۵).
                       ١٢ - متفق عليه: خ (٣٠٠٥ / ١٠٤ / ٩) وهذا لفظه، م(١٠٤ / ٢٠١٠ / ٢)، نس (٦٠ / ٦).
                ۱۳ - متفق علیه: خ (۱۹۷۰ / ۲۱۷ / ٤)، م(۱۵۹ / ۲۸۱ - / ۱۸۳ / ۲۸۳ )، د (۲۱۰ ۲ ۲ / ۷۹ / ۷)، نس (۲۰۹ / ٤).
                                                                        ١٤ -صحيح: م (٢١ / ١٢ / ١).
                                                   ١٥ -متفق عليه: خ (٣٠١ / ١٤٣٦)، م(١٢٣ / ١١٣ / ١).
                                                   ١٦ -صحيح: [ص. ج: ٣٣٣]، نس (١٠٥، ١٠٦ /٨).
                                                      ١٧ صحيح: م (٢٧٥٩ / ١١٣ / ٤).
                                                 ۱۸-متفق علیه: خ (۳۴۷۰/۳۴)، م(۲۲۹۳/۲۲۱۸) ع).
                                                                   ١٩ صحيح: م (٨٥٧١ / ٢١١٢ / ٤).
                                                    ۲۰ - متفق عليه: خ (۹۰ / ۱۸٦ / ۱)، م (۲۶ / ۴۶۰ / ۱).
                                                   ٢١ صحيح: خ (٢١٢٣ / ١٦٦ / ٦).
                                   ٢٢ صحيح: د(٢٨٨٩ / ٢١٦٥ / ٤). ت(٢٢٧٧ / ١٩٩ / ٣). د(٢٣٧٤ / ٢٢٩ / ١١)
  ٢٣- صحيح: [س ص:٣] وقال شيخنا في «تحذير الساجد» (١٧٣): رواه أحمد (٤ /٣٠٢) وابن شران في «الأمالي» (٦٠/
                          ١) والطبراني في « الكبير » (١ / ١٢٦ / ١) وابن منده في « كتاب الإيمان » (١ / ١٠١) وغيرهم.
                                                            ٢٤ صميح: [س. ص: ٥]، ١ (١٠ / ١٠ / ٢٣).
                                                                          ۲۵ -این کثیر (۳۹۰).
```

الحمد لله رب العالمين، أرسل رسله مبشرين ومنذرين، وأمر العباد بطاعتهم ليهتدوا إلى صراط الله المستقيم، والصلاة والسلام على خير خلق الله أجمعين، المبعوث رحمة للعالمين، نبينا محمد صلى الله عليه وعلى آله وصحبه أجمعين، والتابعين ومن تبعهم إلى يوم الدين وسلم تسليمًا كثيرًا.

ربعد:

ومَن عصاني فقد أبي.

هذا الحديث أخرجه الإمام البخاري في موضع واحد من صحيحه في كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة باب الاقتداء بسنن رسول الله على برقم (٧٢٨٠)، كما أخرجه الإمام أحمد في المسند برقم (٢ / ٣٦١)، كما أخرج من حديث أبي أمامة برقم (٥ / ٢٥٨) بلفظ: «ألا أكلكم يدخل الجنة إلا من شود على الله شواد البعير عن أهله».

وأخرج الطبراني في الأوسط (٨١٢) عن أبي سعيد الخدري بلفظ: "والذي نفسي بيده لتدخلن الجنة كلكم إلا من أبي وشرد شراد البعير". قيل: يا رسول الله، ومن أبي أن يدخل الجنة ؟ فقال: "من أطاعني دخل الجنة، ومن عصاني دخل النار". وقال الهيثمي: رجاله رجال الصحيح. وأخرج الحاكم من حديث أبي هريرة بلفظ: «لتدخلن الجنة إلا من أبي وشرد على الله كشراد البعير".

وه شرح العديث وه

يخبر النبي المته أنهم سيدخلون الجنة، وذلك لمن أمن به وصدقه واتبع النور الذي جاء به، فإنه أرسله ربه تبارك وتعالى لإنقاذ البشرية كلها من خزي الدنيا وعذاب الآخرة، وبين في ذلك أبلغ بيان، وقد أنزل الله تبارك وتعالى عليه أيات بينات واضحات تبين هذا، وتحث على تصديقه والإيمان به، وأمر سبحانه أهل الكتاب الذين أرسل فيهم محمد في أن يتبعوه ويؤمنوا بما جاء به، فقال تعالى: ﴿ الدِينَ يَتْبِعُونَ الرُسُولُ النّبِيُ الأُمّيُ الّذي يَجِدُونَهُ مَكْتُوبًا عِندَهُمْ في التّورُرَاة وَالإنجيلِ يَامُرَهُمُ بِالمُعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ المُنكِرِ ويُحِلِّ لَهُمُ الطّيبَاتِ ويُحَرّمُ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ المُنكِرِ ويُحِلِّ لَهُمُ الطّيبَاتِ ويُحَرّمُ اللّذي ويُحرّلُ لَهُمُ الطّيبَاتِ ويُحرّمُ أَلِي المُعرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ المُنكِرِ ويُحلِّ لَهُمُ الطّيبَاتِ ويُحرّمُ أَلِي اللّذي ويُحرّمُ أَلِي المُعرّبُونِ ويَنْهَا المُعرُوفِ وينْهَاهُمْ عَنِ المُنكِرِ ويُحلِّ لَهُمُ الطّيبَاتِ ويُحرّمُ أَلِيهُمْ الطّيبَاتِ ويَحْرَمُ أَلِيهُمْ الطّيبَاتِ ويُحرّمُ أَلْهُمُ الطّيبَاتِ ويُحرّمُ أَلِيهُمْ الطّيبَاتِ ويَحْرَمُ اللّذي ويُحلّ لَهُمُ الطّيبَاتِ ويُحرّمُ أَلَيْهُمُ الطّيبَاتِ ويُحرّمُ أَلِيهُ السّرية اللهِ المُحرَادِينَ ويُحرَادُ ويَحرينَ في المُنكِرِ ويُحلّ لَهُمُ الطّيبَاتِ ويَحْرَمُ أَلَيْهُ المُعرُوفِ وينْهَاهُمْ عَنِ المُنكِرِ ويُحلّ لَهُمُ الطّيبَاتِ ويَحْرَادُهُ الطّيبَاتِ ويُحرّمُ أَلْهِ أَلْهُ مُنْهُمْ الطّيبَاتِ ويَحرَادُهُ المُنكِرُ ويُحلّ لَهُمُ الطّيبَاتِ ويَكُونُ اللّذِي المُنكِرُ ويُحلّ لَهُ عَنْهُمُ الطّيبَاتِ ويَنْهَاهُمْ عَنِ المُنكِرُ ويُحلّ المُنْهُ الْمُنْهُمُ الْعُنْهُمُ الطّيبَاتِ ويَنْهُمُ الطّيبَاتِ ويَحْرَمُ المُنْهُمُ الطّيبَاتِ وينْهَاهُمْ عَنِ المُنْهُمُ الطّيبَاتِ وينْهَاهُمْ عَنِ المُنْهُمُ الطّيبَاتِي ويُحلّ المُنْهُمُ الطّيبَاتِ ويكُونُ المُنْهُمُ الطّيبَاتِي المُنْهُمُ الْمُلْهُمُ الْعُنْهُمُ الْعُرْمُ الْعُنْهُمُ الْعُنْهُمُ الْعُنْهُمُ الْعُنْهُمُ الْعُنْهُمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُنْهُولُ الْعُنْهُمُ الْعُنُونُ الْعُنْهُم



عَلَيْهِمُ الخَبَائِثُ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالأَغْلالَ النّبِي كَانَتْ عَلَيْهُمْ فَالْخَيْرُوهُ وَمَنْهُمْ وَالْأَعْلالَ وَنَصَرُوهُ وَاتَبُعُوا النّورَ الّذِي أَنزِلَ مَعَهُ أُولَئكَ هُمُ الْفُلْحُونَ (١٩٧) قُلْ يَا أَيُّهَا النّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللّهُ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا الّذِي لَهُ مُلْكُ السّمَواتِ وَالأَرْضِ لاَ إِلَهُ إِلاَّهُمِ يَحْدِي وَيُمِيتُ فَآمِنُوا بِاللّهِ وَرَسُوله النّبي الأُمِي الدّبي يُومِنُ بِاللّهِ وَكَلمَاتِهِ وَاتَبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ الْمُتَاتِهِ وَاتَبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهْدَدُونَ ﴾ [الإمراف: ١٥٥- ١٥٨].

كما أخبر في أن من أمته من هو مستثنى من دخول الجنة، وهبو الذي يأبى دخول الجنة ويرفض ذلك، حتى عجب أصحابه ورضي الله عنهم، فتساعلوا: ومن يأبى يا رسول الله ؟ فعلق حذول الجنة بطاعته، وبين أن من يعصيه فهو الذي يأبى دخول الجنة.

#### 🚾 وجوب طاعة الرسول 🕮 🙃

لقد فرض الله تعالى طاعة رسوله 👛، وهذا شان المرسلين حميعًا، فالله عز وحل يقول: ﴿ وَمَا أَرْسَلُنَا مِن رَّسُولِ إِلَّا لَيُطَاعَ بِإِنَّنِ اللَّهِ ﴾ [النساء:٦٤]، فرسل الله تعالى أرسلوا إلى أقوامهم ليهدوهم إلى صراط الله المستقيم، ولن يتحقق الفلاح والفوز والنجاح لأمة إلا إذا أطاعت رسولها، فما من رسول أرسله الله تعالى إلى قومه إلا فرض طاعته عليهم حتى تتحقق ثمرة الدعوة، ورسل الله تعالى كلهم دعوا أقوامهم إلى توحيد الله تعالى، فالدين الذي جاءوا به كلهم هو الإسلام ؛ قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدُّ بِعَثْنَا فِي كُلُّ أُمَّةً رُسُولاً أَن اعْبُدُوا اللَّهُ وَاجْتَنبُوا الطَّاغُوتَ ﴾ [النحل: ٣٦]. وما من رسول أتى قومه إلا قال لهم: اعبدوا الله ما لكم من إله غيره، قال تعالى: ﴿ لقد أرسلنا نوحاً إلى قومه فقال يا قُوم اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُم مَنْ إِلَه غَيْرُهُ إنى أخاف عليكم عذاب يوم عظيم ﴾ [الاعراف: ٥٩]. وقال تعالى: ﴿ وإلى عاد اخاهم هودا قال يا قوم اعبدوا الله ما لكم من إله غيره افلا تتقون 4 [الأعراف: ٦٥]، وقال تعالى: ﴿ وَإِلِّي ثُمُّودَ أَخَاهُمَّ صَالحًا قَالَ بَا قُوْمِ اعْبُدُوا اللَّهُ مَا لَكُم مِّنْ إِلَّهُ غَيْرُهُ ﴾ [الأعراف: ٧٣]، وقال تعالى: ﴿ وَإِلَى مَدُّينَ أَخَاهُمْ شُعُيْبًا قَالَ بِا قَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهِ مَا لَكُم مَنْ إِلَه غَيْرُهُ ﴾ [الاعراف: ٨٥]، وكذلك جاء محمد ﷺ أمته بالتوحيد فقال لهم أول ما قال: «قولوا: لا إله إلا الله تفلحوا، وقال 🐲: «أمرت أن أقاتل الناس

حتى يقولوا: لا إله إلا الله».

فالدعوة إلى التوحيد دعوة الرسل جميعًا، وهو أول ما أوجب الله على العباد أن يطيعوا فيه الرسل، والمهمة الثانية بعد توحيد الله تبارك وتعالى هي طاعته فيما أرسل به رسله في ما شرعه لهم، ولكل نبي شرعة ومنهاج أوجب الله على الأمة طاعة رسولها في هذه الشرعة.

فرسول الله محمد في ليس بدعًا في ذلك، إنما هو على درب الرسل السابقين يسير، وعلى منهج الله تعالى الذي رسمه لعباده يهدي أمته، وهذا المنهج هو صراط الله المستقيم، فقال الله تعالى له: ﴿وَإِنَّكُ لَتَهْدِي إِلَى صراط مُسْتَقيم (٢٠) صراط الله المُسْتَقيم (٢٠) صراط الله الدُّي لَهُ مَا في السَّمَوات وَمَا في الأَرْض أَلاَ الله تَصيرُ الأُمُورُ ﴾ [الشورى: ٢٥١، ١٥٢]، وقال تعالى: ﴿قُلُ مَا كُنتُ بِدُعًا مِنَ الرُسُلِ وَمَا أَدْرِي مَا يُفْعَلُ بِي وَلاَ بِكُمْ إِنْ أَتُبِعُ إِلاَّ مَا يُوحَى إِلَيُّ وَمَا أَنْا لِلاَّ نَنْرُ مُبْنُ ﴾ [الاحقاف: ٩].

#### 👊 طاعة الرسول ﷺ مقرونة بطاعة الله تعالى 🚅

لقد قرن الله عز وجل طاعة رسوله و بطاعته، وعطفها عليها في مواضع كثيرة من القرآن الكريم، وهذا يفهم منه أن من أطاع الله ولم يطع رسوله فلا قيمة لطاعته لربه، كما أن من أطاع الرسول ولم يطع الله تعالى فطاعته أيضًا لا تفيده شيئًا حتى يجمع بين طاعة الله تعالى وطاعة رسوله في كما أن الإيمان بالله مقرون بالإيمان بالرسول، فلا يقبل أحدهما بدون الأخر.

قال تعالى: ﴿قُلْ أَطِيعُوا اللّهُ وَالرّسُولَ ﴾ [آل عمران ٣٣]، وقال تعالى: ﴿ وَأَطِيعُوا اللّهُ وَالرّسُولَ لَعُلَكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ [آل عمران ١٩٣]، وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللّهَ وَأَطِيعُوا الرّسُولَ وَأَوْلِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ ﴾ [النساء: ٥٩]، وقال تعالى: ﴿ وَأَطْيعُوا الرّسُولَ وَاحْذَرُوا ﴾ وَأَطْيعُوا اللّهُ وَأَطْيعُوا الرّسُولَ وَاحْذَرُوا ﴾ [المئدة: ٩٧]، وقال سبحانه: ﴿ فَاتَقُوا اللّهُ وَأَطْيعُوا اللّهُ وَأَطْيعُوا اللّهُ وَأَسْدُوا وَقَالَ عَنْكُمْ وَأَطْيعُوا اللّهُ وَرَسُولُهُ ﴾ [الانفال: ١]، وقال عز وجل: ﴿ يَا أَيُّهَا الّذِينَ آمَنُوا أَطْيعُوا اللّهُ وَرَسُولُهُ ﴾ [الانفال: ١]، وقال سبحانه وَرَسُولُهُ وَلاَ تَوَلَّوْا ﴾ [الانفال: ٣٠]، وقال سبحانه وَرَسُولُهُ وَلاَ تَوَلَّوْا ﴾ [الانفال: ٢٠]، وقال سبحانه وتعالى: ﴿ قُلْ آطيعُوا اللّهُ وَأَطيعُوا اللّهُ وَتَعالى: ﴿ قُلْ آطيعُوا اللّهُ وَعَليْكُمْ مَا حُمَلُ وَعَلَيْكُمْ مَا حُمَلُ مَعْدُونَ ﴾ وتعالى: ﴿ قُلْ آطيعُوا اللّهُ وَطيعُوا اللّهُ وَتَعالى: ﴿ قُلْ آطيعُوا اللّهُ وَطيعُوا اللّهُ وَتَعالَى: ﴿ قُلْ آطيعُوا اللّهُ وَعَلَيْكُمْ مَا حُمَلُ حُمَلُ وَعَلَيْكُمْ مَا حُمَلُ حُمَلُ وَعَلَيْكُمْ مَا حُمَلُ وَعَلَيْكُمْ مَا حُمَلُ حُمَلًا حُمَلُولُ وَعَلَيْكُمْ مَا حُمَلُ حُمَلًا حُمَلُ وَعَلَيْكُمْ مَا حُمَلُولَ هُ إِلَيْكُمْ مَا حُمَلُ حُمَلُ وَعَلَيْكُمْ مَا حُمَلُ حُمَلَ وَعَلَيْكُمْ مَا حُمَلُ حُمَلُ وَعَلَيْكُمْ مَا حُمَلُ حُمَلُ وَعَلَيْكُمْ مَا حُمَلُ حُمَلُونَ اللّهُ وَالْمُ

[النور: ٥٤]، وقال جل ذكره: ﴿ مَا أَبُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أطبعوا الله وأطبعوا الرسول ولا تبطلوا أَعْمَالَكُمْ ﴾ [محمد: ٣٣]، وقال جل ثناؤه: ﴿ فَأَقْيِمُوا الصَّلاةَ وَأَتُوا الرُّكَاةَ وَأَطِيعُوا اللَّهُ وَرَسُولُهُ ﴾ [المجادلة: ١٣]، وقيال جل جلاله: ﴿ وَأَطِيعُوا اللَّهُ وأطيعوا الرسول واحدروا فإن توليثم فاعلموا أَنَّمُا عَلَى رَسُولِنَا البِّلاغُ الْمُبِينُ ﴾ [التغابن: ١٢]، وقال تبارك وتعالى: ﴿ وَإِنْ تُطبِعُوا اللَّهُ وَرَسُولُهُ لا نَلِتْكُم مِّنْ أَعْمَالِكُمْ شَنْئُنَّا ﴾ [الحجرات: ١٤]، وقال تعالى مسنًا أن الجنة جزاء من أطاع الله ورسوله: ﴿ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهِ وَرَسُولَهُ يُدُخُلُّهُ جَنَّاتَ تَجْرَى مِنْ تَحْتَهَا الأَنْهَارُ ﴾ [النساء: ١٣، والفتح: ١٧]، وقال جل شَانَهُ: ﴿ وَمَن يُطِعِ اللَّهُ وَالرَّسُولَ فَأُولَٰئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِنَ النَّبِينِ وَالصَّدِيقِينَ وَالشَّهَدَاءَ وَالصَّالِدِينَ ﴾ [النساء: ٦٩]، وقال عز من قائل: ﴿ وَمَن بُطع اللَّهُ وَرَسُولَهُ وَبِخُشَ اللَّهُ وَيَتَّقُّهُ فَأُولَئِكُ هُمَّ الفَاتَرُونَ ﴾ [النور: ٥٧]، وقال تعالى: ﴿ وَمَن يُطع اللَّهُ ورَسُولُهُ فَقَدٌ فَازَ فَوْزَا عَظِيمًا ﴾ [الإحزاب: ٧١]، وقال تبارك اسمه: ﴿ ويطبعُونَ اللَّهُ ورسُولُهُ أُولُتُكُ سَيِرْ حَمُّهُمُ اللَّهُ ﴾ [التوبة: ٧١]، وقال جل ثناؤه:

#### ﴿ وَأَطِعْنَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ ﴾ [الأحزاب: ٢٣]. 👓 طاعة الرسول طاعة لله وتؤدى إلى الجنة 👓 💮

ذكر الله تبارك وتعالى طاعة رسوله محمد 😅 منفردة في كثير من الآيات، ورتب عليها الهداية والرحمة والنجاة من النار، كما جاء ذلك أيضًا في كثير من الأحاديث عن رسول الله 👛 .

#### أو لاً: من القرآن الكريم:

قال تعالى: ﴿ مِن يُطِعِ الرِّسُولِ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهِ ﴾ [النساء: ٨٠]، وقال تبارك وتعالى: ﴿ وَإِن تُطبِعُوهُ تَهْتَدُوا وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا الْعَلاغُ الْمُعِينُ ﴾ [النور: ٤٥]، وقال سبحانه وتعالى: ﴿ وَمَا أَتَاكُمُ الرُّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنَّهُ فَانْتُهُوا ﴾ [الحشر:٧]، وقال جل ثناؤه: ﴿ وَأَقْدِمُ وا الصَّلاةَ وَآتُوا الرِّكَاةَ وأطيعُوا الرُّسُولَ لَعَلُّكُمْ تُرَّحَمُونَ ﴾ [النور: ٥٦]، إلى غير ذلك من الآبات.

#### ثانيًا: من السنة النبوية الشريفة: -----

 قال ﷺ في هذا الحديث: «من اطاعني دخل الجنة "، وعن جابر بن عبد الله رضى الله عنهما قال: «حاءت ملائكة إلى النبي 🍩 وهو نائم، فقال بعضهم: أنه نائم، وقال بعضهم: أن العن نائمة

والقلب بقظان، فقالوا: إن لصاحبكم هذا مثلاً، قال: فاضربوا له مثلاً. فقال بعضهم: إنه نائم، وقال بعضهم: إن العين نائمة والقلب يقظان، فقالوا: مثله كمثل رحل بنى دارًا وجعل فيها مادية وبعث داعبًا، فمن أحياب الداعي دخل الدار وأكل من المأدية، ومن لم يجب الداعي لم يدخل الدار ولم ياكل من المادية، فقالوا: أولوها له يفقهها، فقال معضهم: إنه نائم، وقال بعضهم: إن العين نائمة والقلب بقظان، فقالوا: فالدار الحنة والداعي محمد، فمن أطاع محمدًا فقد أطاع الله، ومن عصبي محمداً فقد عصى الله، ومحمد فَرْقُ الناس. [اخرجه البخاري في كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة برقم (٧٢٨١) من

وعن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله 🐲: «من أطاعني فقد أطاع الله، ومن عصاني فقد عصى الله، ومن بطع الأمدر فقد أطاعني، ومن بعص الأمير فقد عصائي، أخرجه أحمد والبخاري ومسلم والنسائي وابن ماجه. وقال ابن حجر في فتح الباري في أول كتاب الأحكام: ووقع عند أحمد وأبى يعلى والطبراني من حديث ابن عمر قال: كان رسول الله 🐲 في نفر من أصحابه، فقال: «ألستم تعلمون أن من أطاعني فقد أطاع الله، وإن من طاعة الله طاعتي القالوا: بلي نشهد، قال: رفيان من طاعتي أن تطبيعوا أمراءكم، وفي

#### 🖂 معصية الرسول مقرونة بمعصية الله تعالى 🗠

وكما أن طاعة رسول الله 😻 قرنت بطاعة الله تبارك وتعالى وعطفت عليها، فكذلك عطفت معصية الرسول على معصية الله سيحانه وقرئت بها، وهذا واضح في كثير من نصوص الكتاب والسنة ؛ فمن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَعْصِ اللَّهُ ورسوله ويتعد حدوده بدخله نارا خالدا فيها وله عَذَات مُهِينَ ﴾ [النساء: ١٤].

وقوله سيحانه وتعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لَمُؤَّمِنَ وَلاَ مُؤْمِنَة إِذَا قَضِي اللَّهُ ورَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَكُونَ لَهُمُ الخَدِرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْصِ اللَّهِ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلُّ ضَلَّالاً مُعِينًا ﴾ [الأحزاب: ٣٦]، وقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَعْصِ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَيَتَعَدُّ حُدُودُهُ يُدْخَلُّهُ نَارًا خَالِدًا فِيهَا وَلَهُ عَذَاتُ مُهِينٌ ﴾ [الجن: ٢٣]. وقد تقدم من الأحاديث في هذا المعنى وهي كشيرة،

فمعصدة الرسول 👺 مقرونة بمعصدة الله تعالى. 🖸 معصية الرسول منفردة عن معصية الله تعالى ممايد خل النار 🔯

وقد وردت أيضًا معصية الرسول 👑 منفردة عن معصمة الله تعالى منهيا عنها ومحذرا منها، فمن ذلك قوله سبحانه وتعالى: ﴿ فَإِنَّ عَصُونًا فَقُلُّ إنَّى بَرِيءُ مُمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ [الشعراء: ٢١٦]، وعاتب اصحاب النبي 👺 عندما عصوا أمره يوم أحد، فقال تعالى: ﴿ وَعَصَيْتُم مِنْ بَعْد مَا أَرَاكُم مَّا تُحبُّونَ ﴾ [ال عمران: ١٥٢]، وفي أخذ البيعة على النساء قال: ﴿ وَلاَ بَأْتِينَ بِيُهْتَانَ يَقْتَرِينَهُ بَيْنَ أَنْدِيهِنَّ وَأَرْجُلِهِنَّ وَلا يَعْصِينُكُ في مَعْرُوف ﴾ [المتحنة: ١٢]. وقال في وصف المنافقين: ﴿ وَيَتَنَاجَوْنَ بِالإِنَّمِ وَالْعُدُوانِ وَمَعْصِيةَ الرِّسُولِ ﴾ [المجاللة: ٨]، ونهى المؤمنين عن ذلك فقال: ﴿ مَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَنَاجَيْتُمْ فَلاَ تَتَنَاجُواْ بِالإِثْم و العدوان ومعصية الرسول ﴾ [المجادلة: ٩].

وقد تقدم من الأحاديث في هذا المعنى الكثير، ومن ذلك أيضًا حديث أبي موسى رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «مثلي ومثل ما بعثني الله به كمثل رجل أتى قومًا فقال: رأيت الجيش بعيني، وإني أنا النذير العربان، فالنجاء النجاء، فأطاعه طائفة فأدلجوا على مهلهم فنجوا، وكذبته طائفة فصبحهم الجيش فاجتاحهم». [متفق عليه].

وكذا حديث أبي هريرة رضي الله عنه: أنه سمع رسول الله 👺 يقول: ﴿إنما مثلى ومثل الناس كمثل رجل استوقد نارًا فلما أضاءت ما حوله جعل الفراش وهذه الدواب التي تقع في النار بقعن فيها، فجعل الرجل يَزْعُهُنُّ ويغلبنه، قَنَقْتُحِمُّنَ فِيهَا، فَأَنَا أَخَذَ بِحُجِزُكُمْ عَنِ النَّارِ وَأَنْتُمْ تقحمون فيها، [منفق عليه].

وهكذا أيها المسلم يصبور لك النبي 🐲 أنه يدعوك إلى دخول الجنة والهرب من النار، يدعوك إلى الفوز بالجنة ونعيمها المقيم، ويبعدك عن النار وعذابها الاليم العظيم، وأنت تأبى وتمتنع عن طاعة رسولك 🐲 ، فهو 👺 بدعوك إلى توحيد الله تعالى وعدم الإشراك به، ويدعوك إلى أداء فرائض الله تبارك وتعالى ؛ من الصلاة والمحافظة عليها وأدائها في جماعة، وإبتاء الزكاة لمستحقيها من الفقراء والمساكين والعاملين عليها والمؤلفة قلوبهم وفي الرقيات والغيارمين وفي سبيل الله وابن

السبيل، وعدم البخل بها، وصوم رمضان وحفظه من اللغو والرفث والغيبة والنميمة، وأداء الحج لمن استطاع إليه سيبلاً، وتعجيله وعدم الإمهال والتراخي عنه، وكذا بر الوالدين والإحسان بهما واجتناب عقوقهما، وصلة الأرحام واجتناب قطيعتها، والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، والإحسان إلى الجيران وكف الأذي عنهم، وكف الأذي عن المسلمين، وعن الناس جميعًا، فالنبي ﷺ ما دعانا إلا إلى خير لنا في ديننا ودنيانا واخرتنا، ولم يامرنا إلا بما فيه فوزنا بالجنة والنجاة من النار، ولكن بعض الناس يأبي هذه الدعوة ويرفضها، ويرضى لنفسه أن يوردها النار.

فبالله كيف يسوغ لعاقل أن يرفض هذه الدعوة وينفر منها ويعرض عنها ؟ ويأباها ولا يقبلها، ويرضى لنفسه النار وهو يعلم أنها بئس القرار.

ولقد بين النبي ﷺ أن الجنة حفت بالمكاره، والمقصود التكاليف الشيرعية ؛ وقيها كف النفس عن شهواتها وكبح جماحها عن ما تريده من الأثام، ومتاع الدنيا الزائل القليل إرضاء للرب الحليل، والشهوات منها ما أباحه الله تعالى لكنه ذكره في مقام النقص والعيب مفضلاً غيره عليه، كما في قوله تعالى: ﴿ زُينَ للنَّاسِ حَبُّ الشَّهُوَاتِ منَ النِّسَاء وَالْبِنِينَ وَالْقَنَاطِيرِ الْمُقْنَطَرَة مِنَ الذَّهُبِ وَ الْفَضَّةُ وَ الْحَدِّلِ الْمُسَوِّمَةُ وَ الْأَنْعَامِ وَ الْحَرَّثُ ذَلِكَ مَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَاللَّهُ عندَهُ حُسْنُ الْمَابِ ﴿ [آل عمران: ١٤]، ثم عقَّب ذلك بقوله حل ذكره: ﴿ قُلْ أَوُّنَا بِنُكُم بِخَيْرٍ مِّن ذَلكُمْ للَّذِينَ اتَّقُواْ عِندَ رَبِّهِمْ حَنَّاتُ تَحْرى مِن تَحْتَهَا الأَنْهَارُ خَالدينَ فيهَا وَأَزْوَاجُ مُطَهِّرَةُ وَرِضُوانٌ مَنَ اللَّهِ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بالعباد ﴾ [ال عمران: ١٥]، فذكرت الشهوات المباحة ثم ذكر بعدها ما هو خير منها وأفضل لينوه أنها ليس الخير فيها وإنما في غيرها.

ومن الشهوات ما هو محرم مقطوع بحرمته فيجب على العاقل أن يبتعد عنه كالزنا والسرقة وشيرب الخمر وغير ذلك من الشبهوات التي حفت يها النار، فهذه من شهوات النفس الأمارة بالسوء، ومنها الغيبة والنميمة وأكل أموال الناس بالباطل والاعتداء على الأنفس والأعراض والأموال، فذلك مما حرمه الله تعالى، فإذا ركن العبد إلى هذه الشبهوات فقد عصى الرسول 👺 وأعرض عن

دعوته وأبى الاستجابة له وحينئذ يحرم نفسه الجنة ويوردها النار، كما شبهه الرسول تله بالبعير الذي يشرد عن أهله.

واخيـرا ففي هـذا الحديث، بل في هـذه النصوص من الكتاب والسنة ما يوجب اتباع النبي 🐲 والعمل بسنته، وفيه ردُّ على من يقولون: نكتفى بالقرآن عن السنة، فإننا نؤمن ونوقن أن من لم يؤمن بالسنة لم يؤمن بالقرآن، وها أنت قد رأيت نصوص القرآن المتضافرة المتوافرة على وحوب طاعة رسول الله 👺، وهل طاعته إلا الامتثال لسنته والعمل بها، فمن أمن بالقرآن وصدقه أداه ذلك ولا بد للإيمان بالسنية وتصديقها والعمل بها، وأما من يطعنون في السنة لأن نقلتها من البشر وأن البشر غير معصوم، فدعواهم هذه من أبطل الباطل ؛ لأن بها بُرِدٌ كل علم، قبان القرآن، وهو وحى الله تعالى المتلو – نَقَلَتُهُ مِن البِشْرِ، وكذا السنة، وهي وحي الله غير المتلو - لأن النبي 😻 لا ينطق عن الهوى إن هو إلا وحي يوحي، كما قال رب العزة تبارك وتعالى، كذلك نقلتها من البشير وهم أيضنا نقلة القرآن، بل إن العلوم التجريبية سترد بهذه الدعوى لأنها من علوم البشر وتوصل إليها البشر واكتشفها البشر ونقلها البشر، والبشر غير معصوم، إذن لا نصدق - بناء على هذه الدعوى الفاسدة - أي علم تجريبي ولو أجمع عليه البشر!! وأما قول من قال: إن السنة دخل فيها ما ليس من كلام النبي 🕸 - بل هو مكذوب عليه، فنقول: إنّ اكتشاف الكذب في بعض الأحاديث دليل على حفظ الله تعالى لسنة نبيه 🕸 ؛ إذ أن الله تعالى قيض لسنة نبيه جهابذة صيارفة يميزون صحيحها من ضعيفها بدقة بالغة، فوجود المكذوب في الحديث واكتشافه دليل على حماية الله تعالى لهذه السنة وحفظه لها، وإلا كان اختلط على الناس الصحيح بالمكذوب فلم بميزوا بين هذا وذاك، ولكن الله تعالى حافظ دينه وحافظ وحيه كتابًا وسنة، وكذلك من يتوهمون وجود أحاديث تتعارض مع آيات من القرآن، فيقولون: تطرح هذه الأحاديث ونأخذ بالقرآن، نقول لهم: إن هذا مجرد توهم منكم، فقد جمع العلماء - قديمًا وحديثًا -

ويشفي، سواء كانت هذه النصوص من القرآن آيات يعارض ظاهرها آيات آخر - آم من السنة احاديث يعارض ظاهرها آيات آخر - آم من السنة القرآن والسنة - آيات يعارض ظاهرها أحاديث فنقول لمن يردون الأحاديث لتعارضها مع بعضها، او لتعارضها مع أيات القرآن، نقول لهم: إذا تعارضت آية مع آية آخرى في نظركم فباي الآيتين تاخذون ؟ وآيهما تتركون ؟ والله إن هذا لبهتان عظيم، ونقول لهم: إنكم فتحتم الباب لأعداء الإسلام بفلسفتكم الفارغة هذه، ولو آنكم صدقتم الوحيين وآمنتم بهما ؛ ما تغوهتم بمثل هذا الهراء، ولكن الهدى هدى الله، يهدي من يشاء من عياده برحمته، ويضل من نشاء منهم بعدله.

وأما أعداء الإسلام الذين يشككون في السنة فهم لا يكتفون بالتشكيك في السيئة، بل يشككون في القرآن، ويشككون في ذات الله تعالى وصفاته، ويشككون في رسله، ولا يؤمنون بالله واليوم الأخر، فهؤلاء نقول لهم: إن الذي يعيش في تيه وضلال وحسرة بحتاج إلى من يرشده ويهديه ويسدده فهو يعيش حيران في الأرض لا يهتدي إلى شيء ولا يعرف معروفًا ولا ينكر منكرًا، حياته بهيمية يعيش كالأنعام بل هو أضل سبيلاً، فيكف ينتقد من كان على الصراط المستقيم، ولو قارن بين حياته وحياة المسلمين واستخدم عقله الذى كرمه الله به لتغير حاله، وطلب الهداية من ربه وسعى إلى مسلم يعرفه كيف يلجأ إلى ربه وكيف معدده وسؤمن به، وهذا ما يحدث لكثير منهم، وإنما يفعل من كان له قلب واستحاب لنداء فطرته التي قطره الله عليها، أما من انتكست قطرته وعميت بصيرته فيظل حيران بتيه في الأرض حتى يموت كالحيوان، لا يدرى لم خُلق ولا مم خلق

نسأل الله تعالى أن يديم علينا نعمة الهداية إلى الإسلام فإنها أعظم نعمة، كما نسأله سبحانه أن يديم علينا نعمة السنة والجماعة، وأن يديم علينا الطاعة - طاعة الله ورسوله - وأن يجنبنا المعاصي والفتن ما ظهر منها وما بطن، إنه ولي ذلك والقادر عليه. وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين، والحمد لله رب العالمين.

بين النصوص التي ظاهرها التعارض بما يكفي

## أحكام زكاة الفطر

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد: زكاة القطر

حكمها: عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: "فرض رسول الله في زكاة الفطر صاعًا من تمر أو صاعًا من شعير على العبد والحر والذكر والأنثى والصغير والكبير من المسلمين وأمر بها أن تؤدى قبل خروج الناس إلى الصلاة، آرواه البخاري]وصدقة الفطر هي ما يخرجه المسلم من ماله للمحتاجين طهرة لنفسه، وجبرًا لما يكون قد حدث في صيامه من خلل مثل لغو القول وفحشه، لقول ابن عباس رضي الله عنهما: "فرض رسول الله في زكاة الفطر طهرة للصائم من اللغو والرفث وطعمة للمساكين، آرواه ابو داود بسند جيد].

#### على من تجب الزكاة

وهي فريضة على الكبير والصغير والذكر والأنثى والحر والعبد من المسلمين؛ لحديث ابن عمر السابق.

ولا تجب عن الحمل الذي في البطن إلا أن يُتطوع بها فلا باس، فقد كان أمير المؤمنين عثمان رضي الله عنه يخرجها عن الحمل، ويخرجها المسلم عن نفسه وكذلك عمن تلزمه مؤونته من زوجة أو قريب إذا لم يستطيعوا إخراجها عن أنفسهم فإن استطاعوا فالأولى أن يخرجوها عن أنفسهم لأنهم المخاطبون بها أمالاً

ولا تجب إلا على من وجدها فاضلة زائدة عما يحتاجه من نفقة يوم العيد وليلته، فإن لم يجد إلا أقل من صناع أخرجه لقوله تعالى: ﴿فَاتُقُوا اللّهُ مَا استَطَعْتُمْ ﴾ [التغاين: ١٦]، وقول النبي ﷺ: ﴿إِذَا أَمُرتُكُمُ بَامِر فَاتُوا مَنْهُ مَا استَطعتُم وَ أَمِتْفَقَ عَلَيْهِ].

#### جنس الواجب في زكاة الفطر

واما جنس الواجب في زكاة الفطر فهو طعام الادميين من تمر أو بُر أو أرز أو زبيب أو أقط (وهو اللبن الذي لم تنزع زبدته) أو غيرها من طعام بني ادم.

قال أبو سعيد الخدري رضي الله عنه: «كنا نخرج يوم الفطر في عبهد النبي ﷺ صناعًا من طعامنًا ؛ الشعير والزبيب والأقط والتمر» [رواه البخاري].

ولا يجزئ إخراج القيمة عند جمهور العلماء ؛ لأن ذلك خلاف ما أمر به رسول الله ﷺ ؛ لأن إخراج القيمة مخالف لعمل الصحابة رضي الله عنه حيث كانوا يخرجونها صاعاً من طعام، وقد قال النبي ﷺ: «عليكم سنتي وسنة الخلفاء الراشدس المهدين من بعدى»

## إعداد/ اللجنة العلمية

ولان زكاة الفطر عبادة مفروضة من جنس معين فلا يجزئ إخراجها من غير الجنس المعين كما لا يجزئ إخراجها في غير الوقت المعين، ولان النبي ﷺ عينها من أجناس مختلفة، وقيمها مختلفة غالبًا، فلو كانت القيمة معتبرة لكان الواجب صاعًا مما يقابل بقيمته من الأجناس الأخرى.

ولأن إخراج القيمة يخرج الفطرة عن كونها شعيرة ظاهرة إلى كونها صدقة خفية، فإن إخراجها صاعًا من طعام يجعلها ظاهرة بين المسلمين معلومة للصغير والكبير يشاهدون كيلها وتوزيعها ويتبادلونها بينهم، بخلاف ما لو كانت دراهم يخرجها الإنسان خفية بينه وبين الآخذ.

#### مقدار زكاة الفطر ووقت الوجوب

واما مقدار الفطرة فهو صناع بصناع النبي ﴿ وهو عبارة عن كيلوين واربعين جرامًا من البُرُّ توضع في إناء بقدرها بحيث تملؤها ثم نكيل به.

وأما وقت وجوب زكاة الفطر فهو غروب الشمس ليلة العيد. فمن كان من أهل الوجوب حينذاك وجبت عليه وإلا فلا.

#### وقت اخ احما

واما وقت إخراجها فوقتان: وقت فضيلة، ووقت جواز.

ا- فاما وقت الفضيلة: فهو صباح العيد قبل الصلاة لما في صحيح البخاري من حديث ابي سعيد الخدري رضي الله عنه: «كنا نخرج في عهد النبي على الفطر صاعًا من طعام،، وفيه ايضًا من حديث ابن عمر رضي الله عنهما أن النبي على: «أمر بزكاة الفطر قبل خروج الناس إلى الصلاة». [رواد مسلم وغيره].

٣- وأما وقت الجواز: فهو قبل العيد بيوم أو يومين، ففي صحيح البخاري عن نافع قال: كان ابنُ عمر يعطي عن الصغير والكبير حتى إن كان يعطي عن بني (أولاد نافع الراوي عن ابن عمر)، وكان ابن عمر يعطي الذين يقبلونها وكانوا يُعطون قبل الفطر بيوم أو يومين)، ولا يجوز تاخيرها عن صلاة العيد، فإن أخرها عن صلاة العيد، فإن أخرها عن صلاة العيد بلا عذر لم تقبل منه لأنه خلاف ما أمر يه ورسول الله ﷺ.

## و مشروع تيسير حفظ السنية ي إعداد على حننينن من صحيح الأحاديث القصار



١٦٠٤ عن أبي هريرة رضي اللهُ عنه قال: نَهَى رسولُ الله نه عن الزبيبِ والتمر والبُسْرِ والتمرِ وقال:
 مُنْتَذُ كُلُّ وَاحد منهما على حدّته، م(١٩٨٩)، حم (١٠٨٠٩)، جه (٣٣٩٦)، حب (٥٣٨١).

1700 عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: نَهَى النبي ﷺ أَنْ يُخْلَطَ التَمْرُ وَالزَّبِيبُ جَمِيعًا، وَانْ يُخْلَطَ البُسْرُ وَالزَّبِيبِ مِ ١٩٠٥)، حم(١٩٦١)، (٣١١٠)، البُسْرُ وَالتَّمْرُ وَالزَّبِيبِ مِ ١٩٩٥)، حم(١٩٦١)، (٣١١٠)، (٢٥٥٥). (٢٥٥٠)، حم(١٩٦١)، طر ١٩٠١)، حم(١٩٥٠).

١٦٠٦ - عن ابنِ عمرَ رضي الله عنهما أنه كان يقول: قَدْ نَهَى أَنْ يُثْبَدَ البُسْرُ والرُّطَبُ جميعًا، والتُمْرُ

۱٦٠٧ – عن أنسِ بنِ مالك رضي اللهُ عنه أن رسول الله 🌞 نَهَى عَنِ الدُّبُّاءِ وَالْمُزَفَّتِ أَنْ يُتْبَذَ فيه. متفق عليه، واللفظ لمسلم، حم(١٢٠٧٢)، (١٢٦٨٤)، (١٢٧٠٧)، ن(٥٤٥ه)، (١٣٩ه / ٣ - كبرى).

١٦٠٨ – عن أبي هريرةَ رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «لا تَنْتَبِذُوا في الدُّبَّاءِ وَلاَ في المُزَفْتِ». متفق عليه، حم(٧٢٩٢)، (٧٧٥٦)، (٣٦٩٣)، (٥٦٤٦)، (٥١٤٠ / ٣- كبرى).

۱۲۰۹ – عن أبي سعيد رضي اللهُ عنه أن رسولَ الله 🛎 نهى عن الجَرِّ أَنْ يُنبِذَ فيه. م(١٩٩٦)، حم (١٠٩٩١)، (١٨٥٤)، (١٨٥٤)، (١٨٤٥)، (١٨٤٥) / ٣- كبرى)، جه (٣٤٠٣).

١٦١٠ - عن ابنِ عمرَ وابنِ عباس رضي اللهُ عنهم أنهما شهدا أن رسولَ الله ﷺ نَهيَ عَنِ الدُّبَّاءِ، والحَنْنَم، والْمُزَفَّت، وَالنَّقير. م(١٩٩٧)، ط(١٥٩١)، حم(٣٢٥٧)، ت(١١٦٧)، ن(٩٦٤٨)، (١١٤٥ / ٣ - كبرى).

۱۲۱۱ – عن جابرٍ وابنِ عمرَ رضي اللهُ عنهما أن رسول الله 👺 نَهَى عن النُّقِيرِ والمُزُفَّتِ والدُّبَّاءِ. م(۱۹۹۸)، (۱۹۹۸)، د(۱۷۰۲ه) / ۳- کبری).

۱۲۱۲ – عن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه قال رسول الله ﷺ: «كُلُّ مُسْكِر حَرَامُ». متفق عليه، (۳)، حم ۱۲۱۸ – عن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه قال رسول الله ﷺ: «كُلُّ مُسْكِر حَرَامُ». متفق عليه، (۳)، حم ۱۲۱۸)، (۱۹۷۹)، (۱۹۷۹)، (۱۹۷۹)، (۱۹۷۹)، (۱۹۷۹)، (۱۹۷۸)، (۱۹۷۸).

۱٦١٣ – عن جابر رضي اللهُ عنه قال: قال رسول الله 🎏 «كُلُّ مُسْكِر حرامُ، إِنَّ عَلَى اللهِ عَزُّ وجلُّ عَهَدًا لِمَنْ يَشْرَبُ المُسْكِرَ أَنْ يَسْقِيَهُ مِنْ طِيئَةِ الْخَبَالِ». قالُوا: يَا رسولَ اللهِ، وَمَا طَيثَةُ الخَبَالِّ قال: «عَرَقُ أَهْلِ النَّارِ، أو: عُصَارَةُ أَهْلِ النَّارِ». م(٢٠٠٢)، حم (١٤٨٨٦)، ن(٥٧٢٥) / ٣- كبرى)، حب (٣٦٠٠).

1714 عن ابنِ عباس رضي اللهُ عنهما قال: كان رسولُ الله عنهما قال الليلِ فَيَشْرَبُهُ إِذَا أَصْبَحَ يَوْمَهُ ذَلِكَ، والليلةَ التي تجيءُ والغَدَ، واللَّيْلَةَ الأُخْرَى، والغَدَ إلى العَصْر، فإنْ بَقِيَ شَيْءٌ سَقَاهُ الخادِمَ أَوْ أَمْرَ يَوْمَهُ ذَلِكَ، والليلةَ التي تجيءُ والغَدَ، واللَّيْلَةَ الأُخْرَى، والغَدَ إلى العَصْر، فإنْ بَقِي شَيْءٌ سَقَاهُ الخادِمَ أَوْ أَمْرَ بِهُ فَلَا صَبُّ. م(٢٠١٤)، دم(٢٠٤١)، (٢٠٢٧)، در(٣٧١٣)، در(٣٧٥)، (٤٥٥)، (٥٥٥)، (٢٠٢٥)، (٢٠٢٥)، دم (٣٣٩)، حب (٤٣٠)، دم (٣٣٩)، حب (٤٣٠)، (٣٣٩)، دم (٣٩٩)، دم (٣٩٩)،

1710 عن أنس رضي اللهُ عنه قال: لَقَدْ سَقَيْتُ رسول الله 📚 بِقَدَحِي هَذَا الشَّرَابَ كُلُهُ، العَسلَ والنَّبِيذَ(١) والمَّاءَ واللَّبَنَ. م(٢٠٠٨)، حم(١٣٥٨)، حب(٩٩٤). ١٦١٦- عن أبي حُميد الساعديُّ رضي اللهُ عنه قال: أتيتُ النبي ﷺ بِقَدَحٍ لَبَنِ مِنَ النَّقِيعِ لَيْسَ مُخَمِّرًا(٢)، فقال: «الاَّ خَمَّرْتَهُ، وَلَوْ تَعُرضُ عليه عُودًا». منفق عليه، حم(٢٣٦٦٩)، حب (١٢٧٠).

١٦١٧ - عن جابر رضي اللهُ عنه قال: قال رسولُ الله ﷺ: «لاَ تُرْسلُوا فَواشيكم") وصبِيانَكُم إِذَا غَابَتِ الشَّمْسُ حَتَّى تَذْهَبَ فَحْمَةُ العِشَاءِ، الشَّمْسُ حَتَّى تَذْهَبَ فَحْمَةُ العِشَاءِ». وراد (١٤٣٤)، (١٤٣٤)، (١٦٠٤).

المَّنَةَ وَأَوْكُوا السَّقَاءَ، فَإِنَّاءٍ لَيْسَ عليه عَطَاءً أَوْ سِقَاءٍ لَيسَ عليهِ وِكَاءً إِلَّا نَزَلَ فيه مِنْ ذَلِكَ الوَبَاءِ». وَعُطُّوا الإِنَّاءُ إِلَّا نَزَلَ فيه مِنْ ذَلِكَ الوَبَاءِ». لَيْلُهُ قَيْلُولُ فيها وَبَاءً، لاَ يَمُنُ بِإِنَاءٍ لَيْسَ عليه عَطَاءً أَوْ سِقَاءٍ لَيسَ عليهِ وِكَاءً إِلاَّ نَزَلَ فيه مِنْ ذَلِكَ الوَبَاءِ». وَعُلَادًا، وَمَاءً اللهَ عَلَاهُ وَكَاءً إِلاَّ نَزَلَ فيه مِنْ ذَلِكَ الوَبَاءِ».

١٦١٩ عن حذيفة رضي الله عنه قال: قال رسولُ الله عنه : «إنَّ الشيطانَ يَسْتَحِلُّ الطَّعَامَ أَنْ لاَ يُذكرَ اسمُ
 الله عليه، وإنَّهُ جَاءَ بِهَذهِ الجَّارِيةِ لِيَسْتَحِلُّ بِهَا فَأَخَذْتُ بِيَدِهَا، فَجَاءَ بِهَذَا الأعْرَابِي لِيَسْتَحِلُّ بِهِ فَأَخَذْتُ بِيَدِهَا، وَجَاءَ بِهَذَا الأعْرَابِي لِيَسْتَحِلُّ بِهِ فَأَخَذْتُ بِيَدِهَا، وَالدِّي نَفْسى بِيَده إِنَّ يُدَهُ فَى يَدِي مَعَ يَدِهَا». ه(٢٠١٧)، حم(٢٠٣٠)، د(٢٧٦١).

ُ ١٦٢٠ عن جَابِر رَضَي اللهُ عنه أنه سمع النبي ﷺ يقول: ﴿إِذَا دَخَلَ الرَّجُلُ بَيْتَهُۥ فَذَكَرَ اللهَ عِنْدَ دُخُولِهِ وَعِنْدَ طَعَامِهِ قَالَ الشَّيطانُ؛ لاَ مَبِيتَ لكُم ولا عَشْنَاءَ، وإذَا دَخَلَ فَلَمْ يَذْكُرِ اللهَ عِنْدَ دُخُولِهِ قَالَ الشَيطانُ؛ أَدْرَكْتُمُ الْمَبِيتَ اللهَ عِنْدَ دُخُولِهِ قَالَ الشَيطانُ؛ أَدْرَكْتُمُ المَبِيتَ والعَشْنَاءَ». ﴿(٢٠١٨)، حم(١٥١١٠)، د(٣٧٦٥)، ن(٢٧٥٧ / ٤- المَبِيتَ، فإذَا لَمْ يَذْكُرِ اللهَ عِنْدَ طَعَامِهِ قَالَ: أَدْرَكْتُمُ المَبِيتَ والعَشْنَاءَ». ﴿(٢٠١٨)، حم(١٥١١٠)، د(٢٧٦٥)، ن(٢٧٥٧ / ٤- كدي، حد (٢٨٨٧)، حد (١٨١٨)،

١٦٢١ – عن جابرٍ رضي اللهُ عنه عن رسولِ الله 🍣 قال: «لاَ تَأْكُلُوا بِالشِّمَالِ فَإِنَّ الشَّيْطَانَ يَأْكُلُ بالشِّمَال». م(٢٠١٩)، حم (١٤٥٩٣)، جه (٣٢٦٨)،

۱٦٢٢ - عن ابن عمرَ رضي اللهُ عنهما آن رسول الله ﷺ قال: «إِذَا أَكَلَ آحَدُكُمْ قَلْيَأْكُلْ بِيَمِينَهِ، وَإِذَا شَرِبَ فَلْيَشْرَبْ بِيَمِينَهِ، فَإِنَّ الشَّيْطَانَ يَأْكُلُ بِشِمَالِهِ وَيَشْرَبُ بِشِمَالَهِ». د(٢٠٢٠)، ط (١٧١٢)، حد (٢٥٣٧)، (٤٨٨٦)، (٤٨٢٠)، (٤٠١٠)، (٤٠١٠)، (٤٠١٠)، ن(٢٠١٠)، نوريًا كُلُ مِنْ مِنْ الْمُرْبُ بِيْمُ لِمُنْ الْمُرْبُ بُولُونُ مُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللهُ عَلَى الْمُنْ اللهُ عَلَى الْمُنْ اللهُ عَلَى الْمُنْ الْمُنْ اللهُ عَلَى الْمُنْ اللهُ عَلَى الْمُنْ اللهُ عَلَى الْمُنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى الْمُنْ الْمُنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الْمُنْ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الْمُنْ اللهُ عَلَى الْمُنْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

17٢٣ - عن سلمةً بنِ الأكوع أن رجلاً أكلَ عند رسول الله ﷺ بشمَالِه فَقَالَ: «كُلُّ بِيَمِينكَ». قال: لا أستطيعُ. قال: «لاَ اسْتَطَعْتَ». ما منعه إلاَّ الكِبْرُ. قال: فما رفعها إلى فيه (٤٠)، م(٢٠٢١)، حم(٦٤٩٣)، (١٦٤٩٠)، حم(١٥١٣). (١٦٤٩٠). (١٥١٣).

۱۹۲۶ – عن أنس رضي اللهُ عنه أن النبيِّ ﷺ زَجَرَ عَنِ الشُّرْبِ قَائِمًا. م(٢٠٢٤)، حم(١٢١٨٦)، (١٢٨٧٠)، (١٣٢٣٠)، د(٣٧١٧)، ت(١٨٧٩)، جه (٣٤٤٤).

١٦٢٥ - عن أبي سعيد الخدري رضي اللهُ عنه أن النبيِّ 🍪 زَجَرَ عَنِ الشُّرُّبِ قَائمًا. ﴿٢٠٢٥).

١٦٢٦ – عن أبي هريرة رضي اللهُ عنه قال رسولُ اللهِ 🐷 : «لاَ يَشْرَبَنُ أَحَدٌ مِثْكُمٌ قَائِمًا فَمَنْ نَسِيَ فَلْسِنْتَقِيءٌ». «(٢٠٢٦).

#### الهوامش الله على الله المحمد على سام والأنابا والمانا والمانا والمانا والمانا والمانا والمانا والمانا

- (١) النبيذ: هنا معناه ما لم ينته إلى حد الإسكار.
  - (٢) مخمرًا: مُغَطَّى.
- ٣) فواشيكم: واحدته فاشية، وهي كل منتشر من المال كالإبل وغيرها.
  - (٤) فيه: أي فمه.

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على الهادي الشيير وعلى آله وصحبه ومن سلك سبيله

#### الى يوم الدين.

وبعد: فإن الله بعث النبي محمدًا 📚 بدين الإسلام للناس كافة، قال تعالى: ﴿ قُلْ مَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾ [الاعراف: ١٥٨].

وقال 👛: وكان النبي يُبعث إلى قومه خاصة، وبعثتُ إلى الناس عامة». [البخاري: ٣٣٥، ومسلم: ٥٢١]. ولهذا كان من خصائص هذا الدين أنه دين عالمي في الزمان والمكان؛ فعالمية الزمان تعنى أنه صالح إلى قدام الساعة، وعالمية المكان تعنى أنه صالح للعمل به في أيّ جزء من أجزاء المعمورة، والأوامر الريانية والتشريعات الالهية التي نزلت على النبي 🎏 طبقها وصحابته الأخيارُ أتمُّ تطبيق، وكانت شاملة كافية لهم فيما يحتاجون إليه ؛ لأنها من لدن الحكيم الخبير سيحانه، وهو أعلم نذاقه.

ولما انتشر الإسلام في أماكن متفرقة من العالم بعد النبي 🥮 وحد الناسُ أن هذه الشريعة محققةً لهم من المصالح ما بحتاجون إليه، مُفضية بهم إلى سعادة الدارين، مع تجدد الحوادث واختلاف الزمان ؛ وذلك لأن الله تعالى قيُّض لهذا الدين رحالاً أكفاء، فقهوا الكتاب والسنة، وأمضوا نفيس أوقاتهم وجُلُ أعمارهم في التأصيل والتفريع خدمة لهذا الدين، ومواجهة لما يحدث من قضايا ونوازل تتعلق بالمسلمين، وذلك بسياسة شرعية سديدة، وفقه راشد بصير.

فاثبتوا أن شريعتنا قادرة على الوفاء

## اعداد: د/ عبدالله شاكر الجنيدي

بحاجات المجتمعات في أي زمان ومكان، دون خروج على النص أو تبديل لشريعة الله، وهذا ما سأوضحه في هذه الكلمات تحت عنوان:

#### والسياسية الشرعية بين فقه الاستضعاف وفقه التمكين،

وقد قسمتُ الحديث في هذا الموضوع على الأقسام التالية:

القسم الأول: معنى السياسة الشرعية وموضوعاتها.

القسم الثاني: العقائد والأحكام الشرعية لا تتغير ولا تتبدل.

القسم الثالث: صلاحية الشريعة وتغير الفتوى بتغير الزمان والمكان.

القسم الرابع: فقه التغير في ضوء ما سبق مع مراعاة قاعدة «المصالح، وسننة التدرج».

#### القسم الأول: معنى السياسية الشرعية وموضوعاتها

أولاً: تعريف «السياسة» في اللغة:

جاء في «المصباح المنير»: «سَاسَ زيد الأمرَ يسوسه: أي دبره وقام بأمره».

وجاء في «لسان العرب»: «السُّوْسُ الرِّياسة. يقال: ساسوهم سوسا .. وساس الأمر سياسة: قام مه، ومقال: سُوس فلان أمر بني فلان، أي كُلُف سياستهم، والسياسة: القيام على الشيء بما ىمىلمە».

وال ۲۹۹ ه النوحيد ش

ثانيًا: تعريف السياسة الشرعية اصطلاحا: والمقررات، زجراً عن

عــرّف أهل الــعــلم السياسة الشرعية بتعريفات متعددة، منها:

١- ما يراه الإمام أو نصدره من الأحكام

فساد واقع، أو قايةً من فساد مُتوقع، أو علاجًا لوضع خاص.

٢- تدبير شئون الدولة الإسلامية، التي لم يرد بحكمها نص صريح، أو التي من شانها أن تتغير وتتبدل بما فيه مصلحة الأمة، ويتفقُ مع أحكام الشريعة وأصولها العامة.

٣- تحقيق الحاكم الذي يسبوس أمر الأمة للمصلحة التي تعود على الأفراد والجماعات، وذلك يتطييق أحكام استنبطت يواسطة أسس سليمة أقرتها الشريعة، مثل: المصالح المرسلة، وسد الدرائع والاستحسان، والعرف، والاستصحاب، والإباحة الأصلية، وذلك فيما لم ىرد فيه نص.

وإنما وصفت هذه السياسة بالشرعية؛ لأن احتهاد الحاكم فعما جدٌّ من وقائع وأحداث وما يدخلُ في مجال علم السياسة الشرعية، لم يين على الهوى والتشبهي وإنما بني على مبادئ وقواعد معتبرة شرعا.

ثانيا: موضوعات علم السياسة الشرعية:

يدخل ضمن علم السياسة الشرعية الموضوعات التالية:

١- الوقائعُ المتعلقةُ بعلاقة الحاكم بالمحكومين، وبيان حقوقه وواجباته، وحقوق الرعية وواحياتها.

٢- الوقائعُ المتعلقة بعلاقة الدولة الإسلامية بغيرها من الدول في حالتي الحرب والسلم.

٣- الوقائعُ المتعلقةُ بجباية الأموال، وموارد

الدولة ومصارفها، ونظام بيت المال.

٤- الوقائعُ المتعلقةُ بتداول المال وكيفية تنظيم استثماره وهذا ما يشمله النظام الاقتصادي في الاسلام.

٥- الوقائع المتعلقة بالنظم القضائية وطرق القضاء، وييان وسائل الإثبات وهذا ما يشمله: النظام القضائي في الإسلام.

وهذه الموضوعات قد تناولها فقهاؤنا على اختلاف مذاهبهم ضمن أبواب الفقه العام، كما تناولوها في كتب متخصصة مثل «الأحكام السلطانية، للماوردي الشافعي، و«الأحكام السلطانية، لأبي يعلى الفراء الحنبلي، و«السياسة الشرعدة في إصلاح الراعي والرعية، لابن تيمية، و«الطرق الحكمية» لابن قيم الجوزية، و«الخراج» لأبي موسف، و«الأموال» لأبي عبيد القاسم بن سلام، ونستلخص مما سبق: أن السياسة الشرعية غايتها الوصول إلى تدبير شئون الدولة الإسلامية ينظم من دينها، والإيانة عن كفاية الاسلام بالسياسة العادلة ورعاية مصالح الناس في مختلف العصور والبلدان، ومسايرة التطورات الاحتماعية في كل حال وزمان على وجه يتفق مع المبادئ العامة الإسلامية.

#### القسم الثاني: العقائد والأحكام الشرعية لا تتغير ولا تتبدل

من المعلوم أن الله أكمل لنا الدين، وأتم علينا النعمة، ورضى لنا الإسلام دينًا، قال تعالى: ﴿ البُّوْمَ أَكْمُلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتُّمَمْتُ عَلَيْكُمْ نَعْمَتَى وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلامَ دينًا ﴾ [المائدة: ٣]، وإذا كان الدين قد كَمُل فلا يحتاج إلى زيادة أبدًا، كما لا ينبغي أن تحذف أو تغير بعض أحكامه، ولم يقبض رب العداد حديثه ومصطفاه 👺 إلا بعد أن بلغ البلاغ المدين، وترك الأمة على المحجة البيضاء ليلها ونهارها سواء.

وبناءً على هذا فإنَّ الأحكام الشرعية لا تتغير ولا تتبدل ؛ لأن الحكم الشرعي هو: «خطاب الشارع المتعلق بافعال المكلفين اقتضاء أو تخبيرا أو

وضعًا». [الموسوعة القهية: ١٨ / ١٥].

والمراد بخطاب الشرع هُنا هو الكتاب والسنة، ولا يتغيران بحال بتغير الزمان والمكان، والأدلة على ذلك متوافرة، منها:

١- قول الله تعالى: ﴿ وَتَمَتْ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدْلاً لا مُبَدل لِكَلِمَاتِهِ وَهُوَ السَّمِيعُ العَلِيمُ ﴾
 [الانعام: ١١٥].

قال القاسمي رحمه الله: "وتمت كلمة ربك" أي: بلغت الغاية آخبارُه وأحكامه ومواعيدُه، "صدقًا» في الأخبار والمواعيد، "وعدلاً» في الأقضية والأحكام، "لا مبدل لكلماته» أي: لا أحد يبدل شيئًا منها بما هو أصدق وأعدل، أو لا أحد يقدر أن يحرفها شائعًا ذائعًا، كما فُعل بالتوراة، على أن المراد بها القرآن، فيكون ضمائًا لها منه تعالى؛ كقوله: "وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾.

(تفسير القاسمي: ٦ / ٢٤٧٥، ٢٤٧٦).

٧- قال تعالى: ﴿ وَإِذَا تُثْلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بِيَنَاتِ قَالَ النَّذِينَ لاَ يَرْجُونَ لِقَاءَنَا ائْت بِقُرْانِ غَيْرِ هَذَا أَوْ بَدَلُهُ قُلْ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أُبَدِلُهُ مَن تلقّاء تَقْسَي إِنْ أَبَدِلُهُ مَن تلقّاء تَقْسَي إِنْ أَبَدِلُهُ مَن تلقّاء نَقْسَي الله على إلا يملك أن يُغير أو يُبدل من تلقاء رسول الله على لا يملك أن يُغير أو يُبدل من تلقاء نفسه، فغيره من باب أولني، وهو يدل على ثبات الأحكام الشرعية وبقائها كما جاءت من عند رب الدية.

وقد دلّت السنة النبوية على ما دل عليه القرآن الكريم، كما في حديث عائشة - رضي الله عنها - قالت: قال رسول الله عنه: «مَنْ أحدثُ في أمرنًا هذا ما ليس منه فهو ردُ». (البخاري: ۲۹۷، ومسلم: ۱۷۱۸).

قال ابن حجر: "هذا الحديث معدودٌ من أصول الإسلام وقاعدةٌ من قواعده، فإنَّ معناه: من اخترع في الدِّين ما لا يشهد له أصل من أصوله فلا يُلتفت إليه". قال النووي: "هذا الحديث مما ينبغي أن يعتنى بحفظه واستعماله في إبطال المنكرات وإشاعة الاستعمال به كذك".

[فتح الباري: ٥ / ٣٠٣, ٣٠٣].



يقول الشاطبي في بيان ثبات الاحكام الشرعية: «فلذلك لا تجد فيها بعد كمالها نسخًا، ولا تخصيصًا لعمومها، ولا تقييدًا لإطلاقها، ولا رفعًا لحكم من أحكامها، لا بحسب عموم المكلفين، ولا بحسب خصوص بعضهم، ولا بحسب زمان دون زمان، ولا حال دون حال، بل ما أثبت سببًا فهو سبب أبدًا لا يرتفع، وما كان شرطًا فهو أبدًا شرط، وما كان واجبًا فهو واجب أبدًا، أو مندوبًا فهو مندوب.. وهكذا جميع الأحكام فلا زوال لها ولا تبدُّل، ولو فرض بقاء التكليف إلى غير نهاية لكانت أحكامها كذلك». [الموافقات في أصول الشريعة، للشاطبي: ١ / ٨٧، ٧٩].

ولا شكٌ أن القول بتغيير الشريعة وتبديلها يترتب عليه مفاسد كثيرة، منها:

١- اتخاذ الشركاء الذين يشرعون من دونه، والتشريع حق لله وحده دون سواه ؛ قال تعالى: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَاءُ شَرَعُوا لَهُم مِّنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنْ لِهُ اللَّهُ وَلَوْلًا كَلِمَةُ الفَصْلِ لَقُضِيَ بَيْنَهُمْ وَإِنَّ لِهُ اللَّهُ وَلَوْلًا كَلِمَةُ الفَصْلِ لَقُضِيَ بَيْنَهُمْ وَإِنَّ الظَّالِمِينَ لَهُمْ عَذَابٌ آلِيمُ ﴾ [الشورى: ٢١]، فقد نعى الظَّالمينَ لَهُمْ عَذَابٌ آلِيمُ ﴾ [الشورى: ٢١]، فقد نعى الله تنعالى على الذين لا يتبعون ما شرع الله لنبيه من الدين القيم، ويلجأون إلى غيره، وفي الآية إشارة ظاهرة إلى أن التحليل والتحريم بغير سلطان من الله ؛ إشراكُ بالله.

٢ - ومنها القول أو الاعتقاد بقصور الشريعة
 وعدم كمالها وعدم صلاحية أحكامها لعموم
 الزمان والمكان. وللحديث بقية إن شاء الله.

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وآله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فهذه أحكام العيد وأدابه أوردها بين أيديكم؛ لأن المتعبد يجب عليه أن يلاحظ في عبادته

 الإخلاص لله عز وجل، وأنه فعل العبادة تقرباً إليه، وامتثالاً لأمره.

٢- المتابعة للرسول عليه الصلاة والسلام، وأنه
 فعل العبادة اتباعاً للرسول ٥٠٠

سبب التسمية: سمي العيد عيداً لعوْده وتكراره، وقيل لأنه يعود كل عام بفرحة مُجدد، وقيل تفاؤلاً بعوده على كل من أدركه [لسان العرب (ءٌ / ٣١٥٩).].

أعياد المسلمين: من المعلوم أن الأعياد في الإسلام الثنان وهما: عيد الفطر، وعيد الأضحى، وهذان العيدان يتكرران في كل عام، وهناك عيد ثالث يأتي في كل أسبوع، وهو يوم الجمعة.

#### أولا: أحكام العبد:

1- مشروعية صلاة العيد في السنة الثانية من الهجرة لما روى أبو داود عنْ أَنْس رضى الثانية من الهجرة لما روى أبو داود عنْ أَنْس رضى الله عنه قال: «قَدمَ رَسُولُ الله عنه المُدينَةَ وَلَهُمْ يَوْمَان يَلْعَبُونَ فَيهِمَا فَقَالَ: مَا هَذَانِ الْيَوْمَانِ قَالُوا: كُنَّا نَلْعَبُ فَيهِما فِي الْجاهليَّة فَقَالَ رَسُولُ الله عَنْ: إِنَّ الله قَدْ أَبْدَلَكُمْ بِهِمَا خَيْرًا مِنْهُمَا يَوْمَ الأَضْحَى ويَوْمَ الْفَطْرِ، [صحيح سنن أبي داود حَ(١١٤٤) (١ / ٢٩٥).].

والأصلَّلُ في مشروعية صَلاَةِ الْعِيدِ الْكِتَابُ، وَالسَّنَّةُ، وَالْإِجْمَاعُ.

أَمُّا الْحَتَّابُ:فَقَوْلُ اللَّهِ تَعَالَى:﴿ فَصَلَّ لِرَبَّكَ وَالْحَرْ ﴾ والْمَشْهُورُ فِي التَّقْسِيرِ أَنَّ الْمُرَادَ بِذِلِكَ صَلَّاةُ الْعَيدِ [أَنَّ الْمُرَادَ بِذِلِكَ صَلَّاةُ الْعَيدِ [آخرجه ابن جرير (١٢ / ٧٣٠-٧٢٧).].

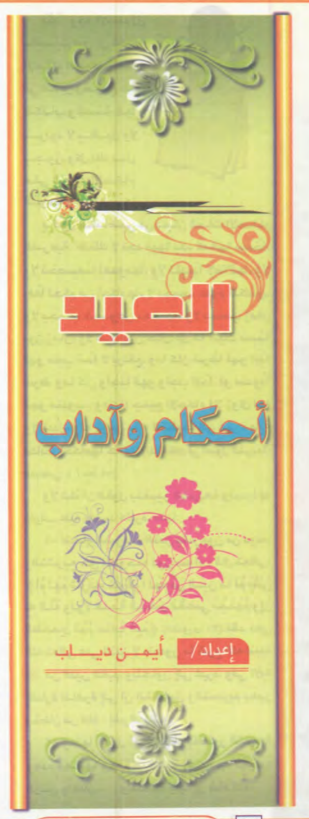
ُ وَأَمُّا السُّنَّةُ: فَثَيْتَ بِالتُّوَاتُرِ أَنُّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ كَانَ يُصَلَّى صَلَاةَ الْعَيدَيْنِ.

قَالَ ابْنُ عَبُاسَ رِضَي الله عنه: شَهِدْتُ الصَّلَاةَ يُوْمَ النُّوطُ مِعْ رَسُولِ الله عَهِ وَأَبِي بِكُرٍ، وَعُمَرٍ، وَعُثَمَانَ، فَكُلُّهُمْ يُصَلَّيها قَبْلَ الْخُطْبَة. [متفق عليه]، وعَنَّهُ رضي الله عنه: أنَّ النَّبِيُ عَلَى صَلَّى الْعِيدَ بِغَيْرِ أَذَانِ وَلَا إِقَامَةَ [متفق عليه].

وأَمُّا الْاجْمَاعُ: أَجْمَعَ الْمُسْلِمُونَ عَلَى صَلاَةِ الْعُبِدَيْنِ [المُغنَّى: (٣ / ٢٥٣).].

٢- حكم صلاة العيد: اختلف أهل العلم في حكم صلاة العيد على ثلاثة أقوال:

الأول، أنها واجبة، وهو مذهب الإمام أبي حنيفة وأحد أقوال الإمام الشافعي ورواية عن الامام أحمد ويه قال



بعض المالكية واختاره شيخ الإسلام ابن تيمية، واختيار تلميذه ابن القيم-رحمهم الله- وهو الراجح [مجموع الفتاوى (٣٣ / ١٦١).] وحجتهم:

١- قوله تعالى: ﴿ فَصَلَّ لِرَبِّكَ وَانْحَرُّ ﴾ [الكوثر:٢]،
 والأمر للوجوب.

¬ أن النبي ≥: «أمر النساء أن يخرجن لصلاة العيد، حتى إنه أمر الحيش، وذوات الخدور أن يخرجن يشهدن الخير، ودعوة المسلمين، وأمر الحيش أن يعتزلن المصلى [متفق عليه]، والأمر يقتضي الوجوب، وإذا كان النبي ≥ أمر النساء، فالرجال من باب أولى، لأن الأصل في النساء أنهن لسن من أهل الاجتماع، ولهذا لا تشرع لهن صلاة الجماعة في المساجد، فإذا أمرهن أن يخرجن إلى مصلى العيد ليصلين العيد ويشهدن الخير ودعوة المسلمين دل هذا على أنها على الرجال أوجب، وهو كذلك.

٣- مواظبة النبي ق ، وخلفائه الراشدين على
 هذا العمل الظاهر، [وهذا يجعله بعض العلماء دليلاً] على الوجوب.

٤- أنها من شعائر الدين الظاهرة، فكانت واجبة كالجمعة، لذلك «إذا تركها أهل بلد قاتلهم الإمام» أي: إذا ترك صلاة العيد أهل بلد فإن الإمام يقاتلهم، أي: إن لم يفعلوها، فإذا علم الإمام أن هؤلاء تركوها، ودعاهم إلى فعلها، ولكنهم أصروا على الترك، فإنه بحب عليه أن يقاتلهم حتى يصلوا.

الثاني فرض كفاية، وهو: ما قصد بالذات بقطع النظر عن الفاعل، فإذا قام به من يكفي سقط عن الباقين، وهو مذهب الحنابلة وبعض الشافعية[المغني (٢ / ٣٠٤).]، وحجتهم أدلة الفريق الأول، إلا أنهم قالوا: لا تجب على الأعيان.

الشاك منة مزكدة؛ وهو مذهب الإمام مالك والشافعي وأكثر أصحابهما[المجموع (٥ / ٢)].

واستدلوا بان النبي الما علم الأعرابي فرائض الإسلام، ومنها الصلوات الخمس، عندما قال الأعرابي: هل علي غيرها؟ قال: «لا إلا أن تطوع أمتفق عليه]، وهذا عام فإن كل صلاة غير الصلوات الخمس داخلة في هذا، وقد قال الرسول في: «لا» أي: ليست واجبة «إلا أن تطوع»، أي: إلا أن تفعلها على سبيل السلوح.

٢- وقت صلاة العيد بعد ارتفاع الشمس قيد رمح (اي: بعد مضي وقت الكراهة) وينتهي بروال الشمس، وبهذا قال الجمهور (الحنفية، والمالكية، والحنابلة) [الشرح الممتع (٥/ ١٥٠).] عَنْ عَبْد الله بْن بُسْر رضى الله عنه-صاحب

رَسُولِ ﷺ -: أَنُهُ خَرَجَ مَعَ النَّاسِ يَوْمَ عَبِدِ فَطْرِ أَوْ أَضْحَى، فَأَنْكَرَ إِبْطَاءَ الْإِمَامِ وَقَالَ: «ثَا كُثَا قَدُ فَرَغُنَا سَاعَتْنَا هَذِه، وَذَلِكَ حِينُ التُسْبِيحِ» [صحیح سن ابي داود (١ / ٩٠٩)].

أَبْنِ عُمْرَ رضي الله عنه قال: «صلاة العيد ركعتان، لحديث ابْنِ عُمْرَ رضي الله عنه قال: «صلاة السُفر ركْعتَان، وصلاة السُفر ركْعتَان، وصلاة الأضحى ركْعتَان، وصلاة الفطر ركْعتَان، وصلاة الأخمُعة ركْعتَان، تمام عَيْرُ قَصْرِ عَلَى لسَانِ مُحَمَّد عَهُ [صحيح سن ابن ماجه (١ / ٣٣٨)]، يُكبَّر في وفي الركعة الأولى سبع تكبيرات بعد تكبيرة الإحرام، وفي الركعة الثانية خمس تكبيرات بعد تكبيرة الإنتقال، ويستحب بين كل تكبيرتين أن يقول: (سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله اكبر، ويصلي على النبي عنى ) لما ورد عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: «بين كل تكبيرتين حمد لله عز وجل، وثناء على الله، [حسنه العلامة الإلباني في القول الديمة.

٥-القراءة في صلاة العيد، يُسن أن يقرأ في الركعة الأولى
 بعد الفاتحة بـ﴿ سَبّح اسْم رَبّكَ الأعْلَى... ﴾ وفي
 الركعة الثانية بقرأ بـ (هل أتاك حديث الغاشية».

المسلى أمجموع الفتاوى] واسع خارج البلد قريب، مصلى أمجموع الفتاوى] واسع خارج البلد قريب، حتى يسهل على الناس الذهاب إليه، إلا أن يكون هناك عذر كمطر ونحوه، أو يضعف بعض الناسلمن أو كبر سن— عن الخروج فلا حرج حينئذ من الصلاة في المسجد، لما في الصحيحين من حديث أبي سعيد النُّذُرْيُّ رضي الله عنه قال: كَانَ رَسُولُ الله عنه قال: كَانَ مَانُهُ عَانِهُ الله عنه قال: عَانِهُ عَانِهُ الله عنه قال: كَانَ مَانُهُ عَانَهُ عَانَهُ عَانُهُ اللهُ عَانَهُ عَانَا عَانَهُ عَانَهُ عَانَهُ عَانَهُ عَانَهُ عَانَهُ عَانَا عَانَا عَانَا عَانَهُ عَانَ

قال الحافظ ابن حجر-رحمه الله-: وفيه الْخُرُوجُ الْى الْمُصلِّى في الْعيد، وأَنْ صَلاَتُهَا في الْمُسْجِدِ لاَ تَكُونُ إِلاَّ عَنْ ضَرُورَةَ، [فتح الباري (٢ / ٤٤٩).].

وقاً لا الإمام النووي وحمه الله - «هَذَا دَلِيل لَمَنْ قَالَ بِالسَّتِحْبَابِ الْخُرُوجِ لِصِلاَةِ الْعَيدِ إِلَى الْمُصَلَّى، قَالَ بِالشَّرُوجِ لِصِلاَةِ الْعَيدِ إِلَى الْمُصَلَّى، وَاتَّهُ أَقْضَلُ مَنْ فَعَلَها في الْمَسْجِد، وَعَلَى هَذَا عَمَل اللَّفَ اللَّهُ صَبَال، وَأَمَّا أَهْل مَكُه فَلا يُصِلُونِهَا إِلاَّ فِي الْمَسْجِد مِنْ الرَّمَن الأَولُ، [شرح يُصِلُونِهَا إِلاَّ فِي الْمَسْجِد مِنْ الرَّمَن الأَولُ، [شرح النووي (ج ٣ / ص ٢٨٠).].

قلت: وليعلم أن الهدف من الصلاة اجتماع المسلمين في محان واحد، فلا يتبغي حدد المسئوت من غير حاجة في الأماكن المتقاربة كما نراه في بعض المدن «بل قد اصبحت بعض (المصليات) منابر حزبية لتفريق كلمة المسلمين ولا حول ولا قوة إلا بالله. [نقلاً عن احكام العيدين (١/١٠).].

٧- يسن تقديم الصلاة في الأضعى، وتأخيرها في الفطر،
 ودليل هذا اثر ونظر.

#### اماالات

ا ـ ما روي عن النبي 3: «كان يُصلِّي يوْم الْفطْر،
 وَالشَّمُّسُ عَلَى قَيْد رُمْحيْن وَالأَصْحَى عَلَى قيد رُمُح»
 [أوْردَهُ الْحَافظُ في التَّلْخيص ولَمُ يتَكَلَّمُ عَلَيْه رقم (١٤٤).].

٢ - أَنُّ النَّبِيُّ الْكَتِبِ إِلَى عَمْرِو بْنِ حَزْم رضي الله عنه وَهُو بِنَجْران: «أَنْ عَجْلُ الأَضْحَى وَأَخَرُ الله عنه وَهُو بِنَجْران: «أَنْ عَجْلُ الأَضْحَى وَأَخَرُ النَّاسَ» [آخرجه الشافعي في «مسنده» ص(٧٤).].

#### أما النقل

فلأن الناس في صلاة عيد الفطر محتاجون إلى امتداد الوقت ليتسع وقت إخراج زكاة الفطر: لأن افضل وقت تخرج فيه زكاة الفطر صباح يوم العيد قبل الصلاة المحديث ابن عمررضي الله عنه: أمر بها أنْ تُؤدَى قبل خُرُوج النَّاسِ إلى الصلاة، [متفق عليه]، ومعلوم أنه إذا تأخرت الصلاة، صار هذا أوسع للناس.

واما عيد الأضحى فإن المشروع المبادرة بالتضحية؛ لأن التضحية من شعائر الإسلام، وقد قرنها الله عز وجل في كتابه بالصلاة فقال: ﴿ فَصَلَ لَرِبَكَ وَانْحَرْ ﴾ [الكوثر: ٢]، وقال: ﴿ قُلْ إِنْ صَلاتي وَنَّسَبُكي وَمَحْدِياي وَمَصَاتي لللهُ رَبُ العَالَمِين ﴾ [الانعام: ١٦٦]، فقعلها مبادراً بها في هذا اليوم أفضل، وهذا إنما يحصل إذا قدمت الصلاة؛ لانه لا يمكن أن تنبح الأضحية قبل الصلاة [الشرح المهتع (ه / ١٥٨).].

٨- لاستُقْقبل صلاة العيدولا بعدها، لما روى الإمام البخاري في «صحيحه» عَنْ ابْن عَبّاس رضي الله عنه: «أَنَّ النَّبِيُ قَ صَلَّى يَوْمَ الْفِطْرِ رَكْعَتَيْنِ لَمْ يُصلَّ قَبْلَهَا وَلاَ بَعْدَهَا » [تخرجه البخاري ح (٩٨٩)].

قال الإمام الشوكاني رحمه الله-:(فِيه دليلُ عَلَى كَرَاهَة الصَّلَاةِ قَبْلُ صَلَاةِ الْعِيدِ وَبِعُدَهَا، وَإِلَى ذَلَكَ ذَهَبَ أَخْمَدُ بُنُ حَنْبَلِ، قَالَ ابْنُ قَدَامَةً: وَهُوَ مَذَّهَبُ ابْنَ عَبَاسٍ وَ ابْنِ عَمْرَ.

قَالَ: وَرُويَ ذَلِكَ عَنَّ عَلِيَّ وَابَّنَ مَسْعُودَ وَحُدَيْفَةَ وَبُرْرَيْدَةَ وَسَلَمَةً بَنْ الأَكُوعَ وَجَابِرِ وَابْنَ أَبِي أَوْفَى - وَبُرِيْدَةَ وَسَلَمَةً بَنْ الأَكُوعَ وَجَابِرِ وَابْنَ أَبِي أَوْفَى - رضي الله عنهم. وقَالَ به شُرَيْحُ وَعَبْدُ الله بَنْ مُغَفَّل وَمَسْرُوقٌ وَالضَّحَاكُ وَٱلْقَاسِمُ وَسَالِمُ وَمَعْمَرُ وَابْنُ جُرِيْجٍ وَالشَّعْبِيُّ وَمَالكُ) [ييل الأوطار (٣ / ٢٩ ط).].

وَقَالَ الزُّهُّرِيُّ -رحمه الله-: لَمُّ أَسْمَعٌ أَحَدًا مِنْ عُلَمَائِنَا يَذْكُرُ أَنَّ أَحَدًا مِنْ سَلَفَ هَذِهِ الأُمَّةَ كَانَ يُصلِّي قَبْلُ تَلْكَ الصَّلَاةَ وَلَا يَعْدَهَا.

قَال الحافظ ابن حجر-رحمه الله-:وقَالَ ابْن الْعُرَبِيُّ: التُنْفُلُ في الْمُصَلِّي لَوْ فُعَلَ لَنُقَلَ، وَمَنْ أَجَازُهُ

رَأَى أَنُهُ وَقْت مُطْلَق للصِّلاَة، وَمَنْ تَرَكَهُ رَأَى أَنُّ النَّبِيِّ ﷺ لَمْ يَقْعَلُهُ، وَمِنْ اقْتَدَى فَقَدُ اهْتَدَى انْتَهِى.

وَالْحَاصِلِ أَنْ صَلاَةَ الْعَيدِ لَمْ يَثَبُّتُ لَهَا سُنَّةً قَبْلُهَا وَلاَ بِعْدِهَا خَلاقًا لِمِنْ قَاسِهَا عَلَى الْجُمُعَةِ، وَأَمَّا مُطُلِّقَ النَّقُلْ فَلَمْ يَثْبُتُ فِيهِ مَنْع بِدَلِيلِ خَاصَ إِلاَّ إِنْ كَانَ ذَلِكَ فِي وَقَّتِ النَّكَرَاهُةَ النَّذِي فِي جَمِيعِ الأَيَّامِ، وَٱللَّهُ أَعْلَمَ. وَكَذَلكَ قَالَ الْعَرَاهِيُّ فَى شَرِح التَّرْمُذِيُّ.

قَالَ الإمام الشَّوكَانِي -رحمه الله-:(وهُو كَلاَمُ صحيحُ جَارِ عَلَى مُقْتَضَى الأَدلَّة فَلَيْسِ فِي الْبَابِ مَا يَدُلُّ عَلَى مَثْعِ مُطْلَقِ النَّقْلُ وَلاَ عَلَى مَنْعَ مَا وَردَ فِيهِ دليلٌ يَخْصُهُ كَتَحِيَّة الْمَسْجِدِ، إذا أقيمتُ صلاةُ الْعيدِ في الْمَسْجِدِ) [فتح الباري (ج ٢ / ص ٢٧٤).].

٩- صلاة العيد ليس لها أذان ولا إقامة لل روى في الصحيحين عن ابن عباس وعن جابر بن عبد الله قالا: «لم يكن يؤذن يؤم الفطر ولا يؤم الأضحى» [متفة عليه].

وفي رواية لمسلم عن عطاء قال: أَخْبَرني جَابِرُ رضي الله عنه: «أَنْ لاَ أَذَانَ للصَلَاةَ يَوْمُ الْفَطْرِ حِينَ يَخُرُجُ الْإِمامُ وَلَا بعْدَ مَا يَخْرُجُ وَلاَ إِقَامَةً وَلاَ نِدَاءَ وَلاَ شَيْءَ لاَ نَدَاءَ يَوْمَنْدَ وَلاَ إِقَامَةً».

ولما روى الإمام مسلم في صحيحه عن جابر بن سمرة رضي الله عنه قال: اصليت مع رسول الله على المعيدين غير مرة ولا مرتين بغير أذان ولا إقامة، [رواه مسلم ح(٨٨٧)].

قلت: هذه الأحاديث تدل على عدم مشروعية الأذان والإقامة لصلاة الغيد، وفيه أيضناً دليل على أنه لا ينادى لصلاة العيد بشئ من الكلام «كالصلاة حامعة» ونحو هذا من العبارات.

قال الإمام ابن القيم رحمه الله-: وكان في إذا النّه إذا وكان ولا النّه وكان في الصّلاة منْ غَيْر أذَان ولا إقامة ولا قول الصّلاة جامعة والسّنّة أنه لا يُقْعلُ شَيْءٌ منْ ذلك (زاد المعاد (١ / ٤٤١)].

#### ١٠- أحكام خطية العد

أ- الصلاة قبل الخطبة: من أحكام العيد أن الصلاة قبل الخطبة لما في الصحيحين من حديث ابن عباس رضي الله عنه قال: ﴿ شَهِدُتُ الصَلاةَ يَوْمُ الْفَطْرُ مَعَ رَسُولِ اللهِ ﴿ وَأَبِي بَكْرٍ، وَعُمَرٍ، وَعُثْمَانَ، فَكُلُهُمْ يُصَلِّمُهَا قَبْلُ الْخُطْنَةَ ﴾ [متفق عليه].

أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ رَضِّي الله عنه قَالَ:كَانَ رَسُولُ اللهِ عَنْهُ قَالَ:كَانَ رَسُولُ اللهِ عَنْهُ ا الله عَنْهُ: «يَخْرُجُ يَوْمُ الْفُطْرِ وَالأَضْحَى إِلَى الْمُصَلَّى فَأُولُ شَيْءَ بِيْدَأُ بِهِ الصَّلَاةُ.... ، [مَنْفَق عليه].

(ب) الخطبة بغير منبر: قال الإمام ابن القيم-رحمه الله-: فصل: [كَانَ يَخْطُبُهُمْ في الْغيد قَائمًا عَلَى الأَرْضِ]، وكَانَ عَنِي إِذَا أَكْمَلَ الصَّلَاةَ انْصَرَفَ فَقَامَ مُقَابِلُ النَّاسِ وَالنَّاسُ جُلُوسٌ عَلَى صَفُوفِهِمْ فَيَعظُهُمْ

ويوصيهم ويأمرهم وينهاهم وإن كان يريد أن يقطع بعثا قطعه أو يأمر بشيء آمر به. ولم يكن هنالك منبر يرقى عليه ولم يكن يُخْرِجُ منبر المدينة وإنما كان يخطيه هو أنما على الأرض قال جابررضي الله عنه: شهدت مع رسول الله المسلاة يوم العيد أبيا المسلاة يوم العيد متوكنًا على بلال فأمر بتقوى الله وحث على طاعته فوعظهن وذكرهم تم مضى حتى أتى النساء فوعظهن وذكرهم تم مضى حتى أتى النساء فوعظهن وذكرهم متفق عليه. وقال أبو سعيد فوعظهن ودكرهم المناقق عليه. وقال أبو سعيد المحدري رضي الله عنه: كان النبي عنه يخرج يوم الصلاة ثم ينصرف فيقوم مقابل الناس والناس المسلاة ثم ينصرف فيقوم مقابل الناس والناس جالوس على صفوفهم ... الحديث. رواه مسلم [فتح البارى (ج ٣ / ص ٢٧٨)].

ج- خطبة العيد خطبة واحدة: السنة أن يخطب الإمام بعد الصلاة خطبة واحدة لا خطبتين، كذا فعل النبي النبي الذي الخلفاء الراشدون من بعده.

ومن نظر في السنّة المتفق عليها في الصحيحين وغيرهما تبين له أن النبي قلم يخطب إلا خطبة واحدة، لكنه بعد أن أنهى الخطبة الأولى توجه إلى النساء ووعظهن، فإن جعلنا هذا أصلاً في مشروعية الخطبتين فمحتمل، مع أنه بعيد؛ لأنه إنما نزل إلى النساء وخطبهن لعدم وصول الخطبة إليهن وهذا احتمال.

ويحتمل أن يكون الكلام وصلهن ولكن أراد أن يخصهن بخصيصة، ولهذا ذكرهنَ ووعظهنَ بأشياء خاصة بهنّ [شرح المتع (٥/ ١٩٢٠/١٩١)].

(هـ) حكم الاستماع للخطبة: خطبة العيد لا يجب الحضور إليها؛ بل يُسنّ وللإنسان أن ينصرف من بعد الصلاة فوراً لكن الأفضل أن يبقى لقوله عنه وأنّا نَخْطُبُ فَمَنْ أَحَبُ أَنْ يَجْلسَ للْخُطُبة فَلْيَجُلسْ، وَمَنْ أَحَبُ أَنْ يَجْلسَ للْخُطُبة فَلْيجلسْ، ومَنْ أَحَبُ أَنْ يَـدُهُبُ أَنْ وَصحيح الجامع ح(٢٢٨٩).] وإذا بقى حرم عليه الكلام.

(و) حكم اجتماع العيد مع الجمعة:إذَا اجْتَمَعَ الْجُمُعَةُ وَالْعِيدُ فِي يَوْمُ وَاحِدٍ فَلْلْعُلْمَاءِ فِي ذَلِكَ ثَلَاثَةُ أَقُوالَ:

أحدُها: أنَّهُ تَجِبُ الْجُمُعَةُ عَلَى مَنْ شَهِدَ الْعَيدِ. كَمَا تَجِبُ سَائِرُ الْجُمَعِ للعمومات الدَّالَّة عَلَى وُجُوبِ الْحُمُعُةُ [المدونة (١ / ١٥٣]].

وَالتَّانِي: تَستَّقُطُ عَنَّ أَهْلِ الْبَرَّ مَثَّلَ أَهْلِ الْعَوَالِي وَالشَّوَاذُ ؛ لأَنْ عُثْمَانَ بْنَ عَفانَ رضي الله عنه أَرْخُص لَهُمُّ فِي تَرْكُ الْجُمُّعَةَ لَمَّا صَلَى بِهِمُّ الْعَيِدَ.

وَ الْقَوْلُ الثَّالِثُ: وَهُوَ الصَّحِيحُ أَنَّ مَنْ شَهِدَ الْعَيدَ سَقَطَتْ عَنَّهُ الْجُمُعَةُ لَكِنْ عَلَى الْإَمَامِ أَنْ يُقِيمِ الْجُمُعَةُ لَيشَنَّهِدَهَا مِنْ شَاءَ شُهُودِهَا وَمِنْ لَمْ يَشْهُدُ الْعَيد.

وَهَذَا هُوَ الْمَأْتُورُ عَنْ النَّبِيِّ عَهُ وَأَصْحَادِهِ: كَعُمَرِ وَعَنْ النَّبِيِّ عَهُ وَأَصْحَادِهِ: كَعُمَرِ وَعَنْ النَّبِيَ عَبْاسٍ وَابْنِ النَّبِيْرِ وَعَيْرِهِمْ رضي الله عنهم [المغني (٢ / ٢٦٥).]. ولا يُعْرَفُ عَنْ الصَّحَايَة في ذلك خلافُ.

11- خروج النساء والصبيان، عَنْ أُمْ عَطِيَة - رضي الله عنها - قَالَتُ: أَمْرِنَا رَسُولُ اللّهِ عَنْ أُمْ عَطِية - رضي الله عنها - قَالَتُ: أَمْرِنَا رَسُولُ اللّه عَنْ أَنْ نُخْرِجَهُنَ فِي الْفَطْرِ وَالأَضْحَى الْعَواتِقَ وَالْحَيْضُ وَذَوَاتِ الْخُدُور، فَأَمّا الْحَيْضُ فَيعَتْزِلْنِ الصَّلَاةَ وَيَشْهَدُنَ الْخَيْرِ وَدَعُوةَ الْمُسْلِمينَ، قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللّه إحْدَانَا لاَ يَكُونُ لَهَا الْمُسْلِمينَ، قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللّه إحْدَانَا لاَ يَكُونُ لَهَا حَلْمِابُ وَلَيْبَابُ وَالْمَابِهَا وَالْمُعِلَى الْمُسْلِمِةُ وَيَشْهِدُنَ الْحَيْدِ الْمِحْدِيثِ مَسْروعية خروج النساء في العيد إلي المصلى من عير فرق بين البكر، والثيب، والشابة، والعجوز، والحائض وغيرها. مع مراعاة آداب الخروج، من عدم التطيب، والترين كما هو معلوم.

واما خروج الصبيان فأحسن ما يستدل به حديث ابن عباس رضي الله عنه قيل لَهُ: «أشهدْت النعيد مَعَ النبُعي عَنْ قَالَ: نَعَمْ، وَلَوْلاَ مَكَانِي مِنْ السَعْرِ مَا شَهَدْتُهُ» [آخرجه البخاري ح(٩٧٧).]. مع مراعاة أن يكون معهم من يضبطهم عن اللعب واللهو ونحوهما سواء صلوا أم لا.

17-قضاء صلايها على صفتها من دون خطبة بعدها، وبهذا قال الإمام مالك والشافعي واحمد والنخعي وغيرهم من أهل الإمام مالك والأصل في ذلك قوله عنه إذا أنَّ يُت مُ الصَّلاة فَلاَ وَالأَصل في ذلك قوله عنه إذا أنَّ يُت مُ السَّكِينَةُ فَما أَدْرُكْتُمْ فَصَلُوا وَمَا فَاتَكُمْ فَاقْضُوا، [صححه العلامة الألباني في صحيح الجامع ح(٣٦٩).]، وما روي عن أنس رضي الله عنه أنه كان إذا فاتته صلاة العيد مع الإمام أمر مولاهم أبن أبي عُتْبة بالزُّ ويَة فَجَمَعَ أَهْلَهُ وَبَنيه وصلَّى حَصَلاة أَهْل الْمصر وتَكُبيرهمْ [رواه البخاري تعليقاً (٢ / ٤٧١).].

وقالَ عِكْرِمَةُ رحمه الله -: «أَهْلُ السُّوَاد يَجْتَمِعُونَ في الْعيد يُصَلُّون رَكْعَتَيْن كما يصْنَعُ الإَمامُ». وقالَ عَطَاءُ رحمه الله -: «إذَا فَاتَهُ الْعيدُ صَلَّى رَكَّعَتَيْن». [أثر عكرمة وعطاء نكره الحافظ في الفتح (٢ / ٤٧٥)].

وروى عبد الرزاق عن معمر عن قتادة قال: «من فاتته الصلاة يوم الفطر صلى كما يصلي الإمام» قال معمر: إن فاتت إنسانًا الخطبة أو الصلاة يوم فطر أو أضحى ثم حضر بعد ذلك فإنه يصلي ركعتين [إسناده صحيح: مصنف عبد الرزاق ح(٥٧١) (٢/ ٣٠٠).].

ولمن حضر يوم العيد والإمام يخطب أن يستمع الخطبة ثم يقضي الصلاة بعد ذلك حتى يجمع بين المصلحتين [فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء (٢١٠ / ٢١١).

١٢ يعرم صواله عن أبي سعيد الْخُدْرِي رضي الله عنه أن رسُول الله ≥: أنهى عن صيام يوْمَيْن: يَوْمِ النُحْرِ وَيَوْمُ النَّحْرِ وَمِتْقَ عليه]، وَفِي لَفْظُ الْحُمْد وَالْبُخَارِي ﴿ لاَ صَوْمَ فِي يَوْمَيْن ﴾ [اخرجه الإمام احمد (٣ / ٢٠)، والبخاري ح(٩٩٥).]، ولِمُسْلِم ﴿ لاَ يَصِحُ الصَيْامُ فِي يَوْمَيْن ﴾ [اخرجه الإمام مسلم (٧٧ / ١٤٠).].

قال الإمام النووي-رحمه الله-: أَجْمَع الْعُلَمَاء عَلَى تَحْرِيم صَوْم هَذَيْنِ الْيُوميْنِ بِكُلُّ حَال، سَواء عَلَى تَحْرِيم صَوْم هَذَيْنِ الْيُوميْنِ بِكُلُّ حَال، سَواء صَامَهُمَا عَنْ نَذْر أَوْ تَطَوَّع أَوْ كَفَّارَة أَوْ غَيْرِ ذَلكَ. وَلَوْ نَذَرَ صَوْمَهُمَا مُتَعَمِّدًا لَعَيْنِهما، قَالَ الشَّافِعيَ وَالْجُمْهُورِ: لاَ يَنْعَقَدُ نَذْرُهُ وَلاَ يَلَّرَمُهُ قَضَاؤُهُمَا الشَّافِعيَ النُووي (جَ ٤ / ص ١٧٨).].

#### ثانيا أداب العيد

الاغتسال يستحب الإغتسال يوم العيد وذلك قبل الخروج إلى الصلاة، عَنْ نَافع أنْ عَبْد اللّه بْن عُمرَ رضي الله عنه: كَانَ يَغْتَسِلُ يَوْمَ الْفَطْرِ قَبْلُ أَنْ يَغْدُوَ إِلَى الْمُصلَّى الدرجه الإمام مالك (٤٢٦).].

التطيب: لما روي عن ابن عمر أنه كان «يشهد الفجر مع الإمام ثم يرجع إلى بيته فيغتسل غسله من الجنابة، ويلبس أحسن ثيابه، ويتطيب بأحسن ما عنده، ثم يخرج حتى يأتي المصلى». قلت: ووضع العطور يكون للرجال فقط، لأن النبي تنهى المراة أن تخرج من بيتها متعطرة ولو كانت ذاهبة للصلاة في المسجد.

النجمل والاصل في استحباب هذا حديث ابن عُمر -رضي الله عَنْهُما - قال: وَجَدَ عُمرُ حُلُهُ إِسْتَبْرِقَ عُمرَ -رضي الله عَنْهُما - قال: وَجَدَ عُمرُ حُلُهُ إِسْتَبْرِقَ تَبْاعُ فِي السَّوقِ فَأَتَى بِهَا رَسُولَ اللّه عَنْهُمَا لَلْعِيد رَسُولَ اللّه ابْتَعْ هَذه الْحُلُةَ فَتَجَمَّلُ بِهَا للْعِيد وَلَلْوُفُود \* فَقَالَ رَسُولُ اللّه عَنْ إِنْما هَذه لَباسُ مَنْ لاَ خَلَاقَ لَهُ .... \* [متفق عليه] الحديث ، «مَنْهُ عُلمَ أَنْ خَلَاقَ لَهُ ..... \* [متفق عليه] الحديث ، «مَنْهُ عُلمَ أَنْ التَّجَمُلُ يَوْم الْعِيد كان عَادَة مُتَقرَرَة بَيْنهم وَلَمْ يُنْكَرُها النّبي عَنْ فَعُلمَ بِقَاوُها \* [حاشية السندي على النساني (٣ أَ ١٨٨).]، وعن ابن عباس رضي الله عنه أن النبي عن كان يلبس يوم العيد بردة حمراء. [صححه الآلباني في الصحيحة ح (١٢٧٤) (٣ أَ ١٧٤).].

وعن نافع أن ابن عمررضي الله عنه: «كان يلبس

في العيدين أحسن ثيابه» [السنن الكبرى للبيهقي - (ج ٣ / ص ١٨٨).].

الأكل و آكُلُهُ قَبْلَهَا، و عَكْسُهُ فِي الأَضْحَى: أي: يسن أكل الإنسان قبل صلاة عيد الفطر، إقتداء بالنبي في فإنه في كان الأيغْدُو يَوْم الْفَطْر حَتَّى يَأْكُلُ تَمْرَات، وَيَأْكُلُهُنُ وتَرْا، [آخرجه البخاري (٩٥٣) عن أنس رضي الله عنه]. وإنما استحب الآكل قبل الخروج مبالغة في النهي عن الصوم في ذلك اليوم.

وأما في يـوم الأضحى فلا يـاكل قـبل صلاة الأضحى حتى يضحى؛ لحديث بُريْدة رضي الله عنه قال: كَانَ النّبيِّ ﷺ لاَ يَخْرُجُ يَوْمَ الْفَطْرِ حَتَّى يَطْعَمَ ولاَ يَطْعَمَ الْأَضْحَى حَتَّى يُصَلِّي، [صححه الألباني في صحيح الجامع ح(٤٨٤٥).].

ولأن ذلك أسرع إلى المسبادرة في الأكل من أضحيته، والأكل من الأضحية واحب عند بعض العلماء؛ لقول الله تعالى: ﴿ فَكُلُوا مَنْهَا وَأَطْعَمُوا ﴾ [الحج: ٢٨، ٣٦]، فبدأ بالأمر بالأكل، فالأفضل إذا أن يمسك عن الأكل في عيد الأضحى حتى ياكل من أضحيته التي أمر بالأكل منها [لشرح الممتع (٥/).].

٥-النبكيرالي الصلى ويُسنُ تبكيرُ مَأْمُوم إليْها بعْدُ الصُبْحُ أي: يسنَ أن يبكر المأموم إلى صلاة العيد من بعد صلاة القجر، أو من بعد طلوع الشمس إذا كان المصلى قريباً.

فعن يزيد بن أبي عبيد، قال: "صليت مع سلمة بن الأكوع في مسجد رسول الله على صلاة الصبح، ثم خرج فخرجت معه حتى أتينا المصلى، فجلس وجلست حتى جاء الإمام، فصلى ولم يصل قبلها ولا بعدها، ثم رجع [أحكام العيدين للفريابي - (ص

وكان ابن عمر رضي الله عنه: «لا يخرج إلا إذا طلعت الشمس [أخرجه الشافعي في «مسنده» ص(٧٣).].

معالفة الطريق: عنْ جَابِر رضي الله عنه قال: وَالْ النّبِي عَنْ جَابِر رضي الله عنه قال: وَالْهُ النّبِي عَنْ جَابِر رضي الله عنه قال: وَالْهُ النّبُخَارِيُّ ح (٩٨٦). ]. قال الإمام ابن القيم ح رحمه الله : وكَانَ فِي يُخَالِفُ الطَرِيقَ يَوْمَ الْعيد فَيَذْهَبُ فِي طَرِيقَ وَيَرْجِعُ فِي آخَر. فَقيلَ لينسلَمَ على أَهُلِ الطَرِيقَيْن، وقيلَ لينال بركتَهُ الْفَرِيقَان، وقيلَ لينظهر شَعَائر الْفِيقَان، وقيلَ لينظهر شَعَائر الْفِيقَان، وقيلَ لينظهر شَعَائر الْفِيقَان، وقيلَ لينظهر شَعَائره، وقيلَ لينظهر شَعَائره، وقيلَ ليتُخُثُر شَهَادةُ النيقاع فإنَ الذَاهِبِ إلى المُستَجِد وَالْمُصلَى إحدى خُطُوتَيُهُ تَرْفَعُ دَرَجةً وَالأَخْرَى تَحُطَ خُطينَةً حَتَى يَرْجعَ إلَى مَنْزِلِه، وقيلَ وَهُوَ الأصحَ : إنّهُ لذَلِكَ كُلُه ولِغَيْرَهُ مِنْ الْحِكْمُ الَّتِي لاَ وَهُولَ وَهُوا الْحَكْمُ الَّتِي لاَ وَهُولَ الْحَلُولَ فَعُلُهُ عَنْهَا [زاد المعاد - (ج ١ / ص ٢٤٥).].

التكبيريوم العيد: وهو من السنن العظيمة في يوم العيد لقوله تعالى: ﴿ وَلَتُكَبِّرُوا اللّهُ عَلَى مَا هَدَاكُمْ وَلَعَكُمُ مَّ شَنْكُرُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٥]. وقد جاء عن النبي أنه: هكان يخرج في العيدين رافعا صوته بالتهليل والتكبير، [حسنه الإلباني في صحيح الحامع ح (٤٩٣٤).].

قالَ شَيخ الإسلام ابن تيمية-رحمه الله-: ويُشْرِعُ لِكُلِّ أَحَد أَنْ يَجْهُرَ بِالتُّكْبِيرِ عِنْدَ الْخُرُوجِ إِلَى الْعِيدِ. وَهَذَا بِاتَّفَاقِ الأَثْمَّةَ الأَرْبَعَةِ، [مجموع فتاوى ابن تيمية (ج ٢٤ / ص ٢٠٠).].

(أ) وقت التكبير: التكبير بنقسم إلى قسمين فقط:

١- مطلق.

٧- مقيد.

فالمطلق: في عيد الفطر: من ليلة ثبوت رؤية هلال شبوال إلى فجر يوم العيد، وفي الأضحى: من أول عشر ذى الحجة إلى آخر يوم من أيام التشريق.

والمقيد: في عيد الفطر: من فجر يوم العيد إلى أن يخرج الإمام إلي الصلاة، وفي الأضحى: في أدبار الصلوات المفروضة من صلاة الصبح يوم عرفة إلى صلاة العصر من أخر أيام التشريق، وقد دل على مشروعية ذلك الإجماع، وفعل الصحابة رضي الله عنهم [مجموع فتاوى ابن تيمية (ج ه / ص ٢٤).].

صفة التُكبير: صفَةُ التُكْبِيرِ الْمَنْقُولِ عِنْدَ أَكْثَرِ الصُحَابَة: قَدْ رُويَ مَرْقُوعًا إِلَى النَّبِيِّ قَ وَيَمَكَنَ لَكُلُ مسلم أن بردد إحدى صبغ التكبير التالية:

﴿ اللَّهُ أَكْبَرُ، اللَّهُ أَكْبَرُ، لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ، وَاللَّهُ أَكْبَرُ، اللَّهُ أَكْدَرُ، وَلَكُ الْحَمْدُ ﴾.

﴿ اللَّهُ أَكْبَرُ، اللَّهُ أَكْبَرُ، اللَّهُ أَكْبَرُ، لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ، وَاللَّهُ أَكْبَرُ، اللَّهُ أَكْبَرُ، وَللَّهِ الْحَمْدُ ﴾.

﴿ اللَّهُ أَكْبَرُ، اللَّهُ أَكْبَرُ، اللَّهُ أَكْبَرُ، لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ، وَ اَللَّهُ أَكْبَرُ، اللَّهُ أَكْبَرُ، اللَّهُ أَكْبَرُ، وَلِلَّهُ الْحَمْدُ ﴾.

﴿ اللَّهُ أَكْبَرُ، اللَّهُ آكْبَرُ، اللَّهُ آكْبَرُ، لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ، وَحْدَهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ، وَلَهُ الْحَمْدُ، وَهُوَ عَلَى كُلُّ شَيْء قَدِيرٌ ﴾.

﴿ اللَّهُ أَكْثِنُ، اللَّهُ أَكْثِنُ، اللَّهُ أَكْثِنُ كَبِيرًا ﴾.

﴿ اللَّهُ أَكْبَرُ كَبِيراً، اللَّهُ أَكْبَرُ كَبِيراً، اللَّهُ أَكْبَرُ وَآجَلَ، اللَّهُ آكْبُرُ، وَلَلَّه الْحَمْدُ ﴾.

وأما ما زاده العامة ومتبوعوهم في هذا الزمان على التكبير مما هو مسموع ومعروف، فمخترع لا أصل له، قال الحافظ ابن حجر-رحمه الله-: «وقَدْ أُحُدِثَ في هَذَا الزُمَانِ زِيَادَةٌ فِي ذَلِكَ لاَ أَصْلُ لَهَا \* [فتح الباري (ج ٢ / ص ٥٣٦).].

قلت: ويرفع الرجال أصواتهم بالتكبير، مع مراعاة أن يكبر كل شخص بنفسه، مع الابتعاد عن التكبير الجماعي حتى يقوم الإمام لصلاة العيد.

(4) التهنية بالعيد أمّا التّهنئة يُومْ الْعيد يَقُولُ بَعْضُهُمْ لِبَعْضَ إِذَا لَقِيهُ بَعْد صَلاَة الْعيد: «تَقَبّلَ اللّهُ مَنْ وَمِنْكُمْ، «وَأَحَالَهُ اللّهُ عَلَيْك» وَنَحْوُ ذَلِكَ فَهِذَا قَدْ رُويَ عَنْ طَائِفَة مِنْ الصّحَابَة أَنّهُمْ كَاثُوا يَفْعَلُونَهُ وَرَحْص فِيهِ الأَنْمَةُ كَاحْمَد وَغَيْره. لَكِنْ قَالَ أَحْمَد: أَنَا لاَ أَبْتَدى أَحَد أَجَبْته وَذَلِكَ لاَنْ بَتَداني أَحَد أَجَبْته وَذَلِكَ لاَنُ جَوَابَ التّحية وَاجِبٌ وَأَمّا الابتداء بالتّهنئة فليْسَ سَنّة مَامُوراً بِها وَلاَ هُو أَيْضًا مما نَهي عنه قَمَن قَعَلهُ قَمْن قَعَلهُ قَدُوةً وَمَنْ تَرَكَهُ قَلَهُ قُدُوةً. وَاللّهُ أَعْلَمُ [مجموع فتاوى ابنتيمية (ج ٥ / ٢٢١)].

وأخيراً: وقفة مع زيارة المقابر يوم العيد: إن الله عز وجل شرع لنا العيد لكي نفرح ونبتعد عن الأحزان في يوم العيد، ولذا فإن قيام كثير من المسلمين بزيارة المقابر يوم العيد وتجديد الأحزان، عمل مخالف لسنة النبي في القد كان في يخرج مع الصحابة رضي الله عنهم إلي الصحراء لصلاة العيد، وكان يذهب من طريق ويرجع من آخر ولم يثبت أنه زار قبراً في ذهابه أو إيابه مع وقوع المقابر في طريقه، عن البراء بن عازب رضي الله عنه قال: في طريقه، عن البراء بن عازب رضي الله عنه قال: قال في ذير أن أول ما ننداً في يومنا هذا أن نصلي ثم عليه أله المناه الله عنه قال:

إن زيارة المقابر يوم العيد بدعة وهي من تلبيس الشيطان، فإنه لا يأمر الناس بترك السنة حتى يعوضهم عنها بشئ يخيله لهم أنه قربة إلى الله-تعالى-، فزين للناس زيارة القبور في يوم العيد وأن ذلك من البر بالأموات [الإبداع (ص٣٦٣).].

تقبل الله منا ومنكم صالح الأعمال.

# معبطات الأعمال

## «عقوق الوالدين» إعداد/ عبده الأقرع

الحمد لله وكفي، والصلاةُ والسلامُ على نبيه المصطفى، وعلى آله وصحبه، ومن سار على نهجه

واقتفى، أما بعد:

فمع المحيط الرابع للأعمال، وهو: «عقوق الوالدين»:

عن عمرو بن مرة الجهني – رضي الله عنه – قال: جاء رجلُ إلى النبي فقال: يا رسول الله، شهدت أن لا إله إلا الله، وأنك رسول الله، وصليتُ الخمس، وأديت زكاة مالي، وصُمت رمضان، فقال النبي في: «من مات على هذا كان مع النبيين والصديقين والشهداء يوم القيامة هكذا – ونصب أصبعيه – ما لم يُعُقُ والديه». [صحيح الترغيب

فقوله عن: «ما لم يعق والديه» أفادت هذه الجملة أن الصلوات الخمس وصيام الشبهر، وإيتاء الزكاة لا ينفع ذلك صاحبه إذا كان عامًا لوالديه، يؤيد ذلك قوله عليه الصلاة والسلام: «ثلاثة لا يقبل الله عز وجل منهم صرفًا ولا عدلاً: عاق، ومنان، ومكذب بقدر». [صحيح الترغيب والترهيب (٢٠١٣)].

بِرُ الوالدين فريضية لازمة، وفضيلة جازمة، وجُوبها حتم، وأداؤها عزم، لا عذر لأحد في التساهل بها، والتهاون بشانها، فإحسانا الوالدين سابق، وفضلهما عظيم، فليس أعظم إحسانا ولا أكثر فضلا بعد الله سبحانه وتعالى من الوالدين، لله سبحانه نعمة الخلق والإيجاد، وللوالدين بإذنه نعمة التربية والإيلاد. يقول ابن عباس رضي الله عنهما: ثلاث أيات مقرونات بثلاث: لا تقبل واحدة بغير قرينتيها: فأطيعُوا الله والرسُول في [النساء: ٥٩]، فمن أطاع الله ولم يطع الرسول لم يُقبل منه. ﴿ وَأَقيمُوا الصَلَاةَ

وَآتُوا الرُّكَاةَ ﴾ [البقرة: ٣٤]، فمن صلى ولم يزكً لم يقبل منه. ﴿أَنِ اشْكُرُ لِي وَلُواَلِدَيْكَ ﴾ [لقمان: ١٤]، فمن شكر الله ولم يشكر لوالديه لم يُقبل منه. فرضى الله في رضى الوالدين، وسخط الله في سخط الوالدين، نبه به نبهي سبحانه وتعالى عن أدنى مراتب الآذي، نبه به على ما سواه فقال سبحانه: ﴿وقضَى رَبُّكَ أَلا تَعْبُدُوا لِلاَّ إِيَّاهُ وَبِالْوَالِدِيْنِ إِحْسَانًا إِمَّا يَبْلُغَنُ عِندَكَ الكِبرَ أَرَّدُهُما وَقُل لَهُما أَقُ وَلاَ تَنْهَرُهُما وَقُل لَهُما قَوْلاً كَرِيمًا (٢٣) وَاخْفَضْ لَهُما رَبُيانِي صَغِيرًا ﴾ الرحمة وقل ربً أرحمه ما ربيياني صغيرًا ﴾ الرحمة وقل ربً أرحمه ما ربيياني صغيرًا ﴾

الا وإن من العار والشنار والويل والثبور أن يُفجأ الوالدان بالتنكر للجميل، كانا يتطلعان للإحسان، ويؤملان الصلة بالمعروف، فإذا بهذا المخذول، قد تناسى ضعفه وطفولته، وأعجب بشبابه وفتوته، وغَرَّهُ تعليمه وثقافته، يؤذيهما بالتأفف والتبرم، ويجاهرهما بالسوء وفحش القول، يقهرهما وينهرهما بل ربما لطم بكف أو رفس برجل يريدان حياته، ويتمنى موتهما، وكاني بهما قد تمنيا أن لو كانا عقيمين، تئن لهما الفضيلة، وتبكي من أجلهما المروءة، فيا من كان حاله كذلك: ﴿هَلْ جَزَاءُ الإحْسَانُ ﴾ [الرحمن ١٠]، يا من كان هذا حاله أين أنت من قول الجبار سبحانه: ﴿وَالّذِي قَالَ لَوَالدَيْهِ أَنْ أَخْرُجَ وَقَدْ خَلَت القُرُونُ مَنْ أَنْ أَخْرُجَ وَقَدْ خَلَت القُرُونُ مَنْ أَنْ الْخُرُونُ مَنْ الْكُولُ مُنْ الْكُولُ الْمَا الْفَرْحَة وَقَدْ خَلَت القُرُونُ مَنْ أَنْ الْخُرُقَ وَقَدْ خَلَت القُرُونُ مَنَ الله الذي القَرْدُنَ الله المَا الفَرْدَة وَقَدْ خَلَت القُرُونُ مَنَ

قَبْلِي وَهُمَا يَسْتَغِيثَانِ اللَّهَ وَيْلُكَ أَمِنْ إِنَّ وَعْدَ اللَّهُ حَقَّ فَيَقُولُ مَا هَذَا إِلاَّ أَسَاطِيرُ الأَوْلِينَ (١٧) أُوْلَئِكَ الَّذِينَ حَقَّ عَلَيْهِمُ أَلقَوْلُ فِي أُمَمِ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِم مِّن الجِنَ وَالإنس إِنَّهُمْ كَانُوا خَاسرِينَ ﴾ [الأحقاف: ١٧-١].

أيها العاق: أما علمت أن عقوق الوالدين من أكبر كبائر الذنوب؟!

عن أبي بكرة - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله عنه - قال: قال رسول الله عنه : «آلا آنبئكم بآكبر الكبائر؟ (ثلاثًا) قلنا: بلى يا رسول الله. قال: «الإشراكُ بالله، وعقوقُ الوالدين - وكان متكنًا فجلس فقال: ألا وقولُ الزور، وشهادةُ الدهر».

فمازال يُكرِّرها حتى قلنا: لَيْتَهُ سَكَتَ. متفق عليه. أيها العاق: أما علمت أنَّ الله لا ينظر إلى العاق يوم القيامة، قال في: «ثلاثةٌ لا ينظرُ الله إليهم يوم القيامة: العاقُ لوالديه، ومدمنُ الخمر، والمنَّانُ عطاءًه، [صحيح الترغيب (٢٥١١)].

أيها العاق: أما علمت أنّ الله حرّم الجنّة على العاق، قال ﷺ: «ثلاثةُ حرّم الله تبارك وتعالى عليهم الجنة: مدمن الخمر، والعاق، والديوث: الذي يقرّ الخبث في أهله». [صحيح الترغيب (٢٥١٢)].

أيها العاق: أما علمت أنُّ دعاءَ الوالدين مستجاب، قال ﷺ: قالاتُّ دعوات مُستجابات لهنُّ، لا شكُّ فيهنُّ: دعوةُ المظلوم، ودعوةُ المسافر، ودعوةُ الوالد على ولَده، [صحيح الجامع: (٥٧٠٤)].

أيها العاق: أما علمت أنَّ عقوبة العقوق مُعجلة، قال عنه: «ما من ذنب أجدر أن يعجل الله تعالى لصاحبه العقوبة في الدنيا مع ما يدخرُه له في الأخرة من البغي وقطيعة الرحم». [صحيح الجامع (٧٠٤)].

فمن برُّ بوالديه برُّ به بنوه، ومن عقَّهما عقوه، ولسوف تكونُ محتاجًا إلى بر أبنائك، وسوف يفعلون معك كما فعلتَ مع والديك، وكما تدينُ تدانُ، والجزاءُ من جنس العمل.

فاتقوا الله أيها الأبناء، وبادروا للبرَّ بوالديكم مهما كانت الأحوالُ ومهما كان على الأبوين من تقصير، فبرهم واجبُ، والإحسان إليهم مُتعين، قال الله تعالى: ﴿وَإِن جَاهَدَاكَ عَلَى أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ فَلاَ تُطِعْهُمًا وَصَاحِبْهُمَا فِي الدُّنْيَا مَعْرُوفًا ﴾ [لقمان: ١٥].

واعلم أيها الابن مهما فعلت في بر الوالدين والإحسان إليهما فلن تقوم بواجبهما أو توف حقوقهما فقد قال عنه: «أنت ومالك لأبيك». صحيح الجامع (١٤٨٦).

وقال ﷺ: «وأطع والديك وإن أمرك أن تخرج من دُنباك فاخرج لهما». [الإرواء (٢٠٨٦)].

لقي ابن عمر رضي الله عنهما رجلاً في المطاف يحمل أمه على ظهره يطوف بها، فقال: يا ابن عمر، أثراني حزبتها؟ قال: ولا بزفرة واحدة.

الله أكبر، ما أعظم الحق، وما أشد تقصير الخلق. ولله در القائل:

# إن للوالدين حقًّا علينا بعد حقًّ الإله في الاحترام أوّلدانا وربيانا صغارًا فاستحقًا نهاسة الإكرام

فحق على كل من كان مقصرًا في حق والديه أو احدهما أن يبادر من الآن فيطبع قبلة حارةً على جبين أبيه أو أمه، ويندم على ما مضى، ويعتذر عما سلف قبل فوات الأوان، قبل ﴿أَن تَقُولَ نَفْسُ يَا حَسْرَتَى عَلَى مَا فَرُطتُ في جَنبِ اللّه ﴾ [الزمر: ٥٦]، وحسب العاق نكدًا وخسرانًا أن يبوء بسخط الله ويُحرم من رضاه، قال في: «رغم أنف ثم رغم أنف من أدرك أبويه عند الكبر أحدهما أو كليهما، فلم يدخل الحنة». [رواه مسلم].

﴿ رَبُّنَا اغْفِرْ لِي وَلِوَ الدِّيُّ وَلَلْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ الحسابُ ﴾ [إبراهيم: ٤١].

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

الحدد لله الذي أرسل رسله مبشرين ومنذرين لأقوامهم على مر السنين، ثم ختمهم بمن أرسله للناس كافة بشيرًا ونذيرًا محمد ، أما بعد:

فإن إلياس – عليه السيلام – نبيً مرسل من أنبياء بني إسرائيل، أرسله الله إلى أهل بعلبك، غربي دمشق، فدعاهم إلى الله الواحد الأحد، ونهاهم عن الشرك وعبادة الأصنام، وتعجّب من حالهم كيف يعبدون (بعلا) وهو صنم، وقيل عجادً(١)، أو صنمًا على هيئة العجل، عبدوه من دون الله، وقد زين لهم الشبيطان ما هم فيه وصدهم عن سبيل الله.

وسنعرض في لقائنا اليوم لقصة هذا النبي الكريم على النحو التالي:

#### أولاً: حديث القرآن عن إلياس - عليه السلام:

۱- دخوله في عداد الأنبياء والمرسلين من ذرية إبراهيم - عليه السلام -: ﴿ ووهبنا له إسحاق ويعقوب كلا هدينا ونوحا هدينا من قبل ومن ذريته داود وسليمان وأيوب ويوسف وموسى وهارون وكذلك نجزي المحسنين (٨٤) وزكريا ويحيى وعيسى وإلياس كل من الصالحين ﴾ [الانعام: ٨٤، ٨٥].

#### ٢- دعوته قومه:

قال تعالى: ﴿ وَإِن إلياس لمن المرسلين (١٢٣) إذ قال لقومه الا تتقون (١٢٤) اتدعون بعلا وتذرون أحسن الخالقين (١٢٥) الله ربكم ورب آبائكم الأولين (١٢٦) فكذبوه فإنهم لمحضرون (١٢٧) إلا عباد الله المخلصين (١٢٨) وتركنا عليه في الآخرين (١٢٩) سلام على إل ياسين (١٣٠) إنا كذلك نجري المحسنين ﴾ [الصافات: ١٢٣- ١٣١].

#### ثانيًا: ما يمكن استخلاصه من الآيات:

١- إن إلياس نبي مرسل وإنه من ذرية إبراهيم -عليه السلام - لأن الضمير في قوله تعالى: ﴿ ومن نريته ﴾ يعود إلى خليل الله إبراهيم المتقدم ذكره في الآية التي قبلها مباشرة: ﴿ وتلك حجتنا آتيناها إبراهيم على قومه ﴾ [الانعام: ٨٣]، وهو الذي وهبه الله إسحاق ويعقوب، ثم ذكر من ذريته داود





«عليه السلام»

## وإن إلياس لمن المرسلين

إعداد/ عبدالرازق السيد عيد



الدوديد العدد ٢٤١ السنة السابعة والثلاثون

وسليمان وأيوب ويوسف وموسى وهارون وزكريا ويحيى وعيسى وإسماعيل واليسع ويونس ولوطا، فاتضح في هذا التسلسل عودة نسب إلياس إلى إبراهيم – عليه السلام –، وفي ذلك رد على من زعم غير ذلك.

٧- «إلـياس هـو الـياسـين». والـتي تـكتب «إل ياسين» في المصحف. قال ابن كثير - رحمه الله -: «العرب تلحق النون في أسماء كثيرة وتبدلها من غيرها، كما تقول: إسماعيل وإسماعين، وإسرائيل وإسرائين وإلياس وإلياسين». اهـ.

٣- دعوته - عليه السلام:

ويتضح من أيات سورة الصافات منهجه في الدعوة وهو منهج الأنبياء والمرسلين قبله وبعده ألا وهو دعوة قومه إلى تقوى الله وطاعته وعبادة الله وحده لا شريك له، ونهاهم عن عبادة الأصنام وكانوا يتخذون صنمًا يُقال له «بعل» وتعجّب إلياس عليه السلام من قومه، كيف يعبدون صنمًا لا يسمع ولا يبصر ولا يغني عنهم شيئًا، ويتركون عبادة الله الذي خلق الخلق فأحسن خلقهم وربًاهم فأحسن تربيتهم وأغدق عليهم نعمه ظاهرة وباطنة.

٤ - مصير قومه :

تشير الآيات الكريمة إلى تكذيب قومه له فتوعدهم الله بالعذاب يوم القيامة، في قوله تعالى: ﴿ فَإِنّهُم لَمُصْرُونَ ﴾، أي: يوم القيامة في العذاب، ولم يذكر لهم عقوبة دنيوية(٢)، ووعدت الآيات المُخْلِصِين المتبعين لنبي الله بالنجاة من عذابه، ثم اثنى الله ثناء حسنًا على نبيه ورسوله إلياس، فقال تعالى: ﴿ وتركنا عليه ﴾ أي: على إلياس ﴿ في الآخرين ﴾ فيمن يأتي بعده الذكر والثناء الحسن من الله ومن عباد الله ومع الثناء السلام والتحية، إلى ياسين ﴾ الآية.

#### ثالثًا: نظرات في أقوال أهل السنّير والتاريخ حول هذه القصة:

تنوعت أقوال المؤرخين حول هذه القصة بين ما هو مقبول، وما هو موضوع، ونحن نذكر جانبًا من المقبول زيادة في الإيضاح.

النظرة الأولى: ونشير إلى الموضوع تبصرة وذكرى.

١- زمن بعثته:

رت. نقل ابن كثير خبرًا عن الواقدي مفاده أن إلياس

كان مبعثه بعد موسى وهارون، ونقل غيره من أهل العلم أنه كان بعد سليمان بن داود - عليهما السلام-، ولعل هذا أقرب إلى الصواب، والله أعلم.

وذكروا في سبب مبعثه أن دولة بني إسرائيل تشتتت وانقسمت إلى دولتين بسبب اختلافهم بعد موت داود - عليه السلام - وبسبب تقاتل ملوكهم على السلطة، وبسبب انتشار الكفر والمعاصي بين الراعي والرعية، وقد سمح أحد ملوكهم واسمه (أخاب) لزوجته بنشر عبادة قومها بين بني إسرائيل وكان قومها يعبدون الأوثان فشاعت في بني إسرائيل عبادة الأوثان، ومنها هذا الصنم الذي كان يعبده أهل بعلبك، فارسل الله إليهم إلياس يدعوهم إلى عبادة الله كما تقدم بيانه فلما حانت منية (إلياس) عليه السلام، أوحى الله إلى (إليسع)، وكان من اتباع (إلياس) ومن تلاميذه فسار في قومه مسرته ودعاهم بدعوته.

النظرة الثانية: إلى الأقوال الموضوعة في كتب التاريخ وأهل التفسير:

ومنها ادعاؤهم حياة إلياس في الأرض إلى الآن، واجتماعه بالخضر في كل عام، وحجهما معًا، وشربهما من ماء زمزم، والتقائهما بعرفات، وادعاء وشربهما من ماء زمزم، والتقائهما بعرفات، وادعاء بعضهم أن إلياس لما دعا ربه ألبسة نورًا وجعل له ريشًا يطير مع ملائكة السماء، وقد روى البيهقي وغيره عن الأوزاعي عن مكحول عن أنس حديثًا طويلاً مفاده التقاء النبي محمد على بإلياس وجلوسهما معًا قرابة اليوم ونزول مائدة من السماء عليهما، وذلك كله باطل وموضوع، وإن صححه الحاكم، فقد تعقبه النهبي وبين بطلانه ونقل ابن كثير ذلك كله في البداية والنهاية كما جاء الحديث في كتب الموضوعات مثل «تنزيه الشريعة»، و«اللآلي المصنوعة». هذا والله أعلم وأعز وأكرم. وللحديث

#### هوامش

 ا- وقيل اسم امراة، وهذا ليس بغريب على قوم أجدادهم عبدوا العجل من دون الله وموسى - عليه السلام - بين ظهرانيهم.

٢- قال ابن كثير - رحمه الله -: العذاب يلحقهم
 في الدنيا والآخرة. وقال: الأول أرجح - أي في الدنيا
 والله أعلم - وهذا لا ينفي عذابهم في الآخرة، فهذا



#### وه من هدي رسول الله على وه

#### صيام ست من شوال

عن أبي أيوب الأنصاري رضي الله عنه أن النبي النبي الله عنه أن النبي الله عنه النبي النبي النبي الله عنه النبي النب

#### رومز دلائل النبوة رو

عن السائب بن يزيد قال ذهبت بي خالتي إلى النبي في فقالت يا رسول الله إن ابن أختي وجع فمسح رأسي ودعا لي بالبركة ثم توضا فشربت من وضوئه ثم قمت خلف ظهره فنظرت إلى خاتم النبوق لين كتفيه مثل زر الحجلة. (متفق عليه).

#### زكاة الفطر قبل صلاة العيد

عن ابن عباس رضي الله عنهما أن رسول اله قال: فرض رسول الله قلا زكاة الفطر طهرة للصائم من اللغو والرفث، وطعمة للمساكين، من أداها قبل الصلاة فهي ركاة مقبولة، ومن أداها بعد الصلاة فهي صدقة من الصدقات.

[الاعتصام للشاطبي].

[سنن ابی داود].

#### ----

عن ابن عطية قال: كان جبريل عليه السلام ينزل بالقرآن والسنة. عن ابن مسعود رضي الله عنه قال:عمل قليل في سنة خير من عمل كثير في بدعة. عن عبد الله بن الحسن قال: قلت للوليد بن مسلم: ما إظهار العلم؟ قال: إظهار السنة.

#### و من نور كتاب الله تعالى ع

أهل الإيمان والزكاة في رحمة الله

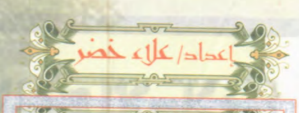
قال الله تعالى: ﴿ وَاكْتُبُ لَنَا فِي هَذِهِ الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الْآخَرَةِ إِنَّا هُنْدَنَا إِلَيْكَ قَالَ عَدَّالِي أُصِيبُ بِهِ مَنْ أَشَاءُ ورَحْمَتِي وسعَتْ كُلُّ شَيْء فَسَأَكْتُبُها لللّذِينَ يَتَقُونَ ويُوْتُونَ الرُّكَاةَ وَالدِّينِ هُم ماناتنا يُؤْمئونَ ﴾

[الأعراف: ١٥٦].

## و من فضائل خالد بن الوليد. رضي الله عنه وو

عن أبي عبيدة رضي الله عنه أنه قال: سمعت رسول الله الله عنه بقول: «خالد سيف من الله عز وجل ونعم قتى العشيرة». وفي رواية عن عمر رضي الله عنه: أن رسول الله عنه قال: «خالد بن الوليد سيف من سيوف الله سله الله على المشركين». [مديج الجامع].

وو من أقوال السلف وو



عن سفيان بن عبينة قال: قبل للزهري ما الزهد ؟ قال: من لم يغلب الحرام صبره ولم يمنع الحلال شكره. قال أبو سعيد: معناه الصبر عن الحرام والشكر على الحلال قال: والشكر على الحلال الاعتراف لله به واستعمال النعمة في

وعن ابن المبارك قال: اغتنم ركعتين زلفي إلى الله إذا كنت فارغاً مستريحا وإذا ما هممت بالنطق في الباطل فاجعل مكانه تسبيحا فاغتنام السكوت أفضل من خوض وإن كنت في الحديث فصيحاً. [شعب الإيمان].

عن ابن عائشة التيمي: قال: قال رحل لحماد بن سلمة: (الرجل بحبب إليه الصلاة وآخر يحبب إليه الصيام وأخر يحيب إليه الجهاد، وعدد خصالاً من خصال الخير). فقال: هذه كلها طرق إلى الله أحب أن تعم. [مكارم الأخلاق].

إنها تسلب صاحبها أسماء المدح والشرف، وتكسوه والعاصى والمفسد والزاني والسارق والقاتل والكاذب وامتالها، فهذه أسماء الفسوق، فلو لم يكن في عقوبة المعصية إلا استحقاق تلك الأسماء وموجباتها لكان في العقل ناه عنها ولو لم يكن في ثواب الطاعة إلا الفوز بتلك الأسماء وموجباتها لكان في العقل أمريها. [يتصرف من الحواب الشافي].

أسماء الذم والصغار، فتسلبه اسم المؤمن والبر والمحسن والمطيع ونحوها، وتكسوه اسم الفاجر

#### مقدار زكاة الفطر

عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: كنا نخرج زكاة الفطر صاعاً من طعام، أو صاعاً

من شعير، أو صاعًا من تمر، أو صاعًا من أقط، أو صاعًا من زبيب. [متفق عليه].

النوحيد شوال ١٤٢٩ هـ

وهمن أداب الصحبة وو عن الحسين الوراق قال: سالت

أبا عثمان عن الصحية، فقال: الصحية مع الله بحسن الأدب

ودوام الهيبة والصحبة مع الرسول

اتباع سنته ولزوم ظاهر

العلم، والصحية مع أولياء الله بالاحترام والحرمة والصحبة مع

الأهل بحسن الخلق، والصحبة مع

الإخوان بدوام البشير والانبساط مأ

لم يكن إثماً، والصحية مع الجهال

بالدعاء لهم والرحمة عليهم ورؤية نعمة الله عليك أنه لم يبتلك بما استلاهم به [شعب الايمان].

وو مخالفات تقع فيها النساء وو

النياحة ولطم الخدود

الخدود وشق الجيوب ودعا

يدعوى الجاهلية، متفق عليه،

وقال ﷺ: والفائحة إذا لم تثب

قيل موتها تقام بوم القيامة

وعليها سربال من قطران ودرع

النباحة وضرب الوجوه

Upload by: altawhedmag.com

## دراسات شرعية التأسعة عشرة

### الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين، وبعد:

بدأنا - في العدد قبل الماضي - الكلام عن أطراف حديث الإفك، وبدأنا بأم المؤمنين عائشة رضى الله عنها، فرأينا عظيم فضلها وسمو مكانتها عند رسول الله عني، وأن الله تعالى هو الذي اختارها لرسوله هي لما نزل جبريل عليه السلام ثلاث ليال في رؤى يراها رسول الله هي، فهل يختار الله لنبيه - خير خلقه - إلا أفضل وأطهر النساء؟

#### ون فقد العقد مرتين ون

أريد أن أشير إلى أمر تكرر مع عائشة رضي الله عنها؛ وهو فقدها لعقدها مرتين، فنحن تعلم أن الله سبب أن تفقد عائشة عقدها في واقعة الإفك، ليحدث ما قدره الله تعالى، لكن عائشة رضي الله عنها تكرر فقدها لعقدها مرتين، مرة في حديث الإفك، والأخرى لما نزلت أية التيمم.

فغي البخاري بسنده عن عائشة رضى الله عنها قالت: خرجنا مع رسول الله في في بعض اسفاره حتى إذا كنا بالبيداء - أو بدات الجيش - انقطع عقد لي، فأقام رسول الله في على التماسه، وأقام الناس معه، وليسوا على ماء، فأتى الناس إلى أبي بكر الصديق، فقالوا: ألا ترى ما صنعت عائشة؛ أقامت برسول الله في والناس، وليسوا على ماء وليس معهم ماء، فجاء أبو بكر ورسول الله في واضع رأسه على فخذي قد نام، فقال: حبّست رسول الله في والناس، وليسوا على

## المنهج الإسلامي

ماء وليس معهم ماء. فقالت عائشة: فعاتبني أبو بكر وقال ما شاء الله أن يقول، وجعل يطعنني بيده في خاصرتي، فلا يمنعني من التحرك إلا مكان رسول الله على على فخذي، فقام رسول الله على حين أصبح على غير ماء، فانزل الله أية التيمم، فتيمموا. فقال أسيد بن حضير: ما هي باول بركتكم يا آل أبي بكر. قالت: فبعثنا البعير الذي كنت عليه، فأصبنا العقد تحته.

ومن المعلوم أن آية التيمم وردت في القرآن مرتين، مرة في سورة النساء، وأخرى في سورة المائدة، ويرجح ابن كثير في تفسيره أن آية النساء نزلت آولاً ؛ لأن صدر الآية قبل تحريم الخمر نهائياً: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَقْرَبُوا الصَّلاة وَآئَتُمْ سُكَارَى حَتَّى تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ وَلاَ جُنُبًا إِلاَ عَابِري سَيلِ حَتَّى تَعْتَسلُوا وَإِن كُنتُم مَرْضَى أَوْ عَلَى سَقَرِ عَلى سَقَرِ أَوْ جَاءً أَحَدُ مُنكُم مَنَ الغَائِط أَوْ لامَسْتُمُ النَّسَاء فَلَمْ تَجدُوا مَاء قَتَيْمَمُوا صَعيدًا طَيبًا فَامْستحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَآيْدِيكُمْ إِنَ اللهَ كَانَ عَقُوا عُقُورًا ﴾ [النساء: ٤٣].

والخمر إنما حُرمت في محاصرة النبي على البني النضير بعد أحد بيسير، وسورة المائدة من آخر ما نزل من سور القرآن، ولا سيما صدرها.

فعن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما قال: أخر سورة نزلت المائدة. (صحيح الترمذي).

فإن كان الأمر كما ذكر، فتكون عائشة قد فقدت عقدها عند آية التيمم، وأخبرت النبي في بفقدها للعقد، وتوقف النبي في بالصحابة التماساً له، لكنها عانت الأمرين من شدة عتاب ابيها لها، حتى قالت في رواية.... أقبل أبو بكر فلكزني لكزة شديدة، وقال: حبست الناس في قلادة وفي الموتد البخاري الموتد البخاري... (صحيح البخاري).

ومن المعلوم أن الإنسان إذا تكرر معه الحدث مرتين أو أكثر فإن تصرفه في المرة الثانية يكون حسب الوقائع والخبرات التي اكتسبها من المرة الأولى، فلما فقدت عائشة عقدها مرة ثانية في حادثة الإفك، فإنها لم تخبر رسول الله على بفقده، حتى لا يحدث ما حدث في المرة الأولى من عتاب أبيها وضربه الشديد لها، وحبس الناس عن مسيرهم، فأثرت وهي النقية التقية التي لا تريد أن

## ق وقاية المجتمعات من الفاحشة

تسبب حرجًا لرسول الله الله الصحابة مرة ثانية، أن تبحث بنفسها عن عقدها هذه المرة دون أن تثير ما أثارت في المرة الأولى، فكان ما حدث، والله إذا أراد شيئًا هيًا أسبابه.

أو تكون واقعة الإفك حدثت قبل التيمم كما قال
 بذلك بعض أهل العلم، وفقد عائشة لعقدها في المرة
 الثانية كان بعد الإفك.

ولعل ما يشعر بذلك قول أسيد بن حضير:.. فوالله ما نزل بك من أمر تكرهينه إلا جعل الله للمسلمين فيه خيرًا.

وفي رواية أخرى: إلا جعل الله لك منه مخرجًا، وجعل للمسلمين فيه بركة.

ومما يدل على تأخر قصة التيمم عن حادثة الإفك ما رواه الطبراني بسنده عن عائشة رضي الله عنها قالت: لما كان من أمر عقدي ما كان، وقال أهل الإفك ما قالوا، خرجت مع رسول الله في في غزوة أخرى فسقط أيضًا عقدي حتى حبس الناس على التماسه. فقال لي أبو بكر: يا بنية، في كل سفرة تكونين عناءً وبلاء على الناس ؟ فأنزل الله عز وجل الرخصة في التيمم، فقال أبو بكر: إنك لمباركة، ثلاثًا.

قال الحافظ ابن حجر: وفي إسناده محمد بن حميد الرازي، وفيه مقال.

وأيًا ما كان من تقدم وتأخر في واقعة العقد، فمن المؤكد أنها وقعت مرتبين، ولقد تصرفت عائشة رضي الله عنها في المرة الثانية على عكس تصرفها في الأولى.

#### وو صفوان بن المعطل السلمي وو

صاحب ساقة رسول الله صفح في غزواته لشجاعته، وكان من خيار الصحابة. قال فيه النبي في قصة الإفك: «ما علمت عنه إلاً خيرًا».

وقال صفوان لما اتهموه في الإفك: سبحان الله، فوالذي نفسي بيده: ما كشفت عن كنف أنثى قط. قالت عائشة رضي الله عنها: ثم قُتل بعد ذلك شهيدًا في سبيل الله. [منفق عليه].

هذا الصحابي الجليل تعرض من البلاء لأشده،

### إعداد/ متولي البراجيلي

فاتهمه المنافقون في زوجة نبيه وأحب الناس إلى قلبه في وهذا الذي اتهم به صفوان، لا يقوم به إلا رجل خسيس تخلى عن كل صفات المروءة والأخلاق الحسنة، فضلاً عن أن الزنا من أشد الذنوب وأقبحها عند الله تعالى، وهو ضد الفطرة السوية، فإن القردة – غير المكلفة – أنكرت على زوجة كبير لهم أن تزني فرجموها حتى الموت. (كما بحديث عمرو بن ميمون عند البخارى).

إن صفوان – رضي الله عنه – أسلم وانتقل من معسكر الكفر إلى الإيمان، واستمع إلى القرآن وإلى النبي في وهو يعلم الناس جميل الأخلاق، وباع نفسه ونفيسه لله تعالى مقابل الجنة فخرج مع رسول الله في إلى الجهاد ورفع راية «لا إله إلا الله»، يرجو أن يرزقه الله الشهادة في سبيله – وقد رزقها فيما بعد –.

لا هو من الدنيا ولا الدنيا منه في شيء، وحتى وقوع حادثة الإفك، ما فكر في امرأة، ولا اقترب من امرأة قط، والنساء متوافرات بعد الفتوحات، ما بين زوجة أو ملك يمين، فهل يدع ما أحله الله تعالى له، ثم يتسلل ليلاً ليفجر بأمة، وزوجة نبيه ، وقد قال تعالى: ﴿ النّبِي أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمْ وَأَزْوَاجُهُ أُمْهَاتُهُمْ ﴾ [الأحزاب: ٦].

احسب أن الرجل كان يتوارى عن أعين رسول الله ﷺ، وهو الذي لم يقع في ما أتهموه به، خجلاً من أنه قد ذُكر اسمه كطرف في أشد ما ابتلي به رسول الله ﷺ في تاريخ دعوته المباركة.

ولقد أصابه الهم والنكد وأغلقت عليه نفسه.

فنحن وإن كنا عندما نذكر حديث الإفك، فإن غالب كلامنا يكون على محنة رسول الله على وعائشة رضي الله عنها، إلا أننا لا نلقي الضوء الكافي على محنة هذا الصحابي الجليل، الذي تعرض لأشد البلاء، عندما اتهم في إسلامه وأمانته وحبه لله ولرسوله على، وهو بريء من كل ذلك، ولم يفكر أبدًا

أن يتهم بهذا في الإسلام، وأن يخرج هذا الكلام ممن يدَّعي الإسلام من منافقي المدينة، ويدور على السنة يعض الصحاية.

لكن حسيه أن الله تعالى لما يراً عائشة رضى الله عنها، فقد برأه رضى الله عنه، فعندما نتلو أو نسمع أيات الله عن قصة الإفك في سورة النور فإننا نستدعى في الذاكرة عائشة رضى الله عنها ومحنتها، وكذلك صفوان رضى الله عنه ومحنته.

### 👓 عبد الله بن أبي بن سلول (زعيم المنافقين) 🚥

لم خاض في حديث الإفك؟

هذا الرجل احترق بحبه للدنيا والرياسة والسلطان، تمكنت من قلبه فعاش من أجلها، فنُكِّس قلبه وعمى عن أن يرى النور الذي جاء به رسول الله 👛 إلى المدينة، فلقد مبعى بالمال والرأي والمكيدة لأن يكون ملكًا على يترب قبل هجرة النبي 🎏 إليها، فلم يحدث أن اجتمع الحيّان من الأوس والخزرج على رجل واحد يجعلونه ملكا عليهم، وهم الذين كانوا بتقاتلون على أتفه الأمور وحقيرها، وكانت الحروب تطول بينهما حتى استمرت حرب بعاث لأكثر من سىعىن سنة.

إلا أن ابن سلول استطاع بدهائه أن يقنع الحيين باختباره ملكًا عليهم، واتفق الجميع على ذلك، وبدأ النساء في ترصيع تاج الملك، لملك يثرب المتوج ابن سلول، ولا شك أنه في هذه الأثناء كان في قمة نشوته وكبره، لتحقيق ما كان يرمى إليه من الملك والحاه.

لكن الله غالب على أمره، ويأمر الله - تعالى -نسه 🍲 بالهجرة إلى المدينة، فتنقلب الأمور راسا على عقب على ابن سلول.

وما أشيبه موقفه بإيليس، عندما أراد الله تعالى أن يظهر مكنون قلبه فابتلاه بالسجود لآدم فأبي واحترق بكبره وحيه للرياسة، كذلك ابن سلول ابتلاه الله بهجرة النبي 🐲، وضاع الملك بعد أن كان قاب

وكما أن إبليس اللعين ظل على عدائه لأدم عليه السلام ولزوجه وذريته، كذلك ابن سلول ظل على عدائه للنبي 🎏 ولأزواجه، خاصة أحبهم إليه (عائشة)، وظل يدور ويحور ويتحين الفرص للطعن في رسول الله 🐲 والدين الذي جاء به، فاصطنع حديث الإفك، ووجد هذا الخبيث عدو الله متنفسًا، فتنفس عن كرب النفاق والحسد الذي بين ضلوعه،

فجعل يستحكي الإفك، ويستوشيه، ويشيعه، ويذيعه، ويجمعه، ويفرقه، وكان أصحابه يتقربون به اليه». (زاد المعاد).

#### و مسطحين أثاثة رضي الله عنه وه

أمه بنت خالة أبي بكر رضى الله عنه، أسلمت وأسلم أبوها قديمًا، وكان أبو بكر رضى الله عنه ينفق عليه لقرابته منه، ولما خاض في حديث الإفك اقسم أبو بكر الا ينفق عليه، ثم عاد لما أنزل الله قوله تعالى: ﴿ وَلاَ سَأْتَل أُولُوا الفَضْل منكُمْ وَالسَّعَة أَن بُؤْتُوا أُولِي القُرْبِي وَالْمُسَاكِينَ وَالْمُهَاجِرِينَ في سَبِيلِ اللَّهِ وَلْيَعْفُوا وَلْيَصْفَحُوا أَلَا تُحبُونَ أَن يَغْفَرَ اللَّهُ لَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [النور: ٢٢].

ومسطح بدري، شهد بدرًا مع رسول الله 📚، وهو من النفر الذين خاضوا في حديث الإفك، وعندما دعت عليه أمه عند خروجها مع عائشة قبل علمها بالإفك، ردت عائشة رضى الله عنها غيبته وقالت لأمه: بئس ما قلت، أتسبين رجلاً شهد بدرًا. (متفق

وقد جلده رسول الله 👛 حد القذف بعد نزول براءة عائشة رضى الله عنها، وما أجمل ما قاله الامام الذهبي في «السير»: «إياك يا جري (يعني يا حرىء) أن تنظر إلى هذا البدري شذرا لهفوة بدت منه، فإنها قد غُفرت، وهو من أهل الجنة، وإياك يا رافضى (الشيعي) أن تلوّح بقذف أم المؤمنين بعد نزول النص في براءتها فتجب عليك النار».

#### 🗯 حسان بن ثابت رضى الله عنه 🕾

شباعر رسبول الله 😂، وكان شباعر الأنصبار في الحاهلية، وكان النبي 🍩 يقول له: اهجهم وهاجهم (أي قريشا)، وجبريل معك. [متفق عليه].

وكان النبي 👛 يضع لحسان المنبر في المسجد يقوم عليه قائما يهجو الذين كانوا يهجون النبي

عاش ستين سنة في الجاهلية وستين سنة في الإسلام، ولقد نافح عن رسول الله 🀲 كثيرًا، حتى إن الشعراء الآخرين ككعب بن مالك، وعبد الله بن رواحة لما هجوا قريشًا كما هجت النبي 📚، فإنهم لم يغنوا شيئًا حتى هجاهم حسان فشفى واشتفى فتوقفت قريش عن هجائها خوفًا من شعر حسان.

ولننظر إلى كلام أم المؤمنين عائشة صاحبة الشان في حادثة الإفك، فإن كلامها ضبط الأمر بما لا

فعن عروة، قال: سببت ابن فُريعة (أي: حسان) عند عائشة، فقالت: يا ابن آخي، أقسمت عليك لما كففت عنه، فإنه كان ينافح عن رسول الله ع. [متفق عليه]. ودخل حسان على عائشة رضي الله عنها بعدما عمي، فوضعت له وسادة، فدخل أخوها عبد الرحمن، فقال: أجلستيه على وسادة، وقد قال ما قال ويريد: مقالته نوبة الإفك - فقالت: إنه كان يجيب عن رسول الله على، ويشفي صدره من اعدائه - وقد عمي، وإني لارجو ألا يُعنب في الآخرة. (سير الاعلام).

ولقد وقع بعض النسوة في حسان أثناء طوافهن، فقالت عائشة رضي الله عنها: لا تسبوه، قد أصابه ما قال الله: ﴿ أُولْنَكُ لَهُمْ عَذَابُ الْلِمُ ﴾، وقد عمي، والله إني لأرجو أن يدخله الله الجنة بكلمات قالهن لأبى سفيان بن الحارث:

مجود محمداً فاجبت عنه وغضد السله في ذاك الجسراء فسإن أبي ووالسده وغسرضي لعرض محمد مضكم وقناءً اتهجوه ولسنت له بسكفه

فشرك ما لخيركما الفداء ولقد دخل حسان على عائشة رضي الله عنها بعدما عمى - فقال لها يمدحها:

حصان رزان سا تُـرَنُ بسريـــــة وتصبح غرثي من لحوم الغواقل

فقالت: لكن آنت لست كذاك. فقلت لها: تانذين له؟ (القائل مسروق)، وقد قال الله: ﴿ وَالَّذِي تَولَّى كَبْرَهُ مَـنَّهُمْ لَهُ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾، فقالت: وآيُّ عذاب أشدُّ من العمى. وقالت: إنه كان ينافح، أو يهاجي عن رسول الله خد. (متفق عليه).

#### و حمنة بنت جحش رضي الله عنها وو

اخت زينت أم المؤمنين رضي الله عنها، كانت زوجة عبد الرحمن بن عوف، ولها هجرة، نالت من أم المؤمنين عائشة في قصة الإفك، فطفقت تحامي عن اختها زينب، وهي ابنة عمة رسول الله عن، وقيل: بل كانت زوجة مصنعب بن عمير، ولما استشهد في أحد تزوجها طلحة رضي الله عنه، وكانت حمنة ممن بايعن رسول الله عن، وشهدت أحداً، فكانت تسقى العطشي وتحمل الجرحي وتداويهم، وكانت تستحاض.

وقد أطعمها النبي الله من خيبر ثلاثين وسقًا، وهي والدة محمد بن طلحة المعروف بالسجّاد،

والغيرة من عائشة رضي الله عنه، هي التي دفعتها – في لحظة غفلة – للكلام في حديث الإفك، فهي كانت تغار لأختها زينب أم المؤمنين رضي الله عنها، فوقعت فيما وقعت فيه، وعصم الله تعالى زينب أختها زوج النبي في كما تقول عائشة رضي الله عنها، وهي التي كانت تساميني – لها مكانة قريبة من مكانتي – (زينب) من أزواج النبي في، فعصمها الله بالورع، وطفقت أختها حمنة بنت جحش تحارب لها، فهلكت فيمن هلك. (متغق عليه).

#### وو فالدة هامة وو

اعلم - رحمنى الله وإياك - أن كل ابن آدم خطاء، وليس لأحد العصمة إلا الأنبياء صلوات الله عليهم، والعبد تأتيه الشهوة والغفلة، فقد ينسى حينًا، ويقع في المعاصي حينًا آخر، إلا أن الفارق بين عبد صالح وآخر ليس بصالح، هو في سرعة الفيئة والتوبة إلى الله تعالى بالاستغفار والندم، وهذا من صفات عباد الله المتقين. يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ الّذِينَ اتَّقُواْ إِذَا مَسَّ هُمْ طَائِفُ مَنَ الشَّيْ طَانِ تَذَكُرُوا فَإِذَا هُم مُسَّ هُمْ طَائِفُ مَنَ الشَّيْ طَانِ تَذَكُرُوا فَإِذَا هُم مُسُرُونَ الْاَيَة.

فوصف الله من كان هذا شانهم بالمتقين.

فإذا كان هؤلاء النفر من صحابة النبي قد خاضوا في حديث الإفك، فإن النبي قد آقام عليهم حد القذف – والحدود كفارات –، وتاب الله عليهم، وعفا عنهم رسول الله ق، حتى رأينا أمنا عائشة تزكي العمل الصالح لهم، وتسال الله أن يدخلهم الجنة به، وهذا شأن المقسطين من عباد الله، ألا يُعَمَّمُوا السيئة، ويُقيمُون العبد حسب الغالب من أعماله، فتعميم السيئة التي يقع فيها عباد الله ألصالحين، ليس من العدل في شيء، وقد أمرنا الله تعالى بالعدل مع عدونا فكيف بإخواننا، قال تعالى: بالقسط وَلا يَجْرِمنَكُمُ شَنَانُ قَوْم عَلَى الله شَهَداء الله المدلول والأنبياء؛ فكيف بخير خلق الله العدل والانبياء؛

فهؤلاء الصحابة لهم حسنات عظيمة كامثال الجبال، لا تدانيها أية معصية، فإن كانت أخذتهم بعض الغفلة، فإنهم سريعًا ما أبصروا خطأهم، وتابوا منه، فلا ينبغي بحال أن نقع في واحد منهم بسوء، بعدما تاب الله عليهم، وعفا عنهم رسول الله

قيم الحد عليهم، رضي الله عنهم جميعًا.
واقيم الحدث نقبة إن شاء الله تعالى.

# ماذا بعد شهر رمضان ؟

مادًا بعد شهر رمضان أ

مادا بعد شهر رمضان الشام المالية

### اعداد / صلاح نجيب الدق

مادا بعد شهر رمضان ؟

الدنيا والآخرة، فإذا كنت أخى الكريم لا تستطيع أن تقوم في آخر الليل، فاجعل لنفسك ركعات قبل أن تنام، واعلم أن قيام الليل هو دأب الصالحين المخلصين لله

قال الله تعالى: ﴿ تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ المُضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبُّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَممًّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفقُونَ ﴾ [السجدة: ١٦].

وقال سبحانه: ﴿ إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونِ (١٥) أَخْذِينَ مَا آتَاهُمْ رَبُّهُمْ إِنَّهُمْ كَانُوا قَبْلَ ذَلِكَ مُحْسِنِينَ (١٦) كَانُوا قَلْياذٌ مِّنَ اللَّيْلُ مَا يَهْجَعُونَ (١٧) وَبِالْاسْحَار هُمْ يُسْتَغُفُرُونَ (١٨) وَفِي أَمْوالهمْ حَقَّ لَلسَّائل وَالْمُحْرُومِ ﴾ [الذاريات: ١٥ - ١٩].

عن أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها أن النبي 🍣 كان يقوم من الليل حتى تتفطر قدماه، فقالت عائشة: لمّ تصنع هذا يا رسول الله وقد غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تاخر؟ قال: «أفلا أحب أن أكون عبدًا شكورًا». فلما كثر لحمه صلى جالسًا فإذا أراد أن يركع قام فقرأ ثم ركع. (البخاري ح٤٨٣٦، ومسلم ح٢٨٢٠].

وقال 🎏 : «أيها النَّاس، أفشوا السلام، وأطعموا الطعام، وصلوا بالليل والناس نيام، تدخلوا الجنة بسلام. [صحيح الترمذي ح٢٠١٩].

#### ٣- الإكثار من الدعاء في السراء والضراء

إن المسلم الذي اعتاد الدعاء عند الإفطار وفي أيام وليالي شهر رمضان، ينبغي ان يواظب على الدعاء في باقى أيام العام، وليعلم العبد المسلم أن الله تعالى لا يرد دعوة عباده المخلصين في السراء والضراء.

قال الله تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عَبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبُ أَجِيبُ دَعُوهَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَّهُم يَرْشُدُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٩].

وقال جل شانه: ﴿أَمُّن يُجِيبُ الْمُضْطَرُّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشَفُ السُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ الأَرْضَ أَإِلَهُ مُعَ اللَّه قُلِيلاً مَّا تَذَكِّرُونَ ﴾ [النمل: ٦٢].

الحمد لله الذي خضعت لعزته الرقاب. وأشرقت لنور وجهه الظلمات، وصلح على شرعه امر الدنيا والأخرة، والصلاة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين، نبينا محمد وعلى اله وصحبه اجمعين، أما بعد:

فإن المسلم العاقل الذي استثمر وقته وماله في طاعة الله في شهر رمضان، يجب أن يسأل نفسه سؤالاً هامًا: ماذا بعد شبهر رمضان؟

اعلم أخى الحبيب، أن الله تعالى جعل أبواب الحسنات سهلة وميسرة طوال العام، فالسعيد من سارع إليها لينهل منها ما شاء من الحسنات، من أجل ذلك أحببت أن أذكر نفسى وإخواني الكرام ببعض أبواب الخير بعد رمضان، فأقول وبالله التوفيق:

#### ١- الحافظة على صلاة الفرائض في جماعة في السجد

إن المسلم الذي اعتاد الذهاب إلى المساجد في رمضان، يجب عليه أن يحافظ على هذه الفريضة المباركة، وليعلم أنها باب عظيم من أبواب الحسنات، وأن صلاة الجماعة في المساجد واجبة على كل مسلم؛ ذكر، بالغ، عاقل، قادر على الذهاب إلى المسجد ولو بمساعدة الأخرين.

عن عبد الله بن عمر رضى الله عنهما أن رسول الله 👛 قال: اصلاة الجماعة تفضل صلاة الفذ بسبع وعشرين درجة، [البخاري ح١٤٥]،

وتذكر أخى الكريم أن خطواتك إلى المسجد لأداء الصلوات المفروضة، حسنات لك يوم القيامة، فاحرص على إقامتها في مسجد تقام فيه السنة.

عن أبى هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله من تطهر في بيته ثم مشى إلى بيت من بيوت الله ليقضى فريضة من فرائض الله كانت خطوتاه إحداهما تحط خطيئة، والأخرى ترفع درجة . [مسلم ح٦٦٦].

#### ٢- المواظية على قيام الليل

الصلاة صلة بين العبد وربه، فإذا كان المسلم قد أعتاد صلاة التراويح وأحيى العشير الأواخر من رمضان، كان من السهل عليه أن يحافظ على صلاة الليل بعد رمضان، ففي الليل يخلو المسلم بربه سبحانه وتحالى، فيستغفره ويطلب من الله ما أراد من حوائج



وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال النبي الله عنه قال: قال النبي الله يقول الله تعالى: أنا عند ظن عبدي بي، وأنا معه إذا ذكرني، فإن ذكرني في نفسه، ذكرته في نفسي، وإن ذكرني في ملأ ذكرته في ملأ خير منهم، وإن تقرب إلي شبرًا، تقربت إليه ذراعًا، وإن تقرب إلي ذراعًا تقربت إليه باعًا، وإن أتاني يمشي أتيته هرولة، [البخاري ح٠٤/٥، ومسلم ح٢٦/٥].

وعن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه قال: كنا عند رسول الله ﷺ فقال: «أيعجز أحدكم أن يكسب كل يوم الف حسنة». فساله سائل من جلسائه: كيف يكسب أحدنا الف حسنة ؟ قال: «يسبح مائة تسبيحة فيكتب له الف حسنة، أو يحط عنه الف خطيئة». [مسلم ٢٦٩٨].

#### ٦- الانقياد لحكم الله تعالى ورسوله \*

إن المسلم الذي اعتاد أن ينقاد لشرع الله تعالى في رمضان بامتناعه عن المباح من الطعام والشراب والشهوة من طلوع الفجر إلى غروب الشمس، من السهل عليه أن ينقاد لأوامر الله تعالى ورسوله في في باقي أمور حياته، فإن في ذلك سعادته في الدنيا والآخرة، وليحذر كل مسلم من مخالفة كتاب الله وسنة رسوله في قال الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لَمُوْمَنَ وَلاَ مُوْمَنَةُ إِذَا قَضَى اللّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ الخَيرَةُ مَنْ أَمْرِهُمُ وَمَن يَعْصِ اللّهُ وَرَسُولُهُ فَقَدْ ضَلُ صَلالاً مَبْيناً ﴾ ألاحزاب: ٣٦]، وقال سبحانه: ﴿ وَمَا اتّاكُمُ الرّسُولُ فَدْذُوهُ وَما نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا وَاتّقُوا اللّه إنَّ اللّه شَدِيدُ العَقْابِ ﴾ [الحشر: ٧].

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ॐ قال: «كل أمتي يدخلون الجنة إلا من أبى». قالوا: يا رسول الله، ومن يابى وقال: «من أطاعني دخل الجنة، ومن عصاني فقد أبى، [البخاري ح٧٢٠].

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله عنها من احدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد». [البخاري ح٢٦٩٧].

وتذكر أخي الكريم أن لقبول الأعمال الصالحة عند الله تعالى شرطين:

الأول: إخلاص العمل لله تعالى وحده. والثاني: متابعة النبي 🎏 عند القيام بهذا العمل. فإذا فُقد أحد هذبن الشرطين، فإن هذا العمل لا وقال سبحانه أيضًا: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ انْعُونِي أَسُنْجَبُ لَكُمُّ إِنَّ الَّذِينَ يَسُنْتُكْبِرُونَ عَنْ عَبَادَتِي سَيَنْخُلُونَ جَهَنَمُ دَاخَرِينَ ﴾ [غافر: ٦٠].

عن النعمان بن بشير رضي الله عنه عن النبي خوالد النبي الله عنه عن النبي خوالد الدعاء هو العبادة». [صحيح أبي داود ح١٣١٤]. وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله خوالد القرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد، فأكثروا الدعاء». [مسلم ح٢٨٤].

#### ٤- تلاوة القرآن وحفظه

أيها الحبيب: يا من اعتدت تلاوة القرآن وحفظ بعض منه في رمضان، حافظ على هذا العمل في باقي العام، اجعل لنفسك نصيبًا من القرآن تتلوه كل يوم، وحاول أن تحفظ من القرآن ما تستطيع

قَال سَبِحَانَه: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَتُلُونَ كِتَابَ اللَّهُ وَآقَامُوا الصَّلاةَ وَآنِفَقُوا مِمًّا رَزَقُنَاهُمْ سِرًا وَعَلانِيَةٌ يَرْجُونَ تَجَارَةُ لُن تَبُورَ (٢٩) لِيُوفَيهُمْ أَجُورَهُمْ وَيَزِيدَهُم مَن فَضْلُهُ إِنَّهُ غَفُورٌ شَكُورٌ ﴾ [فاطر: ٢٩، ٣٠].

وعن أبي أمامة الباهلي قال: سمعت رسول الله عنه يقول: «اقرعوا القرآن فإنه يأتي يوم القيامة شفيعًا لأصحابه». [مسلم ح١٠٤].

وعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه دمن قرا حرفًا من كتاب الله فله به حسنة، والحسنة بعشر أمثالها، لا أقول: الم حرف، ولكن ألف حرف، ولام حرف، وميم حرف، [صحيح الترمذي ٧٣٢٧].

#### ٥- التوبة والاستقفار وذكر الله تعالى

إن المسلم الذي أقبل على التوبة النصوح والاستغفار والإكثار من ذكر الله تعالى في أيام وليالي رمضان يجب أن يستمر على ذلك باقي العام، فإن ذكر الله تعالى خفيف على اللسان، ثقيل في ميزان حسنات العبد يوم القيامة، وهو سبب عظيم لسعة الارزاق وراحة القلوب وزوال الهموم والإحزان عن العبد.

وليحذر المسلم أن يكون غافلاً عن ذكر الله تعالى، قال الله تعالى، ﴿ وَالْدُكُرِ رُبُكُ فِي نَفْسِكِ تَضَرُّعًا وَخِيفَةً وَدُونَ الجَهْرِ مِنَ القَوْلِ بِالْغُدُو وَالاَصَالِ وَلاَ تَكُن مَنَ الغَفْلُو أَنْ الاَعْلَانِ ﴾ [الأعراف: ٢٠٥].

وَقَالَ سَبَحَانَه: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا اللَّهَ 
ذَكْرًا كَثْيِرًا (٤١) وسَبَحُوهُ بُكْرَةُ وَآصِيلاً ﴾ [الاحزاب: 
١٤، ٤٢]، وقال جل شانه: ﴿ اللَّذِينَ آمَنُوا وَتَطْمَئِنُ 
قُلُوبُهُم بِذِكْرِ اللَّه أَلاَ بِذِكْرِ اللَّهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ ﴾ [الرعد: 
٢٨].

عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّالَةُ اللَّا اللَّاللَّالَاللَّاللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

بقيله الله تعالى.

#### ٧- صيام التواقل

اعلم أخي الحبيب أنك مطالب بالمداومة على طاعة الله تعالى، والاستمرار في الحرص على تزكية نفسك، ومن أجل هذه التزكية، شرع الله تعالى لك العبادات، وبقدر حرصك على هذه الطاعات، تكون تزكيتك لنفسك، وبقدر تفريطك في الطاعات يكون بعدك عن هذه التزكية، ولذا فإن أهل الطاعات الخالصة لوجه الله تعالى. هم ارق الناس قلوبًا، وأكثرهم صلاحًا، وأما أهل الذنوب والمعاصي، فهم أغلظ الناس قلوبًا، وأشدهم فسادًا.

والصوم من تلك العبادات التي تطهر قلوب الناس من أمراضها، ولذا فإن شبهر رمضان موسم لطهارة القلوب، وتلك فائدة عظيمة يجنيها الصائم ليخرج من رمضان بقلب جديد مملوء بالإيمان والحرص على الطاعات وصيام الإيام الست من شوال، فرمضان فرصة عظيمة حيث يقف المسلم على باب طاعة أخرى تقربه الى الله تعالى.

#### فضل صوم الأيام الست من شوال

قال النووي رحمه الله تعليقا على هذا الحديث: قال العلماء: وإنما كان ذلك كصيام الدهر ؛ لأن الحسنة بعشر أمثالها، فرمضان بعشرة أشهر، والسنة بشهرين، وقد جاء هذا في حديث مرفوع في كتاب النسائي. [مسلم بشرح النووي ٤ / ٣١٢].

#### صفة الأيام الست من شوال

قال الإمام النووي: قال أصحابنا: والأفضل أن تصام السنة متوالية عقب يوم الفطر، فإن فرقها أو أخرها عن أوائل شبوال إلى أواخره حصلت فضيلة المتابعة ؛ لأنه يصدق أنه أتبعه ستًا من شوال». [مسلم بشرح النووي ٤ / ٣١٣].

#### فوائد الصوم بعد رمضان

قال ابن رجب الحنبلي - رحمه الله -: في معاودة الصيام بعد رمضان فوائد عديدة، منها:

 ١- أن صيام ستة أيام من شوال بعد رمضان يستكمل بها أجر صيام الدهر كله.

ان صيام شعبان وشوال كصلاة السنن الرواتب قبل الصلاة المفروضة وبعدها، فيكمل بذلك ما حصل من الفرض من خلل ونقص، فإن الفرائض تكمل بالنوافل يوم القيامة، واكثر الناس في صيامه للفرض نقص وخلل فيحتاج إلى ما يجبره ويكمله من الأعمال.

٣- أن معاودة الصيام بعد صيام رمضان علامة
 على قبول صوم رمضان، فإن الله تعالى إذا تقبل عمل

عبد وفقه لعمل صالح بعده.

أ- أن صيام رمضان يوجب مغفرة ما تقدم من الدنوب، وأن الصائمين لرمضان يوفون أجورهم في يوم الفطر، وهو يوم الجوائز، فيكون معاودة الصيام بعد القطر شكرًا لهذه النعمة، فلا نعمة أعظم من نعمة مغفرة الذنوب.

٥- أن الأعمال التي كان العبد يتقرب بها إلى ربه في شهر رمضان لا تنقطع بانقضاء رمضان، بل هي باقية بعد انقضائه ما دام العبد حيّا، وكثير من الناس يفرح بانقضاء شهر رمضان، لاستثقال الصيام، وملله وطوله عليه، ومن كان كذلك فلا يكاد يعود إلى الصيام سريعًا، فالعائد إلى الصيام بعد الفطر يدل عوده على رغبته في الصيام وآنه لم يمله، ولم يستثقله. [لطائف المعارف لابن رجب الحنيلي ص٣٩٣، ٣٩٦].

إن الصوم من أفضل سبل الحسنات، وله فوائد كثيرة، ولذا ينبغي للمسلم أن يجعل لنفسه أياما يصومها بعد رمضان ؛ ومنها: الست من شوال، والاثنين والخميس من كل أسبوع، والتالث عشر والرابع عشر والخامس عشر من كل شهر عربي، والتاسع من ذي الحجة وهو يوم عرفة، وكذا صوم يوم عاشوراء، وأكثر شهر شعبان.

عن أبي شريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله قال الله: كل عمل ابن آدم له إلا الصيام فإنه لي وانا أجزى به .. [البخاري ح١٩٠٤، ومسلم ح١٦٣].

وعن سهل رضي الله عنه عن النبي قال: أن في الجنة بابا يُقال له الريان يدخل منه الصائمون يوم القيامة لا يدخل منه احد غيرهم يقال أين الصائمون فيقومون لا يدخل منه أحد غيرهم فإذا دخلوا أغلق فلم يدخل منه أحد، [البخارى ١٨٩٠-، ومسلم ح٢٥١٠].

وعن أبي قتادة الانصاري رضي الله عنه أن رسول الله عنه بين من من من من عنه أن رسول الله عن سنت عن صوم يوم عرفة فقال: ويكفر السنة الماضية والباقية، [مسلم ١١٦٢].

#### ٨- الإنفاق في وجود الخير ومساعدة الفقراء

إن المسلم الذي أعتاد الإنفاق في وجود الخير في رمضان، لا بد أن يواصل هذا العمل الجليل بعد رمضان، فيبنل جزءًا من ماله، قدر استطاعته، في رعاية الفقراء والمحتاجين حتى تنتشر الألفة والرحمة بين الأغنياء والفقراء، وليعلم المسلم أن الله تعالى سوف يخلف عليه هذا المال المبدول في صحته وأولاده ومواله، ومثلُ الدين يُنفقُون أموالهُمْ في سبيل الله كمثل حبّة أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ في كُلَّ سُنْبُلَة مَائَةٌ حَبَة وَاللهُ يُضَاعِفُ لِمَن يَشَاءُ واللهُ واسعُ عليم ﴾ [البقرة: ٢٦]، وقال سبحانه: ﴿ وما أنفقتُم مَن شيّء فَهُو يُخلَفُهُ وهُو يُخلَفُهُ وهُو يُخلَفُهُ وهُو يُخلَفُهُ وهُو خَنْرُ الرَّازِقِينَ ﴾ [سبا: ٢٩].

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله 🍣 قال: «قال الله: أنفق با ابن أدم أنفق عليك». [البخاري . [oror-

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال النبي 🐲: الساعي على الأرملة والمسكين كالمجاهد في سبيل الله أو القائم الليل الصائم النهار، [البخاري ح٥٣٥].

عن أبي كبشية الأنماري رضي الله عنه أنه سمع رسول الله 🐲 يقول: «ثلاثة أقسم عليهن وأحدثكم حديثًا فاحفظوه، قال: ما نقص مال عبد من صدقة ولا ظلم عبد مظلمة فصبر عليها إلا زاده الله عزاً، ولا فتح عبد باب مسالة إلا فتح الله عليه باب فقر. [صحيح الترمذي ح٢٣٢٧].

#### ٩- الصدق وحفظ اللسان والجوارح عن محارم الله تعالى

إن المسلم الذي اعتاد الصدق في رمضان وصان لسانه عن الكذب والغيبة والنميمة وعدم سماع الأغاني الماجنة المحرمة، يجب عليه أن يحمد الله على هذه النعمة العظيمة، ويحافظ عليها بأقى العام ويجب عليه أبضًا الحذر من العودة إلى هذه المعاصي، قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهُ وَكُونُوا مَعَ الصادقين ﴾ [التوية: ١١٩].

وعن عبد الله بن مسعود رضى الله عنه عن النبي قال: «إن الصدق بهدى إلى البر، وإن البر بهدي إلى الجنة، وإن الرجل ليصدق حتى يكون صديقًا، وإن الكذب يهدى إلى الفجور، وإن الفجور يهدي إلى النار، وإن الرجل ليكذب حتى يكتب عند الله كذابًا ،. [البخاري -39.7. gounda -7.97].

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ اصَّنُوا اجْتَنبُوا كَثيرًا مِّنْ الظُّنَّ إِنَّ بِعُضَ الظُّنَّ إِنَّمُ وَلاَ تَجِسُسُوا وَلاَ يَغْتُب بُعْضُكُم بِغُضًا أَيُحِبُ أَحَدُكُمْ أَنْ يَأْكُلُ لَحُمْ أَخِيهِ مَيْتًا فَكُرِهْتُمُوهُ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ تَوَابُ رَحِيمٌ ﴾ [الحجرات:

وعن حذيفة رضى الله عنه قال: سمعت رسول الله 🕸 يقول: «لا يدخل الجنة نمام». [مسلم ح١٠٥]. ١٠- صلة الأرجام

إذا كانت الأرحام موصولة في شهر رمضان، فيجب على المسلم أن يواظب على الأرحام باقى العام، وليعلم ان الله قد وصانا بالأرجام خيرًا وهي سبب من أسباب سعة الأرزاق، قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبُّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مِّن نُفْسِ وَاحِدَة وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَيِثُ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيراً ونسَاءُ وَاتَّقُوا اللَّهُ الَّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامُ إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾

وعن أنس بن مالك رضى الله عنه قال: سمعت رسول الله 🎏 يقول: «من أحبُّ أن يبسط له في رزقه،

وينسا له في أثره، فليصل رحمه .. [البخاري ح٥٩٨٦، ومسلم ح٧٥٥٧].

وعن عائشة رضى الله عنها قالت: قال رسول الله 🚁: «الرحم معلقة بالعرش تقول: من وصلني وصله الله، ومن قطعني قطعه الله، [البخاري ح٩٨٩٥، ومسلم ٢٥٥٥٥].

#### ١١- احذر أن تكون رمضانيا فقط

إن المتامل لأحوال الناس في العبادة يجد أن الكثير منهم يجتهدون في العبادة فإذا انقضى رمضان عادوا إلى حياتهم العادية من اللهو والتهاون والتقصير في حميع العبادات كان رب رمضان ليس هو رب سائر الشبهور، فنرى كثيرًا من الناس يهجرون الصلاة في المساحد ويبخلون بالصدقات، ولا يصومون شيئًا من النوافل ويبتعدون عن محاسن الأخلاق. قيل لبشير الحافي: إن قومًا يتعبدون ويجتهدون في رمضان، فقال: «بئس القوم قوم لا يعرفون لله حقًّا إلا في شهر رمضان، إن الصالح الذي يتعبد ويجتهد السنة كلهاء. [لطائف المعارف لابن رجب ص٢٩٦].

وقد حذرنا الله تعالى أن نكون من الذين يجتهدون في العبادة في وقت من الأوقات ثم يتركون ذلك، حيث قال سبحانه: ﴿ وَلاَ تَكُونُوا كَالُّتِي نَقَضَتْ غَزَّلَهَا مِنْ بَعِّد قُوَّة ٱنكَاتًا تَتَخَذُونَ أَيْمَانَكُمْ دَخَلاً بِينَكُمْ أَن تَكُونَ أُمَّةً هِيَ أَرْنِي مِنْ أُمُّةَ إِنُّمَا بَيْلُوكُمُ اللَّهُ بِهِ وَلَيْبَيِّنْ لَكُمْ يُوْمُ القيامة مَا كُنتُمْ فيه تَخْتَلَفُونَ ﴾ [النحل: ٩٢].

قال ابن كثير: قال مجاهد، وقتادة، وابن زيد: هذا مثل لمن تقض عهدًا بعد توكيده. [تفسير ابن كثير ٨/

عن عبد الله بن سرجس رضى الله عنه قال: كان رسول الله 😻 يقول: «اللهم إنى أعوذ بك من الحور بعد الكوره. [صحيح ابن ماجه ح٣١٣٦].

قال ابن الأثير: قوله 📚: «اللهم إنى أعوذ بك من الحور بعد الكور». اي: نعوذ بالله من التقصان بعد الزيادة، وقيل: من فساد امورنا بعد صلاحها، وقيل من الرجوع عن الجماعة بعد أن كنا منهم، وأصله من نقض العمامة بعد لفها. [النهابة لابن الأثير ١ / ٤٥٨].

حقًا: هناك ضعف في المسلم لا يستطيع أن يتخلص منه، وليس مطلوبًا منه أن يتجاوز حدوده البشرية، ولكن يجب عليه أن يتمسك بثوابت العبادات التي لا تتغير بعد رمضان كالصلاة المفروضة والزكاة المفروضة والصدقة والدعاء فضلاً عن التوبة المطلوبة في كل وقت. نسبال الله تعالى الثبات على الطاعات حتى نلقاه، ونعوذ به سيحانه من تقلب القلوب، وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

# و اليهود و

## وجهان تعملة واحدة

أسامة سليمان

الحمد لله، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده... وبعد:

بعد سلسلة المقالات التي تناولنا فيها أوجه الشبه بين اليهود والرافضة، يمكننا التوصل إلى

#### معض من النتائج التي نعرضها فيما يلي:

١- أن اليهود تواصلت مكائدهم وتتابعت منذ بعثة الرسول في واستمرت إلى وقتنا الماضر، وصدق الله سبحانه ﴿وَلاَ يَزَالُونَ يُقَاتِ لُونَ كُمْ حَتَّى يَرُدُّوكُمْ عَن دِينِكُمْ إِنِ اسْتَطَاعُوا ﴾.

٢- أن من خطط اليهود الخبيشة زعزعة العقيدة في قلوب المسلمين، والانحراف بهم عن الصراط المستقيم، ولأجل هذا الهدف كانت الفرق الباطنية والرافضة والقاديانية والبهائية ثمرة هذه المخططات الماكرة.

٣- شبوت دور عبد الله بن سبا في نشاة الرافضة، وأن شخصية ابن سبأ تشبه إلى حد بعيد شخصية بولس الرسول فكلاهما لعب دورًا يهوديًا خبيثًا في فساد العقيدة.

٤- أن عقائد الرافضة تولد بعضها عن الآخر، فعقيدة تحريف القرآن جاء نتيجة حتمية لعقيدة الوصية التي لم يجدوا نصًا في القرآن، فراحوا يحرفون لأجل إثبات أن الله عز وجل

أوصى بخلافة علي بعد النبي الكن الصحابة الأطهار الأبرار - كتموا ذلك وأسقطوه لأغراضهم وهواهم، وترتب على القول بالوصية الغلو في علي رضي الله عنه وأبنائه وحصر الإمامة فيهم وعدم خروجها عنهم إلى يوم القيامة.

٥- جاءت عقيدة المهدي نتيجة لعقيدة حصر الإمامة في علي رضي الله عنه وأبنائه، ذلك أن الإمامة لا تكون إلا في نسل الأئمة، فلما مات محمد بن الحسن العسكري - الإمام الحادي عشر - ولم يكن له عقب كان المخرج هو القول بإمامة المهدي واختفائه في سرداب سامراء.

7- ترتب على عقيدة المهدي المضحكة عقيدة الرجعة فعندما رأى الرافضة أنه لا معنى لاختفاء المهدي قالوا برجعته يومًا من الأيام لنصرة أوليائه، والانتقام من أعدائه، ولما رأى الخوميني الضال أن زمن غياب المهدي طال مما ترتب على ذلك من تعطيل لكثير من المصالح

الدينية والدنيوية وقد يفضي هذا إلى زعمه نسخ الشريعة، قال بولاية الفقيه التي تعني أنه لا بد أن يقوم أحد الفقهاء بتصريف شئون الرعية في حال غياب المهدي. وهكذا توالت العقائد الضالة، ومد الله للرافضة في ضلالهم، وصدق سبحانه: ﴿قُلْ مَن كَانَ فِي الضَّلالَةِ فَلْيَمْدُدْ لَهُ الرَّحْمَنُ مَدًا حَتَّى إِذَا رَأَوْا مَا يُوعَدُونَ مِنْ هُوَ شَرًّ مُكَانًا وَأَضْعَفُ جُنْدًا ﴾.

٧- التشابه الكبير بين اليهود والرافضة في عقيدة الوصية حيث زعموا أن الله سبحانه ذكر الوصي صراحة في التوراة والقرآن، فيوشع وصي موسى عليه السلام، وعلي وصي النبي في وبالتأمل في ذلك المعتقد نجد أن إطلاق لفظ الوصي أخذه الرافضة عن اليهود فلم يطلق المسلمون على أحد من الخلفاء الراشدين هذا اللقب، وإنما تسلل إلى الرافضة من عند صانعيهم اليهود، فضلاً عن حصر الملك في آل داود عند اليهود وحصر الإمامة في أولاد الحسين عند الرافضة.

۸- التشابه الكبير بين عقيدة المسيح المنتظر عند اليهود والمهدي المنتظر عند الرافضة في كتير من الوجوه كالاتفاق في صفاتهما وكيفية الخروج والأعمال التي يقوم بها عند خروجه.

٩- الاتفاق بين اليهود والرافضة في عقيدة الرجعة وأن أصل تلك العقيدة يهودي الصنع انتقل إلى الرافضة بواسطة ابن السوداء - عبد الله بن سبا.

١٠ التشابه بين اليهود والرافضة في نسبة
 الندم والحزن لله تعالى من جانب اليهود،
 ونسبة البداء الذي يعني عدم العلم لله تعالى

من جانب الرافضة.

١١- اعتقاد كل من اليهود والرافضة كفر
 مخالفيهم وأنهم مخلدون في النار , وكذا
 استباحة دماء مخالفيهم وأموالهم.

١٢ - اعتقاد اليهود والرافضة نجاسة مخالفيهم، وأن هذه النجاسة لازمة لأصل خلقتهم ولا تنفك عنهم لأن أصل أرواحهم مخلوقة من طينة نجسة.

17- يسلك كل من الفريقين مع مخالفيهم سلوك النفاق والخداع وإظهار الحب والموافقة مع إضمار الحقد والحسد، وصدق سبحانه:

14- التشابه بين الفريقين في تحريفهم لكتاب الله سبحانه، وأن من أساليب التحريف عند الفريقين: لبس الحق بالباطل، ولي اللسان للتلبيس على السامع، وتحريف الكلم عن مواضعه، وتحريف الكلم من بعد مواضعه.

١٥ قصرهم الجنة على أتجاعهم فقط،
 ﴿ وَقَالُوا لَن يَدْخُلُ الجَنَّةَ إِلاَّ مَن كَانَ هُودًا أَوْ
 نَصَارى ﴾، وإن دخلوا النار فأيامًا معدودة.

١٦- احتقار كل من اليهود والرافضة لمخالفيهم، فهم خنازير وحمير وحيوانات، أما هم فهم أفضل من الملائكة الأبرار.

وختاماً أخي في الله هل من شك بعد ذلك في تطابق الرافضة مع اليهود في كثير من المعتقدات، وهذا يؤكد ما بيناه سابقًا أن الرفض صنع بأيد يهودية للطعن في عقيدة المسلمين وإفساد وحدة الأمة الواحدة وغرس الاختلاف بين المسلمين، وهذا صنع اليهود من قديم الزمان إلى يومنا هذا.

والله من وراء القصد.

# الوصايا المحاتنين

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

-[101-101

الآيــــة ١٥١ تشتمل على خمس وصــايـا، والآيــة ١٥٢ تشتمل على أربع وصـايـا، أمـا الآية ١٥٣ فتشتمل عــلى وصــيــة

### إعداد: د/ حسن إبراهيم

واحدة، والمجموع عشر وصايا غالية بيانها كالآتى:

الوصية الأولى: عدم الإشراك بالله، حيث يجب إفراد الله تعالى بالعبادة، والعبادة والعبادة تتضمن الدعاء والاستعانة والاستغاثة وطلب المدد والذبح، فلا يحل دعاء غير الله لقوله عنه الدعاء هو العبادة». رواه أبو داود والترمذي وصححه

والاستعانة والاستغاثة لا يكونان إلا بالله ؛ لقوله ﷺ: «إذا سنالت فاسنال الله، وإذا استعنت فاستعن بالله». رواه النرمذي، وصححه الالباني.

وطلب المدد لا يكون إلا من الله، فلا يحل أن يقول قائل: «مدد يا حسين»، أو: «مدد يا رسول

إليه - سبحانه - ونست فيث به ونقول: «اللهم يا رب أمدنا، اللهم يا رب أغثنا»؛ لقول الله تحالى: ﴿إِذْ تَسْتَفِيثُونَ رَبُكُمُ انْنَى فَاسْتَجَابَ لَكُمْ أَنْى

الله»، وإنما نتضرع



مُمدُّكُم بِأَلْفِ مَنَ المَلائِكَةِ مُرْدِفِينَ ﴾ [الانفال].

كذلك الذبح لا ينصرف إلا لله ؛ لقوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَّايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ العَالَمينَ ﴾ [الانعام: ١٦٢]، والنسك هو الذبح.

الوصية الثانية: الإحسان للوالدين، لقوله تعالى أيضًا: ﴿أَنِ اشْنُكُرْ لِي وَلِوَالِدَيْكَ إِلَيًّ المصيرُ ﴿ القَمَانَ: ١٤].

ولقوله ﷺ: «لا يجزي ولد والدًا إلا أن يجده مملوكًا فيشتريه فيعتقه». رواه مسلم

ولقوله تعالى: ﴿ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ لاَ تَدْرُونَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ لَكُمْ نَفْعًا ﴾ [النساء: ١١].

الوصية الثالثة: عدم قتل الأولاد بسبب الفقر، وهذا كان يحدث في الجاهلية – ولا سيما قتل البنات مخافة الفقر ومخافة العار، ولعل الإجهاض الذي يحدث اليوم – وهو قتل للنفس قبل الولادة – محرم أيضًا إلا إذا كان استمرار الحمل يؤدي إلى خطر على حياة الأم، وقد يلحق بذلك تحديد النسل ومنع الإنجاب مخافة الفقر ؛ لأن الأرزاق مكفولة، يقول تعالى: ﴿ وَمَا الفقر ؛ لأن الأرزاق مكفولة، يقول تعالى: ﴿ وَمَا

مِن دَابُةٍ فِي الأَرْضِ إِلاَّ عَلَى اللَّهِ رِزْقُهَا ﴾ [مود: ٦].

الوصية الرابعة: عدم الاقتراب من الفواحش سرها وعلانيتها، والفواحش هي كل ما تناهي قبحه من كبائر الذنوب مثل الزنا وشرب الخمر وغيرهما، وكل ما يؤدي إلى الحرام فهو حرام، ولهذا نهى الله تعالى عن الاقتراب من

الفواحش، قال تعالى: ﴿ الفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ ﴾.

فلا يجوز النظر إلى المرأة الأجنبية، ولا الدخول عليها ولا الخلوة بها، ولا يحل الاختلاط بغير المحارم بالمجالسة ولا المحادثة إلا لضرورة قهرية، وبضوابط شرعية، والضرورة بقدرها، وعند الضرورة لا يحل لين الكلام، ولا تحل مصافحة المرأة الأجنبية.

الوصية الخامسة: عدم قتل النفس التي حرم الله إلا بالحق، والحق هو رجم الزاني المحصن، والقصاص، والردة ؛ لقوله ﷺ: «لا يحل دم امرئ مسلم يشبهد أن لا إله إلا الله، وأني رسول الله إلا بإحدى ثلاث: الثيب الزاني، والنفس بالنفس، والتارك لدينه المفارق للجماعة». رواه مسلم.

الوصية السادسة: عدم الاقتراب من مال اليتيم إلا بالتي هي أحسن حتى يبلغ أشده، وبلوغ الأشد لا يعني بلوغ سن الحادية والعشرين، ولكن يكون عندما يصبح اليتيم رشيدًا، كما قال فَهِاْلْنَسْوْمُ مُنَّهُمْ رُشْدًا

فَادْفَعُوا لِلَيْهِمْ أَمُوالَهُمْ﴾ [النساء: ٦].

والاقــتـراب من مــال
اليتيم بالتي هي أحسن
يقصد به تنمية المال
بالحلال مثل الاتجار به في
المباحـات إذا غلب على
الظن حصول الربح، وكافل
اليتيم هنا إن كان غنيًا
فعليه أن يستعفف ولا
ياخذ أجرة على عمله في

- 1279 II



فيحل له اخذ أجرة بقدر جهده ؛ لقوله تعالى: ﴿ وَمَن كَانَ غَنيًا فَلْيَسْتَعْفَفٌ وَمَن كَانَ فَقيرًا فَلْمَاّْكُلْ بِالْمَعْرُوفَ ﴾ [النساء: ٦].

الوصية السابعة: عدم تطفيف الكيل والميزان ؛ لقوله تعالى: ﴿ وَيْلُ لِّلْمُطَفَّفِينَ ﴾ [المطففين: ١].

ويلحق بالكيل والميزان قياس المساحات عند شراء الأراضى، وقياس الأطوال عند شراء الأقمشة والمواسير والأسلاك، وقياس الحجوم عند شراء الأحجار أو عند محاسبة المقاولين على كميات الحفر والردم وأعمال الخرسانة والمباني، وما إلى غير ذلك.

الوصية الثامنة: العدل في الأحكام وفي الشهادة حتى وإن كان أحد الخصمين من الأقارب، وكما قال تعالى: ﴿ وَلَوْ عَلَى أَنفُ مِكُمْ أَو الوالدين والأقْربين ﴾ [النساء: ١٣٥].

ويلحق بالأحكام والشهادات تقدير الدرجات في الامتحانات وتقييم الأعمال عند الترقية او عند التعيين أو عند منح الجوائز أو عند إسناد

> الأعمال في المناقصات، أو عند البيع في المزادات. وما إلى ذلك.

الوصية التاسعة:

الوفاء بالعهود ؛ سواء كانت تلك العهود مع الله، مثل التكاليف الشرعية، أو مع الأدميين مثل عقود البيع والشراء ؛ لقوله

تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ

[المائدة: ١].

أو مثل المعاهدات والإتفاقيات ؛ لقوله تعالى: ﴿ وَأَوْفُوا بِالْعَهْدِ إِنَّ الْعَهْدَ كَانَ مَسْئُولًا ﴾ [الإسراء: . [4.8

الوصية العاشرة: التمسك بشرائع الدين وعدم اتباع أي طريق غيرها، فكلها في النار إلا ما كان عليه الرسول 📚 وأصحابه، فكل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النهار ؛ لقوله 🚁 «شر الأمور محدثاتها، وكل بدعة ضلالة». رواه مسلم.

ولقوله 📚: «إياكم ومحدثات الأمور، فإن كل بدعة ضلالة». رواه أبو داود والترمذي وصححه الإلباني. والرسول 👺 يقول: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد». متفق عليه.

والمعنى أن من ابتدع في دين الإسلام شيئًا فبدعته مردودة عليه غير مقبولة، وليست بدعة حسنة كما يزعم المبتدعة.

وفي رواية لمسلم: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رده.

والمعنى أن من قلد مبتدعًا في أمر من أمور

الدين فيدعته مردودة عليه غير مقبولة.

والأديان السابقة على الإسلام كلها منسوخة ولا يصح التعبد بها، كذلك من زعم النبوة بعد خاتم الأنبياء محمد 😻 فهو كذاب يجب قتله. والله أعلم.

والحمد لله رب العالمين



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وأله وصحبه ومن والاه، وبعد:

عن علقمة رضي الله عنه قال: كنت مع عبد الله، فلقيه عثمان بمنى، فقال: يا ابا عبد الرحمن، إن لي إليك حاجة، فَخَلَيا، فقال عثمان رضي الله عنه لابن مسعود رضي الله عنه: هل لك يا أبا عبد الرحمن في أن نزوجك بكرًا تذكرك ما كنت تعهد؟ فلما راى عبد الله أن ليس له حاجة إلى هذا أشار إلي فقال: يا علقمة، فانتهيت إليه وهو يقول: أما لئن قلت ذلك، لقد قال لنا النبي عن ايا معشر الشباب، من استطاع منكم الباءة فليتزوج، ومن لم يستطع فعليه بالصوم فإنه له محاء،

#### و الزوجة الشابة تزيد قوة الرجل ونشاطه وه

قول عثمان: «هل لك يا أبا عبد الرحمن أن نزوجك بكرًا تذكرك ما كنت تعهد؟» لعل عثمان رأى به قشفًا ورثاثة هيئة، فحمل ذلك على فقده الزوجة التي ترفهه. ووقع في رواية أبي معاوية عند أحمد ومسلم: ولعلها أن تذكرك ما مضى من زمانك.

ويؤخذ منه أن معاشرة الزوجة الشابة تزيد في القوة والنشاط بخلاف عكسها، فبالعكس.

قال علقمة: فلما رأى عبد الله أن ليس له حاجة إلى هذا أشار إلي فقال: يا علقمة؛ فانتهيت إليه وهو يقول: لقد قال لنا النبي في: «يا معشر الشباب»، وفي رواية زيد: لقد كنا مع رسول الله في شباباً فقال لنا: يا معشر الشباب.

والمعشر: جماعة يشملهم وصفٌ ما، والشباب: جمع شاب، ويجمع أيضًا على شببة وشبان بضم أوله والتثقيل.

وقال القرطبي في المفهم: يقال له: حدث إلى ستة عشر عامًا ثم شاب إلى اثنتين وثلاثين ثم كهل.

وقال النووي: الأصح المختار أن الشياب من بلغ ولم يجاوز الثلاثين ثم هو كهل إلى أن يجاوز الأربعين ثم هو شدخ.

#### وو معنى الباءة وو

قوله: «من استطاع منكم الباءة». خص الشباب بالخطاب: لأن الخالب وجود قوة الداعي فيهم إلى النكاح بخلاف الشيوخ، وإن كان المعنى معتبرًا إذا وجد السبب في الكهول والشيوخ أيضًا. وقوله: «الباءة»، ويقال: لها أيضًا: الباهة: القدرة على مؤن النكاح.

قال الخطابي: المراد بالباءة النكاح، وأصله الموضع الذي يتبوؤه ويأوي إليه.

وقال النووي: اختلف العلماء في المراد بالباءة هنا على قولين يرجعان إلى معنى واحد، أصحهما أن المراد معناها اللغوي، وهو الجماع، فتقديره: من استطاع منكم الجماع لقدرته على مؤنه، وهي مؤن النكاح، فليتزوج، ومن لم يستطع الجماع لعجزه عن مؤنه فعليه بالصوم ليدفع شهوته



01

وال ۱۲۲۹ هـ

Upload by: altawhedmag.com

ويقطع شر منية، كما يقطعه الوجاء، وعلى هذا القول وقع الخطاب مع الشبباب الذين هم مظنة شهوة النساء ولا ينفكون عنها غالبًا، والقول الثاني: أن المراد هذا بالباءة مؤن النكاح؛ سميت باسم بلازمها وتقديره: من استطاع منكم مؤن النكاح فليتزوج، ومن لم يستطع فليصم لدفع شهوته، والذي حمل القائلين بهذا على ما قالوه قوله: ومن لم يستطع فعليه بالصوم، قالوا: والعاجز عن الجماع لا يحتاج إلى الصوم لدفع الشهوة فوجب تاويل الداءة على المؤن.

قوله: «فليتزوج فإنه أغض للبصر وأحصن للفرج». «أغض»: أي أشد غضًا، و«أحصن»: أي: أشد إحصانًا له ومنعًا من الوقوع في الفاحشة. وما الطف ما وقع لمسلم حيث ذكر عقب حديث ابن مسعود هذا بيسير حديث جابر رفعه: اإذا أحدكم عجبته المراة فوقعت في قلبه فليعمد إلى امراته فليواقعها فإن ذلك يرد ما وقع في نفسه، فإن فيه إشارة إلى المراد من حديث الباب.

وقال ابن دقيق العيد: يحتمل أن تكون افعل على بابها، فإن التقوى سبب لغض البصر وتحصين الفرج، وفي معارضتها الشهوة الداعية، وبعد حصول التزويج يضعف هذا العارض فيكون أغض وأحصن مما لم يكن، لأن وقوع الفعل مع ضعف الداعى أندر من وقوعه عند وجود الداعى.

#### ون الشرع يحل مشكلة العاجز عن الرواجون

قوله: «فعليه بالصوم»: إغراء.

قوله: «عليه بالصوم» عدل عن قوله فعليه بالجوع وقلة ما يثير الشهوة ويستدعى طغيان الماء من الطعام والشراب إلى ذكر الصوم إذ ما جاء لتحصيل عبادة هي براسها مطلوبة، وفيه إشارة إلى ن المطلوب من الصوم في الأصل كسر الشهوة. ولذا قال: ،فإنه له وجاء،.

قال ابن دقيق العيد: قسم بعض الفقهاء النكاح إلى الأحكام الضمسة: (الواجب، والحرام، والمكروه، والمستحب والمباح)، وجعل الوجوب فيما إذا خاف العنت وقدر على النكاح وتعذر التسرى (أي بملك اليمين من الإماء)، وكذا قال المازري، فجعل الوجوب في حق من لا ينكف عن الزنا إلا بالزواج، وجعل التحريم في حق من يخل بالزوجة في الوطء والإنفاق مع عدم قدرته عليه وتوقانه إليه، والكراهية في حق مثل هذا من دون إضرار بالزوجة، وتشتد الكراهة إذا انقطع بالزواج عن شيء من أفعال الطاعة من عبادة أو اشتغال بالعلم، والاستحباب

فيما إذا حصل به كسر شهوة أو إعفاف نفس وتحصين فرج ونحو ذلك، والإباحة فيما انتفت الدواعي والموانع.

وقال عياض: الزواج مندوب في حق كل من يُرجى منه النسل ولو لم يكن له في الوطء شهوة لقوله 📚 : ﴿إِنِّي مَكَاثَر بِكُمُ الْأَمْمِّ. وَلَظُواهُرِ الْحَضْ على النكاح والأمريه.

والأحاديث الواردة في ذلك كثيرة، فأما حديث: «فإنى مكاثر بكم» فصح من حديث أنس بلفظ: متزوجوا الودود الولود فإنى مكاثر بكم يوم القيامة، أخرجه ابن حبان والبيهقي من حديث أبي أمامة: التزوجوا فإني مكاثر بكم الأمم، ولا تكونوا كرهبانية النصاري،، وورد: «فإني مكاثر بكم، أيضًا، وأما حديث: «لا رهبانية في الإسلام»، فلم أره بهذا اللفظ، لكن في حديث سعد بن أبي وقاص عند الطبراني أن الله أبدلنا بالرهبانية الحنيفية السمحة.

### □ الدروس المستقاة من الحديث □

وفي الحديث أيضًا:

١- إرشاد العاجز عن مؤن النكاح إلى الصوم؛ لأن شهوة النكاح تابعة لشهوة الأكل تقوى بقوته وتضعف بضعفه.

٢- واستدل به الخطابي على جواز المعالجة لقطع شبهوة النكاح بالأدوية، والمقصود دواء يسكن الشهوة دون ما يقطعها أصالة لأنه قد يقدر بعد فيندم لفوات ذلك في حقه.

٣- واستدل به الخطابي أيضًا على أن المقصود من النكاح الوطء، ولهذا شرع الخيار في العُنَّة.

٤- وفيه الحث على غض البصر وتحصين الفرج بكل ممكن وعدم التكليف بغير المستطاع.

ه- ويؤخذ منه أن حظوظ النفوس والشهوات لا تتقدم على أحكام الشرع، بل هي دائرة معها.

٦- واستنبط القرافي من قوله: «فإنه له وجاء» أن التشريك يعنى تعدد النية في العبادة لا يقدح فيها لأنه أمر بالصوم الذي هو قربة، وهو بهذا القصد صحيح مثاب عليه، ومع ذلك فأرشد إليه لتحصيل غض البصر، وكف الفرج عن الوقوع في المحرم. اهـ.

٧- واستدل بالحديث بعض المالكية على تحريم الاستمناء لأنه أرشد عند العجز عن التزويج إلى الصوم الذي يقطع الشهوة، فلو كان الاستمناء مباحاً لكان الإرشاد إليه أسهل.

وفي قول عثمان لابن مسعود: «ألا نزوجك شابة»: استحباب نكاح الشابة، ولا سيما إن كانت بكراً. وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



### فذير الداعية من القهم الواهية الحلقة التاسعة والتسعوث



## قصة عروس النيل وبطاقة عمر رضي الله عنه

اعداد/ على حشيش

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة

هذه القصة التي اشتهرت على ألسنة الخطباء والوعاظ والقصاص، وإلى القارئ الكريم بيان حقيقة

#### هذه القصة:

#### و أولاً المن عد

«لما فتح عمرو بن العاص مصر أتى أهلها إلى عمرو بن العاص حين دخل بؤونة من أشهر العجم، فقالوا له: أيها الأمير، إن لنيلنا هذا سنتة لا يجري إلا بها، فقال لهم: وما ذاك؟ قالوا: إنه إذا كان لثنتي عشرة ليلة تخلو من هذا الشهر عمدنا إلى جارية بكر بين أبويها فأرضينا أبويها وجعلنا عليها من الحلي والثياب أفضل ما يكون، ثم القيناها في هذا النيل، فيجري.

فقال لهم عمرو: إن هذا لا يكون في الإسلام، وإن الإسلام يهدم ما قبله، فأقاموا بؤونة وأبيب ومسرى لا يجري قليلاً ولا كثيراً حتى هموا بالجلاء، فلما رأى ذلك عمرو، كتب إلى عمر بن الخطاب بذلك، فكتب إليه عمر: قد أصبت، إن الإسلام يهدم ما قبله، وقد بعثت إليك ببطاقة فالقها في داخل النبل إذا أتاك كتابي.

فلما قدم الكتاب على عمرو، وفتح البطاقة، فإذا فيها: «من عبد الله: عمر أمير المؤمنين، إلى نيل أهل مصر، أما بعد: فإن كنت تجري من قبلك فلا تجر، وإن كان الله الواحد القهار الذي يجريك فنسأل الله الواحد القهار أن يجريك».

فعرفهم عمرو بكتاب أمير المؤمنين والبطاقة، ثم القاها. فألقى عمرو البطاقة في النيل قبل يوم الصليب بيوم، وقد تهيا أهل مصر للجلاء والخروج منها لأنه لا يقوم بمصلحتهم فيها إلا النيل، فأصبحوا يوم الصليب وقد أجراه الله ستة عشر ذراعاً في ليلة، وقطع الله تلك السنّنة السوء عن أهل مصر».

#### وه ثانيا: التغريج ٥٥٠

الخبر الذي جاءت به هذه القصة أخرجه ابن عبد الحكم، وهو عبد الرحمن بن عبد الله بن عبد الله بن عبد الحكم بن أعين بن الليث بن رافع (١٨٧هـ-٢٥٧) في كتابه افتوح مصر وأخبارها، ص(٢٦٤) حيث قال: حدثنا عثمان بن صالح عن ابن لهيعة عن قيس بن الحجاج عن من حدثه قال: «لما فتح عمرو بن العاص مصر أتى أهلها إليه...، القصة.

وأخرج هذه القصة أيضًا ابن قدامة وهو عبدالله بن أحمد بن محمد بن قدامة (٤١هـ- ٩٢٨) في كتابه «الرقة والبكاء» ص(١٢٢) الخبر (٩١) قال: أخبرنا محمد بن عبد الباقي، أنبانا أبو بكر أحمد بن زكريا الطرثيثي سنة

ثلاث وثمانين وأربعمائة، أنبأنا أبو القاسم هبة الله بن الحسن الطبري حدثنا محمد بن أبي بكر، حدثنا محمد بن أبي إسحاق، حدثنا عبد الله بن صالح، حدثني ابن لهيعة عن قيس بن الحجاج عن من حدثه قال:...

القصة واهية، وفيها علتان: الأولى: عبد الله بن لهيعة.

وهو عبد الله بن لهيعة بن عقبة بن فرعان بن ربيعة بن ثوبان الحضرمي أبو عبدالرحمن المصرى.

١- قال الإمام ابن حبان في «المجروحين» (٢/٢):

أ- قد سبرت أخبار ابن لهيعة من رواية المتقدمين والمتأخرين عنه فرأيت التخليط في رواية المتأخرين عنه موجودا، وما لا أصل له من رواية المتقدمين كثيرا، فرجعت إلى الاعتبار فرايته كان يدلس عن أقوام ضعفى عن أقوام رأهم ابن لهيعة ثقات فالتزقت تلك الموضوعات له».

ب- ثم قال: "وأما رواية المتأخرين عنه بعد احتراق كتبه ففيها مناكير كثيرة، وذاك أنه كان لا يبالي ما دفع إليه قراءة سواء كان من حديثه أو غير حديثه فوجب التنكب عن رواية المتقدمين عنه قبل احتراق كتبه لما فيه من الأخبار المدلسة عن الضعفاء والمتروكين، ووجب ترك الاحتجاج برواية المتأخرين عنه بعد احتراق كتبه لما فيه مما ليس من حديثه».

٢- لذلك أورده الحافظ ابن حجر في "طبقات المدلسين" المرتبة الخامسة رقم (١٢) حيث قال:
 عبد الله بن لهيعة الحضرمي اختلط في آخر عمره، وكثرت عنه المناكير في روايته".

قلت: وأقر قول الإمام أبن حيان: «إنه كان يدلس عن الضعفاء».

والمرتبة الخامسة هي التي قال فيها الحافظ ابن حجر في «المقدمة»: «من ضعف بأمر أخر سوى التدليس فحديثهم مردود ولو صرحوا بالسماع».

قلت:

١- قول الإمام ابن حبان: «أنه كان يدلس على الضعفاء» له أصل عملي نقله الحافظ ابن حجر في «التهذيب» (٥ / ٣٢٨) عن الإمام أحمد

بن حنبل قال: «كتب - يعني ابن لهيعة - عن المثنى بن الصباح عن عمرو بن شعيب وكان بعد يحدث بها عن عمرو بن شعيب».

قلت: يتبين أن ابن لهيعة أسقط المثنى بن الصباح الذي كتب عنه وحدث بها عن عمرو بن شعيب، وبهذا ثبت أن ابن لهيعة كان يدلس عن الضعفاء والمتروكين، وذلك لأن المثنى بن الصباح متروك.

فقد قال الإمام النسائي في كتابه «الضعفاء والمتروكين» ترجمة (٥٧٦): «المثنى بن الصباح متروك».

قلت: وهذا المصطلح عند النسائي له معناه، فقد قال الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (ص٧٣): «ولهذا كان مذهب النسائي أن لا يترك حديث الرجل حتى يجتمع الجميع على تركه». وبهذا تسقط القصة بتدليس ابن لهيعة وعنعنته وعدم التصريح بالسماع.

٢- أما عن القول بأن ابن لهيعة ضعف بأمر
 آخر سوى التدليس فإثبات ذلك يتبين من:

أ- قال أمير المؤمنين في الحديث الإمام البخاري في كتابه «الضعفاء الصغير» ترجمة (١٩٠): «عبد الله بن لهيعة: ويقال: ابن عقبة أبو عبد الرحمن الحضرمي ويقال الغافقي، قاضي مصر: حدثنا محمد، حدثنا الحميدي عن يحيى بن سعيد أنه كان لا يراه شيئًا».

قلت: ونقل هذا الحافظ ابن حجر في «التهذيب» (٥ / ٣٢٨)، ثم نقل عن الأئمة:

 ٢- وقال ابن المديني عن ابن مهدي: «لا أحمل عن ابن لهيعة قليلاً ولا كثيرًا».

٣- وقال عبد الكريم بن عبد الرحمن
 النسائي عن أبيه: «ليس بثقة».

٤- وقال أبن معين: كان ضعيفًا لا يحتج بحديثه، كان من يشاء يقول له حديثًا.

ه- وقال ابن خرش: الحرقت كتبه فكان من جاء بشيء قرآه عليه حتى لو وضع أحد حديثًا وحاء به إليه قرآه عليه».

 ٦- وقال الخطيب: «فمن ثم كثرت المناكير في روايته لتساهله».

٧- وقال الجوزجاني: «لا يوقف على حديثه ولا ينبغي أن يحتج به، ولا يغتر بروايته».
 ٨- وقال الإمام ابن عدي في «الكامل» (٢/

٢٣٤) (٢٣ / ٣٢٨): «إن ابن له يعة له أحاديث منكرات يطول ذكرها إذا ذكرناها». اهـ.

#### ملحوظة هامة:

١- البعض قد يغفل عن قول الإمام ابن حبان في أن ابن لهيعة من المدلسين ورمي بالتدليس عن الضعفاء والمتروكين، ونقله الحافظ في طبقات المدلسين، كما بينا أنفًا، ونقله في «التهذيب» (٥ / ٣٣١)، ويغفل أيضًا عن تجريح هؤلاء الأئمة الأعلام الذي أوردناه أنفًا.

٧- ويتعلق بما نقله الحافظ ابن حجر في «التهذيب» (٥ / ٣٣٠) عن عبد الغنى بن سعيد الأزدى قال: «إذا روى العبادلة عن ابن لهيعة فهو صحيح [ابن المبارك، وابن وهب والمقري]، وذكر الساجي وغيره مثله.

٣- وقلت: وحتى هذا القول لا ينطبق على هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة الواهية المنكرة.

أ- فالعبادلة المذكورون في هذا القول هم: عبد الله بن المبارك، وعبد الله بن وهب، وعبدالله بن يزيد المُقري، كما هو مبين في وتهذيب الكمال، (١٠ / ٤٥٢ / ٣٤٩٦) في الذين رووا عن ابن لهيعة.

ب- وبالرجوع إلى طرق القصة من التخريج الذي أوردناه أنفًا نجد في الطريق الذي أخرجه ابن عبد الحكم: أن الذي روى عن ابن لهيعة هو عثمان بن صالح.

ونجد في الطريق الذي أخرجه ابن قدامة: أن الذي روى عن ابن لهيعة هو عبد الله بن صالح

بهذا يتبين خلو الطريقين من العبادلة الثلاثة: أبن المبارك، وابن وهب، والمقرى، فالقصة بتطبيق هذا القول واهية أيضا كما في «الضعفاء والمتروكين» للدارقطني ترجمة (٣٢٢)، حيث إن ابن لهيعة متروك إلا من رواية هؤلاء الثلاثة عنه.

#### العلة الأخرى:

من التخريج نجد أن خبر القصة أخرجه ابن عبد الحكم في «فتوح مصر»، وابن قدامة في «الرقة» من طريق ابن لهيعة عن قيس بن الحجاج عن من حدثه قال: الما فتح عمرو بن العاص مصر...، القصة.

نحد أن هذا الخبر فيه راو مبهم لم يروه عن هذا المبهم المجهول إلا قيس بن الحجاج تفرد به ابن لهيعة.

والحديث المبهم: هو الحديث الذي فيه راو لم يُصرِّح باسمه. قال البيقوني في منظومته: «ومبهم ما فيه راو لم يسم». اهـ.

قال الحافظ في «شرح النخبة»: «ولا يقبل حديث المُبهم ما لم يُسم لأن شرط قبول الخبر عدالة راويه ومن أبهم اسمه لا تعرف عينه فكيف تعرف عدالته؟، اهـ.

قلت: وهذه العلة تجعل هذا الخبر مردودًا وتزيد القصة وهنا على وهن خاصة وأن قيس بن الحجاج من الطبقة السادسة كما في «التقريب» (٢ / ١٢٨) حيث قال الصافظ ابن حجر: «قيس بن الحجاج الكلاعي المصري من

وبين الحافظ في المقدمة أن الطبقة السادسة: «لم يثبت لهم بقاء أحد من الصحابة».

فقيس بن الحجاج لم ير عمرو بن العاص، ولم ير عمر بن الخطاب، وروى القصية عنهما عن طريق ميهم لم يسم.

فالقصة باطلة واهية بالتدليس والطعن في ابن لهيعة ورواية شيخه عن مجهول مبهم فهي من منكرات ابن لهيعة التي يطول ذكرها.

وإن تعجب فعجب أن هذه القصة الواهية لم تقع لأي بلد على النبل إلا لمصر من المنبع إلى

ولم يقع هذا الخبر لأي نهر في العالم إلا لنهر النيل وفي مصر بالذات بهذه القصة الواهية ومن حاول تأويل الخبر فهو غافل لأن السند تالف والأنهار سخرها الله لكل من على الأرض ليقرر توحيد الربوبية، وأن ذلك مستلزم أن لا بعيد إلا الله، وهو توحيد الألوهية.

فيجعل الأول دليلاً على الثاني، قال الله تعالى: ﴿ أَمِّن جَعَلَ الأَرْضُ قَرَارًا وَجَعَلَ خَلالَهَا أَنْهَارًا وَجَعَلَ لَهَا رُواسِي وَجَعَلَ بِيْنَ البَحْرِيْنِ حَاجِزًا أَإِلَهُ مُعَ اللَّهُ بِلُّ أَكْثَرُهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ [11:00:17]

هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد.



س١: ما حكم الكلام مع المخطوبة في الهاتف؟ وكذلك المعقود عليها، وما حكم الخروج مع المخطوبة بمحرم لها؟ وما الحكم لو كان صغيرًا؟ وما حكم من جامع بعد العقد وقبل الدخول ثم ظهر حمل؟

الجواب: المرأة المخطوبة هي التي رأها خاطبها وحلت له رؤيتها أثناء الخطبة لأجل الزواج؛ لقول النبي 🐲: «انظر إليها فإنه أحرى أن يؤدم بينكما». [رواه الترمذي]. اي: يؤلف ويوفق بينكما.

قال المباركفوري في «تحفة الأحوذي شرح جامع الترمذي»: إجماع الأمة على جوارُ النظر للحاجة عند البيع والشراء والشهادة، ثم إنه يباح للخاطب النظر إلى وجهها وكفيها فقط؛ لأنهما يستدل بالوجه على الجمال، وبالكفين على خصوبة البدن أو عدمها. انتهى.

وأما الحديث في الهاتف مع المخطوبة إن كان اتصالاً عارضًا لحاجة، فلا بأس، أما أن يكون الحديث بينهما مطلقًا بقصد التعرف ومعرفة طريقة التفكير والنضح العقلي، إلى أخر ما يطلقونه من تعبيرات، فكل ذلك مستحدث على الإسلام وأهله، فالمرأة لا تحل لزوجها إلا بالعقد، فليتق الله كل خاطب في بداية زواجه، ولا يبدأ بمخالفة الشريعة، إن كان يريد أن يُبارك الله له، وكذلك يُقال في الخروج معها بمحرمها إن دعت الحاجة إليه، لكنه ليس أصلاً يبنى عليه حكم الإباحة، ولا يصلح أن بكون المحرم صغيراً.

أما من جامع زوجته بعد العقد وقبل الدخول والانتقال إلى بيت الزوجية، فالمرأة في الحقيقة زوجته وهي له حلال، لكن فعل هذا الشيء قبل الدخول خلسة من أهلها فيه مفاسد كثيرة، والله لا يحب

فمن هذه المفاسد انه ربما توفي الزوج - وقد حدث في الواقع - ولم يعلم أهله ولا أهل زوجته بمعاشرته إياها، فينكر أهل الزوج انتساب الحمل إليهم بحجة أن ابنهم - الميت - لم يدخل بزوجته قبل موته، ثم في ذلك خيانة لأهلها لانتهاك حقهم، وكذلك خلط الأحكام الشرعية، فهو يدخل بزوجته بجماعه إياها، ويظهر للناس في الحكم أنه مجرد عاقد عليها فقط، وللدخول أحكام تـختلف عن أحكام العقد، والله المستعان.

### - خروج المرأة إلى المسجد -

س٢: يقول سائل: بعض الناس يشدد في مسالة صلاة المرأة في المسجد، علمًا بأنها تستفيد من سماع القرآن ودروس العلم، فما حكم ذلك؟

الجواب: في حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي قال: «لا تمنعوا إماء الله مساجد الله، وليخرجن إذا خرجن تفلات». والتُفلَة من النساء هي غير المتطيبة ؛ لأن التُفل نتن الريح، وليس القصد أن تكون المراة نتنة الريح، إنما المقصود أن تخرج على هيئتها وحالتها دون إضافة أي روائح عطرية، ولذلك روى أبو هريرة في حديثه الأخر أن النبي قال: «أيما امرأة تبخرت فلا تشهد العشاء الآخرة».

قال ابن عبد البر في الاستذكار: ولا بأس عند أهل العلم بشهود النساء الجماعات والجُمعات من الصلوات، ويكرهون ذلك للشواب (المرأة الشابة). أهـ.

والكراهة هنا ليست تحريمًا، ويدل على ذلك حديث الرسول ﷺ الذي رواه ابن عمر رضي الله عنهما: «لا تمنعوا إماء الله مساجد الله وبيوتهن خير لهن».

وقال الإمام مالك رحمه الله: ولا يمنع النساء الخروج إلى المساجد، فإذا كان الاستسقاء والعيد فلا أرى بأساً أن تخرج امراة متجالة، قال: ولا تكثر التردد، والمرأة الشابة تخرج مرة بعد مرة.

وقال الثوري: ليس للمرأة خير من بيتها وإن كانت عجوزاً. وقال الثوري أيضاً: قال عبد الله بن مسعود رضي الله عنهما: المرأة عورة وأقرب ما تكون إلى الله

في قعر بيتها، فإذا خرجت استشرفها الشيطان.

وقال ابن المبارك: أكره اليوم للنساء الخروج إلى العيدين، فإن أيت المرأة إلا أن تخرج فلياذن لها روجها.

وقال محمد بن الحسن عن أبي يوسف عن أبي حنيفة قال: كان النساء يرخص لهن في الخروج إلى العيد، فأما اليوم فإني أكرهه وأكره لهن شهود الجمعة. انتهى. (الاستذكار لابن عبدالبر).

#### المكس والضرائب

س٣: من هو المكَّاس وما هي الأعمال التي يقوم بها؟

الجواب: قال النبي 🐲: «إنها تابت توبة لو تابها صاحب مكس لغُفرِ له». (رواه مسلم).

قال النووي: ومعنى المكس: الجبابة، وغلب استعماله فيما يأخذ أعوان الظلمة عند البيع والشراء. وفي شرح عون المعبود: هو من يتولى الضرائب التي تؤخذ من الناس بغير حق. اهـ.

وقال السيوطي في شرح سنن ابن ماجه: صاحب المكس هو من يأخذ من التجار إذا مروا مكسًا؛ أي ضريبة باسم العُشر. اهـ.

ولهذا قال النووي: إن المكس من أقبح المعاصي والموبقات، وذلك لكثرة مطالبات الناس له وظلاماتهم عنده، وتكرَّر ذلك منه، وانتهاكه للناس وأخذ أموالهم بغير حقها، وصرفها في غير وجهها. (شرح عون المعبود).

#### - ختان الإناث -

س٤: تسال ام حبيبة - الإسكندرية- العامرية تقول:

ما القول الفصل في ختان الإناث؟

الجواب: ذكر الشيخ الألباني رحمه الله في «تمام المنة»: صح قوله والمعض الختانات في المدينة: «اخفضي ولا تنهكي فإنه أنضر للوجه وأحظى للزوج». رواه أبو داود والبزار والطبراني، وغيرهم، وله طرق وشواهد عن جمع من الصحابة خرجتها في «الصحيحة» ٢ / ٣٥٣–٣٥٨ ببسط قد لا تراه في مكان أخر، وبينت فيه أن ختن النساء كان معروفًا عند السلف خلافًا لبعض من لا علم بالآثار عنده.

وإن مما يؤكد ذلك كله الحديث المشهور: «إذا التقى الختانان فقد وجب الغسل».

قال الإمام أحمد رحمه الله: وفي هذا دليل على أن النساء كن يُختنَّ. اهـ.

قال السيوطي في تنوير الحوالك شرح موطأ الإمام مالك: «إذا مس الختان الختان». قال أهل اللغة: ختان المرأة يسمى خفاضًا، وجاء في الحديث بلفظ الختان للمشاكلة.

وقال ابن حجر في فتح الباري: قال الماوردي: ختانها قطع جلدة تكون في أعلى فرجها.

وقال النووي: ختان المرأة في أعلى الفرج، وقد أجمع العلماء على أنه لو وضع ذكره على ختانها ولم يولجه لم يجب الغسل لا عليه ولا عليها.

لكن ختان المرأة ليس واجبًا كالرجال، وقد ذكر علماء اللجنة الدائمة للإفتاء أن ختان الأنثى من بنات أدم سنة، وليس عادة سيئة ولا ضرر فيه إذا كان معتدلاً، أما إذا بُولغ فيه فقد يحدث منه الضرر. اهـ.

وعليه: فمن فعل ختان الإناث فهي سنة ومكرمة في حق النساء، ومن ترك فعل ختان الإناث فلا إثم

### - نفاس السقط والعملية القيصرية -

سه: تسال: ١. س. ع- اسبوط - الحارة الكبرى تقول:

سقط حملي وكان عمره ثلاثة أشهر، وولدت أختى بعملية قيصرية فهل علينا نفاس؟ وكم مدته؟ الجواب: إذا أسقطت المرآة حملها في الشهر الثالث فلا يعتبر دم نفاس ؛ لأن الذي نزل من الحمل إنما هو علقة ولم يتبين فيها خلق الآدمي، وعليه يصح الصوم والصلاة ومعاشرة زوجها لها، ولو كانت ترى الدم في الفرج، إلا أنها تتوضا لكل صلاة.

أما إذا تبين في السقط خلق الإنسان فحكمها حكم النفساء ؛ تدع الصلاة والصوم ولا يجامعها زوجها، فإن طهرت قبل الأربعين يوماً صلت وصامت، أما التي تضع مولودها بعملية قيصرية فحكمها حكم النفساء، إن رأت دماً انتظرت حتى تطهر، وإن لم تر دماً صلت وصامت.

#### - الوسواس القهري -

س٦: يسال عبد الله حسين - الإسماعيلية - الشيخ زايد يقول:

عندي وساوس من الشيطان في كل شيء، وكلما زادت طاعتي وعبادتي لله تعالى ياتيني الشيطان بشكل من الأشكال: وسوسة في الطهارة، والحمد لله انتهت فبدأ الشيطان يوسوس لي في التوحيد، فعندما أذكر الله تعالى أو الأنبياء عليهم الصلاة والسلام ياتيني وسوسة على أنني ابتسم واستهزئ، وأحاول أن أعمل حركات بفمي حتى لا تاتيني ابتسامات ولا وساوس ؟

الجواب: نعم إن الشيطان للإنسان عدو مبين، لكن الله تعالى أمر بالاستعادة منه عند قيامه بالوسوسة فقال سبحانه: ﴿ وَإِمَّا يَنزُعَنَّكُ مِنَ الشّيْطَانِ نَزْغُ فَاسْتَعَدْ بِاللّهِ إِنَّهُ هُو السّميعُ العليمُ ﴾ إلى المستعادة منه، تكون أفصلت]، وبقدر إيمانك يا أخي وثقتك في الله أنه سيصرف عنك الشيطان بالاستعادة منه، تكون نجاتك من وسوسته، كما أن وسوسته لك عند ذكرك لله أو للانبياء بأنك تستهزئ، لا يؤاخذك الله عليها؛ لقول النبي على فيما رواه أبو هريرة رضي الله عنه: ﴿إن الله تجاوز عن أمتي ما وسوست به صدورها ما لم تعمل أو تكلم»، متفق عليه.

وعنه أيضًا: أنَّ أناسًا من أصحاب النبي على سالوه فقالوا: «إنا نجد في أنفسنا ما يتعاظم أحدنا أن يتكلم به». قال: «وقد وجدتموه» قالوا: نعم. قال: «ذاك صريح الإيمان». مسلم. يعني: أن سبب الوسوسة وجود الإيمان في القلب، والله تعالى لا يؤاخذ على هذه الوسوسة ما لم يتحدث الإنسان بها، أو يعمل عملاً يدل عليها، فلا تخف يا أخى وتوكل على الله، عافاك الله تعالى.

#### - مــواريث -

س٧: توفي رجل وترك زوجة، وأمّا، وأخا لأم، وأختًا لأم أيضًا، فكيف تقسم عليهم التركة؟ الجواب: للزوجة الربع فرضًا لعدم وجود الفرع الوارث. (ذكرًا كان أو أنثى)، وللأم السدس فرضًا لوجود إخوة.

وللأخ لأم وللأخت لأم الثلث فرضًا يقتسمانه بالسوية ؛ لقول الله تعالى: ﴿ وَإِن كَانَ رَجُلُ يُورَثُ كَلاَلَةً أَو امْرَاَةً وَلَهُ أَخُ أَوْ أُخْتُ قَلِكُلُّ وَاحِدٍ مَنْهُمَا السنُّسُ فَإِن كَانُوا أَكْثَرَ مِن ذَلِكَ فَهُمْ شَرُكَاءُ فِي الثَّلُثِ ﴾ [النساء].

وما بقي من التركة يُرد على الأم والإخوة لأم، كل بحسب نسبة فرضه الذي يستحقه. والله تعالى على وأعلم.

س٨: توفي رجل وترك زوجة وأما وأباً وبنتاً وابن ابن، فكيف تقسم عليهم التركة؟

الجواب: للزوجة الثمن فرضًا لوجود الفرع الوارث، وللأبوين لكل واحد منهما السدس لوجود الفرع الوارث، وللدنت النصف فرضًا لانفرادها، وبأخذ ابن الابن الساقى تعصيبًا.

#### - تحفيظ القرآن -

س٩: ما الشروط التي يجب أن تتوفر في الشخص حتى يكون محفظًا معتمدًا ومعتبرًا للقرآن
 الكريم؟

الجواب: أن يجيزه القراء المعتبرون ليكون محفظًا لكتاب الله تعالى، وذلك بعد أن يقرأ عليهم القرآن الكريم، ويجوده ويتقن الأحكام والمخارج وصفات الأحرف إتقانًا جيدًا، ومعرفة المدود وأنواع الوقوف وكل ما يتعلق بترتيل القرآن الكريم. والله تعالى الموفق.

## دعوة إلى وحدة الصف

عداد/ معاوية محمد هيكل

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله،

فالأخوة الدينية والرابطة الإيمانية مصلحة كلية، والاجتماع والإجماع أصل من أصول هذه الشريعة، يقول تعالى: ﴿ وَمَن يُشَاقِقَ الرُسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيْنُ لَهُ الهُدَى وَيَتَبِعُ غَيْر سَبِيلِ المُؤْمِنِينَ نُولًة مِنا تُولًى وَنُصِيلِهِ جَهِيْم وساءَتْ مصيدراً ﴾

وهذا السعي لتوحيد الصف وجمع الكلمة هو من أقضل الأعمال، بل كان هذا من أعظم الدروس التي خرج بها المسلمون يوم بدر.

قَال تَعَالَى: ﴿ سِنْ أَلُونَكُ عَنِ الْإِنْفَالِ قُلُ الْأَنْفَالُ لِلَهُ وَالرَّسُولُ فَاتَقُوا اللَّهُ وَاَصْلَحُوا ذَاتَ بَيْنَكُمْ وَأَطِيعُوا اللَّهُ وَرَسُولُهُ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ [الانفال: ١]. وقال سبحانه: ﴿ لاَ خَيْرٌ فِي كَثَيرٌ مَن نَجْوَاهُمْ إِلاَّ مَنْ أَمَر بِصَدَقَةَ أَوْ مَعْرُوفَ أَوْ إِصَلَّاحَ بَيْنَ النَّاسِ ﴾ [النساء: بين النَّاسِ ﴾ [النساء: ١٢٨].

وعن أم كلثوم بنت عقبة بن أبي معيط رضي الله عنها قالت: سمعت رسول الله في يقول: «ليس الكذابُ الذي يصلح بين الناس فينمي خيراً أو يقول خيراً». متفق عليه.

بل هذا الاجتماع من أعظم أسباب النصر، قال تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي أَيْدُكَ بِنُصُرِهِ وَبِالْمُؤْمِنِينَ ﴾.

فالواجب علينا الارتباط، إذ تحقيقه من مقتضيات الإيمان، وكلما قوى إيمان العبد عرف مقدار نفع هذا الأمر، فإن اجتماع المسلمين وتالف قلوبهم وحصول التحاب بينهم، يوجب لكل منهم أن يرى مصلحته ومصلحة إخوانه واحدة والغاية واحدة. ولذلك ورد التحذير من التفرق والاختلاف والتنازع لانها من أعظم اسباب الغشل.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلاَ تُنْازُعُوا فَتَقْشَلُوا وَتَذْهَبَ ريحُكُمْ ﴾.

#### و أسس الوحدة الحقيقية و

والآخذ باسباب الوحدة الحقيقية يستوجب منا النظر بعين الاعتبار لعدة معان، لأن الشعارات والهتافات والمظاهرات وارتفاع الأصوات بالوحدة والاتحاد لا تكفي لتحقيقها.

ومن أعظم هذه الأسباب: البصيرة، وهي تستلزم

العلم والعمل والدعوة والتصبير على ذلك، ولأن الإنسان عدو ما يجهل، وما عصى الله بمعصية أعظم من الجهل في الدين.

والعبد قد يكون معول هدم في جسم هذه الوحدة وهو لا يدري، وما يفسد آكثر مما يصلح إذا جهل دين الله تعالى. قال تعالى: ﴿ الأَخْلاَءُ يَوْمَئَذَ بَعْضُهُمْ لَبِعُضَ عَدُو الأَنْقَينَ ﴾ [الزخرف: ١٧]،

وأساس التقوى أن يتعلم العبد ما يتقى ثم يتقى، وإلا فإذا كان لا يُحسن التقوى، لربما استل سيفه وضرب به رقاب المسلمين، وظن أنه يُحسن صنعًا، كحالة الخوارج.

فلا أخوة بدون إيمان ولا صداقة بدون تقوى. قال تعالى: ﴿ إِنُّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةً ﴾ [الحجرات: ١٠].

وقد روى الشيخان حديث: «الناس معادن خيارهم في الجاهلية خيارهم في الإسلام إذا فقهوا والأرواح جنود مجندة ما تعارف منها ائتلف وما تناكر منها اختلف».

والناس يُخْطِئُون ويصيبون، فهم بشر وليسوا ملائكة، وبالتالي فلا بد من احتمال الهفوات والزلات. قال تعالى: ﴿ وَالْكَافِلِمِينَ الْغَيْظُ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ ﴾ [ال عمران: ١٣٤]، وقال تعالى: ﴿ وَلْدَيْعُفُوا وَلْيُصْفُحُوا أَلاَ تُحبُونَ أَن يَغْفُو اللهُ لَكُمْ ﴾ [النور: ٢٢].

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رجلاً قال: يا رسول الله، إن لي قرابة أصلهم ويقطعوني، وأحسن إليهم ويسيئون إليّ، وأحلمُ عنهم ويجهلون عليًّ. فقال: الثن كنت كما قلت فكانما تُسفُّهُم المَلُّ (أي التراب الحار)، ولا يزال معك من الله تَعالى ظهير عليهم ما دمت على ذلك، رواه مسلم.

#### وو من حقوق الأخوة وو

ومن حقوق هذه الأخوة المواساة بالمال، وأن يكون كل منهم عونًا لصاحبه، يقضي حاجته ويقدمها على نفسه، ويتفقد احواله ويعفو عن زلاته ولعنره فيما عذره فيه رب العزة جل وعلا كالخطأ والنسيان وما استكره عليه، وعليه أن يعطيه من لسانه ما يحبه منه فيدعوه بأحب أسمائه إليه ويذكره بالخبر في الغيبة والحضور، ويفي له في الخوة فيثبت عليها ويديم عهدها، ويدعو له

ولأولاده. وفي الحديث: «إذا دعا الرجل لأخيه في ظهر الغيب، قال الملك: ولك مثلُ ذلك». رواه مسلم.

ومن اظهر الوسائل في تعميق روح الأخوة أنه إذا أحب أخباه أخبره بذلك، وإذا فارقه طلب منه السعاء، وإذا لقيه ابتسم في وجهه وبادر إلى مصافحته، يحرص على الإكثار من زيارة إخوانه، وإدخال السرور عليهم وتهنئتهم، ويتأكد ذلك في المناسبات، بل وتقديم الهدايا فإنها تورث المودة وتنهب الضغائن.

وينبغي أن يعلم أن الحق في مقابله واجب لا بد من تأديته، يقول النبي ﷺ: «حق المسلم على المسلمين ستٌ: إذا لقيته فسلم عليه، وإذا دعاك فأجبه، وإذا استنصحك فأنصح له، وإذا عطس فَحمد الله فشمته، وإذا مرض فعده، وإذا مات فأتبغه، رواه مسلم.

وكان بعض الصالحين يقول: أين مثل الأخ الصالح؟ إن أهل الرجل إذا مات يقسمون ميراثه ويتمتعون بما خلف، والأخ الصالح ينفرد بالحزن مهتما بما قدم عليه أخوه وما صار إليه، يدعو له في ظلمة الليل ويستغفر له وهو تحت أطباق الثرى.

قال أبن شبرمة: إذا سالت أخاك خاجة قلم يجهد نفسه في قضائها قتوضا للصلاة وكبر عليه أربع تكبيرات وعده في الموتى.

وكان على مسروق دين ثقيل وكان على أخيه خيثمة دين أيضًا فذهب مسروق وقضى دين خيثمة وهو لا يعلم وذهب خيثمة فقضى دين مسروق وهو لا بعلم.

وهكذا يكون الحال عندما تتوثق أواصر الأخوة والمحبة.

#### وو من أداب الأخوة وو

ولقد أوجز أحد الصالحين أداب الأخوة واختيار الأصحاب فقال يوصي ابنه: يا بني إذا عرضت لك إلى صحبة الرجال حاجة فاصحب من إذا خدمته صالك، وإن صحبته زائك، وإن قعدت بك مؤنة مائك، اصحب من إذا مددت يدك بخير مدها، وإن رأى منك حسنة عدها، وإن رأى سيئة سدها، اصحب من إذا سالته أعطاك وإذا سكت ابتداك، وإن نزلت بك نازلة واساك، واصحب من إذا قلت صدق قولك، وإن حاولتهما أمرا أمرك، وإن تنازعتما شيئا أثرك.

#### وحدة المنهج أساس وحدة الصف وصد

ومن أسباب الوحدة أيضًا، وحدة المنهج، ولا منهج أصح وأكمل مما كان عليه سلف الأمة، وكل خير في اتباع من سلف، وكل شر في ابتداع من خلف، وما لم يكن يومئذ دينًا فلن يكون اليوم دينًا، ولن يصلح آخر هذه الأمة إلاً بما صلح به أولها.

فإذا أردنا العز والتمكين والسعادة والنصر

والنجاة والفور فعلينا بالرجوع لمثل ما كان عليه رسولُ الله في وصحابتهُ الكرام، فهذا هو المنهج المنضبط لفهم الإسلام والعمل به، قرآ ابن عباس قوله تعالى: ﴿ يُوْمَ تَبْيضُ وَجُوهُ وَتَسُودُ وَجُوهُ ﴿ الله عمران ٢٠٦]، فقال: تبيضُ وجوه أهل السنة والجماعة وتسودُ وجوه أهل البدعة والافتراق، ولا يمكن أن تجتمع كلمة الأمة على مثل هذه البدع التي يمكن أن تجتمع كلمة الأمة على مثل هذه البدع التي تعالى: ﴿ وَمَنَ الّذِينَ قَالُوا إِنّا نُصَارَى أَخَذُنَا مِيثَاقَهُمْ تَعَالَى: ﴿ وَمَنَ الدِّينَ قَالُوا إِنّا نُصَارَى أَخَذُنَا مِيثَاقَهُمْ وَالْبُغْضَاءَ إِلَى يَوْم القَيَامَةُ ﴾ [المائدة: 14]، فاعتبروا يا أولي الألباب، ولا خبر في أخوة الأحمق وسيئ الخلق والمبتدع.

#### 00 طاعة الله من أعظم أسباب الوحدة 00

وعلينا أن نعلم أن العمل بطاعة الله تعالى والتباعد عن كل ما يغضبه سبحانه هو من أعظم أسباب الوحدة والاتحاد، ودلائل ذلك كثيرة في كتاب الله وفي سنة رسول الله نه، ولا بد من تضييق دائرة الخلاف، ويسعنا في ذلك ما وسع سلف الأمة، ولا وسع الله على كل من لا يسعه ما وسعهم، إذ الخلاف شر كله، كما قال ابن مسعود رضي الله عنه، ويتبغي أن نفرق بين الخلاف السائغ المعتبر الذي لا يفسد للود قضية، كخلاف الفقهاء في مسائل قصر الصلاة مثلاً وبين الخلاف مع الصوفية أو الشيعة أو الشوارج.

وقد كان شيخ الإسلام ابن تيمية يقول: "نعم من خالف الكتاب المستدين والسنة المستفيضة خلافًا لا يعذر فيه فهذا يعامل بما يعامل به أهل البدع. ويبين أن أصحاب رسول الله في كانوا يتناظرون في المسالة العلمية والعملية مع بقاء الألفة والأخوة الإيمانية، ولا بد من الحذر من وساوس شياطين الأرض والجن. وذلك لأن الشيطان يئس أن يُعبد في الأرض ولم يياس من التحريش بين المصلين: ﴿وقُلُ لَعبَادي يَقُولُوا الّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ الشَيْطَانَ يَنزَغُ لَينَهُمُ ﴾، والشيطان لا يُنام، وكذلك أولياؤه يعملون ليل نهار من أجل تفريق المسلمين وإضعاف كلمتهم، ويستخدمون في ذلك سياستهم فرق تسد.

فعلينا أن نحذر أساليب الأعداء وتأخذ بأسباب تحقيق الوحدة الإيمانية، وتنتهز فرصة هذه الأيام المباركة، وقد توحدت القلوب على طاعة الله عز وجل فنكثر من الدعاء والتضرع عسى أن يؤلف ربنا بين قلوبنا ويوحد كلمتنا ويجعل بأسنا على عدوه وعدونا.

والحمد لله رب العالمين.

# 今令令令令令令令令令

الحمد لله، وسلام على عباده الذين اصطفى، وبعد: فإكمالاً لموضوع: «القرآن رحمة» نقول وبالله تعالى التوفيق:

#### و خامسا: القرآن رحمة للمستضعفين والمستذلين وه

إن التمسك بهذا القرآن حفظًا وعملاً يبدل الاستضعاف تمكينًا، والاستذلال عزة، وهذا وعد الله سبحانه وتعالى في القرآن الذي لا يبدل ولا يغير، قال تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لَذَكُرُ لَكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْأَلُونَ ﴾

[الزخرف: 32].

قال ابن كثير: معناه لشرف لك ولقومك، قال ابن عباس رضي الله عنهما: وعن معاوية رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله على يقول: «إن هذا الأمر في قريش لا ينازعهم فيه أحد إلا أكبّه الله تعالى على وجهه ما أقاموا الدين». (البخاري ٢٥٠٠). وإنه شرف لهم من حيث إنه أنزل بلغتهم فهم أفهم الناس له، فينبغي أن يكونوا أقوم الناس به وأعملهم بمقتضاه، وهكذا كان خيارهم وصفوتهم من الخُلُص من المهاجرين السابقين الأولين. (البنكثير ٤/١٥٠).

وكذلك قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ أَنْزَلْنَا اِلنَّكُمْ كَتَابًا فِيهِ ذَكْرُكُمْ أَفُلاً تَعْقَلُونَ ﴾ [الانبياء: ١٠]، فالشاهد من الآيتين الكريمتين أن الأمة إذا أرادت خروجًا من حالة الاستضعاف وتكالب الأمم عليها إلى مقام السيادة والقيادة فالرحمة لها من هذا الهوان ليس الانخراط في الأحلاف والتكتلات الكافرة بالقرآن، ولكن سبيل الخروج والرحمة هو إقامة هذا القرآن في حياتها عملاً وتطبيقًا، إذا تحقق من الأمة ذلك تحقق وعد الله، وذكرت أملة الإسلام في الأمم، ورحمت نفسها من هذا الهوان بالقرآن، وإذا كان هذا على مستوى الأمة فهو كذلك على مستوى الأفراد، فالفرد إذا أراد رحمة لنفسه من الرق والعبودية للبشر وارتقاء مدارج العز فعليه بحفظ القرآن وتطبيقه، قال تعالى: ﴿ يَرْفَعِ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعَلَّمَ دَرَجَاتَ واللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خُبِيرٌ ﴾ [المجادلة: ١١]، ومعلوم أن القرآن هو أساس كل العلوم وهو ماء الحياة بالنسبة للإيمان وبه يصير الوضيع سيدًا، والعبد أو المولى أميرًا، كما حدث لابن أبرى حين كان مولى من الموالي يعني عبدًا





فاستعمله آميرًا على آهل الوادي (آي مكة) نافع بن عبد الحارث ولقيه عمر بن الخطاب خليفة رسول الله ق وأمير المؤمنين آنذاك، فسأله: من استخلفت على أهل الوادي فقال: ابن أبرى، ولما تعجب عمر كيف ساد وشرف ابن أبرى وهو مولى فقال له نافع بن عبد الحارث: إنه قارئ لكتاب الله عالم بالفرائض قاض، فقال عمر رضي الله عنه أما إن نبيكم قال: «إن الله يرفع بهذا الكتاب أقوامًا ويضع به آخرين، (مسلم ١٧٨).

فالرحمة من الاستضعاف تكون بضده أي الاعتزاز بالقرآن عملاً وتطبيقاً لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ الدِّينَ كَفَرُوا بِالدَّكْرِ لَمَّا جَاءَهُمْ وَإِنَّهُ لَكِتَابُ عَزِيزٌ ﴾ [فصلت: ١٤]، ولا تكون بغير ذلك.

#### 🚥 سادساً؛ القرآن رحمة لأهل البيت من الشياطين 🚥 🔻

كان أول نزول للقرآن إلى الأرض على قلب النبي الأمي هـو أول طرد وتشريد وإبعاد للشياطين عن أبواب السماء، قال تعالى عن الجن: ﴿ وَأَنَّا كُنَّا نَقْعُدُ مَنْهَا مَقَاعِدَ للسَمْعُ فَمَنْ يَسْتَمْعِ الْأَنْ يَجِدْ لَهُ شَهَابًا رَصَدًا ﴾ [الجن: ٨]، وهذا الطرد للشياطين عند نزول القرآن حفظًا للقرآن من استراق أي شيء يلقى به على السنة الكهان، كذلك ما يزال الطرد للشياطين بالقرآن مستمرًا لحفظ الإنسان والمكان الذي فيه يقرأ القرآن، فهو رحمة لأهل البيت من هجوم الشياطين عليهم.

فعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله قف أبي هريرة رضي الله قال: «لا تجعلوا بيوتكم مقابر، إن الشيطان ينفر من البيت الذي تقرأ فيه سورة البقرة». (مسلم٠٨٠).

وفي حديث آخر: «اقرؤوا سورة البقرة فإن أخذها بركة، وتركها حسرة، ولا تستطيعها البطلة». (سلم: ٨٠٤).

والبطلة: يعني السحرة فإذا كانت سورة البقرة وحدها رحمة الأهل البيت من هجوم الشيطان والسحرة إذا قرئت في بيت فكيف إذا قرئ القرآن كله؟!! بكل يقين سوف تزداد الرحمة والحفظ.

وَبَيْنَ الدِّينَ لاَ يُوْمِنُونَ بِالآخِرةِ حَجَابًا مَسَتُورًا ﴾ [الإسراء: 63]، ذكر ابن كثير في تفسيرها حديث أسماء بنت أبي بكر قالت لما نزلت: ﴿ تَبُتْ يَدَا أَبِي لَهَ وَتَبُ ﴾ جاءت العوراء أم جميل ولها ولولة وفي يدها فهر وهي تقول: مذمما أبينا ودينه قلينا وأمره عصينا. ورسول الله عجالس وأبو بكر إلى جنبه، فقال أبو بكر: لقد أقبلت هذه وأنا أخاف أن تراك، فقال: أبنها لن تراني، وقرأ قرأنا اعتصم به منها، قال: فجاءت حتى قامت على أبي بكر فلم تر النبي عن فقال أبو بكر: لا ورب هذا البيت ما هجاك. هجاني ؟ قال أبو بكر: لا ورب هذا البيت ما هجاك.

وفي رواية: "وما زال ملك يسترني حتى ولت.
والشاهد من ذلك أن قراءة النبي القرأن كانت رحمة له من شر هذه الحاقدة الجاهلة، فلم تسمه بسوء حتى ولت، ولم تره أصلاً، فقد نزلت الملائكة بفضل تلاوة القرأن، وسترت النبي عنها حتى ولت.

وذكر ابن إسحاق في سيرته خروج النبي 👺 من سبته مستورا بالقرآن عن أعين المشركين، واستدل بذلك ابن كثير في تفسيره لقوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ سَدًا وَمِنْ خَلْفَهِمْ سَدًا فَأَغْشَيْنَاهُمْ فَهُمْ لاَ يُنصِرُونَ ﴾ [يس: ٩]. فقال: لما كان المشركون جلوسًا عند باب النبي 👺 انتظارًا لخروجه ليقتلوه، خرج عليهم رسول الله 👺 عند ذلك وفي بده حفية من تراب، وقد أخذ الله على أعينهم دونه، فجعل يذرها على رؤوسهم، ويقرأ: ويس (١) وَالْفُرُانِ الْحَكِيمِ ﴾ [يس: ١، ١]، حتى انتهى إلى قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْ بِيْنِ أَيْدِيهِمْ سَدًا وَمَنْ خَلْفَهُمْ سَدًا فَأَغْشَيْتَاهُمْ فَهُمْ لا نُعْصِرُونَ ﴾، وانطلق رسول الله 😻 لحاجته وباتوا رصداء على بايه حتى خرج عليهم بعد ذلك من خارج الدار، فقال: ما لكم؟ قالوا: ننتظر محمدًا. قال: قد خرج عليكم. (ابن كثير ٤ / ٧٦٣).

قَـال تَـعَالَى: ﴿وَإِذْ يَـَمْكُرُ بِكَ الَّـذِينَ كَـفَرُوا لِيُتَّبِثُوكَ أَوْ يَقْتُلُوكَ أَوْ يُخْرِجُوكَ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَاكِرِينَ ﴾ [الانفال: ٣٠].

وكذلك المعوذات، فعن عائشة رضى الله عنها

# 

أن النبي الله كان إذا أوى إلى فراشه كل ليلة جمع كفيه ثم نفث فيهما، فقرا فيهما: ﴿ قُلْ هُوَ اللّهُ أَحْدُ ﴾، و﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفُلَقِ ﴾، و﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النّاسِ ﴾، ثم يمسح بهما ما استطاع من جسده يبدأ بهما على رأسه ووجهه وما أقبل من جسده، يفعل ذلك ثلاث مرات. (البخاري ٥٠١٧).

#### ثامنا عند قراءته تنزل السكينة والملائكة بالرحمة

فَعَنْ أُسيْد بْن حُضَيْر قَالَ: بَيْنَمَا هُوَ يَقْرَأُ مِنَ اللَّيْلِ سُورَة النَّبِقَرَة وَفَرسُهُ مَرْبُوطُ عِنْدَهُ إِذْ جَالَتَ الْفَرَسُ فَسِكَتَ فَسِكَتَتْ فَقَرَا فَجَالَتِ الْفَرَسُ، فَسِكَتَ الْفَرَسُ فَسِكَتَ الْفَرَسُ فَسَكَتَ الْفَرَسُ فَالْمَسُ الْفَرَسُ فَانْصَرِفَ وَكَانَ ابْنُهُ يَحْيَى قريبًا مِنْهَا فَأَشْفُقَ أَنْ تُصِيبهُ فَلَمَّا اجْتَرُهُ رَفَعَ رَأْسَهُ إِلَى السّماء حتَّى ما يَرَاها فَلَمَّا أَصْبُحَ حَدَّثُ النّبِي فَ فَقَالَ: وَأَقْرَأُ يَا ابْنَ حُضَيْرٍ وَقَلَ: فَأَشْفَقْتُ يَا رَسُولَ فَلَكُ أَنْ تُصَلِقُتُ إِلَيْ السّمَاء فَإِذَا مَثْلُ اللّهُ أَنْ تَطَا يَحْيَى وَكَانَ مِنْهَا قريبًا فَرَفَعْتُ رَأْسَى اللّهُ أَنْ تَصَلَقُتُ رَأْسَى اللّهُ أَنْ تَطَا لَهُ فَرَفَعْتُ رَأْسَى اللّهُ الْمُصَلِّحِة فَحَرِجَتْ حَتَى لا الطَّلُهُ فِيهَا أَمْتَالُ الْمُصَلِيحِة فَحَرِجَتْ حَتَى لا الشّمَاء فَإِذَا مَثْلُ الْمُصَلِيحِة فَحَرِجَتْ حَتَى لا السّمَاء فَإِذَا مَثْلُ الْمُصَلِيحِة فَحَرِجَتْ حَتَى لا النّاسُ النّهِ الْ ثَتَوَارِي مَنْهُمْ. رواه البخاري.

والسُّاهد من الحديث قول النبي الآلان لابن حضير: «اقرا» أي: استمر على قراءتك لتستمر لك البركة بنزول الملائكة واستماعها لقراءتك، وقيه فضيلة القراءة وأنها سبب لنزول الرحمة وحضور الملائكة. (فتح الباري ٨ / ١٨٢).

#### و تاسعا التحاكم إليه رحمة من التنازع عد

قال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطْيِعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولِ وَأُولِي الأَمْرِ مِنْكُمْ فَإِنَّ تَعَازِعَتُمْ فَي شَيْء فَرِدُوهُ إِلَى اللَّه وَالْرَسُولِ إِنْ كُنْتُمُ فَي شَيْء فَرُدُوهُ إِلَى اللَّه وَالْيَوْمِ الآخِرِ ذَلكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلاً ﴾ [النساء: ٥٩]. قال ابن كثير: فردوه إلى الله ورسوله. قال مجاهد وغير واحد من السلف: أي إلى كتاب الله وسنة رسوله، وهذا أمر من الله بأن كل شيء تنازع الناس فيه من أصول الدين وفروعه أن يرد التنازع في ذلك إلى الكتاب والسنة، أي ردوا الخصومات والجهالات إلى كتاب الله وسنة رسوله فتحاكموا إليهما فيما شيما شيما بينكم. (ابن كثير ١ / ٧١٣).

ولأن التنازع كله شر وخسران، وعذاب وضياع للجهود وتبديد للأوقات، قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّذِينَ آمَنُوا إِذَا لَقِيتُمْ فَئَةً فَاتَّبُتُوا وَانْكُرُوا اللَّهَ كَثِيرًا لَعَلَكُمْ تُقْلِحُون (٥٤) وأطيعُوا اللَّهَ وَرَسُولُهُ وَلاَ تَنَازَعُوا فَتَقْشَلُوا وتَذْهَبَ رِيحُكُمْ وَاصْبِرُوا إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّبرِونَ ﴾ [الانفال: ٥٤، ٤٦]، ومن أحسن ما قبل في التفسير ما قاله كعب الأحبار، قال: ما من شيء أحب إلى الله تعالى من قراءة القرآن والذكر، ولولا ذلك ما أمر الناس بالصلاة والقتال، ألا ترون أنه أمر الناس بالضلاة والقتال؛

قلّت: والذكر هو القرآن، والقرآن هو أعظم الذكر ؛ لقوله تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزُلْنَا الذَّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ [الحجر: ٩]، والريح في الآية معناها القوة والحدة، فعند التنازع تذهب القوة والهيبة ويكون الهلاك والباس الشديد بين المتنازعين حتى يقتل بعضهم بعضًا، ويسبي بعضهم بعضًا، وكان الرحمة لهم في ذلك هو رد التنازع للقرآن فيزول التنازع لأن القرآن يقول فيه قولاً واحدًا.

وهده صورة من عدم رد التشارع أو عدم الاحتكام إلى القرآن.

فعن شداد بن أوس قال: قال رسول الله والله الله والله والله والمن الله والمقاربها، وإن ملك أمتي سيبلغ ما زوى لي منها، وإني أعطيت الكنزين الأبيض والأحمر، وإني اعطيت الكنزين الأبيض والأحمر، وإني سالت ربي أن لا يهلك أمتي بسنة بعامة وألا يسلط عليهم عدوا فيهلكهم بعامة، وأن لا يلبسهم شيعًا، وأن لا ينيق بعضهم بأس بعض. فقال: يا محمد إني إذا قضيت قضاء فإنه لا يرد، وإني أملط عليهم عدوا من سواهم فيهلكهم بعامة حتى أسلط عليهم عدوا من سواهم فيهلكهم بعامة حتى يكون بعضهم يسلك بعضًا، وبعضهم يقتل بعضًا، وبعضهم يسبي بعضًا، قال: وقال النبي ونهي لا أخاف على أمتي إلا الأئمة المضلين، فإذا وضع السيف في أمتي لم يرفع عنهم إلى يوم وضع السيف في أمتي لم يرفع عنهم إلى يوم القيامة، (السلسلة الصحيحة ؛ ٢٥٧).

اللهم ارزقنا إيمانًا بكتابك، وتلاوة له أناء الليل وأطراف النهار وعملاً به، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين.

### منبر الحرمين



رحيسل

شهر

رمضان

لعدلاه/ سعولا للشريم إمام وخطيب للمرم للهلي



الحمد لله ربّ العالمين، والصّلاة والسّلام على الشرف الأنبياء والمرسلين، نبيّنا محمّد وعلى آله وصحبه أحمعن.

أماً بعد: فأوصيكم - أيّها الناس - ونفسي بتقوى الله عزّ وجلّ؛ إذ بها المعتصم وإليها الملتزّم، فما خاب من عمل بها، ولا حار من لامست شغاف قلبه، بها النّجاة وفيها الحياة، ﴿ إِنَّ المُتّقينَ فِي جُنّاتٍ وَنَهْرٍ (رَبّ المُتّقينَ فِي جُنّاتٍ وَنَهْرٍ (رَبّ) في مَقْعَد صدّق عنّد مَليكِ مُقْتَدر ﴾ [القمر: ٥٠].

أنها المسلمون، إنّ مثل شهر رمضان المبارك كمثل حيل متين وثيق الفَتل، من تمسك به فكانتما هو يُمدد يسيب إلى السماء من الإيمان والمسارعة إلى الخيرات، ثم إن الانسجام المتكامل مع روحانية هذا الشّبهر لا بكفله إلا الانسجامُ التامَ مع أطُر الشريعة الغراء وثوابتها المتبنة والمفهوم الصحيح لمعنى شهر رمضان الميارك ومعنى حرمته وعظمته، وإلاّ فهيهات هيهاتَ أن تستجلَب القشعريرة المصاحبةُ لهذا الشَّهر وسط زوابع وهت فيها حيالُ التمسك الصريح بشرعة الله ومنهاحه، وحاضرُ الأمّة ومستقبلها مرهونُ بمقدار الفهم الصنحيح لحقيقة هذا الشبهر وما يحمله من المعاني المؤثّرة سلبًا وإيجابًا على واقعها، وإذا ما تحقّقت في المحتمعات المسلمة صورةُ الالتزام بصبغة الله فإنها حينذاك تُعدّ مجتمعات حية بتلاؤم شرائحها وانتظامها كانتظام خرز قلادة طوقت حول العُنق، في حالة يسودها رضاً النّاس بربّهم ثمّ رضاهم بانفسهم وولاتهم وعلمائهم وذوى الإصلاح فيهم والرّضا عن الآخرين من خادل ما يُشاهَد في هذا الشّهر المدارك من ممارسات حياتية بادية للعيان، تعدّ محكًا ولا شكّ في الحكم على مثل هذه المحتمعات قُربًا من

أيها المسلمون، إن شهركم هذا قد تقارب تمامه وتصرمت لياليه الفاضلة وأيامه، وأذن للملا برحيله، وإذا لم يكن هذا الشهر هو شهر التوبة فمتى تكون التوبة إذا؟! وإذا لم يكن هذا الشهر هو شهر التصحيح والتغيير إلى الأحسن فمتى يكون التصحيح إذا؟! وسنظل نقول: متى إذا؟ ومتى إذا؟ ومتى إذا؟

إنَّ المجتمعاتِ المسلمة مهما غفلت عن المحاسبة والتصحيح تجاه التقصير أو تناءت عن الوصول إليه أو تجاهلت الإحساس الصادق بالنّنب والتفريط في جنب الله فستظل أسيرة الفوضى والعشوائية، منقادة لا قرار لها، تتهاوى بها مضارب اللاعبين بها في كل اتجاه ومسلك، فإذا هي تُصعد ولا تلوي على شيء، بل هي موثقة بكلكلها وكانها وسط عُنق زجاجة لا تستطيع الحراك من خلاله.

الا إنّ العقول السوية والفطر السليمة لن تخرج عن إطارها المرجو لها إذا اعتبرت البحث عن الصلاح هو البرنامج الوحيد لكلّ إصلاح، وإذا كانت صبوة المجتمعات المتدنية دائمة الإلحاح على ذويها تحاول العوج بسلوكهم بين الحين والآخر فلن يُكفكف شرّ هذه الصبوة علاج مؤقّت او خلق مسببات في غير موضعها أو بردود افعال لا تلبث أن تذهب أدراج الرياح، بل إنها تحتاج إلى عامل لا يقل قوة عنها ليعيد التوازن على عجل عند الاختلال، ألا وهو عامل المحاسبة والتصحيح، ﴿إنّ اللّهُ لا يُغيّرُ مَا بِقَوْم حَتّى يُغيّرُ وَا مَا بِأَنفُسهمْ وَإِذَا أَرَادَ اللّهُ بِقَوْم سُمُ وَاذَا أَرَادَ اللّهُ بِقَوْم السُوءًا فلا مَردُ لهُ وَمَا لَهُمْ مِنْ دُونِهِ مِنْ وَالٍ ﴾

أنها المسلمون، كتابُ الله جلّ وعلا هو إعلامُ

المسلمين الصادق ومنبع التوجيه والتربية الصافية، الذي لا تشوبه مطامع ولا تكدره حظوظ، فهو ليس إعلامًا يُذكي الخنّا أو يُضرم الجريمة أو يحلق الأخلاق الفاضلة والمُثل السامية، كلا، إنّه إعلامٌ من ربّ العالمين، لا تطفّا مصابيحه، ولا يهزم أنصاره، هو الحقّ ليس بالهزل، بالحقّ أنزله الله، وبالحقّ نزل، من عمل به أجر، ومن حكم به عدل، ومن ابتغى الهدى من غيره أضلة الله، به يرفّع الله أقوامًا ويضع أخرين.

إنَّ جموعُ المسلمين عن اليمين وعن الشَّمال عزين شيرقًا وغربًا وشمالاً وجنوبًا قد أمضوا خمسة وعشرين يومًا مع كتاب ربّهم، ينهلون من منابعه ويرون عجائبه وأمثاله واقسامه وإعجازَه، ولقد أخذَت بالبابهم قصصُ القرآن كلُّ ماخذ، حيث تنوعت في قصص الأنبياء والمرسلين وفي قصص قرأني يتعلق بحوادث غابرة، كقصَّة الذين خرجوا من ديارهم وهم الوف حذر الموت فقال لهم الله: موتوا، ثم أحياهم، وقصَّة طالوت وجالوت وابنَّى أدم وأهل الكهف وذى القرنين وقارون وفرعون وهامان وأصحاب السبت وأصحاب الأخدود وغيرهم. ومحصِّلةُ هذه القصص كلِّها العاقبة الحسنى للمؤمنين والخسران والبوار للمعاندين المستكبرين ﴿ أَهَوُّلاء الَّذِينَ أَفْسَمُتُمْ لا يِنَالُهُمْ اللَّهُ بِرَحْمَةِ ادْخُلُوا الْجَنَّةَ لا خَوَّفُ عَلَيْكُمْ وَلا أَنْتُمْ تَحْزَنُونَ ﴾ [الأعراف: ٤٩].

كلُّ هذا القصصِ - عبادَ الله - ليثبَّت الله به أفتُدةَ العباد ويذكي روحَ الإيمان في قلوبهم وليبيَن لهم أنّه إنّما خلقَ الجنُّ والإنس ليعبَد وحدَه في الأرض، ﴿ لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةُ

لأُوْلِي الأَلْبَابِ مَا كَانَ حَدِيثًا بِكُثْتَرَى وَلَكِنَّ تَصَّدِيقَ الَّذِي يَتُنَّ يَدَيُّهِ وَتَفْصِيلَ كُلُّ شَيَّءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً لقَوْم يُؤْمنُونَ ﴾ [يوسف:١١١].

عباد الله، من خلال عرض المسلمين للكتاب المبارك في هذا الشُّهر فإنَّهم يدركون جيدًا أنَّ الله فضل هذه الأمنة من بين الأمم العابرة يرسالة محمد ﷺ، وشعارُها هو الوسطية، فهي الأمّة الوسط التي تكون شهيدةً على الناس ويكون الرسول عليها شهيدًا، والوسط كما قاله المفسرون هو العدل الخيار، لا كما يفهمه البعضُ من أنّ الوسط هو الشيء الذي يكون بين طرفين، كلاً، بل هو الحقّ ولو تعدّدت الأطراف،

وهو الحقّ ولو لم يكن ثمّة إلاّ طرفان، فالوسط هو ما وافق أمر الله وأمر رسوله على وإن كنت وحدك، ومن هذا نعلم يقينًا غلط فئتين من الناس، إحداهما فئة مغالية متنطعة سالكة مسالك يعلوها الشططُ والعريُ عن الأثارة العلمية، فهي تجتهد دونَ علم وتعمل دون روية، فتفسد

وتُفسد، ومن ثم تقع فيما عاب الله به أهل الكتاب بقوله: ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لَا تَغْلُوا فِي دينكُمْ غَيْرَ الْحَقِّ وَلا تَتَّبِعُوا أَهْوَاءَ قَوْم قَدْ ضَلُّوا مِنْ قَيْلُ وَأَضَلُّوا كَثِيرًا وَضَلُّوا عَنْ سُواء السِّميل ﴾ [المائدة: ٧٧]. والفئة الأخرى فئة منحرفة تشنشن حولَ الفئة الأولى، فتدعو يسبب ذلك إلى وسطية التدعوها ما كتيها الله عليهم، بل هي متطرِّفة أيضًا عن الحقِّ؛ لأنَّها ترى الوسطية في التخلي عن الثوابت الشرعية والتَشكيك في مسلِّمات الدين والدّعوة إلى

تهميش الأسس والركائز التي قامت عليها أمم الإسلام ودول الإسلام رُدحًا من الزمن، ليجهز عليها إِنَّانَ ممارسات شاذَّة من الفئة الأولى ليست هي من أصول الإصلاح ولا هي من بابته، وإنما علق عليها الهادمون المعاول ليشوشوا بها على بني الملَّة ويهوِّشوا، ولتكونَ للحاسدين تكاةً للقضاء على البقيّة الباقية من صور التديّن الذي لا تحمى المجتمعاتُ إلا به، ومن ثمّ تقع هذه الفئة فيما عاب الله به البهود بقوله: ﴿ أَفَتُوا مِنُونَ بِيَعْضِ الْكِتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِيَعْضِ فَمَا جَزَاءُ مَنْ يَفْعَلُ ذَلِكَ مِنْكُمْ إِلاَّ خِزْيُ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ الْقَيَامَةَ يُرِدُّونَ إِلَى أَشَدَّ الْعَذَابِ وَمَا اللَّهُ سِفَافِل عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾

[البقرة:٨٥].

ولذا - عيادُ الله - فإنّ أيُّ هَبُوب لرياح التَّغيير التى تتلو الزوابع والمدلهمات ينبغي أن بكونَ مبعثُها كتابُ الله وسنَّة رسوله ﷺ، عملاً بوصيلة النبي ﷺ لأمَّته في حجّة الوداع: «وإنّى قد تركتُ

فيكم ما لن تضلوا بعدى إن اعتصمتم به: كتاب الله، رواه أبو داود وابن ماجه.

إنَّه بمثل هذا علَمنا القرآن، وبهذا بشهد كلُّ من كان له قلبُ أو ألقى السمع وهو شهيد من خلال عرض هذا القرآن في هذا الشهر المبارك، ﴿ أَفَلا يَتَدَبُّرُونَ الْقُرِّآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْد غَيْرِ اللَّهِ لُوحِدُوا فيه اخْتلافًا كثيرًا ﴾ [النساء: ٨٢].

إنّ القرآن هو الحياةُ وهو النّجاة في زمن أفلست فيه النُّظم ووهنَّت فيه العولمةُ الحرَّة المزعومة في السياسة تارةً وفي العلوم الدنيوية

أخرى وثالثة في القهر والجبروت ورابعة في الغزو الأخلاقي والثقافي المترجّم عبر وسائل تتلقَّفها أقطار المسلمين يمنةً ويسرة إلا من رحم الله. ويا ليت شعري هل تدرك أفئدةُ الكثيرين قولَ النبيُّ العائشة رضى الله عنها في ليلة من الليالي: «يا عائشة، نريني أتعبُّد لربِّي»، قالت: قلت: والله، إنَّى لأحبُّ قربَكَ وأحبُّ ما يسرك، قالت: فقام فتطهر، ثمّ قام يصلّى فقرأ القرآن، ثم بكي حتى رأيتُ دموعَه قد بلغت حقويه، ثمّ حلس فحمد الله وأثنى عليه، ثمّ بكي حتى رأيت دموعه قد بلغت حجره، ثم اتكا على

> حتى رأيت دموعه قد بلغت الأرض، فدخل عليه بلال فآذنه يصلاة

جنبه الأيمن ووضع يده تحت خده، ثم بكي

الفحر وقال: ما يبكيك؟ قال: «لقد نزلت على الليلة أسات، ومل لمن يقرؤها ولم يتفكّر فيها: ﴿إِنَّ فِي خَلْق السلم وات والأرض وَاخْتلاف اللُّـيْلِ وَالنَّـهَارِ لأنات لأولى الألباب (١٩٠) الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَّهُ قَيَامًا وَقُعُودًا

وْعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فَى خَلْقِ السِّمَوَات وَالأَرْضَ رَبُّنَا مَا خَلَقْتُ هَذَا بَاطِلاً سُنُّحَانَكَ فَقَنَا عَذَاتَ النَّارِ (١٩١) رَبُّنَا إِنَّكَ مَنْ تُدْخِلْ النَّارَ فَقَدْ أَخْزَنْتُهُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَارِ (١٩٢) رَبُّنَا إِنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِبًا يُنَادِي للإيمَانِ أَنَّ آمِنُوا بِرَبِّكُمْ فَامَنًا , نُنَا فَاغُفْرْ لَنَا ذُنُونِنَا وَكَفِّرْ عَنَّا سَنَّنَاتِنَا وتُوَفِّنَا مُعُ الأَثْرَارِ ﴾ [آل عمران: ١٩٠-١٩٣]، رواه ابن حبّان بسند جيد.

اللهمُّ اجعل القرآنَ العظيم ربيعَ قلوبنا ونورَ

صدورنا وجلاء احزاننا وذهاب همومنا وغمومنا، برحمتك يا أرحم الراحمين.

بارك الله لي ولكم في القرآن العظيم، ونفعني وإيّاكم بما فيه من الآيات والذّكر الحكيم، قد قلتُ ما قلت، إن صوابًا فمن الله، وإن خطأ فمن نفسي والشيطان، وأستغفر الله انه كان غفاراً.

أنها المسلمون، اعلموا أنّ عشركم هذه عناقد تناقصت وخرزُ عقد لم يبقَ منها إلا القليل، فمن كان منكم محسنًا فيه فعليه بالإكمال، ومن كان مقصِّرًا فليختمها بالإنابة والاستغفار، فهنيئًا لمن تفكّر في ذنويه فيكي، وأسف على ما كان

منه فرفع أكفُّ الضّراعة إلى ربّه

الا فاتّق الله - أنها المسلم - فيما بقي، واقبل على ربك إقبالُ التائبُ الآيب، وانظر كيف سار المتقون في هذا الشهر الم ورحعت، ووصلوا إلى المقصد وانقطعت، وأجابوا

الداعي لكنك قد امتنعتَ، لقد تفكّروا في تفريطهم فأنُّوا، وتلهِّفوا إلى رحمة الباري

الا ترى - أينها المسلم - أنُ منزلة شهر رمضان مع بقية الشهور كمنزلة يوسف عليه السلام مع إخوانه الأحدُ عشر، وأنَّ يعقوبَ عليه السَّلام لم يرتدُ بصره بشيء من ثيابهم، وارتدُ بقميص بوسف عليه السلام بصيرا، فكذلك المذنب إذا شم روائح رمضان وجلس فعه مع الذَّاكرين وقرأ القرآنَ فإنَّه يرتدُ إليه قلبه وتحسَّى

فيه نفسه المطمئنة، ويا لله ما أسعد من وفقه الله لقيام ليلة القدر التي هي خيرٌ من آلف شهر. فهل لك - أيها المسلم - أن توافق هذه الليلة إن كانت فيما بقي، لتحظى بثواب عبادة تعادل ثلاثة وثمانين عامًا. ألا إن ذلك فضل الله يؤتيه من بشاء، والله ذو الفضل العظيم.

صعد رسول الله ﷺ درجات المنبر، فلما رقي عتبة قال: أمين، ثم رقي عتبة أخرى فقال: أمين، ثم رقي عتبة أخرى فقال: «أتاني ثم رقي عتبة ثالثة فقال: أمين، ثم قال: «أتاني جبريلُ فقال: يا محمد، من أدركه رمضانُ فلم يُغفَر له فابعده الله، قلتُ: أمين، الحديث رواه الن حبان وغيره.

ثم اعلموا - أيها المسلمون - أن الله قد فرض عليكم صدقة الفطر على الحر والعبد والذكر والأنثى والصغير والكبير، صاعًا من برً أو اقط أو تمر أو زبيب أو شعير أو ممًا يقتاتُه أهلُ العلد، والصاع النبوي ساوى من الأرز

بالوزن المتعارف اثنين من الكيلو ومائتين غرامًا بالاحتياط.

ووقتُ وجوبِها يبدأ من ليلةِ العيد، والمستحبُ من صبُح العيدِ قبلَ الصلاة، ولا بأس في إخراجها قبلَ العيد بيوم أو يومين.

كما يُسَنُ التكبير ليلةَ العيد إلى الصلاة واستحباب أكلِ ثلاث رُطَبات قبل أداء صلاة واستحباب أكلِ ثلاث رُطَبات قبل أداء صلاة العيد اقتداءً بنبينا عَنَّى، ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمْ الْيُسْرَ وَلِتُكْمِلُوا اللَّعدُةَ وَلَتُكَبَّرُوا اللَّعدُةَ وَلَتُكبَرُوا اللَّهُ عَلَى مَا هَدَاكُمْ وَلَتَعَلَّكُمْ تَسُلُّكُمْ تَسُلُّكُمْ تَسُلُّكُمْ وَلَعَلَّكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَسُلُّكُمْ رُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٥].

تقبل الله منا ومنكم صالح الأعمال، وجعلنا وإياكم وإخواننا المسلمين من عتقائه من النار، إنّه سميع مجيب.

اللهم صل على محمد وعلى آل محمد، كما صل يت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم، إنك حمد مجدد

#### وه اشهار وه

تشهد مديرية التضامن الاجتماعي أنه قد تم إشهار الفروع التالية:

١- فرع أنصار السنة المحمدية بمطوبس ، بكفر الشيخ، بتاريخ ٢٠٠٨/٢٠٠٨.

٢- فرع أنصار السنة المحمدية بالكوم الأحمر، أوسيم، جيزة بتاريخ ١٣ / ٩ / ٢٠٠٨م .

طبقًا للقانون (٨٤) لسنة ٢٠٠٢ بشأنُ الجمعياتُ والمؤسسات الأهلية واللائحة التنفيذية لذلك القانون. والله الموفق.

#### ٥٥ إنا لله وإنا إليه راجعون ٥٥

توفي يوم الجمعة ٩/٢٠٠٨م فضيلة الشيخ عبد الفتاح توفيق، من دعاة الجماعة، ومن مؤسسي فرع شبين الكوم.

نسال الله تعالى له المغفرة والرحمة، وإنا لله وإنا إليه راجعون.

## الحلقة السابعة

الحمد لله حمياً لا ينفد، اقضل ما ينبغي أن يحمد، وصلى الله وسلم على محمد وعلى آله وصحبه

ومن تعبد، وبعد:

فقد تحدثنا في الحلقة الماضية عن إمامة المتنجس، وتوقفنا عند انواع النجاسات، فذكرنا منها بول الأدمى وغائطه وبول الصغير، ونتحدث الأن - إن شاء الله - عن بقية أنواع النجاسات، ثم نتكلم عن

إمامة المحنون والسكران فنقول:

#### ٢- الكلب والخنزير وما تولد منهما أو من أحدهما مع حيوان آخر: أما نحاسة الكلب:

فالدليل عليها ما رواه أبو هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله 🐲: «طهور إناء أحدكم إذا ولغ فيه الكلب أن يغسله سبع مرات، أولاهن بالتراب». [اخرجه مسلم]. وفي لفظ له: «فليرقه». وللترمذي: «أخراهن أو أولاهن».

قال الصنعاني في سبل السلام: «قوله: طهور اناء احدكم، فإنه لا غسل إلا من حدث أو نجس، وليس هنا حدث فتعين النجس، والإراقة إضاعة مال فلو كان الماء طاهرًا لما أمر بإضاعته إذ قد نهى عن إضاعة المال، وهو ظاهر في نجاسة فمه والحق به سائر بدنه قياسًا عليه، وذلك لأنه إذا ثبتت نجاسة لعابه: ولعابه جزء من فمه إذ هو عرق فمه: فغمه نجس إذ العرق جزء متحلب من البدن، فكذلك بقية بدنه». اهـ.

قال ابن عثيمين في الشرح الممتع: «كلب، يشمل الأسود والمعلم وغيرهما، وما يباح اقتناؤه وغيره، والصغير والكبير، وشامل أيضًا لما تنجس بالولوغ أو البول أو الروث أو الريق، اهـ.

#### وأما الخنزير:

فهو أسوا حالاً من الكلب، فهو أولى أن يكون نحسبًا، ولأن الله تعالى حرم لحمه وجعله من الأطعمة المحرمة، ثم وصفه بأنه رجس، والرجس النحس، قال تعالى: ﴿ قُلْ لاَّ أَحِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَيَّ مُحَرِّمًا عَلَى طَاعِمٍ يَطْعُمُهُ إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمَا مُسْفُهِ حًا أَوْ لَحْمَ خَنزِيرِ فَإِنَّهُ رِحْسٌ أَوْ فَسْقًا أَهْلُ

لغَيْر اللَّه به ﴾ [الانعام: ١٤٥]، فوصف الله له بأنه رجس يدل على تأصله في النجاسة. غ-ميتة الحيوان

فهي محرمة بالنص، وتحريمها دليل نجاستها، والميتة من الحيوان ما أزهقت حياته بغير ذكاة شرعية إذا كان حيوانًا ماكولًا ؛ لقوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالدُّمُ وَلَحْمُ الخَنزيرِ وَمَا أُهلُّ لِغَيْرِ اللَّه بِهِ وَالْمُنْذَنِقَةُ وَالْمَوْقُوذَةً وَالْمُتَرِدِّيَّةُ وَالنَّطِيحَةُ وَمَا أَكُلُ السَّبُعُ إِلاً مَا ذَكُيْتُمْ ﴾ [المائدة: ٣].

اما غير مأكول اللحم فإنه لا يطهر بالذبح حتى لو ذبح، بل يصير ميتة نجسة، فعن ميمونة رضى الله عنها أن رسول الله 🍇 سُئل عن فأرة سقطت في سمن، فقال: «القوها وما حولها وكلوا سمنكم، [رواه البخاري]. وفي رواية عن أبي هريرة رضى الله عنه أن النبي ﷺ سئل عن الفارة تموت في السمن فقال: «إن كان جامدًا فالقوها وما حولها، وإن كان مائعًا فلا تقربوه. (رواه احمد وضعفه الإلباني].

والعلة في ذلك أن الفارة حينما سقطت في السمن كانت حية فلما استقرت في أسفل الوعاء الذي به السمن اخْتَنَقَتْ فماتت فتنحست ونجست ما حولها من السمن، فأمر النبي 🐲 بإلقائها وما حولها من السمن وبالإنتفاع بياقي السمن، أما إن كان السمن مائعًا (مثل الزيت) فيلقى كله لسريان النحاسة لسائر أجزائه، قال ابن قدامة في المغنى: وحد الحامد الذي لا تُسرِبُ النجاسة إلى جميعه هو المتماسك الذي فيه قوة تمنع انتقال أجزاء

النجاسة عن الموضع الذي وقعت عليه النجاسة إلى ما سواه». اهـ.

وكذلك ما قطع من البهيمة وهي حية فهو ميتة، فعن أبي واقد الليثي رضي الله عنه قال: قال النبي 🐲: «ما قطع من البهيمة – وهي حية – فهو ميت». [اخرجه أبو داود والترمذي وصححه الالباني].

#### ويستثنى من نجاسة الميتة ما ياتي:

أ- مبتة الأدمى: فإنها لا تنجس بالموت ؛ لقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كُرِّمْنَا بُنِي آدُمْ ﴾ [الإسراء: ٧٠]، ويتكريمه حكم الله بعدم نجاسته بالموت، فابن أدم طاهر حيا وميتا مسلما أو غير مسلم، أما قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ نَجِسٌ ﴾ [التوية: ٢٨]، فالمراد نحاسة الاعتقاد لا نجاسة الأبدان.

ب- ميتة السمك والجراد: فهما طاهرتان للإجماع على طهارتهما وللخبر الوارد عن الرسول ته، فعن ابن عمر رضى الله عنهما قال رسول الله المنتان ودمان، فاما المنتان، فإما المنتان، فإما المنتان، فالجراد والحوت، وأما الدمان فالطحال والكبد.. [أخرجه أحمد وابن ماجه بسند صحيح موقوفًا على ابن عمر، وله حكم المرفوع لأنه لا يقال بالراي].

وعن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله 🛎 في البحر: «هو الطهور ماؤه الحل ميتته». [اخرجه الأربعة، وصححه الألباني].

د- منتة ما لا دم له سائل:

كالذباب والنمل والنحل ونحو ذلك، فعن أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله 👺 قال: ﴿إِذَا وقع الذباب في إناء أحدكم فليغمسه كله ثم ليطرحه، فإن في إحدى جناحيه داء وفي الآخر شفاء». [رواه البخاري].

فلو كانت ميثة الذباب نجسة لأمر النبي 👺 بالقاء ما في الإناء ولم يأمر يغمسها فيه.

د- عظم الميتة وقرنها وظفرها وشعرها

كل ذلك طاهر، وقوفًا على الأصل وهو الطهارة، ولما رواه البخاري تعليقًا قال: وقال الزهري في عظام الموتى - نحو الفيل وغيره - أدركت ناساً

### عداد المستشار/ أحمد السيد علي

من سلف العلماء بمتشطون بها ويدهنون فيها لا يرون به بأسا. وقال حماد: لا بأس بريش الميتة. هـ - فأرة المسك و الطريدة:

قال الشيخ البسام: «يستثنى من ذلك فأرة المسك التي تقطع وتبان من غزال المسك، وهي باقية حية فهي طاهرة بالسنة والإجماع ؛ لأنه بمنزلة البيض والولد والشعر ونحوها، ويستثنى من ذلك أيضًا الطريدة، وهو الصيد يقع بين القوم ولا يقدرون على ذكاته فيقطع هذا منه بسيفه قطعة ويقطع الأخر قطعة حتى يؤتى عليه وهو حى، اهـ.

#### ٥- المذى والودى:

أما المذي فهو ماء أبيض رقيق لزج يخرج عند شبهوة، ولا يعقبه فتور وربما لا يحس بخروجه، ويكون ذلك للرجل والمرأة، وأما الودى: فهو ماء أبيض ثخين بخرج بعد البول، وهو نجس مثل المذي، فعن على رضى الله عنه قال: كنت رجلاً مذاءً، وكنت استحيى أن أسأل النبي 🛎 لمكان ابنته، فأمرت المقداد بن الأسود فسال، فقال: يغسل 

وعن ابن عباس رضى الله عنهما قال: «المني والودى والمذى، أما المنى فهو الذي منه الغسل، وأما الودى والمذي فقال: اغسل ذكرك أو مذاكيرك وتوضيا وضوعك للصيلاة». [رواه ابو داود وصححه

وأما المنى فالصحيح عدم نجاسته ؛ لأن الإنسان طاهر، وقد خلق من المنى فهو طاهر. ٦- دمالحيض والنفاس:

فعن أسماء بنت أبي بكر رضى الله عنها قالت: جاءت امراة إلى النبي المنبي المقالت: إحدانا يصيب ثوبها من دم الحيض كيف تصنع ؟ فقال: تحته ثم تقرصه بالماء، ثم تنضحه، ثم تصلى فيه. [متفق

أما سائر الدماء التي تخرج من الأدمي فمحل خلاف بين العلماء، ما عدا الخارج من السبيلين قليلاً كان أم كثيرًا، وكذا القيح والقيء والصديد ففيهما خلاف بين العلماء والصحيح عدم النحاسة.

#### ٧- روث ما لا يؤكل تحمه:

فعن ابن مسعود رضي الله عنه قال: أراد النبي ق أن يتبرز فقال: «ائتني بثلاث أحجار، فوجدت له حجرين وروتة حمار، فامسك الحجرين وطرح الروثة، وقال: هي رجس». وفي رواية: «إنها ركس». [رواه البخاري].

هذه بعض أنواع النجاسات التي يجب على المسلم أن يتجنبها وأن يزيلها إذا علقت بثوبه أو ببدنه أو ببقعته التي يصلي عليها، حتى تصح صلاته.

#### خامسا : إمامة المجنون :

تعريف الجنون:

هو اختلال العقل، بحيث يمنع جريان الأفعال والأقوال على نهج العقل إلا نادرًا.

نوعا الجنون:

الجنون نوعان: أصلي وطارئ، والأصلي: أن يبلغ الإنسان مجنونًا، والطارئ: أن يبلغ عاقلاً ثم يطرأ عليه الجنون، وكل منهما إما ممتد، أو غير ممتد.

والجنون بنوعيه لا يؤثر في أهلية الوجوب لانها تثبت بالذمة، والجنون لا ينافي الذمة لانها ثابتة على أساس الحياة في الإنسان، إلا أن يؤثر في أهلية الأداء فيعدمها، لأنها تثبت بالعقل والتمييز، والمجنون فاسد العقل عديم التمييز، ولهذا كان حكمه حكم الصغير غير المميز في تصرفاته وأفعاله.

أما في العبادات: فإن كان الجنون ممتدًا فإنه يسقط العبادات، أي يمنع وجوبها أصلاً لفوات القدرة على الأداء في الحال لقيام الجنون، وللحرج في الاداء بعد الإفاقة بطريق القضاء، وإذا انتفى الأداء تحقيقًا وتقديرًا لثبوت الحرج في القضاء، انعدم الوجوب بدون الأداء، أما إذا كان الجنون غير ممتد فإن الأداء وإن كان غير ممكن في حال الجنون إلا أنه ممكن بعد الإفاقة على سبيل القضاء بدون حرج فكان الأداء ثابتًا تقديرًا فيبقى الوجوب.

#### حكم إمامة المجنون:

إمامة المجنون جنونًا ممتدًا:

إذا أم الرجل المسلم المجنون القوم فصلاته غير صحيحة، وكذا صلاة من خلفه، ويجب على المامومين إعادة الصلاة، وذلك لأن الجنون لا يخفى.

الدليل: عن علي رضي الله عنه أن النبي الله عنه أن النبي القال: «رُفع القلم عن ثلاثة: عن الصبي حتى يبلغ، وعن المجنون حتى يعيقظ، وعن المجنون حتى يعيقظ، وواد أرواه أبو داود وصححه الألباني].

والقاعدة: من صحت صلاته صحت إمامته، والمجنون صلاته غير صحيحة، فإمامته غير صحيحة.

إمامة المجنون جنونًا غير ممتد:

إذا أم المجنون جنوبًا غير ممتد القوم فحكم إمامته تختلف باختلاف حالته:

إذا أمهم في حالة إفاقته: فصلاته وصلاتهم صحيحة، وذلك لأن العقل مناط التكليف، وحيث وجد العقل تحقق التكليف، وهو حال الإفاقة كامل العقل، وصلاته صحيحة، وإمامته صحيحة.

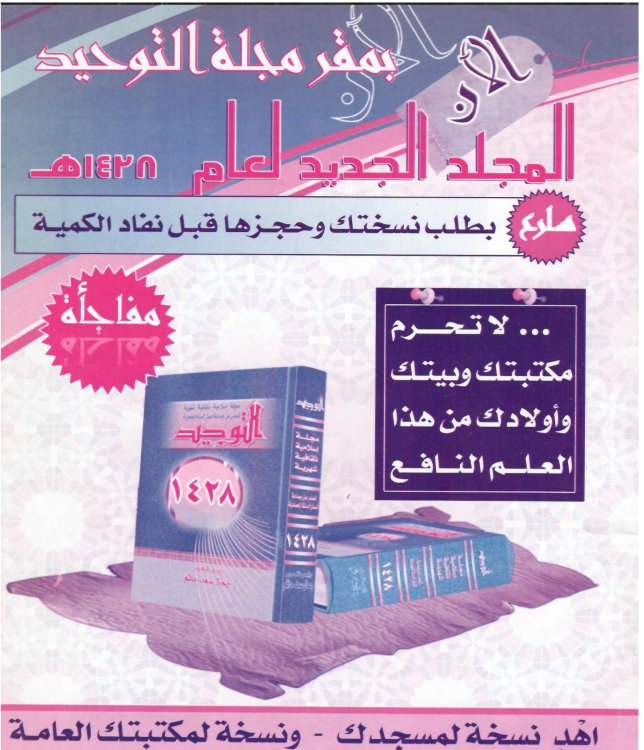
فإذا عرض له امر اذهب عقله اثناء الصلاة فعلموا بذلك وجب عليهم الخروج من إمامته وتقديم غيره ليتم لهم صلاتهم، أو يصلوها فرادى، فإن فعلوا ذلك، فصلاتهم صحيحة، وإن المتموا به بعد علمهم بجنونه لم تصح صلاتهم وعليهم الإعادة.

وإذا أمهم في حال جنون: فنفرق بين حالتين: الحالة الأولى: إن كانوا عالمين بجنونه فصلاتهم غير صحيحة، وعليهم الإعادة.

الحالة الثانية: إن كانوا غير عالمين بجنونه: فلم يدروا في أي حالة كان عليها الإمام، فصلاتهم صحيحة ولا إعادة عليهم، ولكن تستحب الإعادة فقط.

الدليل: القياس على إمامة المرتد فإن كان له حالة إسلام وحالة ردة ولم يعلم المامومون بحالته، فصلاتهم صحيحة، ولا إعادة عليهم، وذلك لأن الأصل في الإنسان السلامة، والجنون عارض فاستصحبنا الأصل.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.



اهُدِ نسخة لمسجدك - ونسخة لمكتبتك العامة - علم نافع وصدقة جارية لا تُفوِّت الفرصة كرتونة المجلدات أُضيف إليها ذخر جديد

كربونه المجلدات اصيف إليها دخر جديد فأصبحت ٣٦مجلدًا - أقبسل على الخيسر

Upload by: altawhedmag.com



ئن يرغب في التبرع يرجى التوجه إلى المركز الرئيسي لجماعة أنصار السنة المحمدية بالقاهرة المشارع قولة - عابدين - المركز العام - أو الاتصال بهاتف رقم ٢٣٩٥٩٢٠٣ أو عمل إيداع على حساب رقم ٢١٣٧٩٧ بنك فيصل الإسلامي - فرع القاهرة - يرجى إرسال صورة الحوالة على فاكروقه المرادارة الأيتام على مكتب بريد عابدين على نفس العنوان

Upload by: altawhedmag.com