

Upload by: altawhedmag.com

بسم الله الرحمن الرحيم فاعلم أنه لا إله إلا الله

رئيس مجلس الإدارة

د. جمال المراكبي

المشرف العام

اللحنة العلمية

د. عبد العظيم بدوى

زكر با حسب

جمال عبدالرحم

معاورة محمد هبك

سكرتير التحرير

مصطفى خليل أيو المعاطى

التحرير

المشارع قولة - عابدين - القاهرة

ت: ۲۲۹۳۰۰۱۷ فاکس: ۲۲۹۳۰۱۷

قسم التوزيع والاشتراكات

ت: ٢٢٩١٥٤٥٦ المركز العام

Alia\_: 14001977 - 10301977

د. عبدالله شاكر الجنيدي

342/

صاحية الامتياز المناقة المناد السنة المحمدية

مجلة ألتوجيج إسلامية - ثقافية - شهرية السنة السابعة والثلاثون العدد ٢١٢ دو القعدة ٢١٢ هـ



#### ۵۵ الانفلات التربوي والأخلاقي ۵۵

لكي يقوم مجموعات من الشباب بمطاردة مجموعة أخرى من الفتيات في الشوارع ويلتفون في حلقات حولهن بقصد الاعتداء عليهن، فإن لهذا الحدث أبعادًا خطيرة وشرورًا مستطيرة تدل على أن فاعلي ذلك يريدون أن يعيشوا شريعة الغاب التي يتسافد (يتناكح) فيها الحُمُر والوحوش بلا ضابط ولا نظام!!

وإن دل هذا الذي حدث على شيء فإنما يدل على أن:

١- البعد عن شريعة الله تعالى في الاستتار والحشمة والحياء والعفة ياتي من ورائه كل رذيلة، لأنه لا يلهث أمثال هؤلاء الذئاب إلا خلف من خلعت ثياب الحياء والحشمة، والطيور على أشكالها تقع، والخبيثات للخبيثين، والطيبات للطيبين، ولذلك حفظ الله المحجبات المحتشمات من ذلك الأذى، فقال تعالى: ﴿ ذَلِكَ أَدْنَى أَن يُعُرُفْنَ قَلاً يُؤْذَيْنَ ﴾ [الاحزاب: ٩٩].

٢- هذه لطمة على وجوه الذين دعوا ويدْعون إلى تحرير المرأة وخروجها من بيتها ومزاحمتها للرجال في كل الميادين.

٣- ثم هي صفعة أيضًا للذين لم يجدوا شيئًا يهاجمونه إلا حجاب المرأة المسلمة.

وتبقى المشكلة كامنة في أن دعاة التحرير، والمعقَّدين من حجاب المرأة مهما تَلَقُوْا من الصفعات على خدودهم فإنهم يديرون الخد الآخر.

التحصرير

التوزيع الداخلي: مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية

لأول مرة نقدم للقارئ كرتونة كاملة تحتوي على الأول مرة نقدم للقارئ كرتونة كاملة التوحيد عن ٣٦ سنة كاملة

Upload by: altawhedmag.com

مدير التحرير الفن رئيس التحرير حسبن عطا القراط جمال سعد حاتم ثمن النسخة Jele مصر ١٥٠قرشا . السعودية ٢ريالات . الإمارات ادراهم . الكويت . . ٥ فلس . الافتتاحية: عندما بتسلط الشيعة ويهيمون: بقلم الرئيس العام ٢ المغرب دولار أمريكي . الأردن ٥٠٠ فلس ، قطر اريالات عمان نصف ريال كلمة التحرير: بقلم رئيس التحرين عماني، أمريكا ٢دولار ، أوروبا ٢يورو باب التفسير: سورة الضحى والشرح: د/ عبدالعظيم بدوي 14 باب السنة: زكريا حسيني محمد حمال الدنا بفتري الكذب على الأئمة الأغلام: د/ على السالوس ١٧ الاشتراك السنوي درر البحار: على حشيش السياسة الشرعية بين فقه الاستضعاف وفقه التمكين: ١- في الداخل ٢٠ جنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد - على مكتب د/ عبدالله شاكر الجنيدي بريد عابدين). محتارات من علوم القرآن: مصطفى البصراتي ٢- في الخارج ٢٠دولارا أو ٢٥ريالا سعوديا ٣. القصة في كتاب الله: عبدالرازق السيد عيد او ما بعاد لهما. ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو \*\* فضائل لا اله الا الله: صلاح تحبب الدق شيك على بنك فيصل الإسلامي - فرع واحة التوحيد: علاء خضر القاهرة - باسم مجلة التوحيد - أنصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩). TA مندر الحرمين: وقفات مع أيات الحج: سعود الشريم 54 دراسات شرعية: متولى البراجيلي ٤V توقير الكبير: د/ حسن إبراهيم البريد الإلكتروني دات الأسرة: أحكام الزواج مشكلات وعلاج: جمال عبدالرحمن <sup>1</sup>9 تحذير الداعية: على حشيش it the الاستشراق وأثره على الأمة: أسامة سليمان MGTAWHEED@HOTMAIL.COM بر الوالدين خلق الأنبياء: عبده الأقرع رئيس التحرير، باب الفتاوي: يجيب عليها لجنة الفتوى بالمركز العام GSHATEM@HOTMAIL.COM التوزيع والاشتراكات : اتبعوا ولا تبتدعوا: معاوية محمد هيكل SEE2070@HOTMAIL.COM باب التراجم: فتحى امين عثمان موقع المجلة على الإنترنت: اعلام المصلين والولاة بمن يقدمونه لإمامة الصلاة: 1 WWW.ALTAWHED.COM الستشار/ احمد السيد على ٧٠ موقع المركز العام : WWW.ELSONNA.COM ٢٦٠ جنيها ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر ٢٢٠ دولارلمن يطلبها خارج مصر شاملة سعر الشحن

Upload by: altawhedmag.com

الحمد لله رب العالمين، وأشهد أن لا إله إلا الله ولي الصالحين، وأشهد أن محمدًا عبد الله ورسوله، صلـوات ربـي وسلامه عليه وعلى آله وصـحـبة ومن تـبـعـهم بـإحـسـان إلى يـوم الدين، وعلى رسل الله أجمعين. وبعد:

فإن الله ابتلى هذه الأمة فجعل بأسها بينها شديدًا، وقدَر عليها من الاختلاف والافتراق مثل ما كتب على الأمم قبلها؛ عَنَّ ثَوْبَانَ رضى الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه عَنْ : « إِنَّ اللَّه زَوَى لَي الأَرْضَ فَرَأَيْتُ مَشَارَقَهَا وَمَعَارِيهَا، وَإِنَّ أَمْتي سَيَبُلُغُ مُلْكُهَا مَا زُوى لَي مِنْهَا، وَأَعْطِيتُ الْكُفْزَيْنِ الأَحْمَرَ وَالأَبْيَضَ، وَإِنِّي مَشَارَقَهَا وَمَعَارِيها، وَإِنَّ أَمْتي سَيَبُلُغُ مُلْكُهَا مَا زُوى لي مِنْها، وَأَعْطِيتُ الْكُفْزَيْنِ الأَحْمَرَ وَالأَبْيَضَ، وَإِنِّي سَأَلْتُ رَبِّي لأُمْتي آنَ لاَ يُهْلِكُهَا بِسَنَة بِعَامَة، وَأَنَّ لا يُسَلَّطَ عَلَيْهِمْ عَدُوا مِنْ سَوَى أَنْفُسَهِمْ فَيَسْتَبِيحَ سَأَلْتُ رَبِّي لأُمْتي آنَ لاَ يُهْلِكُهَا بِسَنَة بِعَامَة، وَأَنَّ لا يُسَلَّطُ عَلَيْهِمْ عَدُوا مِنْ سَوَى أَنْفُسَهِمْ فَيَسْتَبِيحَ بَيْضَتَهُمْ، وَإِنَّ رَبِّي قَالَ: يَا مُحَمَّدُ، إِنِّي إِذَا قَضَيْتُ قضاء فَإِنَّهُ لا يُرَدُ، وَإِنِّي أَعْطيتُ أَنْ لاَ يُعْلَيْهُمْ بَيْضَتَهُمْ، وَإِنَّ رَبِّي قَالَ: يَا مُحَمَّدُ، إِنِّي إِذَا قَضَيْتُهُ فَلَهُ لا يُرَدُ، وَإِنِّ إِنَّ عُطَيتَ أَنْ لا يُسَتَعَبِيحَ بَيْضَتَهُمْ، وَإِنَّ رَبِّي قَالَ: يَا مُحَمَّدُ، إِنِّي إِذَا قَضَيْتُ فَقَالَهُ لا يُرَدُ، وَإِنِّي أَعْطَيتُ لا سَنَقَ بِعَامُهُ وَأَنُ لاَ أُسْلَطَ عَلَيْهِمْ عَدُوًا مِنْ سُوى أَنْفُسَهِمْ يُسْتَبِيحُ بَيْ مَا أَوْ لا أَسْتَظَ مَا أَعْلِي مُ أَنْ

وعن عَامرِ بْن سَعَد عَنْ أَبِيه أَنُّ رُسُولَ اللَّه ﷺ أَقْبَلَ ذَاتَ يَوْم مِنَ الْعَالِيَةِ، حَتَّى إِذَا مَرُ بِمَسْجِد بَنِي مُعَاوِيَةَ دَخَلَ فَرَكَعَ فِيهِ رَكْعَتَيْنِ وَصَلَيْنَا مَعَهُ وَدَعَا رَبَّهُ طَوِيادُ، ثُمُ انْصَرَفَ إلَيْنَا، فَقَالَ ﷺ، حَتَّى إذا مَرُ بِمَسْجِد بَنِي مُعاوِيَةَ تَنْتَيْنِ وَمَنَعَنِي وَاحدةً، سَأَلْتُ رَبِّي أَنْ لاَ يُهْلِكَ أُمَّتِي بِالسَّنَةِ فَأَعْطَانِيها، وَسَأَلْتُهُ أَنْ لاَ يُهْلِكَ أُمَّتِي بِالْغَرَقُ فَأَعْطَانِيها، وَسَأَلْتُهُ أَنْ لاَ يَجْعَلَ بَأَسَهُمْ بَيْنَهُمْ فَمَنْعَنِيهَا، رَواهما مَعله.

وقال رسول الله 🀲 : «فإنه من يعش منكم يرى اختلافًا كثيرًا، وإياكم ومحدثات الأمور فإنها ضلالة، فمن أدرك ذلك منكم، فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين، عضوا عليها بالنواجذ،. رواه الترمذي.

وإن أعظم بلاء وقع على هذه الأمة ما أحدثه الروافض من بدع وضلالات تتعلق بالإمامة وعصمة الأئمة والطعن على خير قرون الأمة من أصحاب رسول الله ॐ ، والغلو في آل بيت النبي 🐲 .

لقد قدر الله لهذه الأمة أن تبقي عزيزة قوية ما دام هؤلاء الروافض مقهورين، فإذا تسلط علينا هؤلاء الروافض كانت الطامة الكبرى التي تودي بهذه الأمة حين يكون للروافض دولة يتسلطون بها على مقادير هذه الأمة، وعادة ما تنشى هذه الدولة حزبًا من الخارجين وقطاع الطريق ليعيث في الأرض فسادًا وينفذ مخططاتها لتفتيت وحدة المسلمين. ولكن الله تبارك وتعالى يقيض لهذه الأمة من يدفع عنها الفتنة ويرد كيد الظالمين إلى نحورهم ليحفظ هذه الأمة.

ولقد ظل هذا الدين عزيزًا طوال حقبة الخلافة الراشدة، ثم في خلافة بني أمية والطور الأول من خلافة بني العباس، حتى دب الضّعف إلى الخلفاء وتسلط عليهم الأمراء والوزراء، وتمكن أهل البدع من الروافض والمعتزلة. القدرية، وصدق رسول الله 🍻 إذ يَقُولُ: • لاَ يَزَالُ الإسلَّامُ عَزِيزًا إِلَى اتَّنَى عَشَرَ خَلِفَةً «. • كُلُهُمْ منْ قُرِيْش».

ومن أعظم الدول الرافضية بلاءً علي آهل الإسلام دولة العبيدين الروافض في المغرب ومصر التي عم بلاؤها لمدة تقرب من ثلاثة قرون، وتحالفت مع القرامطة قطاع الطريق المحاربين لله ولرسوله الذين عم بلاؤهم حتى قتلوا

Upload by: altawhedmag.com

الذهحيد الصدر ٢٤٢ الستة السايعة وال



الحجيج في البلد الحرام واقتلعوا الحجر الأسود من الكعبة وعلقوه على بيت بالبحرين قرابة عشرين عاما. ودامت دولة الفاطميين ٢٦٠ سنة ,منها اثنتان وخمسون سنة بالمغرب ,ومائتان وثماني سنوات بمصر. وعدد خلفائها اربعة عشر خليفة ,أولهم عبيد الله المهدي ,وأخرهم العاضد الذي توفى بمصر يوم عاشوراء سنة ٣٥ه , وبموته انقرضت دولة الفاطميين من المشرق والمغرب. والملك لله وحده يؤتيه من يشاء وينزعه ممن يشاء. قال الذهبي -رحمه الله -: ظهر في هذا الوقت الرفض ,وأبدى صفحته وشمخ بانفه في مصر والشام والحجاز والمغرب بالدولة العبيدية ,وبالعراق والجزيرة والعجم ببني بويه ,وكان الخليفة المليع ضعيف الرتبة مع بني بويه وضعف بدنه ثم أصابه قالج ,وخرس فعزلوه وأقاموا أبنه الطائع لله ،وله السنحة والخطبة ,وقليل من الأمور فكانت مملكة المعز أعظم وأمكن.

وقال ابن كثير: وقد كان الفاطميون اغنى الخلفاء واكثرهم مالاً ,وكانوا من اغنى الخلفاء واجبرهم واظلمهم. وانجس الملوك سيرة ,واخبتهم سريرة ,وظهرت في دولتهم البدع والمنكرات .وكثر أهل الفساد ,وقل عندهم الصالحون من العلماء والعباد .وكثرت بارض الشام النصيرية والدرزية والحشيشية ,وتغلب الفرنج على سواحل الشام بكامله ,حتى أخذوا القدس وتابلس وعجلون والغور وبلاد غزة وعسقلان وكرك والشوبك وطبرية وبالياس وصور وعكا وصيدا وبيروت وصفد وطرابلس وانطاكية وجميع ما والى ذلك ,وقتلوا من المللمين خلفا وأمما لا يحصيهم إلا الله ,وسبوا ذراري المسلمين من النساء والولدان مما لا يحد ولا يوصف ,وكل هذه البلاد كانت الصحابة قد فتحوها وصارت دار إسلام .وأخذوامن أموال المسلمين ما لا يحد ولا يوصف ,وكارها البلاد كانت الصحابة قد فتحوها وصارت دار إسلام .وأخذوامن أموال المسلمين ما لا يحد ولا يوصف ,وكادوا إلى المسلمين بحوله وقوته وجوده ورحمة.

وقال السيوطي ولم أورد أحدا من الخلفاء العبيدين لأن إمامتهم غير صحيحة لأمور:

منها: انهم غير قرشيين وإنما سمتهم بالفاطميين جهلة العوام وإلا فجدهم مجوسي، قال القاضي عبد الجبار البصري: اسم جد الخلفاء المصريين سعيد وكان أبوه يهوديا حدادا نشابة، وقال القاضي أبو بكر الياقلاني: القداح جد عبيد الله الذي يسمى علماء النسب، وسماهم جهلة الناس الفاطميين، قال ابن خلكان. أكثر أهل العلم لا يصححون نسب المهدي عبيد الله جد خلفاء مصر حتى إن العزيز بالله ابن المعرّ في أول ولايته صعد المنبر يوم الجمعة فوجد هناك ورقة فيها هذه الآبيات:

إنما سمعنا نسبا منكــــرا يتلى على المنبـر في الجامع إن كنت فيمــا تدعي صــــادقًا فاذكر أبًا بعد الأب الســابــع إن تُرد تحقيــــقَ مــا قلتُــه قانسب لنا نفســك كالطائــع أو لا دُع الأنساب مستـــورة وادخل بنا في النسب الواسـع قان أنساب بنى هاشــــــم يقصر عنها طمــع الطامـــع

وكتب العزيز إلى الأساب بلي ماسب وكتب العزيز إلى الأموي صاحب الأندلس كتابا سبه فيه وهجاه فكتب إليه الأموي: «أما بعد فإنك عرفتنا فهجوتنا ولو عرفناك لأجبناك». فاشند ذلك على العزيز فافحمه عن الجواب – يعني أنه دعي لا تعرف قبيلته – قال الذهبي: المحققون متفقون على أن عبيد الله المهدي ليس بعلوي وما أحسن ما قال حفيده المعز صاحب القاهرة – وقد ساله ابن طباطبا العلوي عن تسبهم – فجذب سيفه من الغمد وقال: هذا نسبي ونثر على الأمراء والحاضرين الذهب وقال: هذا حسبي.

ومنها: أن أكثرهم زنادقة خارجون عن الإسلام ومنهم من أظهر سب الأنبياء ومنهم من أباح الخمر ومنهم من

Upload by: altawhedmag.com

النوحيد ذو القعدة ١٤٢٩ ه

أمر بالسجود له والخير منهم رافضي خبيث لئيم يأمر بسب الصحابة رضي الله عنهم ومثل هؤلاء لا تتعقد لهم سعة ولا تصح لهم إمامة.

قال القاضي أبو بكر الباقلاني: كان المهدي عبيد الله باطنيًا خبيتًا حريصًا على إزالة ملة الإسلام، أعدم العلماء والفقهاء ليتمكن من إغواء الخلق وجاء أولاده على أسلوبه: أباحوا الخمر والفروج وأشاعوا الرفض.

وقال الذهبي: كان القائم بن المهدي شرًا من أبيه زنديقًا ملعونًا أظهر سب الأنبياء وقال: وكان العبيديون على ملة الإسلام شرا من الثتر.

وقال أبو الحسن القابسي: إن الذين قتلهم عبيد الله وبنوه من العلماء والعباد أربعة آلاف رجل ليردوهم عن الترضي عن الصحابة فاختاروا الموت فيا حبذا لو كان رافضيا فقط ولكنه زنديق.

وقال القاضي عياض: سئل أبو محمد القيرواني الكيزاني من علماء المالكية عمن أكرهه بنو عبيد - يعني خلفاء مصر - على الدخول في دعوتهم أو يقتل ؟ قال: يختار القتل ولا يعذر أحد في هذا الأمر، كان يمكن دخوله قبل أن يعرف أمرهم وأما بعد فقد وجب الفرار، فلا يعذر أحد بالخوف بعد إقامته لأن المقام في موضع يطلب من أهله تعطيل الشرائع لا يجوز وإذما أقام من أقام من الفقهاء على المباينة لهم لئلا تخلو للمسلمين حدودهم فيفتنوهم عن دينهم.

وقال يوسف الرعيني: أجمع العلماء بالقيروان على أن حال بني عبيد حال المرتدين والزنادقة لما أظهروا من خلاف الشريعة.

وقال ابن خلكان: وقد كانوا يدعون علم المغيبات وأخبارهم في ذلك مشهورة حتى إن العزيز صعد يوما المنبر. فراي ورقة فيها مكتوب:

بالظلم والجور قصيد رضينا وليس بالكفر والحمصاقية

إن كنت أعطيت علم غيب بين لنبيا كاتب البطاقية

وكتبت إليه امرأة قصبة فيها: بالذي أعز اليهود بميشا والنصبارى بابن نسطور وأذل المسلمين بك إلا نظرت في أمري وكان ميشا اليهودي عاملا بالشام وابن نسطور النصراني بمصر

ومنها: أن مبايعتهم صدرت والإمام العباسي قائم موجود سابق البيعة فلا تصح إذ لا تصبح البيعة لإمامين في وقت واحد والصحيح المتقدم. اهـ. [تاريخ الخلفاء ج ١ / ص ١٢].

٥٥ تسلط البويهيين على الخليفة العباسي ٥٥

وفي خلافة المستكفي تسلط أحمد بن بويه علي الخلافة العباسية وتلقب بمعز الدولة وكان رافضيًا خبيئًا. أذل الخلفاء من بنى العباس وقمع السنة ونصر البدعة.

لم يخف البويهيون تشيعهم، بل شجعوا اتباع المذهب الشيعي في بغداد للقيام بالاعمال الاستفزازية ضد أهل السنة، فكانت لا تمر سنة دون شغب واصطدامات تقع بين السنة والشيعة تذهب فيها الأرواج، والممتلكات وتحرق الأسواق، وجاء في حوادث ٣٥١هـ: وكتب الشيعة في بغداد بأمر معز الدولة على المساجد بلعن معاوية والخلفاء الثلاثة والخليفة العباسي لا يقدر على منع ذلك، وفي سنة ٣٥٢هـ أمر معز الدولة الناس أن يغلقوا دكاكينهم ويبطلوا الأسواق والبيع والشراء وأن يظهروا النياحة وأن يخرج النساء منتشرات الشعور، مسودات الوجوه، يدرن في البلد بالنوائح ويلطمن وجوههن على الحسين بن علي - رضى الله عنه – ففعل الناس ذلك ولم يكن للسنة قدرة على المنع منه لكثرة الشيعة ولأن السلطان معهم، وهذا أول مانيح عليه وقد وصف ابن كثير ما يفعل الشيعة من تعدي لحدود الله في دولة بني بويه في حدود الأربعمائة وما حولها فقال: فكانت الدبادب، تضرب ببغداد ونحوها من البلاد في يوم عاشوراء ويُذرُّ الرماد والتين في الطرقات والأسواق وتعلق المسوح على الدكاكين ويظهر الناس الحزن والبكاء وكثير منهم لا يشرب الماء ليلتئذ موافقة للحسين، لأنه قتل عطشان تم تضرب ببغداد ونحوها من البلاد في يوم عاشوراء ويُذرُّ الرماد والتين في الطرقات والأسواق وتعلق المسوح على الدكاكين ويظهر الناس الحزن والبكاء وكثير منهم لا يشرب الماء ليلتئذ موافقة للحسين، لأنه قتل عطشان تم تضرب ببغداد ونحوها من البلاد في يوم عاشوراء ويُذرُّ الرماد والتين في الطرقات والأسواق وتعلق المسوح على الدكاكين ويظهر الناس الحزن والبكاء وكثير منهم لا يشرب الماء ليلتئذ موافقة للحسين، لأنه قتل عطشان تم تضرج النساء حاسرات عن وجوههن ينحن ويلطمن وجوههن وصدورهن حافيات في الأسواق إلى غير ذلك من

وأول إشارة إلى الفتن بين الشيعة وأهل السنة خلال العصر البويهي حصلت سنة ٣٣٨ه. / ١٩٩٩ وقد كان من نتيجتها أن نهبت الكرخ (٣)، وفي رمضان من سنة ٣٤٠ه / ١٩٩٩ وقعت فتنة عظيمة بالكرخ بسبب المذهب (٤)، وفي السنة نفسها ظهر ببغداد رجل أدعى بأن أرواح الأنبياء والصديقين تنتقل إليه، وقد وجدت في داره كتباً تدينه بالزندقة فتم القبض عليه: فلما تحقق أنه هالك أدعى أنه شيعي ليحض عند معز الدولة ابن بويه وقد كان معز الدولة ابن بويه يؤيد الرافضة، فلما اشتهر عنه ذلك، لم يتمكن الوزير منه خوفاً على نفسه من معز

٤ الذوجيد العدد ٢٢٢ السنة السابعة والثلاثون

Upload by: altawhedmag.com

الدولة وأن تقوم عليه الشيعة، إنا لله وإنا إليه راجعون.

وحدث في سنة ٣٤١هـ أن ظفر الوزير المهلبي بقوم من التناسخية وفيهم امرأة تزعم أن روح فاطمة رضي الله عنها، انتقلت إليها، وفيهم اخر يزعم أنه جبريل، فضربوا فتعذروا بالانتماء لأهل البيت فأمر معز الدولة بإطلاقهم لتشيع كان فيهم، والمشهور عن بني بويه التشيع والرفض، وهكذا كان لمغالاة بني بويه في التشيع نتائج سيئة الأثر حيث عمت الفوضى والانحرافات العقدية ولم تعد الفوضى قاصرة على بغداد أو مدن العراق الأخرى، بل شملت بعض أنحاء الدولة العباسية الأخرى.

0000000000000000000

1000000000000000000

وفي سنة ٣٤٦ تجددت الفتنة بين السنة والشيعة في بغداد بسبب سب الصحابة وكان من نتيجة ذلك أن قتل من الفريقين خلق كثير دون أن تتحرك المسلطة لمعالجة الصراع وفي السنة التالية ٣٤٧هـ انتشرت ظاهرة سب وتكفير الصحابة في كثير من البلدان، واشتدت الفتنة الطائفية بين الرافضة والسنة ووقعت في جمادى الأولى سنة ٣٤٨هـ حرب شديدة بين اتباع مذاهب السلف من أهل بغداد والمتشيعة وقتل فيها جماعة واحترق من البلد كثير وفي السنة التي تلت، أي سنة ٣٤٩هـ وبسبب الفتنة الطائفية بين الرافضة و لسنة ووقعت في مساجد بغداد، وفي سنة ٣٤١هـ حرب شديدة عن العامة على مساجد بغداد من الطائفية مين الطائفية من عمل من عليم فاطمة فدكاً، ومن أخرج العباس من الشورى ومن نفي أبا ذر الغفاري ومن منع دفن الحسن عند جده.

ولم يمنع معز الدولة ذلك وقد ثار أهل السنة من هذا التعريض المباشر بصحابة النبي ، وخصوصاً الخلفاء الراشدين الثلاثة الأول وأقدموا خلال ساعات الليل على إزالة الشعارات التي رفعها الرافضة، غير أن الأمير البويهي معز الدولة أصر على ضرورة إعادة تلك الشعارات وإبقائها مرفوعة رغم ما تشكل من تحد سافر للشاعر عموم المسلمين من إتباع مذاهب السلف وأهل السنة، وقد نصحه وزيره المهلبي بالامتناع عن ذلك مداراة للرأي العام وبأن يكتب مكان ما محى: لعن الله الظالمين لأل رسول الله من ، وصرحوا بلعنة معاوية فقط.

قال الذهبي: وضاع أمر الإسلام بدولة بني بويه وبني عبيد الرافضة، وتركوا الجهاد وهاجت نصارى الروم، وأخذوا المدائن وقتلوا وسبوا. وقال: فلقد جرى على الإسلام في المئة الرابعة بلاء شديد بالدولة العبيدية بالمغرب، وبالدولة البُويهية بالمشرق، وبالأعراب القرامطة، فالأمر لله تعالى.

وقال عن عضد الدولة أبو شجاع فنَاخسرو:.. وكان شيعياً جلداً أظهر بالنّحِف قبراً زعم أنه قبر الإمام على بنى عليه المشهد، وأقام شعار الرفض وماتم عاشوراء، ونُقل أنه لما احتُضر ما أنطلق لسانه إلا بقوله تعالى: ( مَا أَغْنَى عَنَى مَاليَهُ (٢٨) هَلَكَ عَنَى سُلْطَانيَةٍ ﴾.

#### ٥٥ انتهاء التسلط الشيعي ٥٥

سائد السلاجقة الخلافة العباسية في بغداد ونصروا مذهبها السنّي بعد أن أوشكت على الانهيار بين النفوذ البويهي الشيعي في إيران والعراق، والنفوذ العبيدي (الفاطمي) في مصر والشام. فقضى السلاجقة على النفوذ البويهي تماما وتصدوا للخلافة العبيدية (الفاطمية).

لقد استطاع طغرل بك الزعيم السلجوقي أن يسقط الدولة البويهية في عام ٤٤٧هـ في بغداد وأن يقضى على الفتن وأزال من على أبواب المساجد سب الصحابة، وقتل شيخ الروافض أبي عبدالله الجلاب لغلوه في الرفض. ثم كان السقوط التام للدولة العبيدية على يد صلاح الدين، رحمه الله.

وقد مدح علماء أهل السنة وفقهاؤهم وحكامهم هذا الفعل الجميل لصلاح الدين، ألا وهو القضاء على دولة العبيديين الرافضية الباطنية ,وأكثر الشعراء القصائد في مدح صلاح الدين فقال بعضهم:

ابدتم دولة الكفر من بني عبيـد بمصر إن هذا هو الفضــــل زنادقة شيعية باطنية مجــوس وما في الصالحين لهم أصــل سرون كفرا يظهـرون تشيعاً ليستروا سابور عمهـم الجهـل

هكذا يكون حال الأمة المسلمة في زمن التخاذل والفرقة والغثائية، فكيف إذا تسلط آهل البدع والضلالات فقمعوا السنة، وحاربوا أهلها، واستعانوا بأهل الكفر والشرك؟

فنسال الله العظيم رب العرش الكريم أن يحفظ على هذه الأمة دينها ووحدتها، وأن يردها إلى الحق رداً جميلاً. والله من وراء القصد. 100 الراجع 100

Upload by: altawhedmag.com

- دولة السلاجقة للدكتور الصلابي.
 - تاريخ الخلفاء للسيوطي.

- البداية والنهاية لابن كثير.

النوحيد ذو القعدة ١٤٢٩ ه

الحمد لله غفار الذنوب علام الغيوب، مفرج الكروب، والصلاة والسلام على من سعدت ببعثته القلوب، محمد واله وصحبه احمعين، وبعد: فإن الله جلّت عظمته وتقدّست اسماؤه قد بعث صغبة محمداً 😻 على فترة من الرسل، وأنزل عليه الكتاب والحكمة، ودعا إلى ربَّه على بصيرة، فعلم الناس من القرآن، وعلموا من السنَّة، وفقهوا في دين الله تعالى، وما لحق رسول الله 👹 بالرفيق الأعلى حتى ترك امته على المنهاج الواضح، والصراط المستقيم، قال الله تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صَرَاطِي مُسْتَقَيِمًا فَاتَبِعُوهُ وَلاَ تَتَبِعُوا السَّبُلَ فَتَفَرِقَ بِكُمْ عَن سَبِيلَه ذَلِكُمْ وصاحم به لعلكم تتقون ﴾ [الانعام ١٥٣]. وقال 🐲: اتركتم على المحجة البيضاء، ليلها كنهارها، لا يزيغ عنها إلا هالك». (اخرجه احمد وابن ماجه). ٥٥ غضب الله تعالى على الظلمن ٢٥

وهكذا تمر الأيام. وتصدق كلمة الله على القوم الظالمين، ومع بداية ما أسموه بـ الأزمة العالمية، التي هزت عرش أمريكا واقتصادها، وهزت معها عرش الاقتصاد الغربي، بل اقتصاد العالم الذي بدور في فلك أمريكا ونظامها الرأسمالي الحر، لقد أفاء الله على بلادهم من الخيرات الطبيعية مع رغد في العيش، وسعة في الأوطان، واقبلت إليهم الدنيا بحذافيرها، فظنوا أن ذلك كرامة من الله لهم، وأنهم إنما حصلوا على ذلك لاستحقاقهم له، ولم يكن ذلك إلا استدارجًا من العلى القدير، فنسوا حظًا مما ذكروا به، وطغوا ويغوا واكثر في الأرض الفساد، ولم يسلم من بطشهم وظلمهم حتى بنو حلدتهم، وأتباع ديانتهم، ونال المسلمين من بغيهم من ذلك الحظ الأوفى، ولأن الله لا يحب الظلم والظالمين، كان حقًّا على الله أن يريهم عاقبة ظلمهم في الدنيا قبل الآخرة، قال 🈻: أما من ذئب أحدر أن يعجل الله تعالى لصاحبه العقوبة في الدنيا مع ما يدخر له في الأخرة من البغى وقطيعة الرجم،. [السلسلة الصحيحة ٩١٨].

وقد بذل الناصحون لهم النصح من السلمين الذين هم أعرف الناس بريهم وأيامه، فأبي ساسية القوم إلاً طغيانا كبيرا واستكبارا عظيما، ولسان حالهم كفرعونهم السابق: (ما أريكُم إلاً ما أرى وما أهديكُم إلاً سَبِيل الرُشاد ) [غافر: ٢٩]، فكانت النتيجة كما حكى الله أيضاً في كتابه الكريم الذي أنزله على خير المرسلين:

Upload by: altawhedmag.com

AL LO

٦ الفه حدد ١٩٤ السنة السابعة والثلاثون

﴿ فَاسْتَحْفُ قَوْمَهُ فَأَطَاعُوهُ إِنَّهُمُ كَانُوا قَوْمًا فَاسْقَيْ ﴾ [الزخرف: ٤٢].

وإننا لننتظر حكم الله فيهم كما حكم على أمثالهم: ﴿ فَلَمَّا اسْفُونَا انتَقَمَّنَا مِنَّهُمْ فَأَغْرَقْنَاهُمْ أَجْمَعِينَ (٥٥) فَجَعَلْنَاهُمْ سَلَفًا وَمَثَلاً لَلَآخرينَ ﴾ [الزخرف: ٥٥-٥٦].

وإننا والحمد لله لم نَشْكَ لحظَّةً في أنَّ الدائرة ستدور عليهم، ولكنها سُنَّة الله في الذين خلوا من قبل: • وَلَيُمَحَصَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَيَمَّحَقَ الكَافِرِينَ ﴾ [ال عمران: ١٤١].

# ٥٥ لم يعتبروا ولم يكترثوا لما حل بعرش كسرى ٥٥

لقد تحققت هذه السنة عيانًا لكل ذي بصيرة في عصرنا الحاضر، فلقد مَرّتٌ بِالأمة محن وبلايا عظيمة زُلزل فيها المؤمنون زِلزالاً شديدًا وفتنوا في دينهم في أرض الإسراء في فلسطين وأفغانستان والعراق والصومال والسودان، بل إن شئت في كل بقعة وطا أرضها نور الإسلام.

وها هي الدائرة تدور عليهم، على المتكبرين المتجبرين، ويزلزل اقتصادهم، وفاجاهم الله بنقمته التي نسال الله العلي القدير الا يرفعها عنهم حتى يروا العذاب الآليم جزاءً بما طغوا في الأرض، لقد أراهم الله مكره بمن سبقهم في البغي إمبراطورية الفرس الروسية، بل حذرهم كسراهم المعاصر «وتين، من التلَبُسُ بظلَّم المسلمين، فقد جرَّت عاقبة ظلمه في أفغانستان والقوقاز والبلقان، فاراه الله عاقبة ظلمه إياهم انهياراً في إمبراطوريته بسرعة لم يتوقعها عدوهم، كما قال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ أَحَدُ أَبَّمَ القَرَى وَهِي ظالمة إنَّ أَحَدُةُ البَّمُ سُدِيدُ ﴾ [هودُ: ١٢].

َ فَلَمَ يُلْقَ سادة الرأسمالية الغربية بالواقع بالاً، ولم يكترثوا لما حل بعرش كسرى الحاضر، وظنوا أن ذلك حسداً لهم من أن يحوزوا غنائم الغدر من أرض المسلمين وأموالهم، وما هي إلاً سنوات معدودة لم تَبَرُد فيها أكبادُ المصابين من المسلمين على فقد أبنائهم، ولم تجفُ أرضهم من دماء شهدائهم، وإذا بالصنم مَتَشَقَقٌ، والحلم يتبخر، وإذا بالعاقبة تلوح، وإنا لله وإنا إليه راجعون!!

## ٥٥ الفساد الأخلاقي .. وأسباب الأزمة ٢١ ٥٥

وقد ظلَّ العالم يعتمد على النظام الرأسمالي لفترات طويلة تأكيدًا لمبدأ الاقتصاد الحر، على أن يتوقف دور الدولة على الحراسة والأمن فقط، دون التدخل بصورة مباشرة في النشاط الاقتصادي إلى أن وقعت الأزمة وأعلنت البنوك الكبيرة إفلاسها مما أجبر الدولة على التدخل في محاولة لوقف التدهور، وإنقاذ مقبة البنوك المتعثرة.

وبنظرة متانية وفاحصة للكارثة الاقتصادية، والأنهيار المالي نجد أن أسباب الأزمة المالية ترجع إلى عدم احترام وحدات الجهاز المصرفي الأمريكي والأوروبي للسياسات الدولية المتعارف عليها، وهي إدارة السيولة والربحية، وإدارة مخاطر الائتمان، وإدارة كفاية رأس المال، وأنها ركزت فقط على الربح السريع الضخم عن طريق الإقراض غير المسئول وغير المنضبط بالقواعد المصرفية المعروفة خاصة في قطاع المعقارات، هذا بجانب أن الربح السريع والضخم قد صاحبه الفساد في قمة إدارة هذه المؤسسات.

وتُعد خطة الإنقاذ التي وضعتها الإدارة الأمريكية لمواجهة الأزمة بضِّخ ٧٠٠ مليار دولار في سوق المال ليست ذات أهمية لإنها لا تعالج الجذور ومسببات الأزمة، وإنما تعالج مظاهر الأزمة وبالتالي فإنها لم ولن تُحدّث الأثر المطلوب على الأقل في فترة وجيزة!!

ويجزم كثيرٌ من الاقتصاديين والمحللين على أن التعاملات الربوية للبنوك والبورصات العالمية هي السبب الأساس في وقوع الكارثة، وأن الفكر الغربي البعيد كل البعد عن الهدي الرباني لا يَعْرفُ إلاً فتح الأسواق لكل أنواع المعاملات المحرمة، أو التدخل الطالم في السوق، ومنع الناس من العمل في أموالهم، وكبت حرياتهم فهو لم يعرف المنهج العادل الذي جاء به الإسلام، المتمثلٌ في أن الأصل حرية التعامل في حدود المشروع، ومنع كافة أشكال الظلم والاحتيال والعبث بالسوق، مع الرقابة على السوق لإيقاف كلُّ أنواع التجاوزات غير الشرعية وغير الأخلاقية.

#### ٥٥ صرر الريا والديون... وانهيار البنوك 🚥

ولقد أعطت هذه الأزمة برهانًا ساطعًا على خطر الربا، وهو دليل واقعي يراه الإنسان رأي العين، وهي من الدلائل التي يُستأنس بها لإيقاظ من لم تردعه النصوص الشرعية، والتحذيرات الإيمانية من هذا الوباء الاقتصادي، ولنتذكر قول الله سبحانه وتعالى: ﴿ يَمْحَقُ اللَّهُ الرُبَّ وَيَرْبِي الصَّدَقَات ﴾ [البقرة: ٢٧٦]. وقد نهى الرسول صلى عن الربا وهو في مجتمع قروي صغير، وقد بانت أثار الربا الأن في المجتمعات

النوحيد ذو القعدة ١٤٢٩ ه

الصناعية المُعقدة، كما أنه 鄰 حذر من التوسع في الدين المباح، فكيف يكون الحال بالديون الربوية المحرمة»:

ولهذا جاء في صحيح مسلم: أيغفر للشهيد كل ذنب إلاّ الدين، ولم يُصلّ على من مات وعليه دين تعظيما لخطر الدين، فما بالك بالربا والمرابين الذين توعدهم الله تعالى ورسوله على بالحرب في قوله تعالى: (بنا أيُّها الَّذِينَ امَنُوا اتَّقُوا اللَّهُ وَذَرُوا ما بقي من الرَّبَا إِن كُنتُم مُوَّمَتينَ (٢٧٨) فإن لُمْ تَعْعلُوا فأَذَنُوا بحَرَّب مَن اللَهُ وَرَسُوله وإِن تَبْتَمُ فَلَكُمْ رُءُوسُ أَمُوالكُمْ لا تَظْلَمُونَ ولا تُظْلَمُونَ ( ٢٧٨) فإن لُمْ تَعْعلُوا وإن التعاملات بالربا لا بد وإن يكون لها نهاية مؤلمة، وهو ما حدث عندما دارت عجلة الرهن العقاري الأمريكي، وانتقلت إلى باقي التعاملات، ومنها إلى خارج الولايات لتلحق الآذي بكل البورصات العالمية التي تهاوت لمستويات متدنية لم تحدث من قبل مثلما حدث في الأثني والثلاثاء الأسودين كما يطلقون عليها السادس والسابع من اكتوبر ٢٠٠٨م.

#### وو الاقتصاد الإسلامي..والفرصة الذهبية وه

وفي تصريح لإحدى خبيرات المال في أوربا وهي سواتي تانيجا مديرة مؤتمر منتدى التمويل الإسلامي والتي قالت فيه: إن الأزمة المالية بامريكا تعطي فرصة ذهبية للاقتصاد الإسلامي الرافض للتعاملات الربوية، وأشارت إلى أن المنتجات المالية الإسلامية تتجنب تماماً اساليب المضاربات، وهو ما يبحث عنه المستثمرون في الفترة الحالية، خاصة بعد تراجع البورصات العالمية في أعقاب الأزمة الائتمانية الأخيرة، موضحة أن العاملين في القطاع المالي الإسلامي يسهمون في تأكيد التقة بقوة واستدامة النموذج المالي الإسلامي، حتى إن البعض يُلَمَحُ إلى أن المنتجات الإسلامي ألى أن المنتجات الإسلامي خلال الأوقات الصعبة التي تشهدها أسواق المال.

كما رأى خبير أمريكي أخر هو «البروفيسور علي خان» أن القرصة مواتية لتعضيد التمويل الإسلامي، خاصة أن «وول ستريت» لاحظت أن الاستثمارات المتوافقة مع أحكام الشريعة الإسلامية حققت نجاحاً أكبر في الأسواق المضطربة.

## الاقتصاد الإسلامي.. حصن أمان من الأزمات 12 😳

إن الناظر بعين شاقبة، ونفس مؤمنة ليجد بومًا واسعاً بين اقتصاد يستمد قوته من الإسلام، وبين اقتصاد يستمد قوته من فكر الأرض، فالفرق بينهما كالفرق بين الأعمى والبصير، والظلمات والنور: ﴿ هُلُ يَسْتَوَيَانَ مُثَلًا الحَمَّدُ لللهُ بِلَّ أَكْثُرُهُمُ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ [الزمر: ٢٩]. ولهذا كان من الطبيعي أن يتعرض الاقتصاد البشري لهزات عنيفة وضربات موجعة، تُفقده السيطرة على نفسه، ليترنح في أسواقهم المالية. وشركاتهم ومؤسساتهم البتكية، ويغدو في صورة من بتخبطه الشيطان من الطبيعي أن يتعرض الاقتصاد البيعُ مثلُ الربًا ﴾ [البترة: ١٧٥]. أما الاقتصاد الإسلامي قهو كشجرة طلي نفسه، ليترنح في أسواقهم المالية. توتي أكلها كل حين بإذن ربها، ولهذا سيبقى شامحًا أبد الدهر، لإنه يرتكز على مبادئ وأصول تناى به عن التعرض لهزات، وتجعلُهُ في مأمن من الوقوع في أزمات، ومن تلك المبادئ ما يلي:

- الاقتصاد الإسلامي لا يعارض الفطرة البشرية، ولا يصادم الغريزة الإنسانية، ولهذا تجد الإسلام قد سمح للمسلم بالتملك في الوقت الذي نجد فيه النظام الشيوعي قد حارب فطرة التملك، وقد فشل فشلاً ذريعاً.- أن الاقتصاد الإسلامي جاء مراعيا لقيم العدل والإنصاف، دافعاً للظلم بكل اشكاله القديمة والمستجدة، بينعا تجد الإسلامي جاء مراعيا لقيم العدل والإنصاف، دافعاً للظلم بكل اشكاله القديمة والمستجدة، بينعا تجد النظام المالي في الإسلام يُكرَّس العدل في كل معاملاته، ويحفظ حقوق الفرد والمستجدة، بينعا تجد النظام المالي في الإسلام يُكرَّس العدل في كل معاملاته، ويحفظ حقوق الفرد والجماعة، وحقوق الأغنياء والفقراء على حد سواء، ولهذا حرَّم كل ما يضر بالغير كالغش وبيع المسلم على بيع اخيه، وبيع الغرر، مجهول العاقبة، وبيع ما لا يقدر على تسليمه، وبيع ما لا يقدر على منايم، وبيع ما كل يقدر على منايم، وبيع ما لا يفرد على بيع اخيه، وبيع ما المالي في من كل ما يضر بالغير ذامجهول العاقبة، وبيع ما لا يقدر على تسليمه، وبيع ما لا يمل من كل ما عليه، ومنع من كل ما معام بيع الغرر، مجهول العاقبة، وبيع ما لا يقدر على تسليمه، ومنع ما كل يملكر، وليع ما كل يقدر على منايم، وليم الملم يكر من عاليم يمن على على بيع اخيه، وبيع ما لا يفرر على تسليمه، وبيع ما لا يقدر على تسليمه، وبيع ما لا يمل من كل ما يضر بالغير، أمجهول العاقبة، وبيع ما لا يقدر على تسليمه، وبيع ما لا يملكر، ومنع من كل ما فيه ابتزاز لاحد المتعاقدين، ولهذا حرُّم القرض بالفائدة، ومنع بيع المُكره والفضولي، وقيد بيع ما فيه ابتزاز لاحد المتعاقدين، ولهذا حرُّم القرض بالفائدة، ومنع بيع المُكره الفضولي، وقيد بيع ما يسلم من يسلمين من يسلمين... إلخ أما النظام الرأسمالي فإنه أبعد ما يكون عن هذا المبدا.

– إن الاقتصاد الإسلامي يراعي المصلحة العامة ويقدمها على المصلحة الخاصة عند التعارض، ولهذا حرم الإسلام العديد من المعاملات التي تجر منفعة للفرد إذا كانت تضر بالمجتمع، ومن هنا جاء تحريم الخمر، لانه وإن حقق ربحًا للبائع، فإنه يحقق مفاسد كبيرة للمجتمع، وحرم الربا والقرض بالفائدة، ومنع من بيع السندات؛ لانه يسهم في تقذين الربا، وتعليبه في قوالب ورقية وتوزيعه على إفراد المجتمع ليتحول المجتمع بمؤسساته وشركاته وإفراده إلى مدينين لبعضهم البعض، كما حصل في هذه الأرمة المتحول المجتمع بمؤسساته وشركاته وإفراده إلى مدينين لبعضهم البعض، كما حصل في هذه الأرمة

الذوحيد العدد ١٤٢ السنة السابعة والثلاثون

الأخيرة.

- إن الاقتصاد الإسلامي قد جعل من أصوله العامة كل المعاملات، ولم يحرم منها إلاً ما استثنى، وبالتالي فإنه قد وسعٌ من هامش الحلال، ولكنه في نفس الوقت حرم بعض المعاملات التي فيها ربا أو ضرر أو غرر أو تغرير.

 – أن الاقتصاد الإسلامي يركن على الاقتصاد المنظم لا الحر، ولهذا نجد الشارع قد وضع شروطًا للبيع، وأخرى للسلم والإجارة والرهن والحوالة، وضوابط للشركة.

واخيراً فإن اقتصاداً يحترم الفطرة البشرية، ويراعي العدالة الاجتماعية، ويحقق المصلحة الخاصة والعامة، ويدرأ المقسدة الراجحة، ويوسع من هامش الحلال، ويضيق من دائرة الحرام، ويرتكز على سوق مالي منظم من عند خالق البشر، اقتصاداً بهذه المقومات والمبادئ لهو جدير بأن يحقق الخير والرفاهية للعز والمجتمع، وحقيق أيضًا أن يناى بأفراده وبشركاته وبنوكه عن الأزمات، وذلك متى التزام أفراد المجتمع وشركاته وبنوكه، ومصارفه تعاليم الخالق الحكيم العليم: ﴿ لاَ يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الحَبِيرُ ﴾ [المك: ١٤]، أما إن تنكبوا الطريق، وضلوا السبيل، واستدبروا تعاليم الخالق سبحانه، وولوا وجوههم شطر الذين صنعوا الطائرة والبارجة والدبابة وعجزوا عن خلق الناموسة والذبابة، فستسلل المهم ما تسلل إلى غيرهم!

٥٥ من يبذر الشوك يجني الجراح ٥٥ محمد ومساعلته (٢٠) وعلما الماج

وأخيرًا وليس آخرًا فإننا لنتذكر ما كتبه جاري يونج، في صحيفة الجارديان يوم ١١/٧/٢٠٠٩ بعد تفجيرات لندان: «نحن لا نحتكر الآلم أو المعاناة أو الغضب أو التصميم، ودماؤنا ليست أشد أحمرارًا من دماء العراقيين والأفغان، ولا عظامنا أشد صلابة من عظامهم، ولا أعيننا أجود بالدموع من أعينهم».

وأضاف «يونج»: إن توني بلير ليس مسئولاً عن مقتل ٥٠ شخصًا وجرح ٧٠٠ شخص يوم الخميس، وإنما الجهاديون هم المسئولون عن ذلك على الراجح، لكن بلير مسئول جزئيًا عن مقتل ٧٠٠, ٧٠٠ شخص في العراق، اهـ.

والولايات المتحدة الأمريكية لم تترك مساحة في قلوب الناس للشفقة عليها، بل زرعت الموت، وأشعلت الحروب، وأشعلت الفتن الطائفية والفرقة، وسقت شجرة الغرقد في المنطقة، وزودتها بكل ما تملك، وحاربت الإسلام باسم مكافحة الإرهاب، ودعت الدنيا كلها إلى منع الماعون بمحاربتها العمل الخيري بكافة صوره بقصد تجفيف المنابع، وساهمت يشكل مباشر وغير مباشر في حصار غزة بلا رحمة.

ولن ينجو القوم بافعالهم هذه، وليست ازمة الرهن العقاري سوى مس مما يستحقه القوم، قال تعالى: ﴿ وَلَا يَزَالُ الَّذِينَ كَفَرُوا تُصِيبُهُم بِمَا صَنَعُوا قَارِعَةُ أَقْ تَحَلُّ قَرِيبًا مَن دَارِهِمْ حَتًى يَأْتِي وَعَدُ اللَّهِ إِنَّ اللَّهُ لاَ يُخْلُفُ المعادَ ﴾ [الرعد: ٣١]. ﴿ أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَحْكَم الْحَاكمينَ ﴾ [التي: ٨]؟

أسال الله العليّ القدير باسمائه الحسنى وصفاته العلى لأئمة الكفر وطواغيته كما قال موسى – عليه السلام – في دعائه على فرعون وقومه: ﴿ وَقَالَ مُوسَى رَبِّنَا إِنَّكَ أَتَيْتَ فَرْعَوْنَ وَمَلاَهُ زُبِنَةً وَأَمُوالاً فِي الحَيَاةِ الدُّنِّيَا رَبِّنَا لِيُصَلُّوا عَن سَبِيلِكَ رَبْنَا اطْمِسْ عَلَى أَمُوالَهِمْ وَاشْدُدٌ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَلاَ يُؤْمِنُوا حَتَّى بِرَوَا العَدَابُ الأَلبَمِ ﴾ [يونس: ٨٨].

كما نساله أن يهدي عامتهم، ومن لم يتلبس منهم بظلم أحد من خلقه إلى الخير والهدى والإيمان، فلا عداوة بيننا وبينهم إلاً في الله ومتى أذعتوا للحق فإنهم إخو أننا لهم ما لنا وعليهم ما علينا. وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وأله وصحبه وسلم.

٥٥ عـزاءواجب ٥٥

تحتسب جماعة أنصار السنة المحمدية – الأستاذ / جمال إبراهيم الحاج على – الداعية بفرع البتانون وعضو مجلس الإدارة بها – وأسرة التحرير بمجلة التوحيد تتقدم بخالص العزاء لأسرة

الفقيد والأخوة بالفرع. سائلين المولى عز وجل أن يتغمد الفقيد بواسع رحمته ومغفرته ورضوانه.

9

النوحيد ذو القعدة ١٤٢٩ ه

Upload by: altawhedmag.com



قال الله تعالى: ﴿وَالضَّحَى (١) وَاللَّيْلِ إِذَا سَجَى (٣) مَا وَدُعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَى (٣) وَلَارَحْرَةُ خَبْرُ لُكَ مِنَ الأولى (٤) وَلَسَوْفَ بِعُطيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى (٥) أَلَمْ بَحِدْكَ بَتِبِمًا فَأَوَى (٦) ووحدك ضالاً فهدى (٧) وَوَحَدِكَ عَائَلاً فَأَغْنَى (٨) فَأَمًا المُتَدِمَ فَلاَ تَقْهَرُ (٩) وَأَمَّا السَّائِلَ فَلاَ تَنْهَرُ (١٠) وَأَمًا بِنَعْمَة رَبِّكَ فَحَدَّثٌ﴾ [سورة الضحى].

## و ين يدى السورة و

سورةُ مكية. روى البخاري يسنده عن جُندب بن سفيان رضى الله عنه قال: اشتكى رسول الله 🐝، فلم يقم ليلتين أو ثلاثًا، فجاءت امرأةً فقالت: يا محمد، إنّى لأرجو أن يكون شيطانك قد تركك، لم أره قربك منذ ليلتين أو ثلاثًا، فأنزل الله عز وجل: (والضّحى (١) واللَّيْل إذا سَجَى (٢) ما ودُعك ربُّك وما قلى .

# وو تفسير السورة وو

﴿ وَالصَّحَى معروف. ﴿ وَاللُّيلُ إِذَا سَجَى ﴾ أي سكن فاظلم. كقوله تعالى: ﴿وَاللُّبُلِّ إِذَا بَغُشِّي (١) والتُّهار إذا تَحَلَّى ﴾. وحواتُ القسم: ﴿مَا وَدُعْكَ رَبُّكَ وما قلى أى: ما هجرك بعد أن وصلك، ولا أبغضك بعد أن أحبك، ﴿وَلَاتَحْرَةُ خَيْرُ لَكَ مِنَ الأُولِي ٤ على

إعداد: د/ عبدالعظيم بدوى

كثرة ما أوتيتَ في الدنيا من فضل، فالآخرةُ خيرٌ لك من الأولى، ﴿وَلَسَوْفَ بَعُطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى ﴾ والأولى إبقاء هذا الوعد على عمومه، إلا أن من المبشرات أنه يدخل في هذا الوعد ما رواه مسلم في الصحيح: أن النبي 藆 قامَ ذات لبلة بصلَّى، فقرأ المائدة حتى أتى على قوله تعالى: ﴿إِن تُعَذَّبُهُمُ فَإِنَّهُمْ عَبَادُكُ وَإِن تَغْفُرُ لَهُمْ فَإِنَّكَ آنُت العَزِيرُ الحَكِيمُ»، فَأَخَذ بردد الآية وسبكي. فقال الله تعالى: با جبريلُ، ائت محمدًا فاساله ما يتكنه؟ وريَّك أعلم. فأتى حيريلُ النبي 👺 فساله، فقال: با جبريل، امتى، امتى. فعرج جبريلُ فذكر ما قال محمد، وربك أعلم. فقال الله تعالى: يا جبريل، ائت محمدًا، فقل له: لا تبك فإنا سُنرضيك في

ثم أخذ اللهُ تعالى بعدد على محمد 👑 نعمه، فقال: ﴿ أَلَمْ بِحِدْكَ بِتَبِمًا فَاوَى﴾، ومعلومُ من سيرته 😅 أنَّ أباه تُوفَى وهو جنينُ في بطن أمه، ثم تُوفيت أمه وهو ابن ست سنين، فكفُله جده عبد المطلب، ثم تُوفى عبد المطلب وهو ابن ثمان سنين فكفله عمه أبو طالب، وألقى الله تعالى محية محمد في قلب أبي طالب، فكان أقرب إليه من أبنائه، فأواه وأحسن إليه، ولم يزلُ يحوطه برعايته وعنايته حتى بُعث، فنصره ودافع عنه وكفَّ اذى قومه عنه، مع انه كان على دين قومه، ولم يؤمن بنبوة ابن أخبه محمد 🐲، وإنما كان ذلك كله بقدر الله وحُسن تدبيره لنبيه 🐝.

وقوله تعالى: ﴿ وَوَجَدُكَ ضَالاً فَهَدَى ﴾ أى: وجدك غافلاً عن هذا الدين، وهذا الوحى، وهذه الشريعة، فاختارك لها، ومَنْ عليك بها دون سائر قومك، وهذا كقوله تعالى: ﴿وكذلك أوحَنْنَا إلَيْكَ رُوحًا مَنْ أَمْرِنَا مَا

Upload by: altawhedmag.com

كنت تدرى ما الكتاب ولا الإيمان ولكن جعلناه نورا نُهدى به من نُشباءُ منْ عبادنًا ﴾ [الشورى: ٥٢]، وقوله تعالى: ﴿ نَحْنُ نَقْصُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ القَصَص بِمَا أوْحَبْتًا إلَيْكَ هَذَا القُرْآنَ وَإِنْ كُنْتَ مِنْ قَبْلُهُ لَمِنَ الغافلين، [بوسف: ٣]، وقوله تعالى: ﴿وَمَا كُنتَ تَرْجُو أن سُلْقَى البُّك الكتَابُ إلا رَحْمَة مَن رَبُّكَ [القصص: ٨٦]، وقوله تعالى: ﴿وَأَبْرَلَ اللَّهُ عَلَيْكُ الكِتَابَ وَالْحَكْمَةَ وعلمك ما لم تكن تعلم وكان فضل الله عليك عظيما > [النساء: ١١٣]. والله المراجع المعالما المراجع ال

وقوله تعالى: ﴿وَوَحَدِكَ عَائِلاً فَأَعْنَى ﴾ أي: وجدك فقيرًا ذا عيال فأغناك أولاً، بغنى النفس، وهو الأصل، كما قال 🐲: الدس الغنى عن كثرة العرض، ولكن الغنى غنى النفس،

فأغنى الله نبيه غنى النفس، ورزقه القناعة، وهي كما يقولون كنزُ لا يفني، كما أغناهُ بكسبه وتجارته في مال خديجة، ثم تزوجها فكان مالها له. فإذا علمت فضل الله عليك: ﴿قَامًا البَتِيمَ فَلاَ تَقْهَرُ ﴾، لقد كنت يتيمًا فأواك الله، فأحسن إلى اليتيم وأكرمه، لا تقهره، ولا تظلمه، ولا تدفعه ولا تطرده، ولقد أحسن 🐲 إلى البتامي، وأمر بالإحسان إليهم، ونهى عن أذيتهم وظلمهم، وكان يقول: «اللهم إنى أحرج حق الضعيفين: البتيم والمراة».

وقوله تعالى: ﴿وَأَمَّا السَّائِلُ فَلاَ تُشْهَرُ ﴾، فمَن سالك شيئًا من مالك أو من حاهك فلا تنهره على سؤاله، ولكن إما أن تعطيه، وإما أن ترده بميسور من القول، كما قال تعالى: ﴿ وَإِمَّا تُعْرِضْنُ عَنَّهُمُ اسْتِغَاءَ رَحْمَةً مِّن رَبِّكَ تَرْجُوهَا فَقُل لَهُمْ قَوْلًا مَيْسُورًا ﴾ [الإسراء: ٢٨]، كما أنَّ لفظ السائل بشملُ أيضًا طالبُ العلم إذا سال عن مسالة، فعلى العالم ألا ينهره، بل يكون به رفيقًا، وعليه حليمًا، وعليه أن يصبر على قلَّة فهمه، وبعيد عليه القول حتى يفهمه.

وقوله تعالى: ﴿وَأَمَّا بِنَعْمَةَ رَبُّكَ فَحَدَّثُ﴾؛ لأن التحدث بها شكر، والشكرُ بزيدها، قال تعالى: ﴿وَإِذْ تَأَذُنَ رَبُّكُمْ لَئِن شَكَرْتُمْ لأَرْبِدَنَّكُمْ وَلَئِن كَفَرْتُمْ إِنَّ عَذَاتِي لشديد) [إبراهيم: ٧]. (ربَّ أَوْرَعْنِي أَنْ أَشْكُر نَعْمَتُكَ التي أنْعمْت على وعلى والدي وأنْ أعمل صبالحا تَرْضَاهُ وَأَدْخَلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عَبَادِكَ الصَّالِحِينَ ﴾ [ILial: 19].

\_ 00 سورة الشرح 00 يقول الله تعالى: ﴿ أَلَمْ نَشْرُحُ لَكَ صدرك (١) ووضعْنا عنك وزرك (٢) الَّذِي أَنقَضَ ظَهْرِكَ (٣) وَرَفَعْنَا لَكَ ذَكْرَكَ (٤) فَإِنَّ مَعَ العُسْرِ يُسْرًا (٥) إِنَّ مَعَ العُسْرِ يُسْرًا (٦) فَإِذَا قَرَغْتَ فَانْصَبْ (٧) وَإِلَى رَبُّكَ فَارْغَبْ﴾ [سورة الشرح].

٥٥ بان بدى السورة ٥٥

سورةُ مكنة، شديدةُ الاتصال بالسورة التي قبلها، ولذا كان بعضُ السلف يعتبرهما سورةً واحدة، فلا يفصل بينهما بالبسملة. وو تفسير الأيات وو

قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ نَشْبُرُحُ لَكَ صَدَّرَكَ ﴾ سؤالُ للتقرير، ومعناه: قد شرحنا لك صدرك، ومن شرح الله صدره بسر له الخبر، وأعانه على البر، ورزقه حُسن الخُلق وسعة الصدر، فهو دائمًا يسع الناس يحلمه، ويسعهم بحسن خلقه، وهو دائما هين لين، رفيق رحيم، ومن كان كذلك وفق في دعوته، وأقبل الناس عليه، كما قال تعالى لنبيه 🚁: ﴿فَيَمَا رَحُمَة مَنَ الله لنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًا غَلِيظَ القَلْبِ لانفَضُوا منْ حَوْلكَ ﴾ [ال عمران: ١٥٩]، ولذا لما كلف الله موسى أن ياتي فرعون: ﴿قَالَ رَبُّ اشْرَحْ لِي صدري) [طه: ٢٥]، أي: وسع صدري حتى أتحمل الأذى القولى والفعلى، ولا أضيق صدرًا بما أسمع من أذى، ولا بما بنالني من أذى، فإن واسع الصدر لا يحزن ولا يغتم لكلمة يسمعها أو أذية تصيبه، وإنما يتلقى الأذي على الرحب والسعة، ويصبر على ذلك التغاء وجه ربه الأعلى، وقوله تعالى: (ووضعتا عنك ورُرك (٢) الذي أنقض ظهرك): من

الأوجيد ذوالقعدة ١٤٢٩ه. Upload by: altawhedmag.com

000000000000

المعلوم أن الأنبياء معصومون من كبائر الذنوب قبل النبوة وبعدها، قلم يبق إلا الصغائر، التي ربما تكون عن اجتهاد، فهي مغفورة، إلا أن شرف الأنبياء وعلو شانهم يجعل النبي إذا كانت منه الصغيرة - ولو عن اجتهاد - يراها شيئًا عظيمًا، ويحمل همها، وهذا الإحساس ربما وجده بعض الصالحين من المؤمنين، فالأنبياء أولى بذلك، قتفضل الله على نبيه فوغفر له ما كان من نحو ذلك، فوضع عنه بذلك وزره، الذي أنقض ظهره، والنقيض هو الصوت الذي يُسمع من المحمل فوق ظهر البعير من شدة الحمل، وهذه الآية كقوله أعالى: (ليَعْفِرَ لَكَ اللهُ مَا تَقَدُمَ مِن ذَمَّبِكَ وَمَا تَأَخُرُ (الفتح: ١).

وقوله تعالى: ﴿وَرَفَعْنَا لَكَ نَكُوكَ﴾، فلا يُذكر الله إلا وذُكرت معه، في الأذان، والإقامة، والصلاة، والخطبة، ونحو ذلك، حتى لو أن رجلاً أمن بالله وكفر بمحمد ما نفعه ذلك، وقوله تعالى: ﴿فَإِنْ مِع العُسُر يُسُراً﴾ مع الكرب فرجاً، ومع الشدة رخاءً، فليصبر الإنسان، ﴿فَإِنْ مع العُسُو يُسُراً (٥) إِنْ مع العُسر يُسراً﴾ قال العلماء: عُرَفَ العُسْر، ونكُر اليُسر، فتوحد العسر، وتعدد اليسر، ولذا جاء عن بعض السلف: لن يغلب عسر يسرين.

وقولة تعالى: (فإذا فرغت فانصب قال بعض العلماء: إذا فرغت من أشغال الدنيا فانصب في عبادة ربك، وارجح الاقوال: إذا فرغت من عمل فانصب في عمل آخر، إذا فرغت من عمل الدنيا فانصب في عمل الآخرة، وإذا فرغت من عمل الآخرة فانصب في عمل الدنيا، وإياك والكسل، وإياك والخمول، وإياك واللهو، وإياك واللعب، عن ابن عباس رضي الله عنهما: أنه مر برجلين يتصارعان، فقال: ما يهذا أمرنا بعد فراغنا، وكان عمر رضي الله عنه يقول: إنّي لاكرهُ لاحدكم أن يكون سبَهْلاً، لا في عمل دنيا ولا في عمل آخرة. وقال بعض العلماء: هذه الآية حلّتٌ مشكلة

الفراغ عند المسلمين، ولذلك لم يشتك الصدر الأول مما يشتكى منه الناس اليوم، يدلك على ذلك قول عروة بن الزبير وهو حدث صغير السن لعائشة رضي الله عنها وكانت خالته: إن الله يقول: {إنَّ الصُفًا وَالْمَرُوة من شعَائر الله فَمَنْ حَجَ البَيْتَ أو اعْتَمَر قلا جُنَاحَ عليه أن يَطُوفُ بِهما) إذن، فلا اعتمر قلا جُناح عليه أن يطوف بهما) إذن، فلا والمروة. فقالت عائشة: لا، يا ابن أختى، ليست مكذا، ولو كانت كما فهمت لقال الله: فليس عليه جناح أن لا يطوف بهما. [متفق عليه]. القرآن، ويتدبر معانيه، وهكذا كان حريصًا على التثبت من صحة فهمه، ومن كان كذلك فلن يكون عنده فراغ أبدًا.

في تجارتك مع الله، وكل مفقود عسى أن تسترجعه إلا الوقت، فإنه إذا فات لم يتعلق بالنفس أملٌ في رجوعه؛ فاغتنم فراغك يا عبد الله، واعلم أن «من قال سبحان الله العظيم ويحمده غُرست له نخلة في الجنة». [صحيح: رواه الترمذي: ١٥٣١ / ١٧٢ / ٥].

فاتظر إلى مضيع الساعات كم ضيع من تخلات؟! والله إنها لجريمة كبرى هذه المقولة: قال نضيع الوقت، وسوف يعلم هؤلاء قيمة الوقت إذا جاء احدهم الموت، وسوف يطلب قليلاً من الوقت يتدارك فيه ما فات، وهيهات هيهات، قال تعالى: حُتَّى إذا جاء أحدهُمُ المُوتُ قال ربَّ ارْجِعُون (٩٩) لَعَلَي أَعْمَلُ صَالِحًا فِيمَا تَرَكُتُ كَلاً إِنَّهَا كَلِمَةً هُو قَائِلُهَا وَمَن وَرَائِهِم بَرُزَحُ إِلَى يَوُم يُبْعِثُونَ}

وقوله تعالى: ﴿وَإِلَى رَبِّكَ فَارْغَبِّهِ أَيَ: اجعل نيتك لله، ورغبتك إلى الله عز وجل. والحمد لله رب العالمين. الحمد لله، الواحد الأحد، الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوًا أحد، والصلاة والسلام على نبينًا محمد الذي أرسله ربه كافة للناس بشبيرًا ونذيرًا، وداعيًا إلى الله بإذنه وسراجًا منيرًا، وعلى آله

وصحبه ومن اهتدى بهديه إلى يوم الدين. وبعد ؛

عن حذيفة بن اليمان رضي الله عنهما قال: كان الناس يسالون رسول الله في عن الخير، وكنت أساله عن الشر مخافة أن يدركني، فقلت: يا رسول الله. إذا كذا في جاهلية وشر فجاءنا الله بهذا الخير، فهل بعد هذا الخير من شر ؟ قال: انعم، قلت: وهل بعد هذا الشر من خير ؟ قال: انعم، وفيه دخنً، قلت: وما دخلته قال: اقوم يهدون بغير هديي، تعرف منهم وتنكر . قلت: فهل بعد ذلك الخير من شر؟ قال: انعم، دعاة على أبواب جهنم، من أجابهم إليها قذقوه فيها . قلت: يا رسول الله، صفهم لذا، قال: اهم من جلدتنا ويتكلمون بالسنتنا . قلت: فما تامرني إن أدركني ذلك؟ قال: النزم جماعة المسلمين وإمامهم. قلت: فإن لم تكن لهم جماعة ولا إمام قال: افاعتزل تلك الفرق كلها، ولو أن تعض باصل شجرة حتى يدركك الموت وافت على ذلك،.

هذا الحديث أخرجه الإمام البخاري في صحيحه في موضعين، احدهما في كتاب المناقب (باب علامات النسوة في الإسلام برقم: ٣٦٠٦)، والآخر في كتاب الفتن (باب كيف الإمر إذا لم يكن جماعة برقم: ٧٠٨٤).

كما آخرجه الإمام مسلم في صحيحه في كتاب الإمارة (باب وجوب ملازمة جماعة المسلمين عند ظهور الفتن وفي كل حال وتحريم الخروج على الطاعة ومفارقة الجماعة برقم ١٨٤٧)، وكذا الإمام أحمد في المسند برقم (٥ / ٣٨٦، ٣٣٩، ٢٤٤، ٤٠٤، ١٤٦٢)، واخرجه الإمام أبو داود في سننه في كتاب الفتن برقم (٤٢٤٤، ٤٢٤٦)، وابن ماجه في الفتن برقم (٣٩٧٩).

#### . 20 راوى الحديث 20

هو حذيفة بن اليمان - واسم اليمان: حسل، وبقال: حُسَنَّلُ - ابن جابر العَبَّسي اليماني، أبو عبد

الله، حليف الأنصار، من أعيان المهاجرين. قال الإمام الذهبي في اسبير أعلام النبلاء، له في الصحيحين اتنا عشر حديثًا، وفي البخاري ثمانية، وفي مسلم سيعة عشر حديثًا،

إعداد/ زكريا حسيني محمد

قال: وكان والده حسّلُ قد أصباب دماً في قومه، فهرب إلى المدينة، وحالف بني عبد الأشهل، فسماه قومه «اليمان»؛ لحلفه لليمانية وهم الأنصار.

شهد حذيفة وأبوه حسل أحدًا، فاستشهد يومئد، قتله بعض الصحابة غلَطًا ولم يعرفه، لأن الجيش يختفون في لأمة الحرب، ويسترون وجوههم، فإن لم يكن لهم علامة بينة وإلا ربما قتل الأخ أخاه، ولا يضعر، ولما شدوا على اليمان يومئذ بقي حذيفة يصيح: أبي! أبي! يا قوم! فراح خطا، فتصدق عليهم عن عائشة أم المؤمنين: فوالله ما زالت في حذيفة بقية خير حتى لحق بالله عز وجل. وفي رواية ابن بقية خير حتى لحق بالله عز وجل. وفي رواية ابن بن عمر بن فتادة عن محمود بن لبيد: فقال حذيفة: بن عمر بن فتادة عن محمود بن لبيد: فقال حذيفة: مذيفة: يغفر الله لكم، فاراد رسول الله اف أن يديه -أي يدفع إليه دينه - فتصدق حذيفة بدينة على المللمين، فزاده ذلك عند رسول الله في خيرًا.

وفي المستدرك ٣ / ٣٨١ من طريق الأعمش بسنده إلى قيس قال: سئل علي رضي الله عنه عن ابن مسعود، فقال: قرأ القرآن، ثم وقف عند شبهاته، فأحل حلاله وحرم حرامه، وسئل عن عمار، فقال: مؤمن نسي وإذا ذكر ذكر، وسئل عن حذيفة فقال: كان أعلم الناس بالمنافقين. وفي صحيح مسلم: قال حذيفة: ما منعنى أن أشهد بدراً إلا أننى خرجت أنا

النه ردد دو القعدة ١٤٢٩ ه

Upload b

وابي، فأخذنا كفار قريش، فقالوا: إنكم تريدون محمدًا: فقلنا: ما نريد إلا المدينة؛ فأخذوا العهد علينا: لننصرفن إلى المدينة ولا نقاتل معه. فأخبرنا النبي الله عليهم، ونستعين بالله عليهم،

قال الحافظ الذهبي: وكان النبي تلاق قد أسر إلى حذيفة أسماء المنافقين، وضبط عنه الفتن الكائنة في الأمة. وقد ناشده عمر: أأنا من المنافقين؟ فقال: لا، ولا أركى أحدًا بعدك.

واخرج مسلم في صحيحه عن أبي إدريس الخولاني سمع حذيفة يقول: والله إني لأعلم الناس بكل فتنة هي كائنة فيما بيني وبين الساعة.

وأخرج الشيخان عن أبي وائل عن حذيفة قال: قام فينا رسول الله 藆 مقاماً فحدثنا بما هو كائن إلى قيام الساعة، فحفظه من حفظه ونسبه من نسبه.

قال الإمام الذهبي: ولي حذيفة إمرة اللدائن لعمر، فبقي عليها إلى بعد مقتل عثمان، وتوفي بعد عثمان باربعين ليلة. قال: مات حذيفة بالمدائن سنة ست وثلاثين وقد شاخ.

قال ابن سيرين: بعث عمر حذيفة إلى المدائن. فقرا عهده عليهم، فقالوا: سَلَّ ما شَنْت، قال: طعامًا أكله، وعلف حماري هذا – ما دمت فيكم – من تبن، فاقام فيهم ما شاء الله، ثم كتب إليه عمر: اقَدَمٌ. فلما بلغ عمر قدومه، كمن له على الطريق ؛ فلما راه على الحال التي خرج عليها، أتاه فالتزمه وقال: أنت أخي وأنا أخوك.

#### ٥٥ شرح الحديث ٥٥

اورد الإمام البضاري رحمه الله تعالى هذا الحديث في كتاب الفتن باب كيف الأمر إذا لم تكن جماعة، قال الحافظ في الفتح: قوله: (باب كيف الأمر إذا لم تكن جماعةً) كان تامة، والمعنى: ما الذي يفعله المسلم في حال الاختلاف من قبل أن يقع الإجماع على خليفة.

وقوله: امخافة أن يدركني، في رواية نصر بن عاصم عن حذيفة عند ابن أبي شيبة: وعرفت أن الخير لن يسبقني، وقوله: (في جاهلية وشر). يشير إلى ما كان قبل الإسلام من الكفر والشرك وقتل بعضهم بعضًا ونهب بعضهم بعضًا وإتيان الفواحش.

قوله: افجاءنا الله بهذا الخير، يعني الإيمان والأمن وصلاح الحال واجتناب الفواحش. زاء مسلم في رواية أبي الأسود عن حذيفة افتحن فيه».

قوله: فهل بعد هذا الخير من شر؟ قال: نعم،، المراد بالشر ما وقع من الفتن بمقتل خليفة رسول الله ذي النورين، وما بعده وهلم جرا، وقيل: ما

ltawhedmag.cor

يترتب على ذلك من عقوبات الآخرة.

قوله ﷺ: انعم، وفيه دخنَ، بدال مهملة وخاء معجمة مفتوحتين بعدهما نون: وهو الحقد والغل، وقيل: الدغل، وقيل: فساد في القلب، ومعنى الثلاثة متقارب، بشير إلى أن الخير الذي يجيء بعد الشر لا يكون خيراً خالصا، بل فيه كدر، وقيل: المراد بالدخن الدخان، ويشير بذلك إلى كدر الحال، وقيل: الدخن كل أمر مكروه، وقال أبو عبيد: يفسر المراد بالحديث الحديث الأخر: لا ترجع قلوب قوم على ما كانت عليه، فكان المعنى أن قلوبهم لا يصفو بعضها لبعض.

قوله: «قوم يهدون بغير هديي» وفي رواية أبي الأسود: «يكون بعدي أئمة لا يهتدون بهداي ولا يستنون يستتى.

قوله: «تعرف منهم وتنكر» يعني: من أعمالهم، فالأعمال هي التي توصف بالمعرفة والإنكار، وليس المقصود الذوات والأشخاص، وفي حديث أم سلمة عند مسلم: «فمن أنكر بريء ومن كره سلم».

قوله ﷺ : «دعاة على أبواب جهنم، الدعاة: جمع داع، والمراد: دعاة إلى غير الحق، وعلى أبواب جهنم: إطلاق ذلك عليهم باعتبار ما يؤول حالهم إليه، كما يقال لمن أمر بفعل محرم: وقف على شفير جهنم.

قوله: اهم من جلدتنا ، أي: من قومنا ومن أهل لساننا وملتنا، وفيه إشارة إلى أنهم من العرب، وقال الداوودي: أي من بني أدم، وقال القابسي: معناه أنهم في الظاهر على ملتنا وفي الباطن مخالفون، ووقع في رواية أبي الأسبود: «فيهم رجال قلوبهم قلوب الشياطين في جثمان إنس، والجثمان هو الجسد، ويطلق على الشخص. وقد نقل الإمام النووي والحافظ ابن حجر قول القاضى عياض: المراد بالشر الأول الفتن التي وقعت بعد عثمان، والمراد بالخبر الذي يعده ما وقع في خلافة عمر بن عبد العزين، والمراد بالذين تعرف منهم وتنكر: الأمراء بعده؛ فكان فيهم من يتمسك بالسنة والعدل، وقبهم من يدعو إلى البدعة ويعمل بالجور، قال ابن حجر: قلت: والذي يظهر أن المراد بالشير الأول ما أشار إليه من القتن الأولى، وبالخير ما وقع من الاجتماع على على ومعاوية، وبالدخن ما كان في رُمتهما من يعض الأمراء كرياد بالعراق وخلاف من خالف عليه من الخوارج، وبالدعاة على أبواب جهنم: من قام في طلب الملك من الخوارج وغيرهم، والى ذلك الإشبارة بقوله: «الزم جماعية المسلمين وإمنامهم» يعنى: ولو جار، ويوضح ذلك رواية أبي الأسود؛ ولو ضرب ظهرك وأخذ مالك،. كان مثل ذلك كثيرًا في إمارة الحجاج وغيره.

١٤ النوجيد العدد ٢٤٢ السنة السابعة والثلاثون



قوله: ،وليو أن تعض، أي: وليو كان الاعتزال بالعضُ فلا تعدل عنه، وفي رواية عبد الرحمن بن قرط عن حذيفة عند ابن ماجه: ،فلان تموت وأنت عاضً على جدًّل خير لك من أن تتبع أحدًا منهم. والجدُّلُ: عود يُنْصُبُ لتحتكُ به الإبل.

وقوله: «وانت على ذلك أي: العض، وهو كناية عن لزوم جماعة المسلمين وطاعة سلاطينهم ولو عضوًا، قال البيضاوي: المعنى إذا لم يكن في الأرض خليفة فعليك بالعزلة والصبر على تحمل شدة الزمان، وعض أصل الشجرة كناية عن مكابدة المشاق، كقولهم: فلان يعض الحجارة من شدة الألم. أو المراد: اللزوم كما في الحديث الآخر: «عضوا عليها بالنواجذ، قال ابن حجر: ويؤيد الأول قوله في رواية عبد الرحمن بن قرط عند ابن ماجه: «فلان تموت وانت عاض على جذل خير لك من أن تتبع أحداً منهم.

قال ابن يطال: فيه حجة لجماعة الفقهاء في وجوب لزوم جماعة المسلمين وترك الخروج على ائمة الجور؛ لأن وصف الطائفة الأخيرة بأنهم دعاة على أبواب جهنم، ولم يقل فيهم: «تعرف وتنكر». كما قال في الأولين، وهم لا يكونون دعاة على أبواب جهنم إلا وهم على غير حق، وأمر مع ذلك بلزوم الجماعة. قال الطبري: اختلف في هذا الأمر وفي الجماعة، [أي الأمر بلزوم الجماعة]، فقال قوم: هو للوجوب، والجماعة السواد الأعظم [أي عموم المسلمين] ثم ساق عن محمد بن سيرين عن أبي مسعود رضى الله عنه أنه أوصى من سأله لما قتل عثمان رضى الله عنه: (عليك بالجماعة، فإن الله تعالى لم يكن ليجمع أمة محمد على ضلالة، وقال قوم: المراد بالجماعة الصحابة دون من بعدهم، وقال قوم: المراد بهم أهل العلم؛ لأن الله جعلهم حجة على الخلق، والناس تبع لهم في أمر الدين، قال الطيري: والصواب أن المراد من الخبر لزوم الجماعة الذين في طاعة من اجتمعوا على تاميره، فمن نكث بيعته خرج عن الحماعة، قال: وفي الحديث أنه متى لم يكن للناس إمام فاقترق الناس أحزابا فلا يتبع أحدا منهم في الفرقة ويعتزل الجميع خشية من الوقوع في الشير.

قال ابن أبي جمرة: في الحديث حكمة الله تعالى في عباده كيف أقام كلا منهم فيما شاء؛ فحبب إلى أكثر الصحابة السؤال عن وجوه الخير ليعملوا بها ويبلغوها غيرهم، وحبب لحذيفة السؤال عن الشر ليجتنبه ويكون سببا في دفعه عمن أراد الله له النحاة، وفي الحديث أيضاً سعة صدر النبي ﷺ

ومعرفته بوجوه الحكم كلها حتى كان يجيب كل من ساله بما يناسبه، ويؤخذ من الحديث آن كل من حبب إليه شيء يفوق غيره فيه، ومن ثَمَّ كان حذيفة صاحب السر الذي لا يعلمه غيره حتى حُصَّ بمعرفة أسماء المنافقين، وبكثير من الأمور التي تأتي في المستقبل. ويؤخذ منه أن من أدب التعليم أن يعلَّم التلميذ من أنواع العلوم ما يراه ماثلاً إليه مما هو مباح فإنه من أنواع العلوم ما يراه ماثلاً إليه مما هو مباح فإنه يهدي إلى طريق الخير يسمى خيراً، وكذا بالعكس. ويؤخذ منه ذم من جعل للدين أصلاً خلاف الكتاب والسنة وجعلهما فرعاً لذلك الأصل الذي ابتدعوه، وفيه رد الباطل وكل ما خالف الهدي

النبوي ولو قاله من قاله من رفيع أو وضيع. اه.. قال السيد محمود شكري الآلوسي في مختصر التحفة الإثني عشرية، عقب سياقه لهذا الحديث: فيا له من حديث اشتمل على علوم أخبر بها الصادق الأمين علم، عن فوائد جليلة تفيد العلم اليقين ؛ منها حرص الصحابة رضي الله تعالى عنهم على علم ما يستقيم به دينهم المتين، ومنها أن أول خير يقع في أمروا باقتفائه، ومنها أن يكون بعد ذلك دعاة من الأشرار، من أجابهم قذفوه – والعياذ بالله تعالى – في الذار، فهم كذابون دجالون، ضالون مضلون.

روى أبو هريرة رضي الله عنه عن النبي الله عنه عن النبي الله قالة قال: «يكون في أخر الزمان دجالون كذابون يأتونكم من الاحاديث بما لم تسمعوا أنتم ولا أباؤكم، فإياكم وإياهم لا يضلونكم، أخرجه الإمام مسلم وغيره.

ولقد صدق عليهم قوله تعالى: ﴿ أَفَرَأَيْتَ مَنَ أَتَحَدَّ إِلَيْهُ هَـوَاهُ وَأَصْلَهُ اللَّهُ عَلَى علَّمِ وَحَتَمَ عَلَى سَمِّعِه وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بصره غَسَاوَةً فَمَن يَهْدِيه مِنْ يَعْد اللَّهُ أَفَلا تَذَكَرُونَ ﴾ [الجائية: ٢٣]، ومنها أنّ النبي

امر من ادرك ذلك الزمان أن يلزم جماعة المسلمين وإمامهم، وهم الذين اتبعوا سنته ولزموا طريقته. فإن لم يكن لهم جماعة وكانوا غرباء فالواجب عليهم العزلة عن تلك الفرق كلها، ثم حرض النبي على على هذا الإعتزال الذي فيه سلامة الدين يقوله على سبيل الميالغة: ولو أن تعض بأصل شجرة حتى يأتيك الموت وأنت على ذلك، العمل ؛ معرض عن كل ما المعاطب والمهالك.

وروى أبو داود والترمذي وابن ماجه وابن حيان عن العرباض بن سارية رضي الله عنه قال: وعظنا رسول الله ﷺ موعظة وجلت منها القلوب وذرفت منها العبون، فقلنا: يا رسول الله، كانها موعظة

10



مودع، فأوصنا. قال: «أوصيكم بتقوى الله والسمع والطاعة وإن تامر عليكم عبد، ومن يَعشُ منكم فسيرى اختلافًا كثيرًا، فعليكم بسبتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين، عضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور، فإن كل بدعة ضلالة.

فقد أوصانا لله بلزوم سنته وسنة الخلفاء الراشدين الذين هم على طريقته، إلى غير ذلك من الأحاديث الصحيحة والأخبار الرجيحة التي تحث على أتباع الكتاب وسنة الرسول في فإنهما الداعيان إلى سبيل العليم العلام. أهـ.

وبعد، أخى المسلم رأيت كيف يخرج أناس عن جماعة المسلمين بمناهج لا تمت إلى كثاب الله تعالى، ولا إلى سنة رسول الله 🐲 بصلة ولا تصل إليهما بسبب، مذهم من انتكست فطرهم كالرو افض الاثنى عشرية الذين اخترعوا ديئا غير الإسلام يدينون لله به، يقوم على تكذيب كتاب الله وسنة رسوله 😂، متخذين أهواءهم الهة؛ فضلوا على علم، زعموا أن القرآن محرف مبدل مغير فيه، ونسوا قول الله عز وجل: ﴿ إِنَّا نَحْنُ تَرَلَّنَا الذَّكُرَ وَإِنَّا لَهُ لحافظون وأو تناسوا ذلك وكفروا بهذا القول ونسجوا لأنفسهم خرافة سموها بالمهدى قائم آل البيت، زعموا أنه أول ما يظهر سيحيي أيا بكر الصديق وعمر الفاروق – وزيري رسول الله 🐷 – ا ويصلبهما ويحرقهما، وسيحبى الصديقة بنت التصديق أم المؤمنين وزوج رسوله الأمن وأحب ازواجه إليه، ويقيم عليها الحد - حد الزني - وقد كفروا بما أنزل الله تعالى في براعتها قرآنًا بتلي في مساجد المسلمين إلى يوم القيامة، كما قال لها غير واحد من الصحابة منهم عبد الله بن عباس رضى الله عنهما عندما زارها وهي في سياقة الموت.

ويتخذون النفاق دينًا باسم «التقية»، وهم يعملون الآن جاهدين لتفريق كلمة أهل السنة وزرع باطلهم داخل بلاد السنة، ينفقون الأموال الطائلة في ذلك، ويعرون شباب المسلمين بالسفر إلى بلادهم، وإغداق الأموال عليهم، بل جاءت أسر متهم لتعيش في مصر لبث بذور الفساد في أهلها، ولا عجب في نذلك، فالله عز وجل يقول: ﴿ الذين أمنُوا يُقاتلُون في سيل الله والذين كفَرُوا يقاتلُون في سيل الطاغُوت فقاتلُوا أولياء الشُيُطان إنْ كَيْد الشَيْطان كَانَ ضعيفا ﴾ [الساء: ٢٧].

ولكن العجب ممن يفرحون بهم ويدافعون عنهم

الفه دد العدد ٢٢٢ السنة السابعة والثلاثون

ad by: altawhedmag.com

ويشجعونهم على ذلك ممن عميت بصائرهم وانطمس الحق في قلوبهم فلم يفرقوا بين حق وباطل، وراحوا يروجون لضلالاتهم، بزعم الاستفادة من ثورتهم، أو من تصدى بعضهم لليهود - كما يزعمون - والحق أن الباطل كله باطل والضلال ضلال، ولكن يظن المغفلون أنهم سيركبون الشيعة تبل ذلك بعض الأحزاب في مصر، ليس اقتناعا بما عليه الأحزاب، ولكن لاستغلالهم كاحزاب قائمة في الوصول إلى السلطة السياسية!

وهؤلاء سوف يحاسبهم الله تعالى على ترويج الباطل والضلال والدفاع عنه، ولو كان بنية استغلال هذا الضلال لصالحهم، ولو زعموا أنهم أهل سنة إذ أنهم من سنة رسول الله ٥ بعيدون كل البعد، فحديثنا هذا وغيره من الأحاديث ناطقة وشاهدة عليهم بشذوذهم وضلال مسلكهم، فبعضهم ينكر أن يكون للمسلمين جماعة ولا إمام، فنقول لهم: إن كان الأمر كذلك وهو بالنسبة لكم ذلك، فهل تعملون بوصية رسول الله ٢ باعتزال تلك الفرق ولزوم البيوت، أم أنكم تجاهدون بزعمكم لإيجاد الأمير؟

وبعضهم يقرآ الحديث ويفهم من قول الرسول 😂 : «تلزم جماعة المسلمين وإمامهم، هو لزوم الجماعة التى ينتمى إليها ويسمع ويطيع لأميرها، وهذا من أعجب العجب، ولقد نقلنًا أقوال علماء الأمة أن المقصود بالجماعة السواد الأعظم، وليست الفرق التي تخرج على جماعة المسلمين، ولقد سمعت شريطا لواحد من هؤلاء بناقش الشبخ الألباني رحمه الله تعالى - وكانت المناقشة في عمان الأردن وهو يدعو الشبباب إلى الجهاد -، فقال له الشيخ: أي جهاد؟ قال: الجهاد!! فكرر عليه الشيخ السؤال، وهو يحب بنفس الجواب، وفي أخر الأمر قال له الشيخ: تحت أي رابية تجياهيد؛ وأبن الأميير البذي بياميرك بالجهاد تحت رايته؛ فقال: لا يوجد أمير، فقال له الشيخ: أنت الآن تعتقد أن المسلمين ليس لهم جماعة ولا أمير؛ قال: نعم، قال: وتجاهد؛ قال: نعم تجاهد لايحاد الأمير. قال الشيخ: تجاهد لإيجاد الأمير؟ أم أن الأمير شو الذي يآمرك بالجهاد؟ فأساء الأدب مع الشيخ، فقال له الشيخ بعدما عاتبه على سوء أدبه: إن كان المسلمون لا جماعة لهم ولا أمير، فيماذا أمرك نبيك؟ وساق له حديث حذيقة هذا.

نسبال الله أن يحفظ على المسلمين دينهم وعقيدتهم، وأن يحفظ علينا عقولنا، وأن يبصر الشباب بالحق، وأن يهدينا لما اختلف فيه من الحق بإذنه، إنه يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم. والحمد لله رب العالمي. المحمال البينا المحمال البينا المحمال المحمد المحم

> إعداد.د/ على السالوس إجماع الأئمة الأعلام، وما تلقته الآمة بالقبول، لا يمكن أن يكون خطا، فالأمة - وهي خير أمة أخرجت للناس -لا تجتمع على ضلالة. والمدعو جمال البينا داب على والمدعو جمال البينا داب على الخروج على هذا الاجماع، والتشكيك في الثوابت التي لا خلاف فيها، ولا بستغرب آن يقول بانه هو أو غيره الأعلام، وذلك كما جاء في مقاله مجريدة المصري البيوم، ستاريخ ١٢ / ٨/ الأولى، ثم خصته بمساحة كبيرة.

وبالرجوع إلى المصادر التي رجع إليها واحتج بها للطعن في صحيح البخاري، وفي إجماع الأمة يتبين أن كل هذه المصادر بلا استثناء تؤيد بلا خلاف أنه وقع في خطأ جسيم يتنافي مع اخلاق أي مسلم مؤمن! فالمؤمن لا يكذب، حيث قال: إن هذه الكتب تجمع على أنه من عمرها وليس في التاسعة.

والكتب التي ذكر الكاتب أنها تخالف ما جاء في "صحيح البخاري، هي: الكامل، وتاريخ دمشق، وسير أعلام النبلاء، وتاريخ الطبري، وتاريخ بغداد، وكتاب وفيات الأعيان.. ثم ضم إلى هذه الكتب بعد ذلك كتابين هما: الإصابة، والبداية والنهادة.

وأنقل هنا ما جاء في هذه الكتب الثمانية، ذاكراً الجزء ورقم الصفحة ليرجع إليها من شاء، والصفحات كلها عندي يمكن أن أرسلها لمن يطلبها.

جاء في كتاب الكامل، لابن الأثير: (فاما عائشة فكانت يوم تزوجها صغيرة بنت ست سنين ثم قال: (واما عائشة فدخل بها في المدينة وهي ابنة تسع سنين، ومات عنها وهي ابنة ثمان عشرة سنة، ج٢، ص١٧٩- الطبعة الأولى). وفي تاريخ دمشق، (٢/١٨٠) قال ابن مست سنين، وبنى بها بعدما قدم المدينة، وعائشة ست سنين، وبنى بها بعدما قدم المدينة، وعائشة يوم بنى بها ابنة تسع سنين، وفي سير اعلام النبلاء، قال الذهبي: عن عائشة رضي الله عنها قالت: «تزوجني رسول الله تي متوفى خديجة (أي: بعد وفاة خديجة رضي الله عنها)، وأدخلت عليه وإنا ابنة تسع.

وأما الطبري فتحدث عن نكاحها في ثلاث صفحات من الجزء الثاني، فقال في (ص٩):

> النوجيد ذو القعدة ١٤٢٩ هـ Upload by: altawhedmag.com

بنى رسول الله نهم بعائشة بعد مقدمه
 المدينة بثمانية اشهر، في ذي القعدة في
 قول بعضهم، وفي قول بعض: بعد مقدمه
 المدينة بسبعة اشهر، في شوال، وكان
 تزوجها بمكة قبل الهجرة بثلاث سنين بعد
 وفاة خديجة، وهي ابنة سبع،

وبعد أسطر ذكر قول عائشة: «نزل الملك بصورتي، وتزوجني رسول الله 达 لسبع سنين، وأهديت إليه لتسع سنين».

وفي (ص٢١١) قال: «فاما عائشة فكانت يوم تزوجها صغيرة لا تصلح للجماع». وفي (ص٢١٢) ذكر قول عائشة: «فبنى بي رسول الله في في بيتي، وانا يومئذ ابنة تسع سنين».

وبعد ثلاثة أسطر قال الطبري: "ونكح عائشة متوفى خديجة، كان رسول الله ت رأى عائشة مرتين، يقال له: هذه أمرأتك، وعائشة يومئذ أبنة ست سنين. ثم إن رسول الله ت بنى بعائشة بعدما قدم المدينة وهي يوم بنى بها أبنة تسع سنين».

وفي تاريخ بغداد (ج١١، ص٣٧٥) روى الخطيب البغدادي أن النبي الخوج عائشة وهي ابنة ست سنين، وبنى بها وهي ابنة تسع سنين، وقبض النبي الله وهي ابنة ثمان عشرة سنة.

وفي وفيات الأعيان لابن خلكان في ترجمة عائشة رقم (٣١٨) (ج٣ ص٩، ١٠) جاء ما ياتي: «تزوجها رسول الله الله بعكة قبل الهجرة بثلاث سنين، وكان لها يوم تزوجها ست سنين، وقبض الله وهي بنت ثماني عشرة سنة».

هذه هي الكتب الستة التي ذكرها البنا، وقال بانها تجمع كلها على خلاف ما جاء في البخاري، وتنقض قضية تقبلتها الأمة

الذوحيد العدد ٢٤٢ السنة السابعة والثلاثون

بالإجماع. فهذه النقول التي نقلتها كما جاءت بالنص من هذه الكتب تؤكد ما جاء في صحيح البخاري، وما أجمعت عليه الأمة وتلقته بالقبول، فهل يجد البنا تفسيرًا لهذا المسلك الذي سلكه؟!

ويبقى الكتابان ذكرهما اللذان البنا تابيدًا لما ذهب إليه، فلننظر فيهما:

أحدهما كتاب الإصابة، للحافظ ابن حجر، وترجمة عائشة في الجزء الرابع (ترجمة رقم ٧٠٤)، جاء فيها: ولدت بعد المبعث باربع سنين أو خمس؛ فقد ثبت في الصحيح أن النبي تن تزوجها وهي بنت ست، وقيل سبع، ويجمع بأنها كانت أكملت السادسة ودخلت في السابعة، ودخل بها وهي بنت تسع،.

والكتاب الثاني هو البداية والنهاية، للحافظ ابن كثير: وذكر في الجزء الثالث (ص١٧٦) ما ياتي في زواج عائشة: تزوجها وهي ابنة ست سنين، وبنى بها وهي ابنة تسع، لا خلاف فيه بين الناس، وقد ثبت في الصحاح وغيرها.

ومن هذا نرى أن الكتابين يؤكدان ما جاء في كتب التاريخ السنة التي ذكرها وما في صحيح البخاري.

فهل من أخلاق المسلم أن يقول كلامًا غير صحيح ليهدم ما أجمعت عليه الأمة، وما تلقته بالقبول؟ وما جاء في صحيح البخاري، وهو أصح كتاب بعد كتاب الله تعالى؟

وقبل أن أختم هذه الكلمة أضم بعض ما جاء في مقالة في المصري اليوم، أيضًا بتاريخ ٢٠/٨/٢٠٠٨، تحت عنوان: «إنها دعوة لإثارة الفكر وإعمال العقل». قال مدافعًا عن قوله بإباحة التدخين في

نهار رمضان، وإباحة القبل الغرامية بين الشباب والشابات: هذه الاجتهادات في مقصد الهجرة إلى الله ورسوله، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر!! وقال: من أكبر أسباب تخلف المجتمع

المصري سوء فهم الإسلام، وقد أدت إساءة فهمه إلى تدهور المجتمع.

وجاءت هذه الإساءة من الاعتماد كليًا على ما فهمه عبر الأسلاف، وما وضعوه من القواعد والمبادئ لمنظومة المعرفة الإسلامية من تفسير أو حديث أو فقه منذ أكثر من ألف عام، ومع التقليد جاء الغباء وصداً العقل المسلم.

ثم قال ذلك الذي يصف الأمية بالبغباء وصدا العقل:

لا تحرر إلا بالتحرر من التراث الفقهي، والعودة إلى القرآن نفسه، وعدم الاعتداد بالمفسرين، من ابن عباس حتى سيد قطب، وضبط السنة بمعايير من القرآن الكريم... إلخ.

بعد هذه النقول نرى ما ياتي، والله عز وجل هو الأعلم:

١- في المقال الأول ركز هجومه على صحيح البخاري، مع أنه لم ينفرد بروايته، بل رواه أيضا: مسلم، وأبو داود، والنسائي، والدارمي، وابن ماجه، وابن الجارود، والبيهقي، والطيالسي، وأحمد، وابن سعد في الطبقات. (انظر إرواء الغليل (٦/٣٣٠).

اي أن زواج الرسول الله بام المؤمنين عائشة رضي الله عنها في السادسة، والبناء بها وهي في التاسعة، جاء في عشرة كتب من كتب السنة غير صحيح البخاري، فلو أن كتب التاريخ تعارضت مع كتب السنة، فإن المنهج العلمي يفرض علينا

تقديم كتب السنة المسندة المتصلة الإسناد على كتب التاريخ التي لا تنضبط بضوابط السنة، فالتاريخ كما يقول الإمام أحمد من العلوم التي لا أصل لها.

غير أن التركيز على صحيح البخاري لانه أصح كتاب بعد القرآن الكريم، فلو هُدم أمكن هدم باقي كتب السنة، هذا المقصد يتضح من مقاله الثاني حيث دعا إلى ترك تراثنا الحديثي، وهدم السنة والاكتفاء بالقرآن الكريم.

وأول من دعا إلى هذا فرقة ضلت في عهد الإمام الشافعي كما جاء في الجزء السابع من كتاب الأم، وناقشها مناقشة علمية ممتعة حتى ردها من ضلالها.

وأثبت نص الحوار، كما ذكرت من جاء بعد هذه الفرقة من الضالين، وأثبت ضلالهم جميعًا في كتابي «قصة الهجوم على السنة» أو: «السنة بنان الله على لسان رسوله».

وطبع عدة طبعات مستقلاً، وطبعات أخرى ملحقًا بكتابي أمع الأثنى عشرية في الأصول والفروع – موسوعة شاملة».

٢- السنة النبوية المشرفة خدمت خدمة لم تعرفها أمة غير أمة الإسلام، ووضعت لها ضوابط دقيقة جعلت بعضها يصل إلى حد التواتر كالقرآن الكريم، وبعضها وصل إلى التواتر عن بعض الصحابة، وبعضها صحيح لا شك فيه، فكيف أننا نترك السنة وعلومها، ونبدأ بسنة جديدة حديثة تضبط بضوابط القرآن الكريم؟!

٣- ابن عباس رضي الله عنهما حبر الأمة وترجمان القرآن، وما ثبت عنه مرفوعا في التفسير، أو كان في حكم المرفوع، فهو في أعلى مراتب التفسير، فإذا طعنا فيه وفيما ثبت عن باقي الصحابة أصبح القرآن الكريم بدون تفسير، وهو ما دعا إليه البنا، كما دعا إلى أن نترك الفقه كله، ما ثبت عن الأئمة الأربعة وغيرهم، وهكذا علينا أن نحرق كتب التفسير والحديث والفقه، فالتمسك بها أدى إلى الغباء وصدأ العقل المسلم كما يزعم ذلك المجترئ الضال.

٤- بعد هذا يبقى القرآن وحده، والخطوة التالية أن نسلمه للمدعو جمال البنا الذي لم يصب بالغباء وبصدأ العقل كما أصيبت أمة الإسلام، ليخرج لنا ما نتبعه مما يستحدثه بعقله من التفسير والحديث والفقه، وأظن أنه في التسعين من عمره؛ أي ممن رد إلى أرذل العمر، وقدم لنا نماذج من فقهه؛ فعلى الصائمين أن يدخنوا في نهار رمضان كما يشاءون، فالتدخين من الطيبات التي لا تفطر وليس من الخبائث، وعلى الشباب والشابات أن يتبادلوا الأحضان والقبل الغرامية فلا حرج عليهم، وبالطبع ستأتى البقية.

٥- القرآن الكريم نقل إلينا عن طريق الصحابة رضي الله عنهم، وما دمنا طعنا فيهم وفي روايتهم للتفسير والحديث، فلم يبق إلا أن نطعن في روايتهم للقرآن الكريم. وهذه هي الخطوة التالية التي تبقى أمامه، وعندها ستصبح شهرته مثل شهرة سلمان رشدي وأمثاله. وإنا لله وإنا إليه راجعون.

وفي مقال ثالث في الصحيفة نفسها بتاريخ ١٨/١٠/٢٠٨ واصل هجومه على السلف الصالح والأئمة الأعلام، وعلى الأمة التي تسير على نهجهم فقال في مقال تحت عنوان: فصل المقال فيما بين الشيعة والسنة من اتصال، بأن عصمة الأئمة عند الشيعة كالقول بأن البخاري أصدق كتاب بعد كتاب الله تعالى، والالتزام بكلام الأئمة الأربعة، وتطبيق احكام وضعها السلف

الصالح منذ آلف عام... إلخ. ثم قـال: لا أرى خـطـرًا في أن يـتـحـول السني إلى شيعي، فالدولة الصفوية هي

التي حشدت المعجزات وعلم الغيب والعصمة للأئمة، ولوثت أسماء أبي بكر وعمر وعائشة، وهذا ليس منهج شيعة الدوم.

هذا بعض ما جاء في هذا المقال السيئ. وذاك الذي وصف أمة الإسلام بالغباء وصدا العقل، فأي غباء وصدا لعقله – لو كان له عقل – أكثر من أنه لا يستطيع أن يميز بيئ عصمة الأئمة، وعلمهم الغيب، وجمعهم جميع معجزات الأنبياء، وبين وجمعهم جميع معجزات الأنبياء، وبين وتصديق الإمام البخاري ومن روى عنهم، والأخذ باقوال الأئمة الأربعة والسلف يؤخذ من قوله ويرد إلا صاحب هذا المقام، الشافعي: قولي صحيح يحتمل الخطا، وقول غيري خطا يحتمل الصواب، فمن له مسكة من عقل ألا يستطيع أن يميز بين

والدولة الصفوية ليست هي التي حشدت ما حشدت، وطعنت في الصحابة الكرام، وإنما أظهرت وأعلنت الأخذ بأقوال الشيعة الرافضة أتباع عبد الله بن سبأ، وشيعة اليوم امتداد لهؤلاء الرافضة وللدولة الصفوية.

وقد أثبت هذا بالتفصيل في مقالات سبقت، وأحاديث في إحدى القنوات الفضائية، وفي كتابي مع الاثنى عشرية في أصول والفروع - موسوسة شاملة»، فليرجع إليه من شاء.

وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

الذوحيد العدد ٢ ٢ ٢ السنة السابعة والثلاثون

Upload by: altawhedmag.com



على حنندننان

١٦٢٧ – عن كعب بن مالك رَضِيَ اللَّهُ عنه قال: رَأَيْتُ النَّبِيُ 🦥 يَلْعَقُ أَصَابِعَهُ التَّلَاثَ مِنَ الطُعَامِ. م(٢٠٣٢)، حم(١٥٧٦٧)، (٢٧٢٣٩)، دُر(٣٨٤٨)، حُب(٥٢٥٠).

— ١٦٢٨ – عن جابر رضي اللَّهُ عنه أن النبيُّ 😻 أَمَرَ بِلَعْقِ الأَصَابِعِ وَالصَّحْفَةِ وقَالَ: «إِنَّكُمْ لاَ تَدْرُونَ في أَيَّهِ البَرَكَةُ». م(٢٠٢٣)، حم(١٤٢٢٨)، (١٤٥٩٨)، (١٤٦٣٤)، جهُ(١٣٢٧)، جهُ(٢٢٧٩)، حب(٢٥٩٣)، ت(١٨٠٢).

١٦٢٩– عن أنس رَضيَ اللَّهُ عنه أن رسولَ الله 🈻 كان إذا أكل طعامًا لَعَقَ أصابعه الثلاث، وقال: «إذَا سَقَطَتْ لَقُمَّةُ أَحَدِكُمْ فَلَيمِطْ عُنِّها الأَذَى وَلَّيَاكُلُّهَا وَلَا يَدَعُهَا للسَّبِّطانِ». وأمرنا أن نسلُت<mark>(١)</mark> القصعة، قال: «فَإِنْكُمُ لا تَدْرُون في أي طَعَامكُمُ البَرَكَةُ». م(٢٠٣٤)، حم(١٢٨١)، د(٣٨٤٩)، ز(٣٢٤٦ / ٤- كبرى)، حب (٣٢٤٩)، (٣٢٤٩).

١٦٣٠– عن أبي هريرةَ رَضيَ اللَّهُ عنه عن النبيَّ 😻 قال: «إِذَا أَكَلَ أَحَدُكُمُ قَلْيَلْعَقُ أَصَابِعَهُ، فَإِنَّهُ لاَ يَدْرِي في أَيُتهنُ البَرَكَةُ». م(٢٠٣٥)، حم (٢٠٥٧)، (٩٣٨٠).

١٦٣١- عن عبد الله بن بُسْر رَضِيَ اللَّهُ عنه قال: قال أبي للنبي ﷺ وَأَخَذَ بِلِجامٍ دَابِتِهِ: ادع الله لذا، فقال رسول الله ﷺ : «اللَّهُمُ بَارِكَ لهمُ في مَا رَزَقْتَهُمْ، وَاعْفِرْ لَهُمُ وَارْحَمْهُمْ». م(٢٠٤٢)، حَمُرا ١٧٧٠٠)، (١٧٧٠٠)، (١٧٧١١). د(٢٣٢٩). ت(٢٣٧٩)، ز(١٠١٢٣) ٢- حَيرى)، حَبَ (٢٩٧٥)، (٢٩٢٨).

١٦٢ - عن أنس بْن مالكِ رَضي اللَّهُ عنه قال: رَأَيْتُ النبي 藆 مُقْعِيًا (٢) يَأْكُلُ تَمْرًا. م(٢٧٤١)، د(٢٧٧١).

١٦٣٣ – عن عائشةَ رَضِيَ اللَّهُ عنها أن النبيُ 🦥 قال: «لاَ يَجُوعُ أَهْلُ بَيْتِ عِنْدَهُمُ التَّمْرُ». م(٢٠٤٦)، حم(٢٠٥١٣)، (٢٥٦٠٦)، د(٢٨٣٠)، ت(١٨١٥)، جه(٢٣٢٧)، جب (٥٢٠٦).

١٦٣٤ – عن عائشة رضي اللهُ عنها أن رسولَ الله 攀 قال: «إِنُّ فِي عَجُوّةَ العَالِيَةِ شِفَاءً أَوْ إِنَّها تَرْيَاقُ، أَوُلَ الْبُكْرَة». م(٢٠٤٨)، حم(٢٤٥٣٨).

١٦٣٥ – عن عـائشـة رَضِيَ الـلَّهُ عـنـهـا أن الـنـبِيُ 🐸 قـال: «نِـعْمَ الأَدُمُ، أَقِ الإِدَامُ، الخَلُّ». م(٢٠٥١)، تا(١٨٤٠)، جه(١٣٣٦).

١٦٣٦– عن جابر بن عبد الله رَضيَ اللهُ عنهما أنَّ النبيِّ 😻 سال أهلَهُ الأَدُم فقالوا: ما عنَّدَنَا إلا خَلَ، فَدَعَا بِه فَـجَـعَلَ يَـأكلُ بِه، ويَـقَـولَ: «نـعَمَ الأَدُمُ الخَلُّ، نـعَمَ الأَدُمُ الخَلُّ، م(٢٠٥٢)، حم (١٤٢٦)، (١٤٢٦)، (١٤٨٣٠)، (١٤٨٩٠)، (١٤٩٨٩)، (١٤٩٩٢)، (١٤٩٨٩)، (١٩٩٥)، د(٣٨٢)، ن(٥٩٨٩)، (٣٨٦، ١٨٨٣ / ٤- كبري)، تـ(١٨٣٩).

١٦٣٧– عن أبي أيوب الأنصاريِّ رضيَ اللَّهُ عنه قال: كان رسولُ الله 🈻 إذا أتيَ بِطَعامِ أكَلَ مَنْهُ، وَبَعَثَّ بِفَضِلِهِ إِلِيُّ، وَإِنَّه بَعَثَ إِليُّ يومًا بِفَضْلَةً لَمَّ يَأْكلُ منها لأن فَيها تُومًا، فسالتُهُ: أحرامُ هو؟ قال: «لاَ، ولكني أكرهُهُ منْ أَجَلَ رِيحِهِ». م(٢٠٠٣)، حم (٢٣٥٨٤)، (٢٣٥٦٦)، (٢٠١٥٠)، ن(٦٢٢٠ / ٤- عبري).

١٦٣٨ – عن جابر بن عبد الله رضي اللهُ عنهما قال: سمعتُ رسولَ الله 👺 يقول: «طَعَامُ الواحد يَكْفِي الاتَّنين، وطَعَامُ الاتَّنَيْنِ يَكْفِي الأَرْبَعَةَ، وَطَعَامُ الأَرْبَعَةِ يَكْفِي التَمانيةَ». م(٢٠٥٩)، حم(١٤٢٢٦)، (١٤٣٩٦)، (٢٠١٥١)، ت(١٨٢٠)، ن(١٧٢٤ / ٤- كبرى)، جه (٢٣٥٤)، حب (٣٢٥).

1٦٣٩– عن جابر وابن عمرَ رَضِيَ اللَّهُ عنهم أن رسولَ اللهِ 😻 قال: «المُؤْمِنُ يَأْكُلُ فَي مَعْي واحد، والكافرُ يَأْكُلُ فَي سَبْعَة آمَعَاءَ. م(٢٠٦١).

١٦٤٠ – عَن آنس بن مالك رَضيَ اللَّهُ عنه قال: بَعَثَ رَسولُ الله 🈻 إلى عُمرَ بِجُبُّة سَنُدُس، فقال عمرُ: بَعَثْتَ بها إليُّ وقد قلتَ فيها ما قُلْتَ؟ قال: «إِنِّي لَمْ أَبْعَثُ بِها إِلَيْكَ لِتَلْبَسَهَا، وَإِنَّما بَعَثْتُ بَها إِلَيْكَ لِتَنْتَفِعَ بِثَمَنِهَا». م(٢٠٧٢)، حم (١٢٤٤٤)، (١٢٤٩)، (١٢٢٥٠).

1٦٤١ – عن أبي أمامةً رضي الله عنه أنَّ رسولَ اللهِ 🍣 قال: «مَنْ لَبِسَ الحَرِيرَ في الدُّنْيَا، لَمْ يَلْبَسْهُ في الأَخْرَةِ». م(٢٠٧٤).

Upload by: altawhedmag.com

الذوحيد ذو القعدة ١٤٢٩ ه

١٦٤٢ - عن عبد الله بن عمرو رَضيَ اللَّهُ عنهما قال: رأى رسولُ الله 🈻 عَلَيَّ ثَوْبَيْنِ مُعصَفَرَيْنِ، فقال: ﴿نُ هذه مِنْ ثَيَابِ الحُفَّارِ فَلاَ تَلْبِسُهَا». د(٢٠٧٧)، حد(٦٩٢٣)، (٦٩٤١)، (٦٩٩١)، ن(٣٣٢)، (٣٦٢٩، ٨٦٤٨ / ٥- كبرى).

١٦٤٣ – عن عائشة رَضيِ اللَّهُ عنها قالت: خَرَجَ النَّبِيُ 🈻 ذَاتَ عَدَاةٍ وَعَلَيْهِ مِرْطُ مُرَحَلٌ مِنْ شَعْرٍ أَسُودَ. م(٢٠٨١)، د(٢٠٢٢)، ت(٢٨١٢).

١٦٤٤– عن عَائَشَةُ رَضِيَ اللَّهُ عنها قالت: كَانت وسَادَةُ رسول الله 🐲 التي يَتَّكِئُ عَلَيْهَا منْ أَدَمَ(٣) حَشْوُهَا لدفٌ. متفق عليه، حم (٢٤٢٢٤)، (٢٤٣٤٧)، (٢٤٨٢٢)، (٢٥٧٨٧)، (٢٥٨٣١)، د(٤١٤٦)، (٤١٤٧)، ت(٢٢٦١)، (٢٤٢٩)، جه (٢٥١٤).

1٦٤٥ - عن جابر بن عبد الله رَضي اللهُ عنهما أن رسول الله 🈻 قال له: «فَرَأَسُّ للرَّجُلُ، وَفَرَاشُ لاَمْرَأَتِه، والثَّالثُ للضَيْف، والرَّابعُ للشَّيْطانَ». م(٢٠٨٤)، حم(١٤١٢)، (١٤٤٨)، د(١٤٤٢)، ن(٣٨٥)، (٤٧٥٥ / ٣- حَبِري)، حب

١٦٤٦– عن ابن عُمرَ رَضِيَ اللَّهُ عنهما قال: مَرَرُّتُ على رسول الله 🈻 وفي إزاري اسْترْخَاءُ، فَقَالَ: «يَا عَبْدَ الله، ارْفَعْ إِزَارِكَْ، فَرفعتُه، ثم قال: «زِدْ»، فَزَدْتُ، فَمَا رَلْتُ أَتَحَرُّاهَا بَعْدُ، فَقَالَ بَعْضُ القَوْمِ: إِلَى أَبِنَ فقال: أَنصاف الساقين. م(٢٠٨٦).

١٦٤٧ – عن ابن عباس رَضيَ اللَّهُ عنهما: أن رسول الله ﷺ رأى خَاتَماً من ذَهب في يد رَجَل فطرحَهُ وقال: «يَعْمدُ أَحَدُكُمْ إِلَى جَمْرَة منْ نَار قَيَجْعلُهَا في يَده». فقيل للرجل: خُذ خَاتَمَكَ انتفعْ به، قال: لا، والله لا أَخُدُهُ أبدًا وقد طَرَحَهُ رسولُ الله ﷺ. م(٢٠٩٠)، حب (١٥)، هق (٢ / ٢٢٤).

1٦٤٨ – عن أنس بن مالك رَضِيَ اللَّهُ عنه قال: كَانَ خَاتَمُ رَسُولِ الله 🈻 مِنْ وَرَقٍ وَكَانَ فَصَلَّهُ حَبَشَيًا. م (٢٠٩٤)، حم (١٣١٨٦)، د(٢٢١٦)، ت(١٨٣٩)، ن(٢٢١٥)، (٢٢٢٥)، (٢٢٢٥)، (٢٢٩٤)، (١٥٩٢، ١٩٥٣، ١٩٥٤ / ٥- حَـبَرى)، جه (١٦٢٦)، (٢٦٤٦) حيا (١٣٩٤).

١٦٤٩ – عن جابر رَضِيَ اللَّهُ عنه قال: سمعتُ النبي 😻 يقولُ في غزوة غزوْناها: «اسْتَكْثَرُوا مِنَ النَّعَالِ، فَإِنَّ الـرُّجُلُ لا يَزَالُ رَاكِبُا مَا انْتَعَلَ،. م(٢٠٩٦)، ن(٩٨٠٠ / ٥- كبرى)، حب(٤٤٥٥)، (٤٤٥٧)، حم(١٤٦٣٣). (١٤٦٣٢)، د(٤١٣٣).

١٦٥٠– عن ابي هريرةَ رَضِيَ اللَّهُ عنه قال: إني أشهد لسمعتُ رسولَ الله 🍻 يقولُ: «إذا انْقَطَعَ شَسْعُ(٤) أَحَدِكُمْ، فَلاَ يَمْشِي في الأُخْرَى حتى يُصْلِحَهَا ». م(٢٠٩٨)، حم(٩٤٨٨)، (٩٧٢١)، (٦٠١٩٢)، (١٠١٩٤)، ن(٥٣٨٤)، (٩٧٩٦)، ٩٧٩٧ / ٥- كبرى)، حب (٩٤٥٩)، جه(٣٦١٧).

١٦٥١ – عن جابر رَضِيَ اللَّهُ عنه أن رسبولَ الله ﷺ مَهَى أن يَاكُلُ الرجلُ بِشَمالِه، أَوَّ يَمْشِيَ فِي نَعْلُ وَاحدَة، وَأَنْ يَشْتَمَلَ الصُمَّاءَ، وَأَنْ يَحْتَبِيَ فِي ثَوْبٍ وَاحد كَاشَفًا عَنْ فَرْجِه. م(٢٠٩٩)، ط(١٢٧١)، حم (١٤٢٨٢)، (١٤٢٠٢)، (ت٧٤٤)، در د(٤١٣٧)، (٥٢٨٩)، ت(٢٧٦٧)، ن(٥٣٥٩)، (٩٧٩٩، عَ٥٧٩ / ٥ – حَبِرى)، حب (١٢٧٦)، (١٥٥٥)، (٥٥٥٩)، هق (٢ / ٢٢٤).

١٦٥٢– عن جابر رَضيَ اللَّهُ عنه قال: أَتِيَ بَابِي قُحَافَةَ أو جاءَ عامَ القَتِّحِ، أو يومَ القَتِّح، وَرَأَسُه وَلَحِيْتَهُ مَثْلُ التَّحْامِ أو التُغَامَة(٥)، فَأَمرَ، أو فَأُمرَ به إَلى نسبائه، قال: «غَيِّرُوا هَذَا بِشَيْءٍ». م (٢١٠٢)، حم(١٤٤٠٩)، (١٤٤٦٢)، (١٤٦٤٧)، د(١٢٢٤)، د(٢٩٠٤)، (٦٩٣٧) / ٥- حَبرى)، جه (٣٦٢٤)، حب (١٤٩٧).

١٦٥٤ – عن أبي هريرةَ رَضِيَ اللَّهُ عنه أن رسول الله 攀 قال: «لاَ تَدْخُلُ المَلائِكَةُ بَيْتًا فِيهِ تَمَاثِيلُ أَوْ تَصَاوِيرُ». (٢١١٢)

١٦٥٤ – عن أبي هريرة رَضِيَ اللَّهُ عنه أن رسول الله 🎏 قال: «لاَ تَصْحَبُ المَلائِكَةُ رُفْقَةً فِيهَا كُلُبٌ وَلاَ جَرَسٌ». م(٢١١٣)، حم(٨١٠٣)، (٧٥٦٩)، (٨٢٥٧)، (٩٧٤٤)، (١٩٤١)، د(١٠٩٤٥)، د(١٧٠٣)، حب (١٧٠٣)، هق (٥ / ٢٥٤).

1٦٥٥ – عن أبي هريرةَ رَضِيَ اللَّهُ عنه أن رسولَ اللهِ 😻 قال: «الجَرَسُ مَزَاميرُ الشُيْطَانِ». م(٢١١٤)، حم (٨٨٦٠)، (٨٧٩١)، د(٢٥٥٦). حب (٤٧٠٤). هق (٥ / ٢٥٣).

١٦٥٦ – عن جابر رَضِيَ اللَّهُ عنه قال: نَهَى رسولُ الله 😻 عَنِ الضُّرْبِ في الوَجْهِ، وَعَنِ الْوَسُمِ في الْوَجْهِ. م(١١١٦). حم (١٤٤٣١)، (١٥٠٥٠)، ت(١٧٠)، هق (٥ / ٢٥٥).

٤- شستُع: احد سيور النعل الذي يدخل بين الأصبعين.

٥- التُغامة: توع من النبات ورقه ابيض وزهره أبيض.

الهوامش:

١- تُسْلُتُ: تَمْسَحُ.
 ٢- مُقْعَدًا: حَالِسُا على البِتِيهِ تَاصِدًا ساقيه.

٢- ادم: حلد.

ين فقه الاستضعاف وفقه التمكين

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد: فما يزال حديثنا موصولاً حول السياسة الشرعية بين فقه الاستضعاف وفقه التمكين، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

الجهر الثالث: صلاحية الشريعة وتغير الفتوى بتغير الزمان والكان:

إن من الحقائق المعلومة من دين الإسلام بالضرورة أن الله تبارك وتعالى لم يبعث نبيه محمدًا مع ليكون نذيرًا لطائفة من الناس دون سائرهم، ولا ليكون رسولاً لأمة من البشر دون سائر الأمم، وإنما بعثه ليكون بشيرًا ونذيرًا للعالمين أجمعين، بعثه برسالة الإسلام الخالدة إلى جميع الخلق إنسهم وجنهم، قاصيهم ودانيهم، أحمرهم وأسودهم، عربيهم وأعجميهم، شرقيهم وغربيهم، ذلك منذ أن بعثه الله بالحق وإلى قيام الساعة.

وعلى ذلك فمن أنكر هذه الحقيقة وجحدها كان على غير الملة ؛ لأن القرآن الكريم صرّح بها تصريحًا لا يقبل التأويل، قال تعالى: (قُلْ يَا أَيُّهَا التَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّه إلَيْكُمْ جَمِيعًا الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَوَات وَالأَرْضِ [الأعراف: ١٥٨]، ففي هذه الآية الكريمة بيان عموم رسالته على وهي عامة للثقلين حما نطقت به النصوص، حتى صرّحوا بخفر منكره،. [روح المعاني للالوسي ٩ / ٨٢].

ومع أن الآية الكريمة خاطبت الناس جميعاً برسالته الله ، إلا أنها أكّدت بوصف جميعاً ، الدال نصا على العموم لرفع احتمال التخصيص. [التحرير والتنوير ه / ٤٨٤].

يقول الله عن وجل: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ كَافَةً لِلنَّاسِ بَشَيراً وَنَذَيراً﴾ [سب: ٢٨]، أي: ،وما أرسلناك يا محمد إلى هؤلاء المشركين بالله من قومك خاصة، ولكنًا أرسلناك كافة للناس أجمعين؛ العرب منهم والعجم، والأحمر والأسود، بشيراً لمَن

أطاعك، ونذيرًا لمن كذبك، [تفسير الطبري ١٠ / ٣٧٧]. وقــال عــز وجل: ﴿وَأُوحِيُ إِلَيُّ هَــذَا الـقُـرُأَنُ لِأُنـذرَكُم بِه وَمَن بَـلَغَ﴾ [الانعام: ١٩]، أي: الأنــذركم بالقرآن أيها المشركون وأنذر مَن بلغه القرآن من الناس كلهم، [الطبري ٥ / ١٦١].

إعداد: د/ عبدالله شاكر الجنيدي

وقال عن القرآن الكريم نفسه: ﴿تَبَارَكَ الَّذِي تَزَلَّ الفُرُقَانَ عَلَى عَبْدِه ليَكُونَ للْعَالَمِينَ تَذِيرًا ﴾ [الفرقان: ١]، وقال: ﴿وَمَا هُوَ إِلاَ ذَكْرُ لَلْعَالَمِينَ ﴾ [القلم: ٢٦]، أي: «وما محمد إلا ذكر ذكَر الله به العالمين الثقلين الحن والإنس، [الطبري ٢٢ / ٢٢٤].

او: «وما القرآن الكريم إلا ذكر للعالمين، ومعناه: شرف. كما قال تعالى: ﴿وَإِنَّهُ لَنَكُرُ لُكَ وَلَقَوْمِكَ» [الزخرف: ٤٤]، [القرطبي ١٨ / ٢٢٣].

وهذه الحقيقة التي صرّح بها القرآن الكريم أكدتها السنة المطهرة، فعن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما، قال: قال رسول الله تها: «أعطيت خمساً لم يعطهن أحد قبلي: نُصرت بالرعب مسيرة شهر، وجُعلت لي الأرض مسجداً وطهوراً، فأيما رجل من أمتي أدركته الصلاة فليصلَّ، وأحلت لي الغنائم ولم تحل لأحد قبلي، وأعطيت الشفاعة، وكان النبي يُبعث إلى قومه خاصة وبعثت إلى الناس عامة، [البخاري: ٢٣٥. ومسلم: ٥٢١].

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ ، والذي نفسي بيده لا يسمع بي أحد من هذه الأمة يهودي ولا نصراني ثم يموت ولم يؤمن

النوحيد ذو القعدة ١٤٢٩ ه



بالذي أرسلت به إلا دخل النار». [مسلم: ١٥٣]. والمراد بالأمة في هذا الحديث عموم أهل الدّعوة مسواء من دخل فيهم في أمة محمد 🐸 بالمعنى الخاص فصار مسلمًا، أو فكان من أمته بالمعنى

العام أي: من عموم من بعث إليهم وأمر بدعوتهم وهم الناس جميعًا بعد بعثته 🐲، وذلك بدليل ذكره لليهود والنصاري.

وإلى جانب هذه الحقيقة الراسية الراسخة حقيقة أخرى لا تقل عنها رسوًا ورسوخًا، وهي أن رسول الله محمدًا من خاتم النبيين والمرسلين، فلا نبى بعده، ولا رسول، وأن رسالته خالدة باقية إلى يوم الدين، فلا نسخ لها ولا زوال.

وهي أيضًا حقيقة معلومة من دين الله بالضرورة، لا ينكرها إلا من كفر بالرحمن وكُتب عليه الخذلان، قال تعالى: (ما كَانَ مُحَمَّدُ أَبَا أَحَد مَّن رَجَالِكُمْ ولَكن رُسُولَ اللَّه وَخَاتَمَ النَّبِيَّينَ [الاحزاب: ٤٠]، أي: أوخاتم النبيين الذي ختم النبوة قطبع عليها، فلا تفتح لأحد بعده إلى قيام الساعة». [تفسير الطبري ١٠ / ٣٠٩].

فهذه الآية الكريمة انص في أنه لا نبي بعده، وإذا كان لا نبي بعده فلا رسول بعده بالطريق الأولى والأحرى، لأن مقام الرسالة أخص من مقام النبوة، فإن كل رسول نبي ولا ينعكس، وبذلك وردت الأحاديث المتواترة عن رسول الله ٥٠٠. [تفسير ابن كثير ٢ / ٦٠٠].

من هذه الأحاديث ما رواه أبو هريرة رضي الله عنه عن النبي الله قال: «إن مثلي ومثل الأنبياء من قبلي كمثل رجل بنى بيتًا فأحسنه وأجمله إلا موضع لبنة من زاوية فجعل الناس يطوفون به ويعجبون له ويقولون: هلا وضعت هذه اللبنة، قال: فأنا اللبنة، وأنا خاتم النبيين،.

هاتان الحقيقتان الراسيتان الراسختان مقدمتان لحقيقة كبرى وهي: «صلاحية الشريعة الإسلامية لكل زمان ومكان، ؛ لأننا لو لم نقل بذلك

– مع كون رسالة الإسلام رسالة عالمية خاتمة للرسالات – للزم منه أن يكون الله عز وجل قد أجاز للبشر أن يشرعوا لأنفسهم في كل زمان ما يصلح لهم، وهذا أبطل الباطل، وبطلائه معلوم من دين الله بالضرورة، كما أن حاكمية الله وانفراده من دين الله بالضرورة، كما أن حاكمية الله وانفراده من دين الله بالضرورة، قال تعالى: ﴿أَلا لَهُ الحَلَّقُ من شيَّء فَحَكَمُهُ إلَى الله ﴾ [الشورى: ١٠]، فالذي له الخلق هو وحده الذي يملك الأمر والنهي والتحليل والتحريم والتشريع والحكم، فما من شيء في حياة البشر مهما كان صغيراً إلا ولله فيه حكم، فيجب عليهم أن يردوا كل أمر يختلفون فيه إلى حكم الله وحده، وهذا أمر لا يخالف فيه إلا من لا حظ له من الإسلام.

ف الشريعة الإسلامية، صالحة لكل زمان ومكان، ومُصلحة لكل زمان ومكان، بل لا يكفي أن نقول هذا حتى نرفع احتمال المشاركة بأن نقول: إنها هي وحدها الصالحة والمُصلحة لكل زمان ومكان، وكل ما سبق أن قررناه من مقدمات وحقائق راسخة يدل على هذا دلالة قاطعة.

وهذا الوصف للشريعة الإسلامية يضم أوصافًا تعد من مفرداته ومن ضروراته، هذه الأوصاف هي:

١- العموم: بمعنى كونها عامة للناس
 أجمعين، وهذا الوصف مُستفاد من النصوص
 الدُالة على عموم رسالة النبي محمد 3%، وقد
 سبق إيرادها.

٢- البقاء: بمعنى أنها لا تاتي بعدها شريعة إلهية تنسخها، وهذا الوصف مستفاد من النصوص الدالة على أن محمداً في خاتم النبيين، وأن رسالته خاتمة الرسالات، وقد سقناها من قبل.

٢- الحفظ بمعنى أن الله عز وجل تولى حفظ أصولها من التحريف والتبديل، قال تعالى: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَلْنَا الذَّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافظُونَ﴾ [الحجر: ٩]، أي: «وإنًا للقرآن الكريم لحافظون من أن يُزاد فيه ما ليس منه أو ينقص منه ما هو منه من أحكامه وحدوده وفرائضه». [تفسير الطيرى ٤ / ٤٩٢].

وقال عز وجل: ﴿لاَ يَأْتِيهِ البَاطلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلاَ مِنْ خَلْفِهِهِ [مصلت: ٤٢]،قال الزجاج: «معناه انه محفوظ من أن ينقص منه فيأتيه الباطل من بين يديه أو يزداد فيه فيأتيه الباطل من خلفه». [تفسير البغوي ١ / ١٧٣].

وما ينطبق على القرآن الكريم ينطبق على السنة؛ لأنها بيان للقرآن الكريم، قال تعالى: ﴿وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الذَّكَرَ لتُبَيَّنَ للنَّاسِ مَا نُزَلَ إِلَيْهِمْ [النحل ٤٤]، فحفظ القرآن الكريم يستلزم حفظ السنة، بل وحفظ اللسان العربي أيضًا، يقول المعلمي: «فاما السنة فقد تكفل الله بحفظها أيضًا بيانه وهو السنة، وحفظ القرآن يستلزم تكفله بحفظ بيانه وهو السنة، وحفظ لسانه وهو العربية، إذ بيانه وما يطبها ؛ لأن محمدًا خاتم الأنبياء، وشريعته خاتمة الشرائع، بل دلّ على ذلك قوله: (ثُمَّ إِنْ عَلَيْنًا بَيَانَهُ [القيامة ١٩]، فحفظ الله السنة في قلوب الصحابة والتابعين حتى دونت،. [الأنوار التاشفة لما في كتاب (أضواء على السنة) من الزلل والتضليل والمجازفة ص٣].

٤- الشمول: وهو غير العموم، فهو بمعنى أن أحكام الشريعة شاملة ومستغرقة ومستوعبة لكل أحوال البشر، وحاكمة على كل ما يستجد في حياتهم إلى يوم الدين، قال تعالى: ﴿وَنَرْئُنًا عَلَيْكَ الكتَابَ تَبْيَانًا لِّكُلَّ شَيْءَ﴾ [النحل: ٨٩]، أي: «تبيانًا لكل ما بالناس إليه حاجة من معرفة الحلال والحرام والثواب والعقاب، [تفسير الطبري ٧ / ٦٣٣].

وهذا التبيان قد يكون بالتفصيل وقد يكون بالإجمال، وقد يكون بالإحالة على السنة، كقوله تعالى: ﴿وَمَا آتَاكُمُ الرُسُولُ فَخُذُوهُ [الحشر: ٧]، وقد يكون بإثارة القياس وتعدية حكم ما ذكر إلى ما لم يذكر كقوله تعالى: ﴿قَاعَتَبِرُوا يَا أَوْلِي الأَبْصَارِ [الحشر: ٢]، فلا يلزم من بيانه لكل شيء أن يحمل بين دفتيه كل الأحكام بالتفصيل.

يقول الزمخشري في الكثناف: «فإن قلت: كيف كان القرآن الكريم تبيانًا لكل شيء ؟ قلت: المعنى أنه بينً كل شيء من أمور الدين: حيث كان نصًا على بعضها، وإحالة على السنة.. وحتًا على الإجماع، [المناف للزمخشري 1 / ٦٦٥].

وقال تعالى: ﴿مَا قَرَطْنًا فِي الكتَّابِ مِن شَيْءَ﴾ [الأنعام: ٣٨]، أي: «ما تركنا في القَرآنُ الكريم مُن شيء من أمر الدين إما تفصيلاً أو إجمالاً». وقال

عز وجل: ﴿اليَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نَعْمَتِي وَرَضَيتُ لَكُمُ الإسْلامَ دَينًا﴾ [المَائدة: ٣]. ه- المرونة والاتساع: ومعناها قدرة الشريعة الإسلامية على مواجهة كل ما يستجد في حياة الناس وما ينزل في



دنياهم، وعلى الاستجابة لكل ما

يتغير في أمورهم وأحوالهم بتغير أزمانهم، وعلى تلبية كل احتياجاتهم مهما تبدلت بتبدل ظروفهم، وذلك كله دون أن تتبدل أصولها أو تنسخ أحكامها أو تزيف مبادئها أو تزعزع ثوابتها أو يُرجع على شيء منها بالإبطال أو التعطيل.

وهذه الصفة الأخيرة «المرونة والاتساع» لها اليات عدة، تضمن تحقيقها وتطبيقها والانتفاع بثمراتها دون الرجوع على النصوص المحكمة بالتعطيل أو على الأصول والثوابت الراسية بالتبديل، أو الأحكام الثابتة بالنسخ أو التاويل.

من هذه الآليات: «تغير الفتوى بتغير الزمان والمكان». وهي التي عبر عنها العلماء - على سبيل التسهيل في الاصطلاح - بقولهم: «لا يُنكر تغير الأحكام بتغير الأزمان».

التغير لغة: التبدل والتحول والانتقال، نقول: تغير الشيء: أي تحول، وغيره: جعله غير ما كان، وغيره: حوله وبدله، وغيرت الشيء: بدلته، وغيرت دابتي وثيابي: أي: جعلتها على غير ما كان، وغيرت داري: بنيتها بناء غير الذي كان. [المعجم الوسيط صريم].

ومعنى تغير الفتوى في الاصطلاح الشرعي لا يبعد عن المعنى اللغوي السابق، فهو: التحول والانتقال - عند الإفتاء في مسالة - من حكم سابق كان مناسبًا لها في وقت أو حال إلى حكم أخر لتبدل الوقت أو الحال.

والأفضل الايعبر عنه بلفظ: "تغيير، ؛ لأن كلمة «تغيير، تستعمل كثيرًا بمعنى الإزالة والرفع، و«تغير الفتيا، ليس فيه إزالة ولا رفع، بل هو مجرد انتقال وتحول من حُكم إلى حُكم، مع بقاء الحكم ذاته.

النوحيد ذو القعدة ١٤٢٩ ه

TO



وكذلك التعبير عنه بمصطلح «تغير الأحكام» أو بقاعدة: «لا ينكر تغير الأحكام بتغير الأزمان» فيه - أيـــضُــا - قـــدر من المسامحة ؛ لأن الذي يتغير هو الفُتيا، أما الأحكام فلا تتغير ولا تتبدل، فالحكم الشرعي

- كما سبق - هو خطاب الله تعالى المتعلق بأفعال المكلفين اقتضاء أو تخييرا أو وضعًا، والقول بإمكانية تغيير الحكم الشرعي مكافئ للقول المبدلون لأحكام الله المغيرون لشرعه بالإبعاد والهلاك يوم القيامة، ففي الحديث الصحيح: «ألا ليُذاذنُ رجالُ عن حوضي كما يُذاذ البعير الضال، اناديهم آلا هلُمٌ، فيُقال: إنهم قد بدّلوا بعدك، فاقول: سُحقًا سُحقًا». [البخاري ٢٣٦٧، ومسلم ٢٤٩، وهذا لغظه من حديث آبي هريرة رضي الله عنه].

#### تغير الفتوى في الواقع الماصر

بعد فترة طويلة من الجمود الفكري والفقهي، ومن غلق باب الاجتهاد بدأ البعث يدب من جديد في الحياة الفقهية المعاصرة، وذلك بعد ظهور حركات تجديدية ودعوات إصلاحية؛ أدت إلى فتح باب الاجتهاد ونبذ التعصب للمذاهب وإحياء الفقه المقارن، وكان من أعظم ما وصل إليه الفقه المعاصر مؤسسات الاجتهاد الجماعي، مثل: مجمع البحوث الإسلامية، بالقاهرة، و مجمع الفقه الإسلامي، المنبق عن منظمة المؤتمر الإسلامي ومقرم الرئيسي جدة، و المجمع الفقهي لرابطة العالم الإسلامي، بمكة المكرمة.

ومع انطلاقة الاجتهاد والتجديد بدأت من جديد تظهر ظاهرة تغير الفتوى، وكان لها أمثلة كثيرة في واقع الأمة الإسلامية.

المشال الأول: الحقوق المالية للتاليف والتصنيف، فقد اتجه الفقه المعاصر إلى اعتبار المؤلف هو الأحق بطبعه ونشره، وهو الذي يملك أن يبيع هذا الحق وأن يجني ثمرته المالية، ولم يكن هذا موجوداً من قبل، بل كان الاحتساب هو السائد، ولكن ظهر للفقهاء المعاصرين وللمجامع

والمؤسسات الفقهية أن المصلحة تقتضي الاعتراف بالحقوق المالية للتاليف وحفظها بالأحكام الشرعية.

المثال الثاني: ترجح القول بوجوب إخراج الزكاة في الخضر والفاكهة، وقد كان المذهب الراجح فيما مضى هو أن الخضر والفاكهة وما شابهها لا زكاة فيها، ولكن تغير الحال في الزمن والفاكهة لم تكن في الماضي تمثل مصدر إنتاج وتنمية واستثمار، أما في العصر الحاضر فصارت من أكبر مشاريع التنمية والاستثمار في كثير من من أكبر مشاريع التنمية والاستثمار في كثير من البلدان، فقد يزرع المستثمر ألاف أو مئات الأفدنة خضروات وفواكه ويربح من ورائها أموالاً طائلة، فهل يعفى من زكاة الزرع أو يكتفي في حقه بإخراج زكاة المال (٣.٣.) على الحول الكامل، بينما صاحب المساحات الزراعية الصغيرة من المحاصيل التي تقتات وتدخر كالقمح يخرج (٥.)

ثم إن القول بذلك يفضي في الواقع المعاصر إلى التهرب من زكاة الزرع والثمر بترك الزروع التي تجب فيها الزكاة وتوسيع الانشطة فيما ليس فيه زكاة؛ مما يترتب عليه ضياع حقوق الفقراء والمساكين، واختلال الموازين الإنتاجية وفساد الأخلاق.

لذلك عمد كثير من الفقهاء المعاصرين إلى تغيير الفتوى في هذه المسالة، ورجحوا القول بوجوب زكاة الزرع في الخضر والفاكهة ؛ سدًا لذريعة التهرب من الزكاة، وحفاظًا على حقوق الفقراء والمساكين.

المثال الثالث: إفتاء العلماء المعاصرين بجواز توزيع لحوم الهدي خارج مكة، بل خارج الجزيرة العربية كلها، وذلك لظهور المصلحة في ذلك ؛ حيث إن أهل مكة لا ياكلون هذه الذبائح، وهي تزيد عن حاجة الحجيج، فيؤدي القول بعدم إخراجها من مكة إلى فسادها وتعفنها وحدوث مفاسد التلوث مع ضياع مصلحة انتفاع المسلمين بها، وهذا تغير للفُتيا في ضوء تغير المصلحة. وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه، وبعد: فحديثنا بإذن الله تعالى في هذا العدد يدور حول الآيتين الكريمتين الأربعين والواحدة والأربعين من سورة آل عمران، وهما متصلتان بالآيات السابقة، وذلك لتتم الفائدة، ولما بينهما

مختارات من علوم القرآن

#### من قوة الارتباط.

قال تعالى: ﴿قَالَ رَبَّ أَنَّى يَكُونُ لِي غُلاَمُ وَقَدْ بَلَغَنِيَ الْحَبَرُ وَامْرَأَتِي عَاقِرُ قَالَ حَذَلِكَ اللَّهُ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ﴾ [ال عمران: ٤٠].

فَالَ رَبِّ أَنَّى الْعَبْرُ ، أي: كيف أو من أين، فيكُونُ لِي غُلاَمٌ وَقَدْ بَلَغَنِي الْكَبَرُ ، أي: أدركني الكبر الكامل المانع من الولادة فأضعفني، فوامرُزَأتي عَاقرُ ، أي ذات عقر، وهو في المعنى مفعول أي معقورة وهي من الصفات الخاصة بالنساء.

فإن قيل: لما كان زكريا، هو الذي سال الولد ثم أجابه الله تعالى إلى ذلك، فما وجه تعجبه واستبعاده بقوله: ﴿أَنَّى يَكُونُ من أين يحصل لي غلام؟ فالجواب على ما في الكشاف أن الاستبعاد إنما جاء من حيث العادة. وقيل: إنه دهش من شدة الفرح، فسبق لسانه. ونقل عن سفيان بن فكان قد نسي ذلك السؤال وقت البشارة، فلما سمع البشارة في زمان الشيخوخة استغرب وكان له يومئذ مائة وعشرون سنة، أو تسع وتسعون سنة، ولامراته ثمان وتسعون سنة.

وقول زكريا عليه السلام: ﴿أَنَّى يَكُونُ لِي غُلاَمٌ﴾ يعني: كيف؟ ليس استبعادًا ولا استكبارًا، ولكن تثبتًا، وإلا فإنا نعلم أن زكريا عليه السلام قد آمن

# عداد/ مصطفى البصراتي

بما بشره الله به، ولا يمكن أن يستبعده، ولكنه قال ذلك من أجل التثبت، ذلك أن الإنسان ناقص في الإدراك والعلم، ويحتاج إلى شيء يثبت به الأمور.

فضاعل ولطاعف

وإبراهيم عليه الصلاة والسلام لا شك أنه يؤمن إيمانًا كاملاً بأن الله تعالى يحيي الموتى، ومع ذلك قال: ﴿رَبَّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِي الْمَوْتَى قَالَ أَوَلَمْ تُؤْمِنُ قَالَ بَلَى وَلَكَنُ لِيَطْمَئِنُ قُلْبِي ﴾ [البقرة: [17]، لأنه ليس الخبر كالمعاينة.

وقوله: ﴿أَنَّى يَكُونُ لِي غُلاَمُ﴾، قال: «غلام» مع أنه لم يولد بعد، لكن هذا باعتبار ما سيكون، والتعبير بما سيكون أمرٌ سائغ في اللغة وارد في القرآن، ﴿قَالَ أَحَدُهُمَا إِنِّي آَرَانِي أَعْصِرُ خَمْرًا﴾ [يوسف: ٣٦]، يعني: أعصر عنباً يكون حَمرًا، لأن الحَمر لا يُعصر، فعبر عن الشيء بما يؤول إليه.

ثم قال: ﴿وَقَدْ بَلَغَنِيَ الْحَبَرُ﴾: الواو هذه يسميها العلماء واو الحال، يعني: أنها تدل على أن الجملة التي بعدها في موضع نصب على الحال، يعني والحال أنه قد بلغني الكبر، فهي حال من الياء في قوله: الى.

﴿بَلَخَنِيَ الْحَبَرُ لِيعني: وصل إليَّ الحَبرُ، والحقيقة أنه قد يتراءى للإنسان أن في المعنى قلبًا، هل الحبر بلغك أو أنت بلغت الحبر؟ قال الله تعالى: ﴿وَقَدْ بَلَغْتُ مِنَ الْحَبَرِ عِتِيًا ﴾ [مريم: ٨]، فصار هو الذي بلغ الحبر.

وهنا يقول: ﴿وَقَدْ بَلَغَنِيَ الْكَبَرُ﴾ إذن فالتعبير صحيح في هذا وهذا، فأنت إذا بلغت الكبر فقد بلغك الكبر، وإذا بلغك الكبر فقد بلغته، ﴿ وَقَدْ

النوحيد ذو القعدة ١٤٢٩ ه

بِلَغَنِي الْكَبِرُ يعني أصابني، وعادة أن الكبير إذا لم يولد له في سن الشباب فإنه لن يرى الأولاد، لأن الإنجاب والإخصاب إنما يكون في حال الشباب، وكلما تقدمت السن بالإنسان من رجل أو امرأة قلً انجابه، فيقول: كيف لما كنت شابًا لا يأيتني ولد والأن يأتيني الولد.

قوله: ﴿وَامْرَأَتِي عَاقَرُ﴾، امرأته عاقر: يعني لا تحمل، وعاقر لفظة مذكر، لكن معناها هنا مؤنث، وتطلق على الذكر والأنثى، يُقال: رجل عاقر، وامرأة عاقر، وهو الذي لا يُولد له، فالآن كل من الزوجين ليس بصدد الولادة، ولكن الله على كل شيء قدير، وإذا أراد شيئًا فإنما يقول له: كن فيكون، ولهذا قال: ﴿كَذَلكَ اللهُ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ﴾، فكل ما شاءه فعله، لأنه عز وجل لا يمنعه مانع كما نقول نحن في دبر كل صلاة: «اللهم لا مانع لما أعطيت، ولا معطي لما منعت، [رواه البخاري].

فالله عز وجل يفعل ما يشاء ؛ لأن له الملك المطلق في خلقه، فلا آحد يمنعه، ولا أحد يساله لمَ فعلت ؟ ﴿لاَ يُسْأَلُ عَمًا يَقْعَلُ وَهُمٌ يُسْأَلُونَ﴾ [الانبياء: ٢٣]. ﴿كَذَلِكَ اللَّهُ يَقْعَلُ مَا يَشَاءُ﴾.

قوله تعالى: ﴿قَالَ رَبَّ اجْعَلُ لِي آيَةً قَالَ آيَتُكَ أَلاَ تُكَلَّمُ النَّاسَ ثَلاَثَةَ أَيَّامِ إِلاَّ رَمُزًا وَاذْكُرُ رَبُكَ كَثِيرًا وَسَبَحْ بِالْعَسْيِّ وَالإِبْكَارِ ﴾ [أل عمران: ٤١].

فلما أيقن بأن الله تعالى سيهب له الولد، ﴿قَالَ رَبَّ اجْعُلُ لِي آيَةً﴾، أي: صير لي علامة تدل على هذا الولد، وأنه بدأ ينشا ليزداد طمانينة فيما بشره الله به.

والآية في اللغة: العلامة، وآيات الله عز وجل كونية وشرعية، والأنبياء عليهم الصلاة والسلام أيدوا بالآيات الدالة على صدقهم، الآيات الكونية والآيات الشرعية، وكثير من الناس يسمى آيات الأنبياء معجزات، وهذه التسمية وإن اشتهرت على الألسن لكن فيها قصوراً، والتعبير الصحيح السليم أن نسميها آيات كما سماها الله تعالى، نسمي ما يحصل من خوارق العادات على أيدي الأنبياء، نسميها آيات، ولهذا لا نجد آية في القرآن سمى الله فيها هذه الخوارق معجزات أبداً، بل كان يسميها آيات.

والمعجزات لو أخذناها على ظاهرها لشملت ما

ياتي به السحرة وما تاتي به الجن ؛ لأن ما يأتي به السحرة أو الجن معجز.

قوله تعالى: ﴿قَالَ آيَتُكَ﴾ يعني: الآية التي تدلك، فأضافها إلى زكريا مع أنه ليس هو الذي أوجدها، لكن لأنها علامة له.

أَلاً تُحَلَّمَ النَّاسَ ثَلاَثَةَ أَيَّامِ إِلاَّ رَمْزًا ﴾ آيتك: يعني العلامة التي أعطيك إياها ألا تكلم الناس ثلاثة أيام إلا رمزًا، يعني لا تخاطبهم إلا رمزًا ثلاثة أيام بلياليها ؛ بدليل قوله تعالى في سورة مريم: ﴿أَلاَ تُكَلَّمُ النَّاسَ ثَلَاتَ لَيَالِ سَوِيًا ﴾ [مريم: ١٠].

وقوله: «إلا رمزاً» إلا: هذه اداة استثناء. ورمزاً: اي إشارة بيد أو رأس أو بالشفتين أو بالعينين ونحوها، فهو لن يستطيع أن ينطق بلسانه مع الناس، ولكن يشير إليهم إشارة، ووجه كون هذه آية: أنه عجز عن النطق مع أنه سليم، وأنه عجز عن النطق مع الناس لا مع الله، وهذا الشيء غريب، يعني إنسان يتكلم يقول: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر، لم تاته أفة ولا علة في لسانه، ثم لا يستطيع أن يكلم الناس، هذه آية.

قال تعالى: ﴿وَاذْكُرْ رَبُكَ كَتْبِراً»: أمره الله تعالى بأن يذكر ربه كثيراً ؛ لأنه بذكر الله تطمئن القلوب ويزداد الإيمان ويستنير القلب، فلهذا أمره الله أن يذكر ربه كثيراً، وفائدة الأمر بالذكر كثيراً ؛ أن الله لما أخبره بأنه سيمنعه من مكالمة الناس، ان الله لما أخبره بأنه سيمنعه من مكالمة الناس، وأشرف من مخاطبة الناس وكلامهم، فأراد الله تعالى أن يسري عنه وأن يذهب عنه ما قد يقع في قلبه، فقال له: ﴿وَاذْكُرْ رَبُكَ كَثِيراً ﴾، وهنا لم يقل له: وإنك ستذكر ربك، بل قال: وأذكر ربك، فامره بذكر الله ليكون ذكره لله تعالى في حال امتناع مكالمة الناس عبادة خاصة مأموراً بها.

فوسَبِّحْ بِالْعَشِيِّ وَالإِبْحَارِ﴾ العشي: آخر النهار، والإبكار: أول النهار، وهذان الوقتان قد أمر الله بذكره فيهما فقال: ﴿وَسَبِّحْ بِحَمُد رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوع الشَّمُس وَقَبَّلَ الغُرُوبِ﴾ [ق: ٣٩]. وقال تعالى: ﴿بِالْعَشِيِّ وَالإِشْرَاقِ﴾ [ص: ١٨]، وهنا قال: ﴿وَسَبَحْ

الإشراق مستقبل النهار، وفي العشي مستدبر النهار، فيكون الإنسان شاغلاً وقته أوله وأخره بذكر الله.

قال ابن عثيمين رحمه الله: والعشي يبتدئ من زوال الشمس بدليل حديث البخاري ومسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه: صلى بنا رسول الله تق إحدى صلاتي العشي وهي: إما الظهر وإما العصر، وقيل: العشي ما بعد صلاة العصر إلى منتصف الليل، ولكن الأول أصح، نعم المساء يطلق من صلاة العصر إلى منتصف الليل، وأما العشي فهو آخر النهار.

وقوله تعالى: «والإبكار»: الإبكار ليست جمعًا لبكر، لأن جمع بكر أبكار، كسبب وأسباب، لكنها مصدر أو أسم لهذا الوقت المعين الذي هو أول النهار، وقوله: ﴿وَسَبَّحْ بِالْعَشْيِّ وَالإِبْكَارِ﴾ يشمل تنزيه الله عز وجل عن كل ما لا يليق به.

من فوائد الآيتين الكريمتين:

من فوائد قوله تعالى: ﴿قَالَ رَبَّ أَنَّى يَكُونُ لِي غُلامٌ وَقَدْ بَلَغَنِيَ الكِبَرُ وَامْرَأَتِي عَاقِرُ قَالَ كَذَلِكَ اللَّهُ يَفْعَلُ مَا يَشْنَاءُ﴾.

١- أنه لا حرج على الإنسان في طلب ما تطمئن به نفسه ؛ لأن زكريا عليه السلام لم يشك في خبر الله، لكن أراد أن يتقدم إليه الفرح والاستبشار بقوة البراهين، وخبر الله لا شك أنه برهان، لكن كلما ازدادت البراهين ازدادت قوة اليقين.

٢- جواز وصف الإنسان بما يكره إذا كان المراد مجرد البيان لا القدح والعيب القوله: (وَامْرَأتي عَاقَرُه، ونظيره أن رسول الله في قال: «أما أبو جهم فلا يضع العصا عن عاتقه، وهذا من باب المشورة، ولكن لم يقصد الرسول في أن يعيب الرجل، بل قصد أن يبين حاله ليكون الإنسان على بصيرة.

٣- إطلاق الجمع على الواحد، على أن قوله: «قَالَ كَذَلكَ اللهُ يَفْعَلُ مَا يَشْاءُ يدل على أن القائل واحد، وأن قوله: «وَإِذْ قَالَتِ المَلائِكَةُ»، «فَنَادَتْهُ المَلائكَةُ»، يعنى واحد منهم.

٤- إثبات المشيئة لله عز وجل ؛ لقوله: ﴿ مَا يَشَاءُ ﴾, وهي مقرونة بالحكمة ؛ لقوله تعالى: ﴿ وَمَا يَشَاءُ ﴾, وهي مقرونة بالحكمة ؛ لقوله تعالى: ﴿ وَمَا

تَسْبَاعُونَ إِلاَّ أَن يَسْبَاءَ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا﴾ [الإنسان: ٣٠].

من فوائد قوله تعالى: ﴿قَالَ رَبَّ اجْعَلَ لَي آيَةً قَالَ آيَتُكَ أَلاً تُكَلَّمُ النَّاسَ ثَلاثَةَ أَيَّامِ إِلاَّ رَمْزًا وَادْكُر رَبِّكَ كَثِيرًا وَسَبَحَّ بِالْعَسْبِيِّ وَالإِبْكَارِ ﴾.

١- جواز البحث عما يزيد به الإيمان، وإن كان الإيمان موجودًا، بل قد نقول: وجوب البحث عما يزيد به الإيمان ؛ لأن الإنسان مطلوب منه أن يقوي إيمانه بكل وسيلة.

٢- تمام قدرة الله سبحانه وتعالى بخوارق العادات، فإن كون زكريا عليه السلام لا يكلم الناس إلا رمزًا، لكن في باب التسبيح ينطلق لسانه، هذا من آيات الله، ولهذا قال: ﴿آيَتُكَ أَلاً تُكَلَّمُ النَّاسَ ثَلاثَةَ أَيَّام إلاً رَمْزُا».

٣- أن الآية قد تكون على عكس ما طلبت له، فهي قد طلبت لتحقق الوجود فيما بشر به، والآية كانت على العكس، كانت إعدام موجود وهو الكلام.

٤- أن الإشبارة تقوم مقام العبارة ؛ لقوله: ﴿ أَلاَ تُحَلَّمُ النَّاسَ ثَلاثَةَ أَبُّام إِلاً رَمْزًا ﴾.

وهذه الفائدة مبنية على أن الإشارة تقوم مقام العبارة عند العجز عن التعبير، ووجه المأخذ أن الاستثناء هنا منقطع، فلا يكون كلامًا لكنه يقوم مقامه عند العجز، وكلا الأمرين حق، فالإشارة تقوم مقام العبارة في الإفهام، ولا سيما عند العجز.

٥- أن الإنسان ينبغي له إذا انقطع عن الناس أن يشغل وقته بذكر الله عز وجل ؛ لأنه لما منع من الكلام مع الناس وصار لا يكلمهم إلا رمزًا، ومعلوم أن الإنسان الذي لا يكلم الناس إلا رمزًا سوف لا يكون حريصًا على مكالمتهم لئلا يتعب أو يُتعب، أمره الله فقال: ﴿وَاذْكُر رُبُكَ كَثِيرًا وَسَبَحٌ بِالْعَشَيِّ وَالإِبْكَارِ﴾.

٦- فضيلة التسبيح والذكر في هذين الوقتين العشي آخر النهار والإبكار أول النهار، ومنه قوله تعالى: ﴿وَسَبَحَ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ السَّمْسِ وقَبْلَ الغُرُوبِ﴾ [ق: ٣٩]. وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

وبعد: « shellas عداد/ عبدالرازق الس

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم النبياين وإمام المرسلين، محمد النبي الأمين، وعلى إخوانه من الأنبياء والمرسلين، وبعد:

ما نزال على عهدنا نتدارس سويًا قصص انبياء بني إسرائيل، ووصل بنا المسير إلى نبي الله يونس – عليه السلام – أو ذي النون، أو صاحب الحوت، كما وصفه القرآن الكريم. وقد جاء ذكره باسمه في كتاب الله في أربعة مواضع في سور «النساء، والأنعام، ويونس، والصافات»، وجاء ذكره بوصفه في موضعين في سورتى «الأنبياء، والقلم».

وقد سمّى اللهُ سورة في القرآن باسم هذا النبي الكريم، وهو بذلك يُعدُّ من القلائل الذين سميت باسمائهم السور مثل: نوح، وإبراهيم، ومحمد، عليهم جميعًا الصلاة والسلام.

وسـذاتي لـلكلام على ذلك مـفصـلاً – إن شـاء الله–.

وقد أرسله الله إلى قرية عظيمة وشعب كبير، فمائة ألف في ذلك الوقت عدد كبير جدًا.

اسمه ونسبه: لم يذكر المؤرخون نسبا مفصلاً ليونس عليه السلام، وإنما اتفقوا على أن اسمه يونس بن متى، واختلفوا في «متى» هل هي أمه أو أبوه، والصحيح أنه نسبه لأبيه، وقد رجّح ذلك ابن حجر – رحمه الله – في فتح الباري ؛ لصحة الحديث الوارد في ذلك عن ابن عباس رضي الله عنهما، وسياتي.

كما اتفق المؤرخون كذلك على أنه من أنبياء بني إسرائيل، ويعود نسبه إلى «بنيامين» ابن يعقوب - عليه السلام -، ومولده في الشام، ويُعْرف بـ «يونان بن أمتاي».

## ٥٥ بين يدي القصة ٥٥

أصدقكم القول أني حين كنت أجمع خيوط هذه القصة وأعود إلى مراجعتها في مظانًها في كتب التفسير والتاريخ، وجدتُ عجبًا، وليس العجب في قصة يونس - عليه السلام - مع الحوت، وهي حقًا عجيبة - وسياتي الحديث عنها-، ولكن العحب كلُّ العحب فيما لاكتُهُ السنة المتخرّصين

> لعدد الاستة السابعة والثلاثون Upload by: altawhedmag.com

وفيما افتراه الكذبة المضللُون حول قصة هذا النبي الكريم «يونس بن متى»، عليه السلام.

وهنا أدركت سر اهتمام القرآن بذكر نبأ يونس عليه السلام بالتوكيد الجازم في قوله تعالى: (وإنْ يُونُس لمن المُرْسِلينَ [الصافات: ١٣٩] عند الحديث عنه في سورة الصافات، وكذلك من تسمية سورة باسمه ؛ ألا وهي سورة «يونس»، مع أن السورة على طولها لم تتحدث عن يونس -عليه السلام -، بل تحدثت عن قومه وعن سبب نحاتهم من عذاب الله في أية واحدة، وقد ذكر القرآن الكريم يونس عليه السلام في مصاف الصفوة المختارة من الأنبياء والمرسلين الذين يجب علينا الإيمان بهم على التعيين في قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحٍ والنبيين من بعده وأوحينا إلى إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب والأسباط وعيسى وَأَبُوبَ وَيُونُسَ وَهَارُونَ وَسُلَيْمَانَ وَاتَيْنَا دَاوَدَ زَبُورًا ﴾ [النساء: ١٦٣]، وفي قوله تعالى: ﴿ وَتَلْكَ حُحِتُنا اتَبْناها إبْراهيم على قوْمه»، إلى قوله تعالى: ﴿وَإِسْمَاعِيلَ وَالْيَسَعَ وَيُونُسُ وَلُوطًا وَكُلاً فَضَلُّنا عَلَى الْعَالَمِينَ (الانعام: ٨٣-٨٦].

وكذلك أدركتُ سرَّ قول الـنبيَّ محمد الله الصحيح: «لا يقولن أحدكم إني خيرُ من يونس». وفي رواية: «يونس بن متى». (البخاري ٣٤١٣).

وفي رواية عبد الله بن عباس رضي الله عنهما: قال 🐲: «ما ينبغي لعبد أن يقول: إني خيرً من يونس بن متى». ونسبه إلى أبيه. (البخاري (٣٤١٣).

وسرً ذلك - واللهُ أعلم - هو تأكيد براءة يونس عليه السلام مما توهمه المتوهمون وحرًفه المحرَفون وتخرصًه المتخرصون. وأكثر ما وقع ذلك عند أهل الكتاب وعند الرافضة، عليهم من الله ما يستحقون، وللأسف قد تأثر كثير من المفسرين والمؤرخين - مع مكانتهم(1)- ببعض الآثار الواردة عن طريق أهل الكتاب - مع منافاتها لمقام النبوة الكريم.

#### يوتس عليه السلام عند أهل الكتاب

وكما ذكرنا من قبل اسمه عندهم «يونان بن امتاي»، جاء في التوراة (العهد القديم في سفر يونان):

١- (يونان يعصي الرب): «كانت كلمة الرب إلى
 يونان بن امتاي قال: قم اذهب إلى نينوى المدينة

العظيمة وناد بأن شرورها صعدت إلي. فقام يونان وذهب، لا إلى نينوى، بل إلى مدينة ترشيش هربًا من وجه الرب، فنزل إلى يافا، فوجد سفينة سائرة إلى ترشيش، فدفع أجرتها ونزل فيها ليذهب مع ملاحيها إلى هناك بعيدًا عن وجه الرب،(٢).

وذكَرَ النص بعد ذلك ما حدث في السفينة، ودعاء يونس عليه السلام، ثم عودته إلى قومه بحسب الرواية الواردة في العهد القديم.

لكن بتامل يسير في هذا النّص المذكور نجد أن يونس عليه السلام لا يعرف ربّه، وأنه أجهل من طفل صغير بربه؛ إذن فكيف يهرب من وجهه كما يدعي النص؟ وكيف يخالف نبيّ مرسل أمر ربه بالذهاب إلى الشرق فيذهب إلى الغرب، أو أن يونس كما قال بعضهم كان وطنيًا فلم يقبل أن يذهب لدعوة مشركين – بزعمهم –!!

ما هذه الأفهام السقيمة والعقول القاصرة؟ إنه الهوى والتحريف الذي وقع فيه القوم.

ومثله تمامًا ما وقع فيه الرافضة، حيث استنبط كبيرهم في بحاره أمورًا عجيبة من قصة يونس : منها توكيد غيبة الإمام المنتظر حيث سمى الفترة التي قضاها يونس في بطن الحوت غيبة، وقاس عليها غيبة الوصي المنتظر بغضً النظر عن قصر أو طول المدتين !!

نعم هذا الضلال موجود في كتابهم الموسوم ب ابحار الأنوار»، ويروجون له، وهو أكبر مرجع عندهم، ولا أظنه إلا بحار الظلمات، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

كما ورد فيه أيضًا أن يونس عليه السلام إنما ابتلعه الحوت عقوبة له لأنه رفض البيعة لأئمتهم المزعومين، ولولا خشية الإطالة لأوردت لكم النص كاملاً كما أورده صاحب «بحار الأنوار» برقم (٦١/ ٥٢).

وقد تعمدت أن أذكر لكم هذا الباطل أولاً، ثم أذكُر لكم الحقائق القرآنية من باب: ﴿بَلْ نَقْذِفُ بِالْحَقِّ عَلَى الْبَاطِلِ فَيَدْمَعُهُ فَإِذَا هُوَ زَاهِقَ﴾.

فإلى الحق إن شاء الله وعلى الحق نلتقي، بإذن الله تعالى.

#### ٥٥ هواميش ٥٥

 ١- منهم صاحب «التحرير والتنوير» عندما تعرض للقصة في سورة الصافات.
 ٢- العهد القديم - الإصدار الثاني ١٩٩٩، الطبعة

الرابعة، عن جمعية الكتاب المقدس في لبنان.

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين، أما بعد: فإن كلمة «لا إله إلا الله» تعني: أنه لا معبود بحق إلا الله. وهي كلمة جليلة القدر، عظيمة الشان، ولها فضائل كثيرة ذكرها أهل العلم، سوف نتحدث

روى الترمذي عن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما أن النبي الله قال: مخيرُ الدعاء: دعاء يوم عرفة، وخير ما قلت أنا والنبيون من قبلي، لا إله إلا الله، وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قديره. [صحيح الترمذي ٢٨٣٨].

عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال: سمعتُ رسول الله 😻 يقول: «أفضلُ الذكر لا إله إلا الله وأفضل الدعاء: الحمد لله». [صحيح ابن ماجه ٣٠٦٥].

### ۲-، لا إله إلا الله ، من أجلها خلق الله الخلق

قال تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الجِنُّ وَالإِنسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ (٥٦) مَا أَرِيدُ مِنْهُم مِّن رَزُقَ وَمَا أُرِيدُ أَن

pload by: altawhedmag.com

يُطْعمُون ﴾ [الذاريات: ٥٦، ٥٧].

٣- من إجلها أرسل الله الرسل وأنزل الكتب قال تعالى: ﴿ يُنَزَّلُ المَلائِكَةَ بِالرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَن يَشْبَاءُ مِنْ عَبَادِهِ أَنْ أَنذَرُوا أَنَّهُ لاَ إِلَهُ إِلاً أَنَا فَاتَقُونَ (النحل: ٢].

إعداد / صلاح نجيب الدق

وقال تعالى: ﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلَّ أُمَّة رِّسُولاً أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاعُوتَ فَمنَّهُم مَنْ هَدَى اللَّهُ وَمَنْهُم مِّنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الضَّلالَةُ فَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ المُكَذَّبِينَ﴾ [النحل: ٣٦].

وقال سبحانه: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُسُول إِلاَ نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ أَنَا فَاعْبُدُونِ﴾ [الانبياء: ٢٥].

قال ابن كثير عند تفسيره لهذه الآية: كل نبي بعثه الله يدعو إلى عبادة الله وحده لا شيريك له. [تفسير ابن كثير ٩ / ٣٩٨].

## ٤ - التوحيد هو أول ما يجب معرفته

قـال تـعـالى: ﴿فَـاعْـلَمْ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَ اللَّهُ وَاسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مُتَقَلَّبَكُمْ وَمَتْوَاكُمْ﴾ [محمد: ١٩]. عن ابن عباس رضي الله عنهما أن رسول الله منه قال لمعاذ بن جبل حين بعثه إلى اليمن: «إنك ستاتي قومًا أهل الكتاب، فإذا جئتهم فادعهم إلى أن يشهدوا أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، فإن هم أطاعوا لك بذلك فأخبرهم أن الله قد فرض عليهم خمس صلوات في كل يوم وليلة، فإن هم أطاعوا لك بذلك فاخبرهم أن الله قد فرض عليهم صدقة تؤخذ من أغنيائهم فترد على فقرائهم، فإن هم أطاعوا لك بذلك فإياك وكرائم أموالهم، واتق دعوة المظلوم، فإنه ليس بينها وبين الله حجاب».

#### ٥- لا إله إلا الله هي كلمة التقوى

قال تعالى: ﴿إِذْ جَعَلَ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي قُلُوبِهِمُ الحَمِيَّة حَمِيَّة الجَاهليَّة فَأَنزَلَ اللَّهُ سَكَينَتَهُ عَلَى رَسُولَه وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَٱلْزَمَهُمْ كَلَمَةً التَّقُوَى وَكَانُوا أَحَقٌ بِهَا وَأَهْلَهَا وَكَانَ اللَّهُ بِكُلَّ شَيْء عليمًا ﴾ [الفتح: ٢٦].

عن أبي بن حعب رضي الله عنه عن النبي 3: ﴿وَٱلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ التَّقُوَى﴾ قال: لا إله إلا الله. [صحيح الترمذي ٢٦٠٣].

عن ابن عباس رضي الله عنهما في قوله تعالى: ﴿وَٱلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ التَّقُوَى﴾، قال: شهادة أن لا إله إلا الله، وهي رأس كل تفوى. [تفسير الطبري ٢٦ / ١٠٥].

# ٦- لا إله إلا الله هي الكلمة الطيبة التي ذكرها الله في كتابه

قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلاً كَلِمَةً طَيَّبَةً كَشَجَرَة طَيَّبَة أَصْلُهَا تَابِتُ وَقَرْعُهَا فِي السِّمَاء (٢٤) تُؤَّتِي أَكُلَهَا كُلُ حِينَ بِإِذْنِ رَبَّهَا وَيَضْرِبُ اللَّهُ الأَمْثَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَرُونَ﴾ [إبراهيم: ٢٤-٢٥].

عن ابن عباس رضى الله عنهما في قوله: (مَثَلاً كَلِمَةً طَيَّبَةً ﴾ قال: شهادة أن لا إله إلا الله، (كَشَبَرَرَة طَيَّبَة ﴾ هو المؤمن، يقول: ﴿ أَصْلُهَا تَابِتُ ﴾ يقول: لا إله إلا الله ثابت في قلب المؤمن، (وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاء ﴾ يقول: يُرفعُ بها عمل المؤمن إلى السماء. [تفسير الطبري ٢٢ / ٢٠٣]. ٧- لاإله الاالله تضمن العزوالتمكين لأهلها في اللنياوالفلاح في

## الأخرة

قال تعالى: ﴿وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَعَمَلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَتُهُمْ فِي الأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مَن قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكَّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيُبَدَلَنَهُمُ مَنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لاَ يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا وَمَن كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُوْلِنَكَ هُمُ الفَاسِقُونَ﴾ [النور: ٥٥].

## ٨- من أجل لا إله إلا الله فرض الله الجهاد

قال تعالى؛ ﴿وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لاَ تَكُونَ فَتَّنَةً وَيَكُونَ الدِّينُ لِلَّهِ فَإِنِ انتَهَوَّا فَلاَ عُدُوانَ إِلاَّ عَلَى الظَّلِمِينَ [البقرة: ١٩٣]، وقال سبحانه: ﴿قَاتَلُوا الَّذِينَ لاَ يُوَّمِنُونَ بِاللَّهُ وَلاَ بِالْيَوْمِ الآخرِ وَلاَ يُحَرَّمُونَ مَا حَرَّمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلاَ يَدِينُونَ دِينَ الحَقَّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الكَتَابَ حَتَّى يُعْطُوا الجَزْيَةَ عَن يَدٍ وَهُمْ صَاغِرُونَ ﴾ [التوبة: ٢٩]. وقال تعالى: ﴿وَقَاتِلُوا الْمُسْرِكِينَ كَافَةً كَمَا يُقَاتِلُونَكُمْ كَافَةٌ ﴾ [التوبة: ٣٦].

# ٩- لا إله إلا الله تعصم الدماء والأموال والأعراض

عن أبي مالك الأشجعي رضي الله عنه عن أبيه قال: سمعت رسول الله تلك يقول: أمن قال: لا إله إلا الله، وكفر بما يُعبدُ من دون الله، حَرُمَ مَالُهُ ودمه وحسابه على الله». [مسلم ٢٣]. وقد كان النبي في يعرف المنافقين وسماهم لحذيفة بن اليمان، ولكن لما قالوا كلمة التوحيد،

النوحيد دوالقعدة ١٤٢٩ه

Upload by: altawhed

عـصم الـنبي 🍣 أنـفـسـهم وأمـوالـهم وتـرك حسابهم لله تعالى.

عن أسامة بن زيد رضي الله عنهما قال: «بعثنا رسول الله في إلى الحرقة، فصبحنا القوم فهزمناهم، ولحقتُ أنا ورجلٌ من الأنصار رجلاً منهم، فلما غشيناهُ قال: لا إله إلا الله، فكف الأنصاري فطعنتُهُ برمحي حتى قتلتُه، فلما بلغ النبي في، فقال: يا أسامة، أقتلتهُ بعدما قال: لا إله إلا الله ؟ قلت: كان متعودًا، فما زال يكررها حتى تمنيت أني لم أكن أسلمت قبل ذلك اليوم». [البخاري ٤٢٦٩].

## ١٠ - كلمة التوحيد هي الكلمة التي يصدق قائلها

عن أبي هريرة وأبي سعيد الخدري رضي الله عنهما أن رسول الله في قال: إذا قال العبد: لا إله إلا الله والله أكبر، قال: يقول الله عز وجل: صدق عبدي، لا إله إلا أنا وأنا أكبر، وإذا قال العبد: لا إله إلا الله وحدهُ، قال: صدق عبدي، لا إله إلا أنا وحدي، وإذا قال: لا إله إلا الله لا شريك له. قال: صدق عبدي، لا إله إلا أنا، ولا شريك لي، وإذا قال: لا إله إلا الله، له الملك وله الحمد، قال: صدق عبدي، لا إله إلا أنا، لي وله الحمد، قال: صدق عبدي، لا إله إلا أنا، لي إلا أنا، ولا حول ولا قوة إلا بي، [صحيح الترمذي إلا أنا، ولا حول ولا قوة إلا بي، [صحيح الترمذي إلا أنا، ولا حول ولا قوة إلا بي، [محيح الترمذي

عن أبي هريرة رضي الله عنه: أن النبي الله عنه: أن النبي الله عنه: أن النبي الله عنال: «قال الله تعالى: أنا أغنى الشركاء عن الشرك، من عمل عملاً أشرك فيه معي غيري تركتُهُ وشَرِكْهُ». [مسلم ٢٩٨٥].

قال الإمام النووي عند شرحه لهذا الحديث: أنا غني عن المشاركة وغيرها، فمن عمل شيئًا لي

ولغيري لم أقبله، بل أتركه لذلك الغير، والمراد أن عمل المرائي باطل، لا ثواب فيه ويأثم به. [مسلم بشرح النووي ٩ / ٢٤٣].

11- كلمة التوحيد أفضل الحسنات

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله عن أبي هريرة رضي الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير في يوم مائة مرة، كانت له عَدْلَ عشر رقاب، وكُتبتُ له مائة حسنة، ومحيت عنه مائة سيئة وكانت له حرزًا من الشيطان يومه ذلك حتى يُمسي، ولم يات آحدُ بافضل مما جاء به إلا آحدُ عَملَ أكثر من ذلك،. [البخاري ٣٢٩٣، ومسلم ٢٦٩].

## ١٢- لا إله إلا الله تفتح أبواب السماء وأبواب الجنة،

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله قال: «ما قال عبد: لا إله إلا الله قط مخلصًا إلا فتحت له أبواب السماء، حتى تغضي إلى العرش، ما اجتنبت الكبائر». [صحيح الترمذي ٢٨٣٩].

وعن عقبة بن عامر الجُهَني رضي الله عنه عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أن رسول الله الله الله عنه قال: «ما منكم من أحد يتوضأ فيبلغ – أو فيسبغ – الوضوء، ثم يقول: أشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمداً عبده ورسوله، إلا فُتحت له أبواب الجنة الثمانية، يدخل من أيها شاء». [سلم ٢٣٤].

## ١٢- كلمة التوحيد هي أخرما يخرج به المسلم من الدنيا

ينبغي للمسلم إذا عاين احتضار أخيه أن يلقنه كلمة التوحيد، رجاء أن يموت عليها، فعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه أن رسول الله قال: «لقنوا موتاكم لا إله إلا الله». [مسلم ٩١٦]. وعن معاذ بن جبل رضي الله عنه أن رسول

Upload by: altawhedmag.c

الله 🍰 قال: «من كان أخر كلامه لا إله إلا الله دخل الجنة». [رواه أبو داود].

#### ١٤ - لا إله إلا الله تنفع قائلها يوم القيامة

عن المسيب بن حَزَن رضي الله عنه قال: لما حضرت أبا طالب الوفاة - أي قرب موته - جاءه رسول الله في فوجد عنده أبا جهل وعبد الله ابن أبي أمية بن المغيرة، فقال رسول الله في: «يا عَمَّ قل: لا إله إلا الله، كلمة أشهد لك بها عند الله». فقال أبو جهل وعبد الله بن أبي أمية: يا أبا طالب، أترغب عن ملة عبد المطلب. فلم يزل رسول الله في يعرضها عليه ويعيد له تلك المقالة حتى قال أبو طالب آخر ما كلمهم: هو على ملة عبد المطلب وأبى أن يقول: لا إله إلا الله». [مسلم ٢٤].

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي الله عنه أن النبي الله عنه أن النبي الم قال: «من قال: لا إله إلا الله، نفعتهُ يومًا من دهره، يصيبه قبل ذلك ما أصابه». [صحيح الجامع ١٩٣٢].

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قلت: يا رسول الله، من أسعد الناس بشفاعتك يوم القيامة؟ قال رسول الله عنه: «لقد ظننتُ يا أبا هريرة أن لا يسالني عن هذا الحديث أحدُ أول منك، لما رأيت حرصك على الحديث، أسعد الناس بشفاعتي يوم القيامة من قال: لا إله إلا الله خالصاً من قلبه». [البخاري ٩٩].

#### ١٥ - شهادة التوحيد ثقيلة في ميزان الحسنات يوم القيامة

عن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما أن النبي في قال: «إن الله سيُخلِّص رجلاً من أمتي على رؤوس الخلائق يوم القيامة، فينشر عليه تسعة وتسعين سجلاً، كل سجل مثل مد البصر، ثم يقول: أتنكر من هذا شيئًا ؟

أظلمك كتبتي الحافظون؟ يقول: لا يا رب، فيقول: افلك عذر ؟ فيقول: لا يا رب، فيقول: بلى إن لك عندنا حسنة، وإنه لا ظلم عليك اليوم، فيخرج بطاقة فيها: «أشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا عبده ورسوله، فيقول: احضر ورُئك، فيقول: يا رب، ما هذه البطاقة مع هذه السجلات ؟ فقال: إنك لا تُظلمُ قال: فتوضع السجلات في كفة والبطاقة في كفة، فطاشت السجلات وثقلت البطاقة، فلا يثقل مع اسم الله شيء». [صحيح الترمذي ٢١٢٧].

#### ١٦ - كلمة التوحيد تمتع خلود أصحاب المعاصى

#### منالموحدين في الثار

عن أنس بن مالك رضي الله عنه أن النبي عن أنس بن مالك رضي الله عنه أن النبي وحبريائي وعظمتي لأخرجنً منها - أي من النار - من قال: لا إله إلا الله». [البخاري ٧٥١].

وعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: كان رسول الله في يُغير إذا طلع الفجر، فإن سمع أذانًا أمسك وإلا أغار، فسمع رجلاً يقول: الله أكبر، الله أكبر، فقال رسول الله في: «على الفطرة»، ثم قال: «أشهد ألا إله إلا الله، أشهد أن لا إله إلا الله، فقال رسول الله في: خَرِجْتَ من النار». [مسلم ٢٨٢].

نسال الله عز وجل أن يحيينا على كلمة التوحيد، وأن يجعل آخر كلامنا من الدنيا: «لا إله إلا الله، محمد رسول الله». وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

النوحدد والقعدة ١٤٢٩ ه

وه من نوركتاب الله وه 🚥 من هدى رسول الله 🐲 🚥 الاعتراف يفضل الله القناعة تريح القلوب وتعين على الطاعة سببدوام النعمة عن أبى الدرداء رضى الله عنه قال: قال رسول قال تعالى: ﴿ وَإِذَا مَسَّ الله 🐲 : «ما طلعت الشمس إلا ويجنبتيها ملكان الإنسان الضبر دعانا لحنيه يناديان يسمعان الخلائق غير الثقلين (أي الانس أَوْ قَاعدًا أَوْ قَائمًا فَلَمًا والجن): يا أيها الناس، هلموا إلى ربكم ما قل كَشَفْنًا عَنَّهُ ضُرَّهُ مَرَّ كَأَن لُمْ يَدْعُنَا إِلَى ضُرّ مُسْلُهُ كَذَلِكَ زُبِّنَ لِلْمُسْرِفِينَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [الزمر: ٤٩]. ٥٥ اتق الله في اليتيم ٥٥ عن أسماء بن عبيد قال: قلت لابن سيرين عندى يتيم، قال: اصنع به ما تصنع بولدك، ٥٥ من دلائل النبوة ٥٥ اضربه ما تضرب ولدك. نصرة الله نبيه 😆 [الأدب المفرد]. عن عبد الله بن عمرو أن النبى 🐲 خرج يوم بدر في ثلاثمائة وخمسة عشر قال: «اللهم إنهم حفاة فاحملهم، وومن فضائل الصحابة وو اللهم إنهم عراة فاكسهم، اللهم ثالث الخلفاء الراشدين : عثمان بن عفان، رضى الله عنه إنهم جياع فاشبعهم، ففتح الله له فانقلبوا، وما منهم عن كعب بن عجرة قال: ذكر رسول الله 🐸 فتنة رجل إلا وقد رجع بجمل أو فقربها فمر رجل مقنع رأسه فقال رسول الله 🐉 اهذا جملين واكتسوا وشيعوا. يومئذ على الهدى، فوثيت، فاخذت بضبعي عثمان، ثم [رواه ابو داود]. استقبلت رسول الله 🍜، فقلت: هذا؟ قال: هذا». [رواه اين ماجه].

#### ٥٥ حكم ومواعظ ٥٥

عن همام عن كعب قال: إن العبد ليذنب الذنب الصغير فيحقره ولا يندم عليه ولا يستغفر منه فيعظم عند الله حتى يكون مثل الطود، ويعمل الذنب العظيم فيندم عليه ويستغفر منه فيصغر عند الله عز وجل. عن إبراهيم بن بشار الرمادي قال: قلت لسفيان بن عيينة أيسرك أن يهدى إليك عيبك «قال: أما من صديق فنعم و أما من موبخ أو شامت فلا.

Upload by: altawhedmag.com

17

الذوحيد العدد ٢ ٢ ١ السنة السابعة والثلاثون

DS (1/2/2)20 هل يعرف الله بالعقل ؟ ون ابدأ يجارك القريب وان كان غير مسلم 🚥 سُتَل عبد الرحمن بن أبي عن محاهد قال: كنت عند عبد الله بن عمرو حاتم عن رجل بقول: عرفت الله بالعقل والإلهام، فقال: من وغلامه يسلخ شاة فقال: يا غلام إذا فرغت فابدأ قال: عارفت الله بالعقل بجارنا اليهودي، فقال رجل من القوم: اليهودي، والإلهام فهو مبتدع، عرفنا كل أصلحك الله، قال: إنى سمعت النبي 🐲 يوصي شىء بالله. وسئل ذو النون المصرى: بالحار حتى خشينا أو روينا أنه سيورثه. بماذا عرفت ربك ؟ فقال: عرفت [الأدب المفرد]. ربي بربي ولولا ربي ما عرفت ٥ من خوارم المروءة ١١ من عدم الغيرة على الأهل والرضا لهم بالاختلاط ا الله من حكم الشعر الله ومصافحة الأجانب وكل هذه قال أحد الشعراء في اتباع مقدمات الزنا، والعداد بالله. السنة: من كان برغب في النصاة فما له غير اتباع المصطفى فيما آتى ذاك السبيل المستقيم وغيره سبل الغواية والضلالة والردى ٥٥ من جوامع الدعاء ٥٥ ٥٥ التعوذ من الشرك ٥٥ فاتبع كتاب الله والسنن التي عن معقل بن يسار قال: انطلقت مع أبى بكر الصديق صحت فذاك إذا اتبعت هو الهدى رضى الله عنه إلى النبي 😻 فقال: «يا أبا بكر، للشرك ودع السوال بكم وكيف فإنه فيكم أخفى من دييت النمل، فقال أبو يكر: وهل الشرك باب يجر ذوي البصيرة للعمي إلا من جعل مع الله إلها أخر ؟ قال النبي 🎳: «والذي الدينُ ما قالَ النبيُّ وصحيَّة نفسى بيده، للشرك أخفى من دبيب النمل، ألا أدلك على والتابعون ومن مناهحهم قغا شيء إذا قلته ذهب عنك قليله وكثيره؟ قال: قل: اللهم إنى أعوذ بك أن أشرك بك وأنا أعلم وأستغفرك لما لا أعلم». [الأدب المفرد]. ٥٠ لاتدرى نفس باى أرض تموت ٥٠ عن أبي المليح رضي الله عنه، عن رجل من قومه - وكانت له صحبةً - قال: قال النبي 🐲: «إذا أرادُ اللهُ قَبْضَ عَبْد بِأَرْضٍ، جَعَلَ له بِهَا حَاجَةً». [السلسلة الصحيحة: ١٢٢١]. النوحيد ذو القعدة ١٤٢٩ ه

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده.

امًا بعد: فأوصبكم - أيَّها الناس - ونفسي بتقوى الله سبحانه، فاتقوه في الغيب والشبهادة

قفات مع آیات ال

والغضب والرضا والفرح والترح، ألا فاتقوا الله - يا أولي الألباب - لعلَّكم تفلحون.

أيّها المسلمون، في هذه الأيام تترقّب نفوسُ المسلمين بعامة حلول شهر ذي الحجة، وأفئدتهم تتشربًب إلى انبتاق هلاله الوليد، وأسرابُ الحجيج بدأت تتوافد إلى البيت العتيق لأداء مناسك الركن الخامس من أركان الإسلام. إنهم يفدون إليه بخطى الطاعة والاستجابة لأمر الله جلً وعلا لخليله إبراهيم عليه السلام بقوله: فواذن في الناس بالحجّ يأتُوكَ رجالاً وعلَى كُلَ ضامر يأتي من كُلُ فَجّ عميقَ [الحج ٢٧]. إنهم ضامر يأتين من كُلُ فَج عميق إالحج ٢٧]. إنهم لله تفدون إليه ليشهدوا منافع لهم ويذكروا اسم الله جلَ شانه ونفوسُهم في الوقت ذاته مليئة بحب خلال أجواء النسك والتنقَل في عرصات المشاعر المقرسة.

عباد الله، إنّ وقفات يسيرة مع آيات الحجّ في كتاب الله تعالى لهي كفيلةً في كشف شيء من أسرار الحج وحكمه وما تحويه من معاني التكاملُ والتهذيبَ وأصولِ التخلية المفضية إلى التحلية.

تتمثّل هذه الوقفات في أعظم الحكم بالله فكَأَنْمَا والمقاصد لهذا النسك العظيم، إنها الوقفة مع توحيد الله جلّ وعلا الذي بُني البيت العتيق من أجله وجعل قصد الناس

إليه من أرجاء

المعمورة لإذكاء شعيرة توحيد العبادة وخلوصها لله سبحانه لا شريك له، ﴿وَإِذْ بَوَّأَنَا لإَبْرِهِيمَ مَكَانَ الْبَيْتَ أَن لاَ تُشْرِكْ بِي شَيْئًا وَطَهَرْ بَيْتَي لِلطَّائِفِينَ وَالْقَائَمِينَ وَالرُّكُعُ السُنُّجُودِ [الحج:٢١].

إنَّ التوحيد الخالصَ هو عماد خلافة الإنسان في الأرض، وهو أفضلُ ما يُطلب وأجلُّ ما يُرغب وأشرفُ ما يُنسَب، لا يُشيدُ الملك العتيدُ إلا على دعائم التوحيد، ولا يزول ويتلاشى إلا على الشرك. ما عزَت دولةُ الإسلام إلا بانتشاره، ولا ذلت واستكانت إلا باندثاره.

إنّه التوحيد الخالص الذي يارز بالناس إلى بر الأمان والوقاية من زوابع الشرك بالله في ألوهيته وربوبيته والإلحاد في أسمائه وصفاته. إنّه توحيد يعلُق الرجاء بالله والحوف منه والاستعانة والاستغاثة به وأن لا يُحكم في الأرض إلا بما شرع الله سبحانه. إنّه التوحيد الذي يغمر قلوب المسلمين باليقين الخالص، والذي شرع الحج لأجله حيث يقول الباري سبحانه: (حُنْفَاء للَّه غَيْرَ مُشْرِكينَ به ومَن يُشْرِكُ والله فَكَانَمَا خَرَ مَنَ السَمَاء فَتَخْطُفُهُ الطَيْرُ أَوْ

سَحيقَ (الحج:٣١]. ولذا جعل الله الكعبة البيت الحرام قيامًا للناس، وما الحجر

تَـهُوى به الرّبح في مَكَان

Upload by: altawhedmag.com

1222 42221

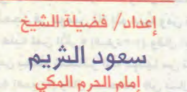
الأسود إلا موضع الابتداء ونقطة التمييز في هذا البناء المبارك، وليس للبركة والتبرك محلً مع الأحجار غير الاقتداء بالنبي الله بتقبيله والطواف بالبيت، ولقد صورً الفاروق رضي الله عنه هذا الفهم الحسن بقوله: (إني أعلم أنك حجرً لا تضر ولا تنفع، ولولا أني رأيت رسول الله الله يقبلك ما قبلتك). [أخرجه البخاري في الحج (١٥٩٧، (١٦١٠)، ومسلم في الحج (١٢٧٠])

والمسلمُ ينبغي أن يعلمَ علمَ اليقين عندما يطوف بالبيت ويقبِّل الحجر الأسود ويستلم وأن أيَّ إخلال بهذا المفهوم فإنَه يوقع في براثن الشرك بالله الذي ما أسسَ البيت العتيق إلا لنفيه وإزالته، ولذلك بعثَ النبيَّ العتيق إلا رضي الله عنه في العام التاسع بالحجَ ليناديَ في الناس يومَ النحر أن لا يحجَّ بعد العام مشرك ولا يطوف بالبيت عُريان. رواه البخاري ومسلم. وأحلَّتْ لَكُمُ الأنْعَامُ إلاَ مَا يُتَّلَى عَلَيْكُمْ فَاجَتَنَبُواْ الرَجْسَ مِنَ الأَوْثَانِ وَاجْتَنِبُواْ قَوْلَ الزُورِ».

#### ون الوقفة الثانية ون

ووقفة أخرى - عباد الله - مع آيات الحج، حيث يبيّن الله جلّ وعلا أحكامه وآدابَه ليعلم الناسُ ما يجب عليهم في تلك العرصات، وما لأوامر الله من التعظيم والامتثال والتحذير من الإخلال بها أو التكاسُل عنها أو التساهُل بأحادها؛ إذ العبادة ليست محلاً للعبّث ولا للإخلال بها من أيّ وجه كان، فلهذا جاء قول الباري سبحانه دالاً على توعُد المقصّر فيها والمتهاون عنها حيث يقول سبحانه بعد سرد

شيء من أحكام الحج: ﴿ذَلِكَ لِمَنَ لَمْ يَـكُنُ أَهْلُهُ حَـاضِرِي الْـمَسْجِـد الْـحَرام وَاتَقُوْا اللَّهُ وَاعْلَمُواْ أَنْ اللَهُ سَـدِد



الْعِقَابِ (البِقرة:١٩٦]،ولم يقل: واعلَموا أنَّ الله غفور رحيم، وذلك لأجل التأكيد على حرمة الحج وعلى حسن الأداء على الوجه الأكمل؛ لأنَّه يقع ضمنَ حدود الله جلّ وعلا التي شرعَها وهو القائل: ﴿وَمَنْ يَتَعَدَّ حَدُودَ اللَّه فَأُوْلَــئَكُ هُمُ الظَّالمُونَ (البِقرة:٢٢٩]، وليطالَ نفسَ المَوْمن الانتباهُ إلى أنَّ العقابَ في مقابلِ التهاون.

#### 00 الوقفة الثالثة 00

ووقفة أخرى مع آيات الحجّ عباد الله، تتَضح في جعل الحجّ محلاً للتعاون والبذل والإحساس بالأخرين وسد حاجتهم حتى في مواطن العبادة، فتاتي الآية في سياق ذكر الحجّ دالة على عظم التعاوُن والحاجة إلى العطف على الفقراء والجوعى وسدً مسغبتهم، فيقول الله سبحانه: ليَشْهَدُواْ مَنَافعَ لَهُمْ وَيَذْكُرُواْ اسْمَ اللَّه في أيَام معْلُومات على ما رَزَقَهُمْ مَن بَهيمة الأَنْعَام فَكُلُواْ منْها واَطْعمُواْ الْبَائس الْفَقيرَ ﴾ [الحج ٨٢]، وفي منْها واَطْعمُواْ الْقَانعَ والمُعْتَرُ كذلك سخَرْنيها لاَية الأخرى يقول: ﴿فَإِذَا وَجَبَتْ جُنُوبُها فَكُلُواْ منْها واَطْعمُواْ الْقَانعَ وَالْمُعْتَرُ كذلك سَخُرْنيها لاَية الأخرى يقول: ﴿فَإِذَا وَجَبَتْ جُنُوبُها فَكُلُواْ مواليها والعامة، والمَعْتَرُ كذلك سَخُرْنيها

#### ٥٥ الوقفة الرابعة ٥٥

ووقفة رابعة عباد الله، تتجلّى في قيمة التقوى وعظَم أثرها وأنها هي الميزان الذي توزّن به الأعمال ويوزن به الناس، ولذا كثُرت الوصية بالتقوى في آيات الحج، فقد قال سبحانه: ﴿وَاتَقُواْ اللّهُ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللّهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ [البقرة:١٩٦]، وقال أيضًا: ﴿وَتَزَوّدُواْ فَإِنْ حَيْرَ الزُادِ التَقْوَى وَاتَقُونَ

يا أُوْلِي الألْبَابِ [البقرة:١٩٧]، وقال سبحانه: فَمَن تَعَجُلُ فِي يَوْمَيْنِ فَلا إِثْمَ عَلَيْه وَمَن تَأَخَّرُ فَلا إِثْمَ عَلَيْه لَمَن اتَقَى (البقرة:٢٠٣]، وقال أيضًا: (ذلك ومَن يُعَظَمُ شَعَائِرَ اللَّه فَإِنَّها من تَقُوى الْقُلُوبِ [الحج:٣٣]، وقال سبحانه: (لَن يَنَالُ اللَّهُ لُحُومُها وَلَا دَمَاؤُها وَلَكِن يَنَالُهُ التَّقُوى مِنكُمْ [الحج:٣٧]. إنها التقوى عباد الله - التي هي جماعُ الخير كلَّه.

إنك - أيها المسلم - إذا عبدت الله على نور من الله ترجو ثواب الله وتركت محارم الله على نور من الله تخشى عقاب الله فقد حققت التقوى بحذافيرها في واقع حياتك، والتي من خلالها تقوم بالحقوق المنوطة بك تجاه خالقك وتجاه إخوانك في الدين.

## العجوثمار التقوى 🚥

ومظاهرُ الحجّ . عداد الله . كلُّها دالة على هذا المقصد، فالمسلمون كلُّهم كالجسد الواحد، وهم كالبنيان يشدّ بعضه بعضًا، والمسلمون في عرصات الحج المبارك يعيشون لحظات تتجسد فمها معانى التقوى المفرزة لأساس الأخوة الوثيقة العُرى، التي تؤلُّف بين المسلمين على اختلاف الوانهم والسنتهم، فحينما يستبدل الحجاج زيبهم المعتاد بزي الحج الموحد فيصبحون حيثها بمظهر واحد، ويتوجّهون إلى ربُّ واحد بتلبية واحدة، ويُسقطون بهذه التَّلبية كلُّ هُتاف وطنيٍّ وكلَّ شعار عنِّيٍّ، بطوفون حولّ بيت واحد، ويؤدون نسخًا واحدًا. إنَّ هذه الصورة الحيّة لتُعدُ ثمرةً يانعة من ثمرات التقوى التي توحى إلى الناس بأنَّه ليست هناك دواع معقولة تجعلهم يعيشون متناكرين متنافرين، عن اليمين وعن الشمال عزين، وليس هناك دواع إلى أن يتكبر المتكبرون

> ويتجبر المتجبرون، وليس هناك دواع إلى التفاخر بالأحساب والأنساب والألقاب، بل إنَّ تمكنَ التقوى من نفس

العبد المؤمن ليجعله يستحضر بداهة أنّ الله عزّ وجلّ قد ردُ أنسابَ الناس وأجناسَهم إلى أبوين اثنين، ليجعلَ من رَحم حواء ملتقًى رحبًا تتشابك عنده الصّلاتُ وتستوثق العُرى، ﴿يا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مَن ذَكَر وَأَنْثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائَلَ لتَعَارَفُواْ﴾ [الحُجرات:17].

إنّه التعارف والتالفُ والتعاون، وليس للّون ولا للَّسانِ ولا للَّقَب محلٌ بينها، ولا للَّغة ولا للجنس والوَطن من حساب في ميزان الله، إنما هذاك ميزانُ واحد تتحدُّد به القيَم ويُعرَف به فضلُ الناس: ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عَندَ اللَّهِ أَتَّقَاكُمْ

بالتقوى - عبادَ الله - يعلو المرءُ ويشرُف كما عَلا صنهيبٌ وشرُف سلمان رضي الله تعالى عنهما، وبزوالها يتحقّق الذلُّ والهوان ويضَع الله تاركَها كما وضَع أبا لهب بالشرك والكفر.

إنها التَّقوى - عبادَ الله - التي جعلت محمدًا وهو من سادة قريش يزوَّج ابنة عمته زينبَ بنت جحش الأسدية بزيد بن حارثة رضي الله تعالى عنه وقد كان مولى للنبيً هُ، وقد قال صلوات الله وسلامه عليه لبعض أصحابه: [يا بني بياضة، انكحوا أبا هند وانكحوا إليه] وقد كان حجّامًا رضي الله عنه. رواه أبو داود والحاكم، وأورده الألباني في السلسلة الصحيحة (٢٤٤٦).

﴿ يَا بَنِى آدُمَ قَدْ أَنزَلْنَا عَلَيْكُمْ لِبَاسًا يُورِى سَوْءاتَكُمْ وَرَيِشًا وَلَبَاسُ التَّقْوَى ذلكَ حَيْرُ ذلكَ مَنْ آيَات اللَّه لَعَلَّهُمْ يَدُكَرُونَ ﴿ [الإعراف:٢٦].

#### 00 الوقفة الخامسة 00 \_\_\_\_\_

ولنا وقفة خامسةً مع آيات الحجّ في كتاب الله تعالى، يذكّر الله من خلالها المسلمين بنعمة الإسلام والهداية التي منَّ الله بها

عليهم؛ حيث انقذهم من عبودية غير الله إلى عبوديته وحده، ومن حور الأدبان إلى

Upload by: altawhedmag.com

1 - 1632

عدل الإسلام، ومن ضيق الدنيا إلى سُعة الأخرة.

إنَّه جلّ وعلا يذكّرهم بذلك وهُم في غمرات المناسك يجولون ولرحمة ربَّهم يرجون: ﴿ فَإِذَا أَفَضْتُمَ مَنْ عَرفَات فَاذْكُرُواْ اللَّهَ عندَ الْمَشْعَرِ الْحَرَام وَاذْكُرُوهُ كَمَا هَدَاكُمْ وَإِن كُنتُمْ مَن قَبْله لَمَنَ الصَّالَيْنَ [البقرة:١٩٦]. وقال أيضًا: ﴿لَن يَنَالُ اللَّهَ لَحُومُهَا وَلَا دَمَاؤُهَا وَلَكَن يَنَالُهُ التَّقُومَى مِنكُمْ كَذلكَ سَخَرَهَا لَكُمْ لِتُكَبَرُواْ اللَّه عَلَى مَا هَدَاكُمْ وَبَشَر الْمُحْسَنِينَ إسحَري.

إنها نعمة الهداية للدين عباد الله، إنه الخروجُ من الظلمات إلى النور ومن الموت إلى الحياة، ﴿أَوَمَن كَانَ مَيْتًا فَأَحْيِيْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمْسِي به في النَّاس كَمَن مَثْلَهُ في الظُّلُمَات لَيْسَ بِخَارِج مَنْهَا كَذَلِكَ زُيِّنَ لِلْحَافِرِينَ مَا كَانُواً يَعْمَلُونَ (الاَتعام: ١٢٢].

إنَّ استقرارَ الفرد والمجتمعات لا يمكن أن يتحقَّق إلا بالالتزام بالدين والتمسلُّ بالإسلام تمسلُّ الغريق بطَوق النجاة. وإنَّ موسمَ الحج المبارك ليشدُ الناسَ إلى الدين ويذكَرهم بحقَ المله. إنه يرفع في النفوس السيوية درجة الاستعداد لتغيير ما في النفس ليُغيَّر اللهُ ما حلّ بهم، ﴿إِنَّ اللهُ لاَ يُغَيَّرُ مَا بِقَوْمَ حَتَّى يُغَيَرُواْ مَا بأنفُسهمُ [الرعد:١١].

#### وو الدين أعظم الضرورات للناس وو

إنَ اللهَ يذكَرهم في آيات الحجَ بضرورة هذا الدّين لهم، وأنَ كلَّ أمَة تهملَ أمرَ دينها وتعطَّل شرعَ ربها أو تستخفَ به أو تأخذ به على استحياء أو على شَرق فإنما هي تهمل أعظم طاقاتها وأُسُ العزَ فيها، وتعطَّل أسباب فلاحها في الدنيا والآخرة، وكلَ أمَة يُفقَد التديُّن في مجتمعها أو تعلو راياتٌ

> التراجع بين صفوفها فإنها تضطرب لا محالة، ويموج بعضُها في

بعض، ويقلب الله عنَّها ذُلاً وأمنَها خوفًا، فإن تولَت يستبدل الله أقوامًا غيرَها ثم لا يكونوا أمثالها.

والمجتمع الذي لا يشعر بحاجته للالتزام بالدين يُعدُ مجتمعًا عديمَ الإيمان بعيدًا من الرحمن لأنَّ النبيَّ عليه يقول: [ثلاثُ من كنَّ فيه وجد بهنَ حلاوة الإيمان؛ من كان الله ورسوله أحبُّ إليه مما سواهما، وأن يحبُّ المرءَ لا يحبُّه إلا لله، وأن يكرهُ أن يعودَ في الكفر بعد أن أنقذَه الله منه كما يكرَه أن يقذَف في النار] رواه البخاري

ومسلم.

إنه لا أهون على الله من أمَّة لامس التدينُ شيغافَها وبلغ مسامع بنيها وأبصارهم، ثم هي تتناقص وتتخاذل وتقع فى الحور بعد الكور والضعف بعد القوة. ألا إنَّ هداية الله لدينه لا ينالها كلُّ أحد، بل هي منَّة من الله ورحمةً بنبغي لمن أعطيَها أن يعضُ عليها بالنواحد أفرادًا ومجتمعات، وأن لا يكون لحظوظ النفس ودعاوى المغرضين سبيلُ في إضعاف مقومات الدين في النفوس أو رجع الصدى لأصوات الناعقين بالتراجع عن الدين بدعاوى التحرُّر أو الإصلاح أو غير ذلك من الأساليب المقَنَّعة، فإنَّ الصيغة الحقيقية هي صبغةُ الله، ﴿وَمَنْ أَحْسِنُ مِنَ اللَّهِ صَبْغَةً وَنَحْنُ لَهُ عَابِدونَ [البقرة:١٣٨]. وأما الحاقدون والمغرضون ولصوصُ الحروف الذين كرهوا ما نزَّل الله فهم آفاتُ الفتَّن وخَرق السفينة الماخرة، ﴿وَلَوْ عَلَمَ اللَّهُ فَيِهِمُ خَبْرا لأسمعهم ولو أسمعهم لتولوا وهم معرضون [الأنفال:٢٣]، ﴿وَالَّذِينَ ءامَنُواْ وَعَملُواْ الصَّالِحَاتِ لا نُكَلَفُ نَقْسًا إلاً وُسْعَهَا أَوْلَـنَكَ أَصْحَـابُ الْجَنَّة هُمْ فَيِهَا خَالدُونَ (٤٢) وَنَزَعْنَا مَا في صُدُورِهم مَنْ غلَ تَجْرِي من تَحْتهمُ الأَنْهارُ وَقَالُواْ الْحَمْدُ للَّه الَّذِي هَدَانًا لَهَذَا وما كُنًا لنَهْتَدى لَوْلا أَنْ هَدَانًا اللَّهُ لَقَدْ جَاءَتْ رُسُلُ رَبَنَا بِالْحَقِّ وَنُودُواْ أَن تَلْكُمُ الْجَنَّةُ

أُورِثْتُمُوهَا بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ} [الأعراف:٤٢، ٤٣].

والحمد لله رب العالمين.

21



الحمد لله وم العالمين، والصلاة والسادم على أشرف المرسلين، وبعد: فقد رأينا أن حديث الإفك كان تجرية واقعية وتطبيقًا عمليًا لمنهج الشرع في وقاية المجتمع من الفاحشة، وكيف كان هذا الإفك من صنع اليهود وأذنابهم من المنافقين في المدينة، واستعرضنا الأطراف التي أصابها هذا الحديث الباطل، ومن كان سببا فيه.

ولم نذكر حديث الإفك بتمامه، لسببين؛ اولهما شهرته، وثانيهما طوله، ولكن سنذكر مختصره لعل بعض القراء لم يقف عليه من قيل:

فالنبي 🍣 في إحدى غزواته، وكانت معه زوجته عائشة رضى الله عنها، انقطع عقدها اثناء العودة إلى المدينة، فذهبت تطلبه في المكان الذى قضت فيه حاجتها، فأمر رسول الله 👛 بالرحيل، ورحل الصحابة هودج عائشة الذي كانت تُحمل فيه، وكانت خفيفة الوزن فلم يشعروا بخلو هودجها منها، فلما عادت عائشية وجدت الجيش قد مضى، فأقامت فى مكانها لعلمها أنهم إذا فقدوها رجعوا إليها

وكان صفوان بن المعطل السلمي، من أفاضل الصحابة رضى الله عنه، كان في أخربات الجيش، فلما جاء وجد عائشة رضى الله عنها، وكان يعرفها قبل الحجاب (أي:



النقاب)، فأناخ راحلته، فركبتها دون أن يكلمها أو تكلمه، إلا اما كان من سترجاعه عندما أناخ راحلته، وجاء يقود الناقة ماشياً، حتى أدرك الجيش في الظهيرة، فرأى بعض المنافقين ذلك، فأشاع مقالة الإفك، وتلقفته بعض الألسنة، حتى وصل الخبر إلى رسول الله 🈻، وانحبس الوحى مدة طويلة عنه 🤹، ومن لطف الله بعائشة رضى الله عنها أنها مرضت مرضاً شديداً، طرحها في الفراش شهراً أو قريبًا منه، حتى علمت بالخبر من أم مسطح، فزاد مرضها وحزنها ، حتى أنزل الله تعالى براءتها، وحذر المؤمنين ووعظهم، وتوعد المنافقين الذين خاضوا في هذا الأمر بالعذاب الشديد.

لكنى أريد أن أتوقف عند بعض الفوائد التي وردت في حديث الإفك بالبيان والتوضيح:

٥٠ فقه البخاري المستنبط من حديث الإفك ٢٠٠

أول هذه الفوائد: هو ما ترجم به البخاري للحديث في «صحيحه»، فالحديث أخرجه البخاري في مواضع من الصحيح مستنبطًا منه الكثير من الفقه - كعادته -فأخرجه في كتاب الشهادات، باب إذا عدُّل رجل رجلاً فقال: لا نعلم إلا خيرًا، أو ما علمت إلا خيرًا (٢٦٣٧)، وباب تعديل النساء بعضهنُ بعضًا (٢٦٦١)، وكتاب الجهاد باب حمل الرجل امراته في الغزو دون بعض نسائه (٢٨٧٩)، وكتاب المغازي (٤٠٢٥)، وباب حديث الإفك (٤١٤١)، وكتاب التفسير، باب: ﴿قَالَ بَلْ سَوَلَتْ لَكُمْ أَنْفُسُكُمْ أَمْرًا فَصَبْرُ حَمِيلُ» (٤٦٩٠)، وباب: ﴿لَوْلَا إِذْ سَمِعْتُمُوهُ قُلْتُم مَا يَكُونُ لَنَا أَن نُتَكَلَّمَ بِهَذَا سُنُحَانَكَ هَذَا بُهْتَانُ عَظِيمُ﴾ (٤٧٥٠)، وكتاب الأيمان والنذور، باب قول الرجل: لَعمرُ الله (٦٦٦٢)، وباب اليمين فيما لا يملك وفي المعصية وفي الغضب (٦٦٧٩)، وكتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب قوله تعالى: ﴿وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ ﴾، ﴿وَشَاوَرُهُمْ فَي الأُمْرِ ﴾ (٧٣٦٩)، وكتاب التوحيد، باب قول الله تعالى:

and any first of the story of the store

في وقاية المجتمعات من الفا.

إيْرِيدُونَ أَن يُبَدَّلُوا كَلامَ اللَهِ (٧٥٠٠)، وباب قول
 النبي عنه: «الماهر بالقرآن مع السفرة الكرام البررة»،
 و «زينوا القرآن بأصواتكم» (٧٥٤٥).

#### ٥٠ عائشة رضي الله عنها عند سماعها بالخبر لأول مرة ٥٠

كانت – رضي الله عنها – قد مرضت شَهْرًا، حتى إذا نقهت (أي: تماثلت للشفاء) خرجت لقضاء حاجتها مع أم مسطح، فلما عثرت أم مسطح في مرطها دعت على ابنها قائلة: تعس مسطح، فقالت لها عائشة: بئس ما قلت، تسبين رجلاً قد شهد بدرًا.

فقالت أم مسطح: يا هنتام (يعني يا غافلة عما يقول الناس)؛ ألم تسمعي ما قال، فأخبرتها بقول أهل الإفك.

فعندما سمعت عائشة رضي الله عنها بالخبر لأول مرة انتكست في مرضها، وعاد المرض عليها أشد مما كان، وأسقط في يديها، ماذا تفعل وكيف تتصرف تجاه هذه المصيبة، وهل الكل يعلم هذا أم قليل منهم.

وكالطفل الصغير الذي إذا استشعر الخطر ألقى بنفسه في حضن أبويه التماسًا للأمان، ألقت بنفسها والإمها في حضن أمها.

وتريد أن تتيقن من الخبر، فإذا بالخبر عند أمها وعند أبيها، فتقول: سبحان الله! أو تحدث الناس بهذا، وبلغ رسول الله 🥸 ؟ قالت أمها: نعم.

ماذا تفعل إذن تجاه هذا الحدث الذي زلزل قلبها، فلم تجد إلا البكاء فالبكاء.

قالت رضي الله عنها: فبكيت تلك الليلة حتى أصبح لا يرقا لي دمع، ولا أكتحل بنوم، حتى ظن أبواي أن البكاء فالق كبدي.

an النَّاس يخوضون في حادثة الإفك شهرا كاملاً an

والنبي 藆 لاذ بالصبر، وكيف لا وهو الذي علم

الأمة كلها أن تصبر عند الملمات، فما أثر عنه من أنه تكلم بكلمة أو عمل عملاً يدل على نفاد صبره، ولا يستطيع أن يضع حدًا لهذه الفتنة، وهو الذي انبرى لكل الفتن يئدها في مهدها، لكنها هذه المرة تتعلق بفراشه وعرضه، فلما اشتد عليه الأمر، وتأخر عنه الوحي، أرسل يتشاور مع أهل بيته في الأمر، عملاً بقوله تعالى: ﴿وَشَاوِرُهُمٌ في الأَمْرِ﴾.

عداد/ متولى البراجيلي

فارسل إلى الحب ابن الحب أسامة بن زيد، وإلى ابن عمه علي بن أبي طالب رضي الله عنهم، يستشيرهما في فراق أهله، فأشار عليّ – رضي الله عنه– عليه بسؤال الجارية (بريرة).

والنبي من يسال بريرة: هل رأيت من شيء يريبك من عائشة؛ فزكتها بريرة أفضل تزكية، وهنا النبي من عائشة؛ فزكتها بريرة أفضل تزكية، وهنا النبي من يلجأ إلى ما يلجأ إليه العباد في مثل هذه الأمور، التتيع والسؤال، وجمع المعلومات واستخلاص النتائج: ﴿قُلْ إِنَّمَا آَنَا بَشَرُ مَّتْلُكُمْ يُوحَى إِلَىُهُ، ﴿وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ الغَيْبَ لِاسْتَكْثَرْتُ مِنَ الْحَيْرِ وَمَا مَسَنَى السُوَّةُ الْإِية.

#### 22 مواجهة النبي 😂 الناس بالأمر 20

بعد المشورة وسؤال بريرة قام رسول الله الله خطيبًا، فحمد الله وأثنى عليه بما هو أهله، ثم قال: «أما بعد، فمن يُعْذرني ممن قد بلغني أذاه في أهلي، - يعنى عبد الله بن أبى بن سلول.

وقال وهو على المنبر أيضًا: إذا معشر المسلمين، من يعذرني ممن قد بلغني أذاه في أهلي، فوالله ما علمت عن أهلي إلا خيرًا»، وما كان يدخل على أهلي إلا معى (يقصد صفوان بن المعطل).

فالأمر قضية عامة تعم كل المسلمين الصادقين ولا

تخص النبي المنبي المعم عائشة فقط. ﴿النَّبِيُّ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمْ وَأَزُوَاجُهُ أُمَّهَاتُهُمُّهُ، فَلابد أن يتدخل المؤمنون للذب عن دينهم ونبيهم. وسارع سعد بن معاذ - كعادته - بالإستجابة

لطلب النبي 🐝، وأخذت الحمية سعد بن عبادة رضى الله عنه، ورد أسيد بن حضير.

وثار الحيّان وكادت تحدث فتنة ويقتتل الأوس والخزرج أمام رسول الله 😻 وهو قائم على المنبر، فلم يزل يخفّضهم حتى سكتوا.

وأعرض النبي 🐲 أن يطلب الرأي من الناس، بعدما رأى من حالهم، فماذا يفعل رسول الله 😅 ؟

٥٠ النبي 🛎 يواجه صاحبة الأمر عانشة رضي الله عنها ٥٠

وهذا أخر الأسباب التي بذلها رسول الله في ، أن يتكلم مع عائشة – مع علمه ببراءتها كما ذكر ذلك على المنبر – فذهب إليها عند أبويها فسلم، ثم جلس، فتشهد حين جلس، ثم قال: «أما بعد يا عائشة، فإنه قد بلغني عنك كذا وكذا، فإن كنت بريئة فسيبرئك الله، وإن كنت المت بذنب فاستغفري الله، وتوبي عليه،.

وفي ظني أن كلام النبي مع عائشة هو أشق ما سمعته طوال سني حياتها مع رسول الله مع ، ولا تعرف ماذا تقول، وكما فعلت عندما سمعت بالخبر لأول مرة لجأت إلى أبويها لعلها تجد عندهما ما يشفي صدرها، قالت: فقلت لأبي: أجب رسول الله في فيما قال. ولكن، أيتكلم أبو بكر بعد كلام رسول الله هي:

فيقول أبو بكر: والله ما أدري ما أقول لرسول الله 鐣.

فتوجهت إلى أمها، فقالت: أجيبي رسول الله 💝 فيما قال. قالت: والله ما أدري ما أقول لرسول الله

عائشةتتوجه إلى الله فترد بكلام الله، القرآن، عن فبعد أن قالت كلامًا يدل على رجاحة عقلها، وأنه ما غاب عنها في أحلك أوقاتها، قالت:.. فو الله ما

22

أجد لي مثلاً ولا لكم إلا أبا يوسف حين قال: ﴿ فَصَبَّرُ جَميلُ وَاللَّهُ الْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ ﴾ [يوسف: ١٨]، فلما لجات إلى الله واستشهدت بكلامه، نزل الوحى في الحال.

#### ٥٥ نزول الوحى بعد استنفاد الأسباب البشرية ٥٥

لم يكن أمام رسول الله 😻 سبب آخر بشري يلجأ إليه، لكنه قال في معرض كلامه لعائشة: «فإن كنت بريئة فسيبرئك الله».

فالنبي 🐲 يعلم يقينًا أن الله تعالى لن يدعه في هذا الخطب الجلل، وأن الله يبتليه، والبلاء لابد له من انكشاف.

وتخيل معي المجلس وقت نزول الوحي: النبي في قال قولته لعائشة وسكت، وعائشة قلص دمعها (توقف)، وأبو بكر أجاب وسكت، وأم رومان أجابت وسكتت، وامرأة من الأنصار تجلس عند باب عائشة تبكي بحرقة حزنًا على عائشة رضي الله عنها، كان هذا الوقت هو أوان الوحي ليفصل في المسالة وينهي أشد محنة تعرض لها رسول الله في ومن معه.

تقول عائشة رضي الله عنها: فوالله ما رام رسول الله من مجلسه، ولا خرج من أهل البيت أحد، حتى أنزل الله عز وجل على نبيه من ها كان ياخذه من البرحاء عند نزول الوحي، حتى إنه ليتحدر منه مثل الجُمان من العرق، في اليوم الشاتي من ثقل القول الذي أنزل عليه، حتى أنزل الله عز وجل: «إِنَّ الَّذِينَ جَاءُوا بِالإِقْكِ عُصْبَةً مَنْكُمْ... العشر الآيات.

### ن عائشة رضي الله عنها تستصغر شأنها ٢٠

تقول رضي الله عنها: ثم تحولت فاضطجعت إلى فراشي، قالت: وأنا والله حينتذ أعلم أني بريئة، وأن الله مبرئي ببراءتي، ولكن والله ما كنت أظن أن ينزل في شاني وحي يُتلى، ولشاني كان أحقر في نفسي من أن يتكلم الله عز وجل في بامر يُتلى، ولكني كنت أرجو أن يرى رسول الله من في النوم رؤيا يبرئني الله بها.

#### ٥٥ النبي 📚 يتكلم بعد الوحي ٥٥

لم ينتظر رسول الله 🐲 حتى يتكلم، إنما ضحك بعدما كان مهمومًا أشد الهم ليعرف من حوله قبل أن يتكلم أن الخير جاء.

وكانت أول كلمة تكلم بها هي البشارة لصاحبة الشأن، بعد أن تلقى هو 鎽 من ربه وحيًا.

فقال 🈻 : «أبشري يا عائشة، أما الله فقد براك». وكلام النبي 🀝 كان له سياقًا قبله، فإن كان الناس خاضوا في عرضك وأنا لم أستطع أن أبرئك – مع يقيني بذلك – لأني طرف في الأمر، فإن الله لم يتخل عنك.

#### ٥٥ عائشة لا تحمد إلا الله تعالى ٥٥

فبعد الوحي قالت لها أمها: قومي إليه (أي: إلى الرسول 🀲 )، فقلت: والله لا أقوم إليه، ولا أحمد إلا الله، هو الذي أنزل براعتي.

#### ٥٠ زينب أم المؤمنين والعصمة بالورع ٥٠

فاختها حمنة – رضي الله عنها – تكلمت مع من تكلم من أجل زينب والغيرة لها على عائشة رضي الله عنها.

لكن زينب رضي الله عنها عندما سالها رسول الله نه ، كما تقول عائشة رضي الله عنها: وكان رسول الله نه سال زينب بنت جحش، زوج النبي عن أمري: «ما علمت؟ أو ما رأيت؟ فقالت: يا رسول الله، أحمي سمعي وبصري، والله ما علمت إلا خيراً. قالت عائشة: وهي التي كانت تساميني (تقترب من مكانتي) من أزواج النبي في فعصمها الله بالورع، وطفقت أختها حمنة بنت جحش تحارب لها، فهلكت فيمن هلك.

فالغيرة في جبلة المرأة، وبالأخص من ضرّتها، لكنها هنا لم تدفع زينب إلى قول الزور واستغلال الخطب الذي فيه عائشة، فشهدت بالحق، وبرأت سمعها وبصرها من هذا الإفك، فهي لم تر ولم تسمع من عائشة إلا كل خير وجميل.

#### د) القرآن وحادثة الإفك co

ما كان لذا أن نتهى الكلام عن حديث الإفك، دون

أن نتوقف مع كلام ربنا في شانها، فهو القول الفصل الذي جلًى الأمر وأظهر حقيقته، وعظ وأرشد وحذًر وتوعد وعفا وغفر، فالله تعالى هو الذي قدر حادثة الإفك، وابتلى بها خيار خلقه، ليمحص ويرفع أقوامًا ويحط أخرين.

وقد يُثار تساؤل: ولم لَمْ أبدأ بكتاب الله في كلامي عن الإفك؟

أقول: لأني عملت بسنة ربي في حادثة الإفك، إذ أمهل الله تعالى الخائضين يخوضون، والمدافعين يدافعون، واشتجر الأمر طوال شهر كامل، ثم كان كلام الله القول الفصل في المسألة.

#### د مقدمة سورة الثور توطئة لحادثة الإفك ٢٥

فالله تعالى بدأها بالكلام عن الزنى والزناة وعقوباتهم، ثم انتقل إلى الكلام عن القذف والقاذفين وعقوباتهم، وفتح أبواب التوبة لهم مع فداحة جرمهم.

وبين لنا كيف توعُد الأزواج – الذين يقذفون زوجاتهم زورًا وبهتانًا – باللعنة، وتوعد الزوجات – اللاتي يقعن في الفاحشة – بالغضب.

وبعد الانتهاء من بيان حكم القذف في الآيات السابقة ياتي حديث الإفك كنموذج تطبيقي لمنهج الإسلام في كيفية معالجة القذف واقعيًا بعد التنظير له، والله تعالى قدر أن يكون هذا الحدث ابتلاءً لخير خلقه عنه، إذ يتهم في عرضه، وعرض عائشة أحب الناس إلى قلبه، وعرض أبيها أقرب أصحابه وأحبهم إليه.

كما بالحديث عندما يسال عمرو بن العاص النبي ﷺ: يا رسول الله، أيُّ الناس أحبُّ إليك. قال: عائشة ؟ قال: من الرجال: قال: أبوها. (سنن الترمذي وهو في الصحيحين).

ولقد كان حديث الإفك تجرية شاقة وابتلاءً شديدا على رسول الله 😻 وزوجته وأبي بكر وصفوان، ولكل الصحابة الأفاضل والمؤمنين الفضلاء.

النوحيدذو القعدة ١٤٢٩ ه

#### ٥٥ ثمانية زواجر في عشر آيات ٥٥

الآيات العشر التي نزلت في حادثة الإفك، حفلت بالزجر للمؤمنين عامة، ولمن خاض في الإفك من المؤمنين والمنافقين خاصة.

فنستطيع أن نحصي ثمانية زواجر في الآيات:

في قوله تعالى: ﴿لوَّلا إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ظَنَّ الْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بِأَنفُسِهِمْ خَيْرًا﴾. «لولا»: حرف تحضيض يتضمن معنى الزجر والتوبيخ، وهو بمعنى: هلاً.

٢- ﴿لَوْلا جَاءُوا عَلَيْهِ بِأَرْبَعَةٍ شُهَداءَ»: لولا كالسابقة (التحضيضية الزاجرة).

٣- ﴿وَلَوْلا فَضْلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ الآية: لولا التحضيضية الزاجرة.

٤- ﴿إِذْ تَلَقُوْنَهُ بِالْسِنَتِكُمْ وَتَقُولُونَ بِأَفُواهِكُم ما لَيْسَ لَكُم به عِلْمُ وَتَحْسَبُونَهُ هَيَنًا وَهُو عَند اللَّهِ عَظَيمُ الزاجر الرابع: تتناقلون الكلام بغير علم وبينة وتحسبونه يسيرا وهو ليس بيسير عند الله.

٥- ﴿وَلَوْلا إِذْ سَمِعْتُمُوهُ قُلْتُم مًا يَكُونُ لَنَا أَن نُتَكَلُمَ بِهَذَا سُبُحَانَكَ هَذَا بُهُتَانُ عَظِيمُ لولا التحضيضية الزاجرة.

٦- ﴿ يَعظَمُ اللهُ أَن تَعُودُوا لِمِثْلِهِ أَبَدًا إِن كُنتُم مُؤْمنِينَ النصح وفيه معنى الزجر.

٧- ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُحبُّونَ أَن تَشْيِعُ الفَاحشَةُ فِي الَّذِينَ آمَنُوا لَهُمْ عَذَابُ ٱلِيمُ فِي الدُّنْيَا وَالآخرَةَ﴾ الوعيد لهؤلاء الذين يحبون إشاعة الفاحشة في الذين آمنوا...

٨- ﴿وَلَوْلا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَنَّ اللَّهَ رَعُوفُ رُحِيمٌ. لولا التحضيضية الزاجرة.

 - كما ترى اشتملت الآيات العشر على تكرار الولاء التي فيها التحضيض وتتضمن الزجر والتوبيخ، وكذلك تتضمن معنى العتاب لمن خاض فى حديث الإفك ولكل المؤمنين.

دو وقفات مع الأيات العشرانتي أنزلت في حديث الإفك 20 قوله تعالى: ﴿إِنَّ الْدُينَ جَاءُوا بِالإِفْكَ عُصْبَةً مِّنْكُمُ لاَ تَحْسَبُوهُ شَرًا لَكُم بَلْ هُوَ حَيْرُ لَكُمْ لِكُلَّ امْرِيَ مَنْهُم

مًا اكْتَسَبَ مِنَ الإِثْمِ وَالَّذِي تَوَلَّى كِبْرَهُ مِنْهُمْ لَهُ عَذَابُ عَظِيمَ».

الإفك: الكذب، بل هو أسوا الكذب، وسمي إفكًا لكونه مصروفًا عن الحق، من قولهم: آفك الشيء: إذا قلبه عن وجهه، وذلك أن عائشة رضي الله عنها كانت تستحق الثناء لما كانت عليه من الحصانة والشرف، فمن رماها بالسوء قلب الأمر عن وجهه.

وقيل: الإفك هو البهتان، لا تشعر به حتى يفجاك. عصبة منكم: جماعة منتسبون إليكم يا معشر المؤمنين، منهم المؤمن الصادق في إيمانه، لكنه اغتر بترويج المنافقين، فكان عبد الله بن أبي بن سلول رأس المنافقين يجمعه ويستوشيه حتى دخل ذلك في انهان بعض المسلمين فتكلموا به.

قوله تعالى: ﴿لاَ تَحْسَبُوهُ شَرَا لَكُمْ﴾: الخير: هو ما زاد نفعه على ضَرَه، والشر: هو ما زاد ضرُّه على نفعه، وإنَّ خيرًا لا شير فيه هو الجنة، وإن شيرًا لا خير فيه هو النار، وأمًا البلاء النازل على الأولياء فهو خير ؛ لأن ضرره من الألم قليل في الدنيا، وخيره هو الثواب الكثير في الآخرة.

والخير في حديث الإفك لما تضمن من تبرئة أم المؤمنين عائشة ونزاهتها، والتنويه بذكرها، حتى تناول عموم المدح سائر زوجات النبي عنه، ولما تضمن من بيان الآيات المضطر إليها العباد، التي لا يزال العمل بها إلى يوم القيامة، فكل هذا خير عظيم، لولا مقالة أهل الإفك لم يحصل ذلك، وكذلك من الخير إظهار شرف بيت النبوة باعتناء الله تعالى بعائشة أم المؤمنين حيث أنزل براعتها في القرآن العظيم.

ولهذا لما دخل عليها ابن عباس رضي الله عنهما وهي في سياق الموت، قال لها: أيشري فإنك زوجة رسول الله 🚰 ، وكان يحبك ولم يتزوج بكرًا غيرك، ونزلت براعتك من السماء.

وللحديث بقية إن شاء الله رب العالمين.

٢ الله خيد العدد ٢٢٦ السنة السابعة والثلاثون

تعالى على لسان أولاد يعقوب عليه السلام: ﴿قَالُوا نَعْبُدُ إِلَهُكَ وَإِلَهُ أَبَائِكَ إبراهيم وإسماعيل وإسْحاق > [البقرة: ١٣٣]، والمعلوم أن إسماعيل عليه السلام هو عم يعقوب عليه السلام، ولقوله 🐲: عم الرجل صنو أبيه». رواه الترمذي وغيره، وصححه الألباني.

والخال مثل العم، وكذلك الأخ الأكبر ووالد الزوجة وزوج الأم وكل من له عليك حق حتى وإن كان أصغر منك سنًا، وبالمثل فإن الجدة مثل الأم، وكذلك الخالة ؛ لقوله 🥮: «الخالة بمنزلة الأم». رواه البخاري.

والعمة مثل الخالة، وكذلك الأخت الكبرى وزوجة الأب وزوجة الجد وأم الحمد لله وحده، والمصادة الزوجة وكل من لها حق عليك. (وكلهن من المحارم).

### 💷 😳 ثانیا، توقیر کبار السن 😳

حتى وإن كانوا أقل منك مالاً أو جاهًا أو علمًا؛ لعموم قوله 🍜: «ليس منا من لم يرحم صغيرنا ويعرف شرف كبيرنا». رواه أبو داود والترمذي اولا، توقير الوالدين 🚥 💦 وصححه الألباني.

ولقوله 🈻: "كَبِّر كَبِّر، يعنى الكبار

ولقوله 😅: «إن من إجلال الله مَعْرُوفًا ﴾ [لقمان: ١٥]، ولقوله تعالى: تعالى إكرام ذي الشيبة المسلم». رواه

حتى وإن كانوا أصغر منك سنًا أو ﴿وَاتُبَعْتُ ملَّةُ آبائي إِبْرَاهِيمَ أَقل منك مالاً أو حامًا ؛ لقوله تعالى: ﴿قُلْ هَلْ سَسْتُوى الَّذِينَ بَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ

النوحيد دوالقعدة ١٤٢٩ ه

والسلام على من لا نبى بعده. وبعد: فيقول الحبيب المصطفى ف: اليس منا من لم يرحم صغيرنا ويعرف شيرف كبيرنا». [رواه ابو داود والترمذي وصححه الألباني].

12.12

لقوله تعالى: ﴿أَنِ اشْخُرُ لِي وَلُوالدَيْكَ إِلَى المُصِيرُ ﴾ [تقمان: ١٤]، أولاً. (متفق عليه). وقوله تعالى: ﴿وَصَاحِبْهُمَا فِي الدُّنْيَا أوقُل لَهُمَا قَوْلاً كَرِيماً (الإسراء: ٢٣].

والجد مثل الوالد ؛ لقوله تعالى 🚽 👘 ثالثًا، توقير الطماء 😳 📥 على لسان يوسف عليه السلام: و إسْحَاق وَيَعْقُوبَ (يوسف: ٣٨]. كذلك فإن العم مثل الوالد ؛ لقوله الأ معلمون (الزمر: ٩].

ولقوله تعالى: ﴿ يَرْفَعِ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنَكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا العِلْمَ دَرَجَاتَ﴾ [المبادَلة: ١١].

ولقوله 😅: «من يرد الله به خيرًا يفقهه في الدين». متفق عليه.

ولقوله 🐲: «إن العلماء ورثة الأنبياء». [رواه ابو داود والترمذي وابن ماجه وصححه الألباني].

ولعموم قوله ﷺ: «إن من إجلال الله تعالى إكرام ذي الشيبة المسلم وحامل القرآن غير الغالي فيه والجافي عنه». رواه أبو داود وحسنه الألباني.

يقول العلماء عليهم رحمة الله: إن توقير العلماء هو توقير للشريعة التي يحملونها، ويدخل في عداد العلماء حملة كتاب الله تعالى وأئمة المساجد.

يقول ﷺ: «فضل العالم على العابد كفضلي على أدناكم». رواه الترمذي، وحسنه الألباني. ۲۰ رابط<mark>، توقير الأمراء والرؤساء 10 م</mark>

لقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُوْلَي الأَمَّرِ مِنْكُمْ ﴾ [النساء: ٩٩].

قال العلماء عليهم رحمة الله: «أولو الأمر هم العلماء والأمراء والرؤساء».

ولعموم قوله ﷺ: «إن من إجلال الله تعالى إكرام ذي الشيبة المسلم، وحامل القرآن غير الغالي فيه والجافي عنه، وإكرام ذي السلطان المقسط». رواه أبو داود وحسنه الألباني.

ويدخل في هذا رئيسك في العمل، وقائدك في الجيش، واستانك في الدراسة، وما إلى ذلك حتى تستقيم الأمور، حتى وإن رأيت شيئًا تكرهه فإنك مخيرٌ بين إحدى ثلاث:

١- النصح له ؛ لقوله 🐲: «الدين النصيحة».
 قيل لمن ؟ قال: «لله ولكتابه ولرسوله ولأئمة
 المسلمين وعامتهم». رواه مسلم.

٢- إذا لم تتيسر النصيحة أو إذا لم يستجب، فعليك بالصبر، ولك أجر الصابر، والله تعالى يقول: ﴿إِنَّمَا يُوَفَى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حسَابِ [الزمر: ١٠]. ٣- إذا ضاقت بك السبل فما عليك إلا أن تلجأ إلى الله أن يفرج عنك.

و موقف أهل الفظلة من توقير غيرهم و

ومما يؤسفُ أن طلاب الدنيا في زماننا هذا تجردوا من المروءة، فتراهم لا يوقرون إلا من يرجون النفع منه أو يخافون بطشه، فإذا زال السبب انعدم التوقير، وهم بذلك غافلون ومخطئون لأن الله تعالى هو وحده الذي يملك النفع ويدفع الضر، يقول تعالى: ﴿وَإِن يَمْسَسُكَ اللهُ بِضُرُ فَلاَ حَاشِفَ لَهُ إِلاَّ هُوَ وَإِن يُرِدْكَ بِخَيْرِ فَلاَ رَادً لِفَضْلِهِ يُصيبُ بِهِ مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَهُوَ الْعَقُورُ الرَّحِيمُ [بون، ٢٠٠].

ويقول تعالى: ﴿مَا يَفْتَحِ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رُحْمَةٍ فَلاَ مُمْسِكَ لَهَا وَمَا يُمْسِكُ فَلاَ مُرْسِلَ لَهُ مِنْ بَعْدِهِ وَهُوَ العَزِيزُ الحَكِيمُ﴾ [فاطر: ٢].

ويقول العلماء عليهم رحمة الله: لا يعرف الفضل لذوي الفضل إلا ذوو الفضل، ولكن هؤلاء الغافلين يُرضون من لهم عنده حاجة ولا يُرضون الله تعالى مع أن حاجتهم في الحقيقة عند الله وحده، وما الناس إلا جند من جنود الله يسخرهم لخدمة من يشاء من عباده أو لإنفاذ قضائه فيمن يشاء.

نسال الله العفو والعافية، في الدين والدنيا والأخرة. وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

٤A



Mr.

عرزد/ جهال ع

الحمد لله، والصادة والسادم على رسول الله، وبعد: فاستفادة من الترتيب الموضوعي لكتاب «النكاح» كما ورد بشرح الحافظ ابن حجر العسقلاني لـ «صحيح البخاري، في مصنفه المسمى ب افتح الباري، نكمل-

إن شاء الله - حديثنا:

#### ون كثرة النساء ون

وهن الزوجات لمن قدر على العدل بينهن، وهو ما يسمى -ب اتعدد الزوجات ، نذكر في ذلك ثلاثة أحاديث:

الحديث الأول: حديث عطاء، قال: حضرنا مع ابن عباس رضي الله عنهما جنازة ميمونة زوج النبي الله عنهما جنازة ميمونة زوج النبي مكان معروف بظاهر مكة قبل التنعيم لمن أراد دخول مكة، قال: دفنا ميمونة بسرف في الظلة التي بنى بها فيها رسول الله الله عنه، قال: صلى عليها ابن عباس، ونزل في قبرها عبد المحمن بن خالد بن الوليد – وهي خالة أبيه –، وعبيد الله الخولاني – وكان في حجرها –، ويزيد بن الأصم – وهي خالته كما هي خالة ابن عباس، فالذي يُنزل المرأة إلى قبرها محارمها.

قال ابن عباس: هذه زوجة النبي في ، فإذا رفعتم نعشها فلا تزعزعوها ولا تزلزلوها وارفقوا بها، فإنه كان عند النبي تسع، كان يقسم لثمان ولا يقسم لواحدة. [البخاري، واخرجه أيضًا مسلم في كتاب الرضاع باب جواز هبة المرأة نوبتها لضرتها].

ونعشها: وهو السرير الذي يوضع عليه الميت. (تزعزعوها) من الزعزعة وهو تحريك الشيء الذي يُرفع. (تزلزلوها): من الزلزلة وهي الاضطراب، (ارفقوا بها): من الرفق اي سيروا بها سيرًا معتدلاً حفاظًا على حرمة المؤمن بعد موته، فإنه كان (عند النبي): أي حين وفاته. (تسع) هن موده به رئيس، وحسب وحسب وام سنت وريب بر حص وأم حبيبة بنت أبي سفيان وجويرية وصفية وميمونة رضي الله عنهن، وقد توفي تي وهن في عصمته. وهذا ترتيب تزويجه إياهن رضى الله عنهن.

وكان من القسم، وهو المبيت عند كل واحدة منهن بقدر ما يبيت عند غيرها بالتساوي، (ولا يقسم لواحدة)، وهي سودة بنت زمعة رضي الله عنها، وهبت ليلتها لعائشة رضي الله عنها لأنها قد أسنت واصبحت لا ترغب بما يرغب به النساء من المعاشرة، ولكنها أحبت أن تبقى على عصمته في التكون في جملة زوجاته في الجنة. ويستفاد منه أن حرمة المؤمن بعد موته باقية كما كانت في حياته، وفيه حديث: «كسر عظم المؤمن ميتًا ككسره حيًا».

الذوحيد ذو القعدة ١٤٢٩ ه

واختلف في ريحانة هل كانت زوجة أو سرية، وهل ماتت قبله أو لا، وقد وقع عند مسلم أيضًا فيه زيادة أخرى، قال عطاء: وكانت - أي ميمونة -أخرهن موتًا، فأما كونها آخرهن موتًا، فقد وافق عليه ابن سعد وغيره، قالوا: وكانت وفاتها سنة إحدى وستين، وقد قيل أيضًا إنها ماتت سنة ثلاث وستين، وقيل: سنة ست وستين، وعلى هذا لا تردد في أخريتها في ذلك.

الحديث الثاني: في كثرة النساء أيضًا هو حديث انس أن النبي 🐲 كان يطوف على نسائه في ليلة واحدة بغسل واحد وله تسع نسوة. [مسلم وغيره].

وقد اتفق العلماء على أن من خصائصه النيادة على أن من خصائصه الزيادة على أربع نسوة يجمع بينهن، واختلفوا هل للزيادة انتهاء أو لا، وفيه دلالة على أن القسم لم يكن واجبًا عليه الله .

الحديث الثالث: عن سعيد بن جبير قال لي ابن عباس، وذلك قبل أن يخرج وجهي - أي قبل أن تنبت لحيته -: هل تزوجت ؟ قلت: لا، وما أريد ذلك يومي هذا، قال: فتزوج فإن خير هذه الأمة أكثرها نساءً.

أي: أفضل هذه الأمة من كان عنده نساء أكثر من غيره، وسياق الكلام يدل على أن المراد بالنساء الزوجات، وهذه الأفضلية إذا تساوى مع غيره في باقى الفضائل.

وقوله: فإن خير هذه الأمة أكثرها نساءً قيد بهذه الأمة ليخرج مثل سليمان عليه السلام فإنه كان أكثر نساءً، وكذلك أبوه داود.

وعند الطبراني من طريق أيوب عن سعيد بن جبير عن ابن عباس: تزوجوا فإن خيرنا كان اكثرنا نساءً. قيل: المعنى خير أمة محمد من كان أكثر نساءً من غييره ممن يتمساوى معه فيما عدا ذلك من الفضائل، والذي يظهر أن مراد ابن عباس بالخير: النبي في ، وبالأمة: أخصًاء أصحابه، وكأنه أشار إلى أن ترك التزويج مرجوح، إذ لو كان راجحًا ما أثر النبى في غيره.

وكان المنافعة مع كونه اخشى الناس لله واعلمهم به يكثر التزويج لمصلحة: تبليغ الأحكام التي لا يطلع عليها الرجال، ولإظهار المعجزة البالغة في خرق العادة لكونه كان لا يجد ما يشبع به من القوت غالبًا، وإن وجد كان يؤثر غيره باكثره، ويصوم كثيرًا ويواصل، ومع ذلك فكان يطوف على نسائه في الليلة الواحدة، ولا يطاق ذلك إلا مع قوة البدن، وقوة البدن تابعة لما يقوم به من استعمال المقويات من ماكول ومشروب، وهي عنده نادرة أو معدومة، والعرب كانت تمدح بكثرة النكاح لدلالته على

الذوحيد العدد ٢٤٢ السنة السابعة والثلاثون

الرجولة، ولم تشغله مع كثرتهن عن عبادة ربه، بل زاده ذلك عبادة لتحصينهن وقيامه بحقوقهن واكتسابه لهن وهدايته إياهن، وكانه أراد بالتحصين قصر طرفهن عليه فلا يتطلعن إلى غيره، بخلاف العُزبة فإن العفيفة تتطلع بالطبع البشري إلى التزويج.

#### ون حكمة كثرة نساء النبي 😂 🛛

والذي تحصلُ من كلام أهل العلم في الحكمة في استثكاره 🍜 من النساء عشرة أوجه:

 ١- أحدها أن يكثر من النساء من يشاهد أحواله الباطنة فينتفي ما يظن به المشركون من أنه ساحر أو غير ذلك.

۲ ثانیها لتتشرف به قبائل العرب بمصاهرته
 فیهم.

٣- ثالثها للزيادة في تألفهم لذلك.

٤- رابعها للزيادة في التكليف، حيث كُلُف أن لا يشغله ما حبب إليه منهن عن المبالغة في التبليغ.

 ٥- خامسها لتكثر عشيرته من جهة نسائه فتزداد أعوانه على من يحاربه.

٦- سادسها نقل الأحكام الشرعية التي لا يطلع عليها الرجال، لأن أكثر ما يقع مع الزوجة مما شانه أن يختفى مثله.

٧- سابعها الاطلاع على محاسن أخلاقه الباطنة، فقد تزوج أم حبيبة؛ وأبوها إذ ذاك يعاديه، وصفية بعد قتل أبيها وعمها وزوجها، فلو لم يكن أكمل الخلق في خُلُقه لنفرن منه، بل الذي وقع أنه كان أحب إليهن من جميع أهلهن.

٨- ثامنها خرق العادة له في كثرة الجماع مع التقلل من الماكول والمشروب، وكثرة الصيام والوصال، وقد أمر من لم يقدر على مؤن النكاح بالصوم، وأشار إلى أن كثرته تكسر شهوته، فانخرقت هذه العادة في حقه 30.

٩، ١٠- تاسعها وعاشرها تحصينهن والقيام بحقوقهن والله أعلم، وفي الأحاديث الحض على التزويج وترك الرهبانية.

#### ٥٥ النية الصالحة في الزواج ٥٥

ورد في ذلك حديث عمر رضي الله عنه بلغظ (العمل بالنية، وإنما لامرئ ما نوى، البخاري وغيره.

ومنه ما وقع من أم سليم رضي الله عنها في امتناعها من التزويج بأبي طلحة حتى يُسلم، فعن أنس رضي الله عنه قال: خطب أبو طلحة رضي الله عنه أم سليم رضي الله عنها فقالت: والله ما مثلك يا أبا طلحة يُرد، ولكنك رجل كافر، وأنا أمرأة مسلمة، ولا يحل لي أن أتـزوجك، فإن تـسلم فـذاك مـهري، فأسلم فكان ذلك مـهرهـا. أخرجه النـسائي بسند صحيح.

ووجه الدلالة أن أم سليم رغبت في تزويج أبي طلحة، ومنعها من ذلك كفره، فتوصلت إلى بلوغ غرضها ببذل نفسها، فظفرت بالخيرين، وهما إسلامه، وزواجها منه.

واستشكل بعض العلماء بان تحريم المسلمات على الكفار إنما وقع في زمن الحديبية، وهو بعد قصة تزوج ابي طلحة بام سليم بمدة، ويمكن الجواب بان ابتداء منع تزويج الكافر بالمسلمة كان حلّ لَهُمْ ولا هُمْ يحلُونَ لَهُنَّ، والذي دلت عليه الآية الاستمرار، فلذلك وقع التفريق بعد أن لم يكن، ولا يحفظ بعد الهجرة أن مسلمة ابتدات بتزوج كافر. والله أعلم.

#### 🚥 تزويج المعسر الذي معه القران والإسلام 🚥

والمقصود بالمعسير هذا من لا مال له ولا قدرة مالية على الزواج، وقد حاء فيه حديث سهل بن سعد الساعدي رضى الله عنه عن النبي 🐸 في قصة المراة التي وهبت نفسها للنبي 🎏، ونصه: أن امرأة جاءت إلى رسول الله 🤯 فقالت: يا رسول الله، حئت لأهب لك نفسى، فنظر إليها رسول الله 🐸 فصعد النظر إليها وصوبه، ثم طاطا راسه (يعنى لا يريدها)، فلما رأت المرأة أنه لم يقض فيها شبيئًا جلست، فقام رجل من أصحابه، فقال: أي رسول الله ؛ إن لم تكن لك بها حاجة فزوجنيها، فقال: «هل عندك من شيء ٢٠ فقال: لا والله يا رسول الله، قال: «اذهب إلى أهلك فانظر هل تجد شيئًا». فذهب ثم رجع، فقال: لا و الله با رسول الله، ما وحدتُ شيئًا، قال: «انظر ولو خاتمًا من حديد». فذهب ثم رجع فقال: لا والله يا رسول الله ولا خاتم من حديد، ولكن هذا إزارى - قال سبهل: ما له من رداء - فلها نصفه، فقال رسول الله 🍜: «وما تصنع بإزارك ؟ إن لبستَّه لم يكن عليها منه شيء، وإن لبستُه لم يكن عليك شيء». فجلس الرجل حتى طال مجلسه، ثم قام فرأه رسول الله 🏅 مولياً، فأمر به فدعًى، فلما جاء قال له الرسول 🍜: «ماذا معك من القرآن؟» قال: معى سورة كذا وكذا وسورة كذا، عددها، فقال: «أتقرؤهن عن ظهر قليك؟ (وهو الحفظ المتقن)، قال: نعم، قال: «اذهب قد ملكتكها بما معك من القرآن». البخاري وغدره.

والذي نريد أن نقوله لأهل زماننا نحو هذا

الحديث: لماذا لم يساله النبي 🤐 : من أين ستطعمها ما دمت لا تملك شيئًا مهرًا؟

و الجواب معروف ؛ إنه بزواجه بها سيسعى على رزقه ورزقها متوكلاً على الله حق توكله فيرزقه كما يرزق الطير تغدو جياعاً وتعود شباعاً. ي الاسروفي الرواج عن

#### وفيه حديث إبراهيم بن سعد بن عبد الرحمن بن عوف عن أبيه عن جده قال: لما قدموا المدينة آخي رسول الله وي بين عبد الرحمن بن عوف وسعد بن الربيع، قال سعد لعبد الرحمن: إني أكثر الأنصار مالاً فاقسم مالي نصفين، ولي امراتان فانظر أعجبهما إليك فسمها لي اطلقها، فإذا انقضت عدتها فتزوجها. قال عبد الرحمن: بارك الله لك في أهلك ومالك، أين سوقكم؟ فدلوه على سوق بني قينقاع، فما انقلب إلا ومعه فضل من أقط وسمن، ثم تابع العُدُو، ثم جاء يوما وبه أثر صفرة (عطر)، فقال النبي ق: «مَهْيَمْ». أي: ما الأمر ؟ قال: تروجت. قال: «كم سُقت إليها؟ (أي من المهر) قال: نواة من ذهب أو وزن نواة من ذهر. شك إبراهيم.

فانظر أخي الكريم؛ إنها من أعلى درجات الإيثار، يقابلها عفة النفس؛ فلم يحدث مثل ذلك الإيثار عبر التاريخ البشري إلا في ذلك الدين العظيم.

وفي الحديث بيان عظيم لما كانوا عليه من الإيثار حتى بالنفس والأهل، وفيه جواز نظر الرجل إلى المرأة عند إرادة تزويجها، وجواز المواعدة بطلاق يبدل له من مثل ذلك، وتنزُّه الرجل عما يبتجارة أو صناعة، وفيه مباشرة الكبار التجارة بتجارة أو صناعة، وفيه مباشرة الكبار التجارة وقد خرج أبو بكر الصديق رضي الله عنه تاجرا إلى بُصري في عهد النبي كه ما منع أبا بكر حبُّه للازمة النبي كو ولا منع النبي كه حبُّه لقرب أبي بكر عن ذلك لمحبتهم في التجارة، فهل يسهل الناس الزواج وقاية للشباب من الانحراف؟ وهل يسعى أهل البطالة الذين لا يرون الرزق إلا في الوظيفة فيسعون لتحصيل رزقهم بالتجارة؟

#### 22 كراهية العزوف عن الزواج (التبتل) 22

المراد بالتبتل هنا الانقطاع عن النكاح وما يتبعه من الملاذ إلى العبادة، وأما المأمور به في قوله تعالى: (وَتَبَتَّلُ إلَيْهِ تَبْتِيلاً» [المزمل]، فقد فسره مجاهد فقال: أخلص له إخلاصًا، وهو تفسير معنى، وإلا فأصل التبتل الانقطاع، والمعنى: انقطع إليه انقطاعًا، لكن لما كانت حقيقة الانقطاع إلى الله إنما تقع بإخلاص العبادة له فسرها بذلك، ولذلك قيل: مريم البتول

الذوحيد ذو القعدة ١٤٢٩ ه

لانقطاعها عن التزويج إلى العبادة، وقيل لفاطمة: البتول، إما لانقطاعها عن الأزواج غير علي، أو لانقطاعها عن نُظرائها في الحسن والشرف، ويكره كذلك الخصاء وهو نزع الخصيتين أو تعطيلهما، وقد ورد النص بتحريمه كما في حديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: كنا نغزو مع النبي في وليس معنا نساء، فقلنا: ألا نختصي ؟ فنهانا عن ذلك. [البخارى وغيره].

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قلت: يا رسول الله، إني رجل شاب وأنا أخاف على نفسي العنت، ولا أجد ما أتزوج به النساء - كانه يستأذن في الاختصاء - قال: فسكت عني، ثم قلت مثل ذلك، فسكت عني، ثم قلت مثل ذلك فسكت عني، ثم قلت مثل ذلك، فقال النبي عنه: «يا أبا هريرة ؛ جف القلم بما أنت لاق فاختص على ذلك أو ذر،. رواه البخاري.

> والحكمة في منعهم من الاختصاء إرادة تكثير النسل ليستمر جهاد الكفار، وإلا لو أذن في ذلك لأوشك تواردهم عليه فينقطع النسل فيقل المسلمون بانقطاعه ويكثر الكفار، فهو خلاف المقصود من البعثة المحمدية.

> قال ابن حجر: وقوله: فنهانا عن ذلك : هــو نــهي تحــريم بلا خلاف في بني ادم : لما تقدم، وفيه أسضًا من المقاسد تعذيب الـنفس

والتشويه، مع إدخال الضرر الذي قد يفضي إلى الهلاك، وفيه إبطال معنى الرجولة وتغيير خلق الله وكفر النعمة ؛ لأن خلق الشيخص رجلاً من النعم العظيمة، فإذا أزال ذلك فقد تشبه بالمرأة واختار النقص على الكمال.

قال القرطبي: الخصاء في غير بني آدم ممنوع في الحيوان إلا لمنفعة حاصلة في ذلك ؛ كتطييب اللحم، أو قطع ضرر عنه.

وقال النووي: يحرم خصاء الحيوان غير المأكول مطلقًا، وأما المأكول فيجوز صغيره دون كبيره، وما أظنه يدفع ما ذكره القرطبي من إباحة ذلك في الحيوان الكبير عند إزالة الضرر.

قول أبي هريرة: ولا أجد ما أتزوج النساء فسكت عني كذا وقع، وفي رواية حرملة: ولا أجد ما أتزوج النساء فائذن لي اختصي. قوله: «فاختص على ذلك أو ذر،. وليس الأمر فيه لطلب الفعل بل هو للتهديد، وهو كقوله تعالى: ﴿وقُلُ الحَقُّ مِن رُبِّكُمُ فَمَن شَيَّاءَ فَلْبُوْمَن وَمَن شَاءَ فَلْبِكُفُرَى.

وفيه أن القدر إذا نفذ لا تنفع الحيل، وفيه مشروعية شكوى الشخص ما يقع له للكبير ولو كان مما يُستهجن ويُستقبح، وفيه إشارة إلى أن من لم يجد الصداق لا يتعرض للتزويج، وفيه جواز تكرار الشكوى إلى ثلاث، والجواب لمن يقنع بالسكوت، وجواز السكوت عن الجواب لمن يُظن به أنه يفهم المراد من مجرد السكوت، وفيه استحباب أن يقدّم طالب الحاجة بين يدى حاجته عذره في السؤال.

ويؤخذ منه أنه مهما أمكن المكلف فعل شيء من الأسباب المشروعة لا يتوكل إلا بعد عملها لثلا يخالف الحكمة، فإذا لم يقدر عليه وطن نفسه على الرضا بما قدره عليه مولاه، ولا يتكلف من الأسباب ما لا طاقة له به، وفيه أن الأسباب إذا لم تصادف القدر لا تُجدي. فإن قيل: لم لَمْ يؤمر أبو هريرة بالصيام لكس شهوته كما أمر غيره ؟ فالجواب: أن أبا هريرة كان الغالب من

حاله ملازمة الصيام ؛ لأنه كان من أهل الصفة، ويحتمل أن يكون أبو هريرة سمع: «يا معشر الشباب، من استطاع منكم الباءة فليتزوج. الحديث لكنه إنما سال عن ذلك في حال الغزو كما وقع لابن مسعود وكانوا في حال الغزو يؤثرون الفطر على الصيام للتقوي على القتال فأداه اجتهاده إلى حسم مادة الشهوة بالاختصاء.

#### 00 235 18 230

الأبكار: جمع بكر، وهي التي لم توطأ واستمرت على حالتها الأولى.

قال ابن عباس رضي الله عنهما لعائشة رضي الله عنها: لم ينكح النبي 🏂 بكرا غيرك، وتعبر عائشة رضي الله عنها عن ذلك وتفتخر باسلوب أدبى رفيع، وحياء جم.

عن عائشة رضي الله عنها قالت: قلت: يا رسول الله، أرأيت لو نزلت واديًا وفيه شجرة قد أكل منها ووجدت شجرًا لم يؤكل منها في أيَّها كنت تُرتع بعيرك ؟ قال: في التي لم يُرتع منها، تعني أن رسول الله 10 لم يتزوج بكراً غيرها.

قولها: ترتع بضم أوله، أرتع بعيره إذا تركه يرعى ما شاء، ورتع البعير في المرعى إذا أكل ما شاء. وفي الحديث مشروعية ضرب المثل وتشبيه شيء موصوف بصفة بمثله مسلوب الصفة، وفيه بلاغة عائشة وحسن تاتيها في الأمور، وحسن عشرة الرسول في معها.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

الذو حدد العدد 22 السنة السابعة والثلاثون

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على السنة الخطباء والوعاظ والقصاص، واغتر كثير من الناس بها، وعند التطبيق لا يتحقق لهم ما في هذه القصة الواهية، فيصابون بالشك في السنة أو في أنفسهم ؛ لوجود هذه القصة في بعض كُتب السنة، كما سنبين من التخريج والتحقيق الذي نقدمه للقارئ الكريم.

تحذير الداعية من القصص الواهية

الحلقة التاسعة والتسعون

ة «على رضى الله عنه

وصلاة حفظ القرآن»

#### مت أولا المتن مت

رُوي عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: ابينما نحن عند رسول الله إذ جاءه علي بن أبي طالب رضي الله عنه، فقال: بابي آنت، تفلّت هذا القرآن من صدري فما أجدني أقدر عليه، فقال له رسول الله : «يا أبا الحسن، أفلا أعلمك كلمات ينفعك الله بهن، وينفع بهن من علمته، ويُثبت ما تعلمت في صدرك، قال: أجل يا رسول الله فعلَّمني، قال:

إذا كان ليلة الجمعة فإن استطعت أن تقوم في ثلث الليل الآخر فإنها ساعة مشهودة، والدعاء فيها مستجاب، وقد قال أخي يعقوب لبنيه: سوف أستغفر لكم ربي، يقول: حتى تأتي ليلة الجمعة، فإن لم تستطع فقم في وسطها، فإن لم تستطع فقم في أولها، فصل أربع ركعات، تقرأ في الركعة الأولى به فاتحة الكتاب، وسورة بيس، وفي وفي الركعة الثالية: به فاتحة الكتاب، و ألم تنزيل السجدة، وفي الركعة الرابعة به فاتحة الكتاب، و تبارك المفصل، فإذا فرغت من التشهد فاحمد الله، وأحسن الثناء على الله، وصلً علي

واحْسن، وعلى سائر النبيين، واستغفر للمؤمنين والمؤمنات، ولإخوانك الذين سبقوك بالإيمان، ثم قل في آخر ذلك:

إعداد/ على حشي ش

«اللهم ارحمني بترك المعاصي ابدا ما ابقيتني، وارحمني أن أتكلف ما لا يعنيني، وارزقني حسن النظر فيما يرضيك عني، اللهم بديع السماوات والأرض، ذا الجلال والإكرام، والعزة التي لا تُرام، أسالك يا الله يا رحمن بجلالك ونور وجهك أن أتلوه على النحو الذي يرضيك عني، اللهم بديع التوه على النحو الذي يرضيك عني، اللهم بديع السماوات والأرض، ذا الجلال والإكرام، والعزة المي لا ترام، أسالك يا الله يا رحمن بجلالك ونور وجهك أن تنور بكتابك بصري، وأن تطلق به لساني، وأن تستعمل به بدني، فإنه لا يعينني على الحق غيرك، ولا يؤتينيه إلا أنت، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم،

يا أبا الحسن، تفعل ذلك ثلاث جمع، أو خمسًا، أو سبعًا، تُجاب بإذن الله، والذي بعثني بالحق ما أخطا مؤمنًا قط،. قال ابن عباس: فوالله ما لبث على إلا خمسًا

النوحيد ذو القعدة ١٤٢٩ ه

أو سبعًا حتى جاء رسول الله في مثل ذلك المجلس فقال: يا رسول الله، إني كنت فيما خلا لا اخذ إلا اربع أيات ونحوهن، فإذا قرآتهن على نفسي تُفَلَّتْ، وأنا أتعلم اليوم أربعين أية ونحوها، فإذا قرآتها على نفسي فكانما كتاب الله بين عيني، ولقد كنت أسمع الحديث فإذا رددته تُقَلَّتَ، وأنا اليوم أسمع الأحاديث، فإذا تحدثت بها لم أخرم منها حرفًا، فقال رسول الله عند ذلك: مؤمن ورب الكعبة أبا الحسن،

#### ٥٥ ثانيًا: التخريج ٥٥

اخرجه الترمذي في «السنن» (٥ / ٥٢٣ - شاكر) ح(٣٥٧٠)، والحاكم في «المستدرك» (١ / ٣١٦. ٣١٧)، وابن الجوزي في «الموضوعات» (٢ / ١٦٢) من طريق سليمان بن عبد الرحمن الدمشقي عن الوليد بن مسلم، حدثنا ابن جريج عن عطاء بن أبي رباح وعكرمة مولى ابن عباس عن ابن عباس أنه قال: «بينما نحن عند رسول الله ... القصة. و ثالثا، التعقيق و

١- هذه القصة واهية، حديثها موضوع، اوردها الإمام ابن الجوزي في الموضوعات، والمتهم به الوليد بن مسلم، وتدليسه تدليس التسوية، حيث اشار إليه ابن الجوزي في الموضوعات، (٢ / ١٣٨) فقال: «أما الوليد فقال علماء الذقل: كان يروي عن الأوزاعي أحاديث هي عند الأوزاعي عن شيوخ ضعفاء عن شيوخ قد ادركهم الأوزاعي مثل نافع والزهري فيسقط أسماء الضعفاء ويجعلها عن الأوزاعي عنهم.

٢- وتدليس التسوية الذي اشتهر به الوليد
 بن مسلم شر أنواع التدليس، ولكي يستبين
 للقارئ هذا الشر، فلا بد أن نبين صورته:

قال الإمام السخاوي في فتح المغيث (١/ وممن كان يفعله الوليد بن مسلم. وصورته: أن يروي المدلس حديثاً عن شيخ ثقة بسند فيه راو ضعيف، فيحذفه المدلس من بين الثقتين اللذين لقي أحدهما الآخر، ولم يذكر أولهما بالتدليس، ويأتي بلفظ محتمل فيستوي الإسناد كله ثقات، ويصرح المدلس بالاتصال عن شيخه ؛ لانه قد سمعه منه، فلا يظهر في الإسناد ما يقتضي رده إلا لأهل النقد والمعرفة بالعلل، ويصير الإسناد عاليًا وهو في الحقيقة نازل. وهو مذموم جدًا لما فيه من مزيد الغش والتغطية . اه.

قُلْتُ: وبهذا يتبين أن تدليس التسوية هو: رواية الراوي عن شيخه، ثم إسقاط راو ضعيف

بين تقتين لقى أحدهما الآخر، وصورة ذلك: أن يروي الراوي حديثًا عن شيخ ثقة، وذلك الثقة يرويه عن ضعيف عن ثقة، ويكون الثقتان قد لقي أحدهما الآخر، فياتي المدلس الذي سمع الحديث من الثقة الأول، فيسقط الضعيف الذي في السند، ويجعل الإسناد عن شيخه الثقة عن الثقة الثاني بلفظ محتمل، فيُسَوي الإسناد كله ثقات، وهذا النوع من التدليس شر أنواع التدليس، لان الثقة الأول قد لا يكون معروفًا بالتدليس، ويجده الواقف على السند كذلك بعد التسوية قد رواه عن ثقة آخر، فيحكم له بالصحة، وفيه غرر شديد.

٣- لذلك أورد هذا الحديث الذي جاءت به هذه القصة الواهية، الشيخ الألباني رحمه الله في سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة، (٧/ (ح٤٣٣٧)، وقال: هذا حديث منكر، وأورده في ضعيف الترغيب، (ح٤٣٨)، وقال: موضوع، ثم بين القاعدة في التسوية بعد أن بين أن الوليد بن مسلم يدلس تدليس التسوية، نقلاً عن الحافظ ابن حجر، ثم بين أن الوليد بن مسلم إذا صرح بالتحديث عن ابن جريج لا يغذي ولا يسمن في تدليس التسوية، حيث قال الألباني رحمه الله:

فيه قصور لا يخفى، فالصواب اشتراط تصريحه بالتحديث في شيخه وسائر الرواة الذين فوقه، لنامن بذلك من شر تدليسه تدليس التسوية، ولولا ذلك لكان إسناد هذا الحديث صحيحا، لكون الوليد قال فيه: حدثنا ابن جريج كما رأيت، فلما لم يتابع التصريح بالتحديث فوق ذلك قامت العلة في الحديث ؛ لاحتمال أن يكون بين ابن جريج وعطاء وعكرمة أحد الضعفاء، فدلس الوليد، كما في الأمثلة التي رواها الهيثم بن خارجة – رحمه الله تعالى،.

٤- قال الإمام السخاوي في فتح المغيث، (١/
 ٢٢٧):

واما القدماء فسموه تجويدًا، حيث قالوا: جوده فلان».

قُلْتُ: هكذا كان يسمى تدليس التسوية تجويدا، حيث يجود الإسناد بإسقاط المجروحين وضم القوي إلى القوي تلبيساً على من يحدث، وغروراً لمن ياخذ عنه فتاتي الحيرة من هذا التجويد، حتى قال الإمام الذهبي في التلخيص، (١ / ٣١٧- مستدرك): «هذا حديث منكر شاذ اخاف ألا يكون موضوعاً وقد حيرني والله جودة سنده،. قُلْتُ: ثم قال الإمام الذهبي في الميزان، (٤/

٣٤٧) ترجمة (٩٤٠٥): «الوليد بن مسلم أبو العباس الدمشقي: من أنكر ما أتى حديث حفظ القرآن».

#### ٥ رابعا: طريق آخر ٥

أخرجه ابن السنى في عمل اليوم والليلة، (ح٥٧٩)، ونبين للقارئ الكريم هذا الطريق، حيث قال ابن السنى: «أخبرنا عبد الله بن محمد بن مسلم ومحمد بن حريم بن مروان قالا: حدثنا هشام بن عمار، ثنا محمد بن إبراهيم القرشي، ثنا أبو صالح، ثنا عكرمة عن ابن عباس رضى الله عنهما قال: قال على بن أبى طالب رضى الله عنه: با رسول الله، القرآن يتَغَلَّتُ من صدرى، فقال النبي : «ألا أعلمك كلمات ينفعك الله عز وجل بهن الجمعة أربع ركعات تقرآ في الركعة الأولى بفاتحة الكتاب ويس، وفي الركعة الثانية بفاتحة الكتاب وحم الدخان، وفي الركعة الثالثة بفاتحة الكتاب والم تنزيل السجدة، وفي الركعة الرابعة بفاتحة الكتاب وتبارك المغصل، فإذا فرغت من التشبهد فاحمد الله وأثن عليه، وصلَّ على النبيين واستغفر للمؤمنين وقل: «اللهم ارحمني بترك المعاصى أبدًا ما أبقيتني، وارحمني أن أتكلف ما لا يعنيني، وارزقني حسن النظر فيما يرضيك عنى، اللهم بديع السماوات والأرض، ذا الجلال والإكرام، والعزة التي لا تُرام، أسالك يا الله يا رحمن بجلالك ونور وجهك أن تلزم قلبى حفظ كتابك كما علمتني، وارزقني أن أتلوه على النحو الذي يرضيك عنى، وأسالك أن تنور بكتابك بصرى، وتطلق به لسانى، وتفرج به عن قلبى، وتشرح به صدري، وتستعمل به بدني، وتقويني على ذلك، وتعينني عليه، فإنه لا يعين على الخير عَبرك، ولا يوفق لذلك إلا أنت، تفعل ذلك ثلاثًا أو خمسا أو سبعا تجاب بإذن الله عز وجل، وما أخطأت مؤمنًا قط، فأتى رسول الله بعد ذلك لسبع جمع فاخبره بحفظ القرآن، فقال النبى : مؤمن ورب الكعبة، علم أبا حسن،

واخرج هذا الحديث الإمام ابن الجوزي في الموضوعات، (٢ / ١٨٣) فقال:

انبانا ظفر بن على الهمداني، أنبانا أبو منصور محمود بن محمد بن إسماعيل الصرفي، حدثنا أحمد بن محمد بن الحسين، حدثنا سليمان بن أحمد الطبراني، حدثنا الحسين بن إسحاق

التستري، حدثنا هشام بن عمار، حدثنا محمد بن إبراهيم القرشي، حدثنا أبو صالح عن عكرمة عن ابن عباس قال: قال علي: يا رسول الله، إن القرآن يتفلت من صدري...ه القصة.

قال ابن الجوزي: «هذا حديث لا يصح، ومحمد بن إبراهيم مجروح، وأبو صالح لا نعلمه إلا إسحاق بن نجيح وهو متروك».

قُلْتُ: قال الشيخ عبد الرحمن بن يحيى المعلمي اليماني رحمه الله في تحقيقه له الفوائد المجموعة في الاحاديث الموضوعة، للشوكاني (ص٤٢) كتاب الصلاة، (ح٥٨): «نكره ابن الجوزي وقال: محمد بن إبراهيم مجروح، وأبو صالح إسحاق بن نجيح متروك، فتحصل من هذا: أن هشام بن عمار قد روى الخبر لكن بهذا الإسناد التالف،

قُلْتُ: وأورد هذا الحديث أيضًا الشيخ الألباني في «سلسلة الأحاديث الضعيفة» (٧ / ٣٨٧) من هذا الطريق، وعزاه لابن السني في «عمل اليوم والليلة» والطبراني في «المعجم الكبير» والعقيلي في «الضعفاء»، وأعله بأبي صالح وقال: «وأبو صالح هو إسحاق بن نجيح الملطي، وهو وضاع دجال».

قُلْتُ: وبيان هذا الوضع بينه الإمام الذهبي في «الميزان» (1 / ٢٠٠) تـرجـمـة (٧٩٥) حـيث قـال: «إسحاق بن نجيح الملطي، وكنيته أبو صالح.

قال أحمد: هو من أكذب الناس، وقال يحيى: معروف بالكذب ووضع الحديث، وقال يعقوب الفسوي: لا يكتب حديثه، وقال النسسائي والدارقطني: متروك، وقال الفلاس: كان يضع الحديث صراحًا». اه.

قلت: وهذا الطريق لا يزيد القصة إلا وهنًا على وهن.

وبهذا التحقيق تصبح القصة واهية لما فيها من تـدلـيس تـسـويـة وهـو من أشـر أنـواع الـتدليس،وبما فيها من كذابين، كما بيّنا من التحقيق.

ومن أراد أن ييسر الله له حفظ القرآن الكريم، وتيسير العمل به، فعليه بتقوى الله ؛ لقوله تعالى: ﴿وَاتُقُوا اللهُ وَيُعَلَّمُكُمُ اللهُ وَاللهُ بِكُلُّ شَيْءٍ عَلِيمٌ [البقرة: ٢٨٢].

هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد.

النوحيد ذو القعدة ١٤٢٩ ه

00

الحمد لله وحدم والصلاة والسلام على من لا ىتى بعده، وبعد فإن كان السبف والصاروخ قد رجلا عن بلاد المسلمين، فإن الوسائل غير العسكرية التي اتخذها الغزو الصليبي لإزالة مظاهر المطاة الإسلامية. وصيرف المسلمين عن يستهم، وما يقصل به من عقيدة وسلوك واخلاق هو السلاح الذي حل محلهما في معظم ديار المسلمين. ويتصف ذلك الغزو الحديد بالنعومة وبراعة وخلابة المنطق وشدة الحدل ولدادة خصومة وتحريف الكلم عن مواضعه، كما يتصغ بالشيمول، فهي حرب لا يحصرها ميدان، بل تمتد لى الإنسانية جميعا، وقد تسبق حرب السلاح أو تواكنيا، ثم تستمر بعندا لتحقَّم ما عجز السارح عزز تحقيقه فتحرك المستعمر بلا إرادة وعزيمة حتى بتلاشى ويستكان وينصهر في يوتقة العدو ويفخر يتبعيته لعدوه ويراها شرقا وفخرا فيكوز فالضحية التي تحتفي بالحزار، وهي لا تدرى أن نهايتها على بذبه ولأن الأعداء علموا أن الإسلام شو مصدر النقوة

والثبات الذي يجمع الأمة بعد التفرق ويغذيها بروح الجهاد ويربيها على هوية متميزة، ترفض الخضوع يقاد، ولا يرضى يالدنية أو التبعية، كان الهدف الأسمى لأعداء الدين هو إيعاد المسلمين عن دينهم بكل الوسائل، لأن ذلك يجردهم من مصدر قوتهم وسبيل سعادتهم، فيسهل الغزو العسكري وهزيمتهم عند ذلك، وإليك أخي القارى نماذج من أقوال بعض المستشرقين التي تؤكد ما

يتقلول جلاد منتقون رئيس وزراء بريطانيا -السابق-: ما دام القران في أيدي المسلمين قلن تستطيع أوروبا السليطرة على الشرق ولا أن تكون هي نفسها في أمان. ويقول المستثبرق جارونر: إن القوة التي تكمن في الإسلام هي التي تخيف أوروبا - أه. ويقول ليورنس بيراون: إن الإسلام هيو الجيدار

> للفوحيد العدد ٢٤٢ السنة السابعة والثلاثون Upload by: altawhedmag.com

07

الوحيد في وجه الاستعمار الأوربي».

ويقول صموئيل زويمر للمبشرين: «إن مهمتكم أن تخرجوا المسلم من الإسلام ليصبح مخلوقًا لا صلة له بالله، وبالتالي لا صلة تربطه بالأخلاق التي تعتمد عليها الأمم في حياتها».

وتدرج هذا الغزو في نشائه، فبدأ في صورة استشراق، ثم تبشير، ثم انتقل إلى أساليب متعددة لتغريب المجتمعات الإسلامية تارة بالمكر والخديعة، وتارة بالقهر والإجبار، وحشد لهذا الهدف كتابًا وزعماء ودعاة ضلالة لترويجها في أوساط المسلمين، ثم زرعوا أتباعهم الذين تربوا على موائدهم وتغدوا من عصارتهم في بلاد المسلمين، وجعلوهم في مقام القيادة والقدوة للأمة، وأضفوا عليهم ألقاب الزعامة، فانخدع بهم العوام.

ونبدا أولاً بالاستشراق الذي يعني «الدراسات الفكرية عن الشرق الإسلامي والتي شملت حضارته، وأديانه وأدابه ولغاته وثقافته».

أما المستشرقون فهم الكفار الذين قاموا بدارسة الدين الإسلامي وأحوال المشرق الإسلامي من كافة النواحي، وكان هدفهم الغالب في ذلك إحلال الكفر والعادات الغربية في ديار المسلمين بدلاً من الإسلام وعلومه.

ونشاة الاستشراق بدأت منذ غزوتي مؤتة وتبوك، وذلك بالاحتكاك بين المسلمين والأوروبيين، ثم اتخذ شكلاً أوسع وأعمق من خلال الحروب المتتالية، لا سيما الحملات الصليبية، ثم أخذ صورة الاختلاط العلمي في فترة ازدهار الحضارة الإسلامية بالأندلس المصحوب بترجمة العلوم التي برع فيها المسلمون.

ولم يكن عمل المستشرقين منفصلاً عن عمل المبشرين، بل كانت مهمتهم واحدة، ويمكن القول إن المستشرقين كانوا طلائع للمبشرين يمهدون الطريق لهم لتشكيك المسلمين في عقائدهم وصرفهم عن دينهم ودعوتهم للنصرانية.

وللدور الذي يمارسه الاستشراق في محاولة إطفاء نور الله عز وجل الإسلام، شارك اليهود أهل الفساد في الأرض في ذلك الميدان لتحقيق أهداف البهود العالمية.

ومن أشهر الشبهات التي روج لها المستشرقون:

١- التشكيك في صبحة العقيدة الإسلامية، وكون
 الإسلام منزلاً من عند الله تعالى.

٢- التشكيك في تلقى الرسبول ٤ وحيا من عند الله.
٣- تشويه صورة الرسول ٤ بالغمز والتجريح

#### لشخصه الكريم 🛎 .

٤− تشبويه صبورة رجال الإسلام الأوائل، وإثارة الشبكوك حول أفعالهم وأقوالهم.

٥- تشويه صورة التاريخ الإسلامي.

٦- نشر فرية أن الإسلام انتشر بالسيف.

 ٧- الإيمان بأن الإسلام أصبح شيئًا من تراث الماضي البعيد، وقد انقضى دوره في الحياة المعاصرة.

 ٨- القول بان الإسلام دين رجعي جامد متاخر لا يصلح لزمننا ولا يساير الحياة الحديثة.

٩- تمييع فهم الإسلام وإبعاده عن الحكم، وادعاء أن الإسلام لا يضره أن يكون الحكم بغير ما حاء به.

 ١٠ - الإلحاح على فكرة أن المسلمين إن أرادوا التقدم فعليهم نبذ تعاليم الإسلام والأخذ بالحضارة الغربية باكملها.

وكان للاستشراق أثاره على بلاد المسلمين، وكان منها على سبيل المثال:

 ١- صدرف المسلمين عن الجهاد في سبيل الله ودفعهم إلى التصنوف الذي فرغ الإسلام من ذروة سنامه.

٢- مدح المذاهب الهدامة المخالفة للإسلام وتصوير أصحابها بالقادة والمصلحين.

٣- الـطـعن في مـراجع الـدين ومـوروث الأمـة الإسلامية من سلفها الصالح.

٤- تعظيم النظرة للمستشرقين باعتبارهم من الباحثين أصحاب المنهج العلمي في النقد والتحليل. ٥- إخضاع النصوص الشرعية لأهواء الرجال

وأرائهم.

٦- بلبلة الأفكار وتشبويه صبورة الإسلام في عقول الكثير.

ولأجل تحقيق ذلك كان للمستشرقين أتباع من أبناء المسلمين يرددون مفترياتهم ويروجون لها، ومن هؤلاء الأبناء المخلصين للاستشراق على سبيل المثال: طه حسين، وعلي حسن عبد القادر، وسلامة موسى، وزكي نجيب محمود، وعلي عبد الرازق، ومحمود عزمى، وغيرهم.

فختامًا أَخَى القارئ ؛ ليس الاستشراق حديث العهد، بل ردد المشركون من قبلهم: ﴿ إِنَّمَا يُعَلَّمُهُ بَشَرُ ﴾، ﴿ إِنَّ هَذَا إِلاَ إِقْكَ اقْتَرَاهُ وَأَعَانَهُ عَلَيْهُ قَوْمٌ أَخَرُونَ ﴾، ﴿ وَقَالُوا أَسَاطِيرُ الأَولَينَ اكْتَتَبَهَا فَهِي تُمْلَى عَلَيْه بُكْرةَ وأَصِيلاً ﴾. والله من وراء القصد.

OV

النوجيد ذر القعدة ۱۶۲۹ه. Upload by: altawhedmag.com بر الوالحين بحسانًا، واصلى واسلم على اشرف المرسلين نبينا

فقد تحدثنا في العدد الماضي عن جزاء عقوق الوالدين، وموعدنا في هذا العدد عن جزاء البرَّ بهما،

فنقول وبالله تعالى التوفيق:

محمد، أما يعد:

بر الوالدين: منهج الأنبياء والمرسلين، وعمل الكرام والصالحين، يقول الله تعالى عن نبيه عيسى عليه السلام: ﴿وَبِراً بِوالدَتِي وَلَمْ بَجْعَلَنْي جَبَّارًا شَقَيًا﴾ [مريم: ٢٢]، ويقول تعالى عن نبيه يحيى بن زكريا – عليهما السلام –: ﴿وَبَرا بِوَالدَيْهِ وَلَمْ يَكُن جَبَاراً عَصِيًا﴾ [مريم: ١٤]، والدُّعاءُ لهما – دابُ المؤمنين المتقين، قال الله تعالى عن نبيه نوح عليه مُوْمنًا وَلَلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتَ [نوح: ٢٢].

وقال عن خليله إبراهيم - عليه السلام -: ﴿رَبُنَا اعْفَرْ لِي ولوالدِي وَلِلْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ الحسابُ﴾ [إبراهيم: ٤١].

وقال عن نبيه سليمان - عليه السلام -: ﴿رَبِّ أَوْزَعْنِي أَنُّ أَشْكُرَ نَعْمَتَكَ الَّتِي أَنْعَمَّتَ عَلَيُّ وَعَلَى وَالَدِيُّ [النمل: ١٩].

وقال تعالى عن الذي بلغ أشده: (حتَّى إذَا بَلَغَ أَشَدُهُ وَبِلَغَ أَرْبِعِينَ سَنَةً قَالَ رَبُ أَوَّزَعْنِي أَنَّ أَشْكُرُ تَعْمَلُنَا التي أَنْعَمَّت عَلَى وعلى والدَيُ [الإحقاق: ١٥]. وبر الوالدين وصية الله تعالى: قال الله تعالى: (ووصيَّنَا الإنسان بوالديَّه حَسَّنًا) [العنكبوت: ٨]. وقال تعالى: ﴿ووصيَّنَا الإنسان بوالديَّه حَمَلَتُهُ أَمَّهُ وهُنَا على وهُن وفصالةً في عامين أن اشْكُرْ لي ولوالديَّكَ إلَي المصيرُ [لقمان: 11]. وقال تعالى: ووضعتَّهُ كُرُهًا وحَمْلَةُ وَفَصالَهُ قَلاتُونَ شَهْرًا)

وعن المقدام بن معد يكرب أن رسول الله 🐝 قال: إن الله يوصيكم بأمهاتكم ثلاثًا، إن الله يوصيكم

لعراد/ عبره الاقرع بابائكم، إن الله يوصيكم بالاقرب فالاقرب. [صحيح

الأدب المفرد: ٤٤]. وفي مشكاة النُّبوة ياتي برُّ الوالدين قرينًا للصلاة عمود الإسلام، ومُتقدمًا على الجهاد ذروة سنام الإسلام، عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: سالتُّ النبيُّ الله عنه العمل احبُّ إلى الله قال: الصلاة على وقتها، قُلْتُ: ثم أيَ، قال: (لبو الوالدين، قلت: ثم أيَ، قال: (الجهاد في سبيل الله،. [منفق عله].

ويشبهند لذلك – أن رجلاً جاء إلى النبي النبي يستاذنه في الجهاد، فقال 😻: «أحيُّ والداكَ»، قال: نعمٌ، قال: «ففيهما فجاهد». [متفق عليه].

۵۵ برالوالدین من أسباب سعة الرزق ۵۵

قال 😻: «من سره أن يُمد له في عمره، ويرًاد في رزقه، فليبر والديه، وليصل رحمه». [صحيح الترغيب: ٢٤٨٩].

وهـو من أسباب طـول الـعمـر. قال 🐝 ، لا يردُ القَضَاءَ إلا الـدعاء، ولا يـزيدُ في الـعمـر إلا الـبر،. [صحيح الترغيب: ٢٤٨٩].

كما أن بر الوالدين من أسياب رضى الرب سبحانه؛ قال ﷺ: •رضا الرب في رضا الوالدين، وسخطه في سخطهما،. [صحيح الجامع: ٢٥٠٧].

عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: أتى النبي ﷺ رجل، فقال: إنى أذنبت ذنباً عظيماً، فهل لى من توبة ؟ فقال: هل لك من أمَّ قال: لا، قال: فهل لك من خالة؟ قال: نعم. قال فبرها. [صحيح الترغيب: ٢٥٠٤]. وعن عطاء عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه

0A

0.0.0.0.0.0.0.0.0.

اتاهُ رجلٌ فقال: إنى خطبتُ امرأةَ فابت أن تنكحني وخطبها غيري فاحبتُ أن تنكحه فَغرت عليها فقتلتها؟ فهل لي من توبة؟ قال: أمُك حيّةٌ؟ قال: لا. قال: تُب إلى الله عز وجل وتقرب إليه ما استطعت، قال عطاء: فذهبتُ فسالت ابن عباس: لم سآلتهُ عن حياة أمه، فقال: إني لا أعلمُ عملاً أقرب إلى الله عز وجل من بر الوالدة. [صحيح الأدب المفرد، والصحيحة؛

#### 

عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه قال: سمعتُ رسول الله عنه يقول: «ياتي عليكم أويسُ بن عامر مع أمداد أهل اليمن من مُراد، ثم من قرن كان به برصٌ، فبرا منه إلا موضع درهم، له والدة هو بها برُ لو أقسم على الله لأبره، فإن استطعت أن يستغفر لك فافعله. [رواه مسلم].

الله أكبر، عمر الفاروق الذي قال فيه رسول الله عنه: والذي نفسى بيده ما لقيك الشيطان قطُّ سالكا فجا إلا سلك فجا غير فجك، رواه مسلم. يطلب من أويس التابعي أن يستغفر له، ومما أوصله إلى هذا بره لأمه.

ويرالواللين من أسباب دخول الجنة و عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله عنه: «دخلتُ الجنة فسمعتُ فيها قراءةٌ، فقلتُ: مَنْ هذا ؟ قالوا: حارثةُ بن النعمان، كذلكم البر، كذلكم البر، [صحيح الجامع: ١٣٣١].

#### وه بر الوالدين سبب تفريح الكريات 🚥 📃

جاء في حديث الثلاثة الذين أواهم المبيت إلى غار فدخلوه، فائحدرت صخرة من الجبل فسدت عليهم الغار، فقالوا: إنه لا ينجيكم من هذه الصخرة إلا أن تدعوا الله بصالح أعمالكم. قال رجل منهم: اللهم إنه كان لي أبوان شيخان كبيران، وكنت لا أغبق قبلهما أهلاً ولا مالاً، فناى بي طلب الشجر يوما فلم أرح عليهما حتى ناما فحليت لهما غبوقهما فوجدتهما نائمين، فكرهت أن أوقظهما وأن أغبق قبلهما آهلاً أو ولداً، فلبثت – والقدح على يدي أغبق قبلهما آهلاً أو ولداً، فلبثت – والقدح على يدي يتضاغون عند قدمي، فاستيقظا فشربا غبوقهما اللهم إن كنت فعلت ذلك ابتغاء وجهك ففرج عنا ما نحن فيه من هذه الصخرة، فانغرجت شدياً، متفق عليه. ثم توسل الثاني والثالث: فانفرجت الصخرة فخرحوا بمشون.

معنى: «لا أغبق»: لا أقدم في الشراب قبلهما أهلاً. ومعنى: «أرحُّ» أرجع. ومعنى: «يـتضاغون»: يصيحون من الجوع.

يُفهم من هذا الحديث أن الرجل البار بوالديه كره أن يسبب لوالديه أدنى إزعاج. فمع أن في إيقاظه لهما مصلحة لهما، وهى الشرب من اللبن، إلا أنه نظر في أرجح الأمرين وأفضلهما لهما فرأى أن النوم أنفع لهما من الشراب فتركهما نائمين، ومع هذا ظل طوال الليل قائما والقدح على يده ينتظر استيقاظهما. فمن باب أولى لا يجوز لابن أن يقلق والديه وقت الراحة، ولا يُدخل عليهما من الأحزان ما يكون سببا في إزاعاجهما.

وتامل - رحمك الله - في بر الوالد والإحسان إليهما كيف كان سببا في عطف نبي الله موسى عليه السلام وإحسانه ؟ قال تعالى: ﴿وَلَمَا وَرَدَ مَاءَ مَدَيْنَ وَجَدَ عَلَيْهُ أَمَّةً مَنَ النَّاس يَسْقُونَ وَوَجَدَ مَن دُونَهُمُ امْرَاتَيْنِ تَذُودَانَ قَالَ مَا خَطْبُكُما قَالَتًا لا نَسْقَي حتَى يُصَدر الرَعاءُ وَأَبُونَا شَيْخُ كَبِير (٢٣) فَسقَى لَهُمَا ﴾ [القصص: ٣٣، ٢٤]، والمتامل في صنيعهما يعجب من برهما لابيهما وإحسانهما إليه وخدمتهما له مع أنهما امراتان، هذا الأمر الذي عجز عنه الكثير من الرجال، ولا حول ولا قوة إلا بالله، وإلى الله المُسْتكى.

وها هم إخوة نبي الله يوسف عليه السلام يتوسلون إليه بشيخوخة أبيهم واستجلابهم عطفه فيقولون: ﴿يَا أَيُّهَا العَزِيزُ إِنَّ لَهُ أَبًا شَيْخًا عَبِيرًا قَحُدٌ أَحَدَنَا مَكَانَهُ إِنَّا نَرَاكَ مَنَ الْمُصْسِنِيَّةِ [يوسف: ٨٧].

فاستيقنوا هذا – رحمكم الله –، فالبر بجميع وجوهه: زيادة في العمر، وكثرة في الرزق، وصلاح في الإبناء، فمن بر والديه بره ابناؤه، والعقوق خيبة وخسارة وخذلان. فقوموا – رحمكم الله – بحقوق والديكم والإحسان إليهما، وأطيعوهما بالمعروف، وقدموا لهما غاية البر والرعاية، وامتثلوا أمر ريكم في قوله: «وقضى ربُّكَ ألاً تَعْبُدُوا إلاً إياه وبالوالديُّن في قوله: «وقضى ربُّك ألاً تَعْبُدُوا إلاً إياه وبالوالديُّن وأحْسَانًا إما يَبْلُغَنُ عندك الكبر أحدُهُما أو كلاهُما قلاً وأحْسَانًا إما يَبْلُغَنُ عندك الكبر أحدُهُما أو كلاهُما قلاً أوسانًا إما يبلغن عندك الكبر أحدُهُما أو كلاهُما قلاً أو مُسَانًا إما يبلغن عندك الكبر أحدُهُما أو كلاهُما قلاً أو أحْفضُ لَهُما جَنَاح الذُلُ من الرحُمة وقل ربًا وأحْفضُ له ما جَناح الذُلُ من الرحُمة وقل ربًا الرحمُهُما كما ربياني صغيراً (الإسراء ٢٢-٢٤). فريناً اغْفر لي ولوالدي وللمؤمنين يوم يقوم الحسابُ

09

النوحيد ذو القعدة ١٤٢٩ ه

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

يسال سائل يقول: هل يجوز أن نقول: من حُسن الطالع أننا التقينا في السفر يوم عيد مثلاً، لأنه احتمعت فيه فرحتان؛ فرحة العيد وفرحة اللقاء»

- حسن الطالع

الجواب: لا يجوز أن يُقال مثل هذا ؛ لأن الطالع هو النجم، والنجم لا يملك شيئًا في الحُسن والقبح، ولا يدل طلوعه على حُير أو شر، وإنما هو خلق من خلق الله، ولقد أنكر النبي في نسبة الأفعال إلى النجوم والأنواء في قوله في : «اتدرون ماذا قال ربكم الليلة؟ قالوا: الله أعلم. قال: أصبح من عبادي مؤمن بي وكافر، فأما من قال: مطرنا بفضل الله ورحمته، فذلك مؤمن بي كافر بالكوكب، وأما من قال: مطرنا بنوء كذا وكذا فذلك كافر بي مؤمن بالكوكب، منفق عليه، بل إن الذي يجتمع له أمران من الحُسن في وقت واحد لم يكن متوقعًا حدوث أحدهما أو كليهما ثم يعبر عن ذلك بهذا التعبير «حسن الطالع، لا تجد لهذا التعبير معنى، وقد اجتمع لرسول الله في أمران من الحُسن في وقت واحد، فلما بلغه قدوم جعفر رضي الله عنه وأصحاب من هجرة الحبشة، وفتح خيبر؛ سعد في بالأمرين معًا وعبر عن سعادته بقوله: «ما أدري بأيهما أنا أشر قرحًا بقدوم جعفر أو بفتح خيبر؛ شعد في بالأمرين معًا وعبر عن سعادته بقوله: «ما أدري بأيهما أنا أشر

- العبادات توقيفية -

يسال سؤالاً آخر يقول: هل يجوز أن نقول في الدعاء: اللبهم إنى أسالك بحاد تبيك أو أنسائك أو أي أحد من الصحابة والصالحين؟ الجواب: معلوم أن جاه رسول الله 🖑 عظيم، والصبحابة بعلمون ذلك، ومع هذا لم يتوسل احد منهم بجاهه، ولا يجوز الدعاء بجاه رسول الله 🚧 او ای احــــد من الصحابة أو الصالحين، لأن عدادة الله تعالى توقيفية، والدعاء عيادة، وقد أمرنا الله سدحانه وتعالى أن نتوسل إليه باسمائه وصفاته، فقال: ﴿ولله الأسماء المسنى فادْعُوهُ بِهَا﴾ [الأعراف: ١٨٠]،

وكذلك يتوسل العبد إلى ربه بتوحيده وبالإيمان به وبالأعمال الصالحات وليس بجاه أحد، ولم يحدث أن توسل رسول الله الله بجاهه أو بجاه من سبقه من الأنبياء والمرسلين، ولم يكن الصحابة رضوان الله عليهم بفعلون ذلك،

وقد قال النبي عنه: ،من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد،. متفق عليه، وعليه يكون التوسل بجاه أحد من الناس وحقه من البيدع المحدثة في دين الله سيحانه، ولا يجوز لمسلم فعل ذلك.

> للفوجيد العدد المنة السنة السابعة والثلاثون Upload by: altawhedmag.com

# 7 ب عليد المنوي المركز العام

أصحاب اليمين وأصحاب الشمال -

يسال س. ع.: يقول: هل سياخذ احد من المسلمين اصحاب المعاصبي والكبائر كتابة بشماله أم أن ذلك حُاص بالكافرين؟

الجواب: الذي دلت عليه نصوص الكتاب والسنة أن من مات مؤمنًا يتناول كتابه بيمينه ولو كان من أهل الكبائر، ومن مات على الكفر – عيادًا بالله – يتناول كتابه بشماله من وراء ظهره، قال الله تعالى: ﴿فَأَمَا مَنْ أوتي كتَابَهُ بيمينه (٧) فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حسَابًا يَسِيرًا (٨) وَيَنقَلَبُ إِلَى أَهْلَه مَسْرُورًا ﴾ [الانشقاق: ٨-٩]، وهذا هو المؤمن، ولو كان مرتكبًا للكبائر، وقال تعالى: ﴿وَأَمَا مَنْ أُوتي كتَابةُ وَرَاءَ ظَهْرِه (١٠) فَسَوْفَ يَدْعُو تُبُورًا (١١) ويَصَلَى سَعِيرًا (١٢) إِنَّهُ كَانَ فِي أَهْلَهِ مَسْرُورًا (١١) إِنَّهُ ظَنَّ أَن لُن

فهو ليس مؤمنًا بالأخرة، بل ينفي الرجوع إلى ربه للحساب والجزاء، ولا تعارض بين قوله تعالى: ﴿وَأَمَّا مَنْ أُوتِي كَتَابَهُ بِسُمَالِهِ﴾ [الحافة]، وبين قوله: ﴿وَأَمَّا مَنْ أُوتِي كِتَابَهُ وَرَاءً ظَهْرِهِ﴾ لأنه يؤتاه بشماله ملوبةُ وراء ظهره، أعاذنا الله تعالى من ذلك.

الم المارية من الخط على الحصير والسجاد لتسوية الصفوف- ...)

يسال: أحمد حسن أمين - مصر الجديدة -يقول: يرفض المسئولون عن المسجد عندنا وضع خط على أرضية المسجد لتساعد المصلين على تسوية صفوفهم وترفع عن ألامام الجهد الذي يبذله لتسوية الصف الأول، وذلك بحجة أن هذا الأمر لم يكن موجبودا على عهد النبي تلاء ويعتبر بدعة. افتونا ماجورين. الجواب: قد وجه هذا السؤال إلى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء المكونة من

الشيخ عبد العزيز بن باز، رئيساً، والشيخ عبد الرزاق عفيفي، نائباً، والشيخ عبد الله بن غديان، عضواً، والشيخ عبد الله بن قعود مناحكم عمل لله جميعاً، وكان نص السؤال: ما حكم عمل خط على الحصير أو السجاد بالمسجد نظراً لأن القبلة منحرفة قليلاً بقصد انتظام الصف؟ قالت اللجنة: لا بأس بذلك، وإن صلوا في

مثل ذلك بلا خط قلا بأس، لأن الميل اليسير لا أثر له. (السؤال ١١ من الفتوى رقم ٦٣٩١).

الاغتسال قبيل شروق الشمس -

يسال محمد حبشى رشوان - من زفتى غربية- يقول:

استيقظت من نومي صباحاً وأنا جنب، وأردت أن أغتسل فلم يبق على شروق الشمس إلا وقت يسير لا يكفي لأن أغتسل، فهل أتيمم لأدرك الصلاة قبل الشروق، أم أغتسل ثم أصلي بعد الشروق؟ الجواب: عليك الاغتسال من الجنابة ولو أدى ذلك إلى فوات ذلك الوقت اليسير وطلوع الشمس، لأن النبي الله أمر من فاتته الصلاة بنوم أو نسيان أن يصليها حين يذكرها. فقال تها: من نام عن صلاة أو نسبها فليصلها إذا ذكرها، لا كفارة لها إلا ذلك.

فالمكلف مامور بالصلاة عند تذكرها وبما يلزم لها من الطهارة، ولا يجوز التيمم في حضور الماء مع القدرة على استعماله.

#### - العمل في المقاهى

يسال: ١. ع. ع. من القاهرة- عابدين- يقول:

اعمل (طباحًا) في مطعم يقدم وجبات وعصائر وشيشة (دخان)، وأنا أكل من محل عملي بدون علم صاحب المطعم، فما حكم ذلك؟ كما أنني أطهي طعامًا لزملائي وأخذ المال منهم بدون علم صاحب المطعم؟

الجواب: العمل في المطاعم التي تقدم الوجبات للناس والعصائر والمشروبات الحلال لا باس به، ولا يجوز لك أيها السائل أن تقدم للناس شيئًا حراماً من أكل أو شرب أو سجائر وشيشة وغيره، لكن لو كان العمل قاصراً على صناعة الوجبات الغذائية الحلال وإعدادها لرواد المطعم، فلا باس، ولا يجوز لك أن تأكل من المطعم إلا بما يأذن به صاحب المطعم، وما لم يأذن به فلا يجوز لك أكله، كما لا يجوز لك طهي الطعام لزملائك في المطعم بدون علم صاحب المطعم، فضلاً عن تقاضيك مالاً منهم على ذلك دون علم صاحب المطعم، فهذا حرام بَيَن.

س: توفيت امرأة عن:

أولاد إخوة لها ذكورًا وإناثًا.

 ٢- أخواتها من الأب. فما تصيب كل فرد في الميراث؟

الجواب: الأخوات لأب لهن الثلثان ؛ لقول الله تعالى: ﴿فَإِنْ كَانَتَا اتَّنَتَيُّنِ فَلَهُمَا التُّلَثَانِ»، وما بقي فللذكور من أولاد إخواتها، ولا شيء لبنات إخوتها، وإن كانوا أكثر من فرد ذكر فيقسم ما بقي عليهم بالسوية. والله أعلم. يسال مصطفى عبد العزيز مصطفى من الحلمية- مركز الحامول - كفر الشيخ - سؤالاً خلاصته:

> أن والده توفي وترك زوجة و رجال، و٣ بنات وترك أرضًا ومنزلاً تم بيعه وتجديده من الميراث المشاع، وتم الإنفاق على جميع أفراد الأسرة من الميراث، وتم شراء أرض أخرى من ذلك الميراث وبمساعدة زوجات الرجال أبناء المتوفى، وهو يسال عن كيفية توزيع الميراث الآن. والجواب: أولاً: يرد لزوجات

الأبناء المال الذي شاركن به في شراء الأرض، إن كان قرضا يرد كما هو بدون زيادة، وإن لم يكن قرضا وإنما كان مشاركة وتنمية للمال فيأخذن من الأرض ما يعادل نسبة مشاركتهن بسعر الوقت الحاضر، ثم بعد ذلك تقسم التركة على جميع الورثة؛ للزوجة الثمن في كل ما بقي وفي المنزل المجدد وللبنين والبنات ما بقي للذكر مثل حظ الأنثيين.

- مواريث - من مدر بند منه منه (بند مواريث - مواريد بند م

س: توفيت امراة وتركت زوجًا، وأمًا، وجدًا، وأخًا شقيقًا، فكيف توزع التركة بينهم، الجواب: للزوج النصف لعدم وجود الفرع فإن لمُ يكُن لهُ ولَدٌ وَوَرَنَهُ أَبَواهُ فَلأَمه فإن لمُ يكُن لهُ ولَدٌ ووَرَنَهُ أَبَواهُ فَلأَمه التُلْثُهُ، ويبقى السدس فيعطي للجد، لأنه على قول الجمهور، أو لاب للذكر مثل حظ الأنثين، بشرط ألا يقل الجد عن السدس، ولاستغراق التركة اصحاب الفروض فلا يبقى للأخ الشقيق شيء، والله أعلم.

الفوحيد العدد ٢٤٢ السنة السابعة والثلاثون



فقد تحدثت الصحافة فى مصر على اختلاف أنواعها محذرة من خطورة المد الشبعي على البلاد، وعلى مصر بالذات، مؤكدة أن مؤامرة كبيرة ومخططا صفويا شيعيا صهيونيا يتم تجهيزه للمنطقة حتى تتحول البلاد العربية والإسلامية إلى المذهب الشبيعي. وذلك بالتعاون بين إيران والعراق وسوريا وحزب الله الرافضي الشيعي في لينان.

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله،

من هذا وجبت اليقظة والتحذير من الشيعة وحزب الله الرافضي خاصة أن كثيرًا من المسلمين ممن لا يعرفون عقيدتهم اغتروا بهؤلاء حتى ظنوهم حماة الإسلام وأنهم يحاربون من أجل نصرة الدين فالتبس الحق بالباطل، واغتر كثيرً من الناس بشعاراتهم حتى آدى الأمر ببعضهم إلى تصحيح عقائدهم والإشادة بهم.

ومجلة التوحيد لسان حال الجماعة كانت وما تزال تمثل خط الدفاع الأول الذي يتصدى لكل محاولات الغزو الفكري الذي يشنه اعداء الإسلام على أمتنا من أجل تضليلها وصرفها عن كتاب ربها، وسنة نبيها 🐲 .

وفي هذا المقال نوضح بمشيئة الله تعالى أصول مذهبهم وضلالات منهجهم لنكشف زيف ما اعتقدوه وبطلان ما اعتنقوه، وذلك من خلال كتبهم وما سطروه، ليهلك من هلك عن بينة ويحيى من حي عن بينة.

#### ٥٥ موقف الشيعة الروافض من القرآن الكريم ٢٥

يعتقد الشيعة الروافض أن القرآن الكريم الذي بايدي المسلمين اليوم قد وقع فيه التحريف والنقص بايدي الصحابة رضي الله عنهم، وأن القرآن الكامل كما أنزله الله عند علي بن أبي طالب، ثم ورثه الأئمة من بعده وهو اليوم عند مهديهم المنتظر، يعني لا يوجد قرآن حق في متفاول أيدي المسلمين.

وكتابهم «الكافي» مليءُ بالروايات الدالة على تحريف القرآن الكريم ونقصه كما زعموا ومؤلفه الكليني الملقب عندهم بـ (ثقة الإسلام) كان يعتقد التحريف والنقصان كما قرره الشيعة أنفسهم: «أنه

كان يعتقد التحريف والنقصان في القرآن الكريم، الإنه روى روايات في هذا المعني في كتابه الكافي ولم يتعرض لها بالقدح، وقد ذكر في أول الكتاب أنه يثق بما رواه (تفسير الصافي للفيض الكاشاني المقدمة السادسة ص1٤).

والكافي، عندهم بمنزلة مصحيح البخاري، عند أهل السنة، لأنهم زعموا: أن الكليني معاصر لوكلاء المهدي المنتظر وسفرائه الأربعة، وبذلك حكموا على أن منابع الكافي وموارده قطعية الاعتبار. (انظر الوحدة الإسلامية، مقال محمد صالح الحائري الرافضي (ص ٢٢٣).

وتجد هذه العقيدة الباطلة في عدة كتب أخري معتمدة عندهم مثل:

تفسير القمي، وهو شيخ الكليني، وقد صرح بهذا المعتقد الباطل في أول تفسيره، وملأه من أخباره، وقد زعم أنه لا يذكر فيه إلا مشايخه وثقاته. (انظر المواضع الآتية: ١ / ٢١١، ٣٦٠، ٢٨٠ ٢ / ٢١٧).

وهو تفسير معتمد لدى الشيعة لأمرين:

ان كبار علماء الشيعة يوثقونه كالخوئي القائل: «ولذا نحكم بوثاقة جميع مشايخ علي بن إبراهيم الذين روى عنهم في تفسيره مع انتهاء السند إلى أحد المعصومين،. (معجم رجال الحديث 1 / ٦٣).

معظم التفاسير المتأخرة كـ تفسير البرهان لهاشم البحراني، و تفسير الصافي للفيض الكاشاني تنقل هذه الأباطيل عن تفسير القمي.

تفسير العياشي وهو من كتبهم المعتمدة، فقد قال عنه شيخهم الطوسي: جليل القدر واسع الأخبار بصير بالروايات، وقال محمد حسين واوثق ما ورثناه عن قدماء مشايخنا من كتب التفسير بالماثور، فقد تلقاه علماء هذا الشان منذ ألف عام إلى يومنا هذا بالقبول من غير أن يذكر بقدح أو يخمض فيه بحرف. (مقدمة تفسير العياشي للطباطبائي).

وقد ألف أحد معاصريهم وهو الرافضي الخبيث المسمي حسين الطبرسي كتابا ملأه بالزندقة سماه: «فصل الخطاب في إثبات تحريف كتاب رب الأرباب، وقال في مقدمته ويا عجبا لما قال فيقول العبد الذنب المسيء حسين بن محمد تقي الدين الطبرسي جعله الله من الواقفين ببابه المتمسكين بكتابه: هذا كتاب لطيف، وسفر شريف عملته في إثبات تحريف القرآن وفضائح أهل الجور والعدوان، وسميته: «فصل الخطاب في إثبات تحريف كتاب رب الأرباب، وأودعت فيه من بدائع الحكمة ما تقر به كل عين، وأرجو ممن

ينتظر رحمته المسيئون أن ينفعنى به ﴿ يَوْمَ لَا يَنفَعُ مَالُ وَلَا بَنُونَ (٨٨) إِلاً مَنْ أَتَى اللَّهُ بَقَلْبِ سَلِيمٍ ﴾ [الشعراء: ٨٨، ٨٩].

وهكذا يعتقد الشيعة أن الطعن في كتاب الله عز وجل قربة يتقربون بها إلى الله عز وجل قاي دين هذا؟!!

وهذا الكتاب من أوثق ما كتب في الإعلان عن هذه العقيدة الزائفة يدل على ذلك عدة أمور: لقد طبع الكتاب عام ١٢٩٨ هـ وعليه خاتم الدولة الإيرانية الرسمي.

مؤلفة يعد مرجعاً من مراجعهم، ولما مات وضعوه في أشرف بقعة عندهم في الإيوان الثالث عن يمين الداخل إلى الصحن من باب القبلة في النجف. (أعلام الشيعة: أغا برزك الطهراني، القسم الثاني من الجزء الأول (ص ٥٥٣).

نصوص التحريف والطعن في الكتاب العزيز كثيرة في كتب الشيعة حتى عدها عالمهم المجلسي متواترة تساوي أخبار الإمامة التي هي لب التشيع وجوهره قال: وعندي أن الأخبار في هذا الباب متواترة معنى، وطرح جميعها يوجب رفع الاعتماد عن الأخبار رأساً إن ظني أن الأخبار في هذا الباب لا تقصر عن أخبار الإمامة، (مراة العقول ٢ / ٥٣٦).

وقال المفيد: «إن الأخبار قد جاءت مستغيضة عن أئمة الهدى من آل محمد عن باختلاف القران وما أحدثه بعض الظالمين فيه من الحذف والنقصان». (أو أئل المقالات ص٨٨).

وقال محمد المازندراني: وإسقاط بعض القرآن وتحريفه ثبت من طرقنا بالتواتر معنى كما يظهر لمن تأمل في كتب الأحاديث من أولها إلى أخرها، (شرح جامع الكافي ١١ / ٧٦).

قال الخميني – علية من الله ما يستحقه – في كتاب اكشف الأسرار ص١١٤: إن تهمة التحريف التي يوجهها المسلمون إلى اليهود والنصاري إنما تثبت على الصحابة.

أقول: لو كان هذا الكلام في كتاب أو كتابين لقلنا كما يقول البعض: هذا الكلام مدسوس على القوم، أما وقد شباع هذا في كتبهم ومراجعهم كلها أو جلها، فلا مجال لأدعاء أنها مدسوسة.

وعسومًا نقول لمن يدعون أن هذا الكلام مدسوس عليهم: إيتونا باي طبعة لهذه الكتب تخلو من أقوالكم هذه.

فهذه هي عقيدة القوم في القرآن الكريم من خلال كتيهم المعتمدة ومصادرهم الموثقة فهل يستطيع الشيعة أن ينكروها أو يستعملوا معها

الفوحيد العدد ٢٢ السنة السابعة والثلاثون

التقية؛ وما راي دعاة التقريب فيما ذكرناه لهل مايزالوا مصرين على موقفهم وقد راوا أن أساس الوحدة التي يتباكون عليها قد تسفه الشيعة في اليم نسفا فهل من مجيب ؟!

الذي على في القرآن محفوظ بحفظ الله له ٢٢ الذي عليه جميع المسلمين من عهد رسول الله الذي يومنا هذا، وإلى أن يرث الله الأرض ومن عليها أن القرآن الكريم هو كتاب الله الذي نزل به جبريل الامين عليه السلام على محمد الأمين ٥ المنقول إلينا نقلا متو اترا، وهو كل الموجود بين دفتي المصحف، وأنه لا يتطرق إليه ولا ينبغي أن يتطرق إليه تحريف ولا تبديل ولا تغيير، ولا زيادة ولا نقصان أبدا.

- فهو محفوظ بحفظ الله تعالى وصيانته من
 كل هذه الأمور ومن كل الباطل.

هذا هو إجماع المسلمين قاطبة نحو القرآن الكريم، المصدر الأول لتشريعهم، وأن من اعتقد غير ذلك فهو خارج عن جماعة المسلمين، وكافر بالله تعالى الذي أنزل هذا الكتاب ووعد بحفظه وصيانته. [مختصر التحفة الأثنى عشرية].

– وقال القاضي عياض رحمه الله: وقد أجمع المسلمون أن القرآن المتلو في جميع اقطار الأرض المكتوب بايدي المسلمين مما جمعه الدفتان من أول الحمد لله ربالعالمين، إلى أخره اقل أعوذ برب الناس، أنه كلام الله ووحيه المنزل على نبيه محمد ، أو أن جميع ما قيه حق، وأن من نقص منه حرفا قاصداً لذلك أو بدله بحرف أخر مكانه أو زاد فيه حرفا مما لم يشتمل عليه المصحف الذي وقع الإجماع عليه، وأجمع على أنه ليس من القرآن عامداً لكل هذا أنه كافر... ..

قال ابن حزم - رحمه الله -: ،واما قولهم -يعنى النصارى - في دعوى الروافض تبديل القرآن، فإن الروافض ليسوا من المسلمين وهم طائفة تجري مجرى اليهود والنصارى في الكذب والكفر - [الفصل لابن حزم ۲ / ۲۱۲].

وقال أيضًا : القول بأن بين اللوحين تبديلاً كفر صريح وتكذيب لرسول الله 👛 .

[الفصل ٥ / ٤٠]. وقال ابن قدامة - رحمه الله -: -لا خلاف باين المسلمين في أن من جحد من القرآن سورة أو آية أو كلمة أو حرفًا متفقًّا عليه أنّه كافر، [لمعة الاعتقاد ص٢٢].

#### موقفهم من الصحابة رضي الله عنهم فهم عند الشيعة أهل رده الا قليلاً

لقد امتلات كتب الشيعة المعتمدة مثل: «الكافي، و «البحار، و «الاختصاص، سبًّا وطعنًا ولعنًا وتكفيرًا للصحابة الكرام رضى الله عنهم

ولم يستثنوا إلا ثلاثة وهم: المقداد بن الأسود، أ وأبو ذر الغفاري، وسلمان الفارسي. وقد وردت روايات عندهم في تعيين هؤلاء ا الثلاثة:

فعن أبي جعفر (ع) كان الناس أهل ردة بعد المنبي المنبي الاثلاثة فقال: (م) النبي المنابع المنابع المنابع المقال: (م) المقاد بن الأسود، وأبو ذر الغفاري، وسلمان الما الفارسي رحمة الله وبركاته عليهم). (شرح الكافي ١٢ / ٣٢١ - ٣٢٢).

تركيز الحملة الشيعية على أبي بكر وعمر رضي الله عنهما: ففي «روضة الكافي» (شرح الكافي) (١٢ / ٣٢٣). أن الشيخين فارقا الدنيا ولم يتوبا، ولم يتذكرا ما صنعا بامير المؤمنين، فعليهما لعنة الله والملائكة والناس أجمعين.

وقال شيخهم نعمة الله الجزائري: «قد وردت في روايات الخاصة: أن الشيطان يغل بسبعين غلا من حديد جهنم، ويساق إلى الحشر، فينظر ويرى رجلاً أمامه يقوده ملائكة العذاب وفي عنقه مائة وعشرون غلا من أغلال جهنم. فيدنو الشيطان إليه ويقول: ما فعل الشقي حتى زاد علي في العذاب وانا أغويت الخلق وأوردتهم موارد الهلاك ؛ فيقول عمر للشيطان: ما فعلت شيئا سوى أني غصبت خلافة علي بن أبي طالب، (الأنوار النعمانية 1 / ٨١. ٨٢).

وعقب على هذه الرواية: «والطاهر أنه قد استقل شقاوته ومزيد عذابه ولم يعلم أن كل ما وقع في الدنيا إلى يوم القيامة من الكفر والنفاق واستيلاء أهل الجور والظلم هو من فعلته هذه». (الأنوار النعمانية 1 / ٨١، ٨٢).

وقال في أبي بكر رضي الله عنه: أنقل في الأخبار أن الخليفة الأول قد كان مع النبي الأخ وصنمه الذي كان يعبده زمن الجاهلية معلقًا بخيط في عنقه ساتره بثيابه وكان يسجد، ويقصد أن سجوده لذلك الصنم إلى أن مات النبي في فاظهروا ما كان في قلوبهم. (المصدر السابق - ٢ / ١١١).

قال إمام الضلالة الخميني في كتابه كشف الأسرار (ص١٢٦): ،إنــنا هــنا لا شــان لــنا بالشيخين وما قاما به من مخالفات للقرآن ومن تلاعب بأحكام الإله وما حللاه وما حرماه من عندهما وما مارساه من ظلم ضد فاطمة ابنة النبي في وضد أولاده ولكننا نشير إلى جهلهما بأحكام الإله والذين،.

ثم اضاف الأفاك الأثيم قائلاً: •إن مثل هؤلاء الم الحمقي والأفاقون والجائرون غير جديرين بان يكونوا في موقع الإمامة أو أن يكونوا ضمن

أولى الأمر، (المصدر السابق ص١٢٧).

وقال المجلسي في بحار الأنوار (ج١ ص٢٣٠): ووالأخبار الدالة على كفر أبي بكر وعمر وأضرابهما وثواب لعنهم والبراءة منهم وما يتضمن بدعهم أكثر من أن يذكر في هذا المجلد أو مجلدات شتى.

هؤلاء الذين يكفرون أصحاب النبي على وعلى رأسهم الصديق والفاروق - يريد من يدعون إلى التقارب أن نتالف معهم، فكيف نتالف معهم وهم يفرقون الأمة بتكفير أبي بكر وعمر والصحابة، رضى الله عنهم أجمعين.

وَقال أيضًا في كتابه ،حق اليقين، (ص٥١٩): (المهدي عند خروجه سيجيء إلى يثرب ويهدم الحجرة النبوية ويخرج أبا بكر وعمر طريين ويأمر بهما تجام البقيع فيصلبان، ثم ينزلهما ويحييهما ويقتص منهما، ثم يصلبهما ثانية، ثم يحرقهما).

ثم زعم الضال المضل أن أمنا – أم المؤمنين – عائشة رضي الله عنها المبرأة سيحييها الله عز وجل للمهدي فيجلدها ويقيم عليها حد الزنا!! 10 الطور في الصحابة طعن في دين الله 10

عن أحمد بن محمد بن سليمان التستري قال: سمعت أما زرعة يقول: «إذا رأيت الرجل ينتقص أحدًا من أصحاب رسول الله في فاعلم أنه زنديق، وذلك أن رسول الله في عندنا حق، والقرآن حق، وإنما أدى إلينا هذا القرآن والسنن أصحاب رسول الله في ، وإنما يريدون أن يجرحوا شهودنا، ليبطلوا الكتاب والسنة، والجرح بهم أولى، وهم زنادقة. (أخرجه الخطيب البغدادي في الكفاية، (ص٨٤). وهو صحيح).

ومن زعم أنهم ارتدوا فلاشك في كفره وزندقته، كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: من زعم أنهم ارتدوا بعد رسول الله مع إلا نفرا قليلاً لا يبلغون بضعة عشر نفساً أو أنهم فسقوا عامتهم، فهذا لا ريب أيضاً في كفره، لأنه مكذب لما نص عليه القرآن في غير موضع من الرضي عنهم والثناء عليهم، بل من يشك في كفر مثل هذا، فإن كفره متعين، فإن مضمون هذه المقالة أن نقلة الكتاب والسنة كفار أو فساق وأن هذه الآية التي عمران: ١١٠]، وخيرها هو القرن الأول كان عامتهم كفارا أو فساقا، ومضمونها: أن هذه الأمة شر

الأمم وأن سابقي هذه الأمة هم شرارها وكفر هذا مما يعلم بالأضطرار من دين الإسلام، ولهذا تجد عامة من ظهر عليه شيء من هذه الأقوال، فإنه يتبين أنه زنديق، (الصارم المسلول ص٥٨٩ه، ٨٧٩).

قال ابن كثير – رحمه الله – في تفسير قوله: مُحَمَّدُ رُسُولُ اللَّه وَالَّذِينَ مَعَّهُ أَشَدًاءُ عَلَى الكُفَّارِ رَحْمَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رَكْعًا سُجِداً يَبْتَغُونَ فَضَّلًا مَنَ اللَّه وَرَضُوانًا سيماهُمْ في وَجُوههم مَنْ أَثَر السُجُود ذَلكَ مَثَلَهُمْ في التَوْرَاة وَمَثَلَّهُمُ فَاسْتَوْىَ عَلَى سُوقه يُعْجِبُ الزُرَّاعِ ليغيظ بِهِمُ فَاسْتَوْى عَلَى سُوقه يُعْجِبُ الزُرَّاعِ ليغيظ بِهِمُ الكُفَّارِ وعد اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمَلُوا الصَّالحَاتَ منَّهُم مَعْفَرَة وَآجَرًا عَظيماً ﴾ [الفتح: ٢٩] ومن هذه الآية انتزع الإمام مالك تكفير الروافض الذين يبغضون الصحابة رضي الله عنهم، قال: لأنهم يغيظونهم، ومن غاظه الصحابة رضي الله عنهم فهو كافر لهذه الآية.

قال القرطبي: لقد أحسن مالك في مقالته وأصاب في تاويله، فمن انتقص واحدًا منهم أو طعن عليه في روايته فقد رد على الله رب العالمين وأبطل شرائع المسلمين. [تفسير القرطبي 17 / ٢٩٧].

وستال رجل الفريابي عمن يشتم أبا بكر؟ قال: كافر، قال: فيصلى عليه؟ قال: لا. وقال: لا تمسوه بايديكم، ارفعوه بالخشب حتى تواروه في حفرته. [الصارم المسلول ص٩٧٠].

عن ثالثًا: الشيعة بخلعون على أنمتهم صفات الألوهية عن ...

لم تتوقف ضلالات الشيعة عند جعل الأئمة فوق الأنبياء والرسل وأنهم معصومون متميزون في خلقتهم عن بقية البشر، بل وصل جرمهم إلى حد خلعوا فيه على أئمتهم صفات الالوهية فزعموا أنهم يعلمون أعمار الناس وآجالهم، وأنهم يعلمون علم ما كان وما يكون، ولا تخفى عليهم خافية. إلى غير ذلك من الطامات التي تُزَلَّزُلُ لها قلوب الموحدين.

وفي هذه المسألة بالذات لن نكتب نقولاً عن هؤلاء الضُّلال من الشيعة لكثرتها لأن جرمهم وضلالهم تكاد السماوات يتغطرن منه وتنشق الأرض وتخر الجبال هذا، ولكننا سنكتفي فقط ونطلب من القارئ الكريم أن يطالع بنفسه عناوين بعض الأيواب من فهارس الكتب المعتبرة عند الشيعة والتي تمثل الحجة لديهم، ليتعرف القارئ على مصائب القوم وعقائدهم البيان:

١. بعض الأبواب من فهرس كتاب أصول

( الذوحيد العدد؟ ٤ السنة السابعة والثلاثون

الكافي للكليتي ج١:

باب أن الأئمة (ع) نور الله عز وجل. بـاب أن الآيـات الـتي ذكـرهـا الـله عـز وجل في كتابه هم الأئمة.

باب أن الأثمة (ع) إذا شاؤوا أن يعلموا علموا. باب أن الأثمة (ع) يعلمون متى يموتون وأنهم لا يموتون إلا باختيار منهم.

اقول: فماذا إذن ماتوا؟ وهل يحب أحدً الموت؟ لماذا لم يختاروا الحياة ليبقى المذهب؟

باب أن الأئمة (ع) يعلمون علم ما كان وما يكون وأنه لا يخفى عليهم شيء صلوات الله عليهم.

باب أن الله عز وجل لم يُعلم نبيه علمًا إلا أمره أن يعلمه أمير المؤمنين (ع) وأنه كان شريكه في العلم.

بناب أن الأئمة معدن النعلم وشنجرة النبوة ومختلف الملائكة.

باب أن الأئمة (ع) عندهم جميع الكتب التي نزلت من عند الله عز وجل وأنهم يعرفونها على اختلاف السنتها.

باب أن الأئمة (ع) يعلمون جميع العلوم التي خرجت إلى الملائكة والأنبياء والرسل (ع). ٢ ـ بعض الأبواب في فهرس بحار الأنوار لخاتمة المجتهدين محمد باقر المجلسي ج٢٢ -٢٧ كتاب الإمامة.

باب: أنه لا يتحجب عنهم شيء من أحوال شيعتهم وما تحتاج إليه الأئمة من جميع العلوم. وأنهم يعلمون ما يصيبهم من البلايا ويصبرون عليها، ولو دعوا الله في دفعها لأجيبوا، وأنهم يعلمون ما في الضمائر وعلم المنايا والبلايا وفصل الخطاب والمواليد.

باب: أن عندهم جميع علوم الملائكة والأنبياء، وأنهم أعطوا ما أعطاه الله الأنبياء، وأن كل إمام يعلم جميع علم الإمام الذي قبله، ولا يبقى الأرض بغير عالم.

باب: أنهم أعلم من الأنبياء عليهم السلام. باب: أحوالهم بعد الموت وأن لحومهم حرام على الأرض وأنهم برفعون إلى السماء.

باب: أن أسماءهم عليهم السلام مكتوبة على الـعرش والكرسي واللوح وجبام الملائكة وباب الجنة وغيرها.

باب: أنهم يقدرون على إحياء الموتى وإبراء الاكمه والأبرص وجميع معجزات الأنبياء عليهم السلام.

باب: أنهم عليهم السلام سخر لهم السحاب ويسر لهم الأسباب. باب: أنهم عليهم السلام لا يحجب عنهم علم

المسماء والأرض والجنة والنار، وأنه عرض عليهم ملكوت السموات والأرض ويعلمون علم ما كان وما يكون إلى يوم القيامة. مغاوالشيعة في قبور أنشتهم مع

٣ ـ بعض أبواب من فهرس كتاب (كامل الزيارات) لأبي القاسم جعفر بن محمد بن قلويه.

الباب (٩١): ما يستحب من طين قبر الحسين عليه السلام وأنه شفاء.

الباب (٩٣): من أين يؤخذ طين قبر الحسين عليه السلام وكيف يؤخذ.

الباب (٩٤): ما يقول الرجل إذا أكل طين قبر الحسين عليه السلام.

وقد صنَّف شيخهم ابن النعمان، المعروف عندهم بالمفيد ، وهو شيخ الموسوي والطوسي ، كتابا سماه: (مناسك المشاهد)!!، جعل قبور المخلوقين تُحج كما تحج الكعبة.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله-:

وقد علم بالأضطرار من دين الإسلام أنَّ النبي الله يأمر بما ذكروه من أمر المشاهد، ولا شرع لأمته مناسك عند قبور الأنبياء والصالحين، بل هذا من دين المشركين،. [١ / ٢٧٤-٤٧٤ منهاج السنة لامن تعمية]

وهكذا يظهر لك أن تاليه الأئمة وتقديس القبور والمشاهد ركن من أركان المعتقد الشيعي، فالشييعة أول من بني مشاهد على القبور وجعلوها شغارهم.

فهؤلاء هم القوم وهذه عقائدهم أعاذنا الله منها ومنهم، وهم بذلك ﴿ يُضاهتُونَ قَوْلَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَبْلُ قَاتَلْهُمُ اللَّهُ أَنَى يُـوَّفَكُونُ ﴾ [التوبة:٣٠].

#### ٥٥ نداء إلى دعاة التقريب ٥٥

وفي الختام نقول لدعاة التقريب المتباكين على وحدة الأمة ما رايكم بعدما قرائم ما سطر في كتب الـقـوم من ضلالات وانـحـرافـات وشركيات الا تزالون مصرين على دعوتكم إلى التقريب والوحدة، وأنه لا فرق بين شيعة وسنة، أترضون أن تتحد الأمة على ضلال؛ فترضون بذلك الناس وتسخطون عليكم رب الناس، ما للعقول أين ذهبت وما للتفكير كيف غاب.

إن وحدة الأمة لا تكون إلا في الاعتصام بالكتاب والسنة، يا دعاة التقريب اتقوا الله وكفاكم تزييفًا للحقائق وتضليلاً للأمة، فكلمة التوحيد قبل توحيد الكلمة. والله من وراء القصد.

## A1716-1941 - 6 / ... 191- 1401 9

الشيخ العلامة/

اسعة: محمد محيى الدين عبد الحميد إبراهيم. والده: الشيخ عبد الحميد إبراهيم، كان من رجال القضاء والفتيا.

مولده: ولد الشيخ محمد محيي الدين يوم ٢٨ جمادي الأولى ١٣١٨هـ الموافق ٢٣ / ٩ / ١٩٠٠م.

تعليمه: درس في معهد دمياط الديني، حيث كان والده قاضياً بمحكمة فارسكور بدمياط، والتحق بالأزهر الشريف عندما نُقل والده إلى القاهرة ليشغل منصب مفتى وزارة الأوقاف.

 حصل على درجة العالمية من الأزهر الشريف عام ١٩٢٥م، وقد ظهرت عليه علامات النبوغ قبل التخرج، فقد أقدم على عمل جاد مثمر؛ وهو شرح مقامات الهمذاني.

– تتلمذ على جيل الرواد من العلماء الكبار، وقد كان أول دفعته، فاختير مدرسًا بالجامع الأزهر، فظهر من دلائل علمه ونبوغه أن تم اختياره بعد خمس سنوات من تخرجه ليشغل وظيفة مدرس بكلية اللغة العربية عام ١٩٣١م، وكان أصغر أعضاء هيئة التدريس بالكلية سنًا.

 اختير سنة ١٩٣٥م لتدريس تخصص المادة لطلبة الدراسات العليا، وقد سمعه الشيخ محمد مصطفى المراغي – شيخ الأزهر في ذلك الوقت – فعهد إليه بإلقاء محاضرات عامة بالجامع الأزهر في المناسبات الدينية.

 - كما مثل الأزهر في كثير من المؤتمرات الثقافية واللغوية والأدبية.

– وقد رشحته جامعة الأزهر لنيل جائزة الدولة التقديرية في الأدب سنة ١٩٧١م، وقد شمل القرار جانبًا مهمًا من وظائفه التي برز فيها، فقد شغل درجة استاذ بالأزهر، فاستاذًا بكلية اللغة العربية، فمفتشًا بالمعاهد الدينية، ثم وكيلاً بكلية اللغة العربية، فاستاذًا بكلية أصول الدين، ثم صار عميدًا لكلية اللغة العربية، وعضواً بمجمع اللغة العربية. - شغل أيضًا منصب رئيس لجنة الفتوى بالأزهر الشريف، كما كان عضواً بمجمع البحوث الإسلامية.

إعداد/ فتدي عثمان

ويذكر تقرير جامعة الأزهر أنه شارك في عام ١٩٤٠م في تاسيس مدرسة الحقوق بالسودان، فقام بمهته خير قيام، حيث كان مضرب المثل في علو المنزلة، وسمو المكانة بين السودانيين والمصريين على السواء.

قال عنه العلامة محمد علي النجار عضو مجمع اللغة العربية: «إنه كالنحوي الذي لا يعرف إلا النحو، وكالفقيه الذي لا يعرف إلا الفقه، وكالمحدث الذي لا يعرف إلا الحديث، وكالمتكلم الذي لا يعرف إلا الكلام، ودلالة ذلك ما ألفه وأخرجه من الكتب في هذا المجال».

قُلْتُ: وتصديقًا لهذا أنه كان يكتب في مجلة الهدي النبوي التي كان يصدرها الشيخ محمد حامد الفقي مؤسس أنصار السنة المحمدية، وقد كان يكتب بها باب شرح أحاديث الأحكام.

ثم حالت ظروف العمل عن الاستمرار في الكتابة في هذا الباب، فما كان من الشيخ محمد حامد الفقي إلا أن كتب في مجلة الهدي التبوي عام ١٣٥٨هـ: •إن المجلة لتاسف أشد الأسف أن تحرم من قلم الأستاذ العلامة المحقق محمد محيي الدين المدرس في كلية اللغة العربية بالأزهر، والذي كان قد تعهد بكتابة هذا الباب من المجلة، ولكن كثرة أعمال الأستاذ في الكلية، وفي غير الكلية، من نشر الكتب، وخدمة العلم عاقت الأستاذ عن المثابرة والمواظبة، حي كادت المجلة تضطر إلى الخروج عاطلة عن دور الأستاذ في هذا الباب،

وقد تعددت مواهب الشيخ ومناصيه، ولكنه كان أبي النفس، عزوفًا، فقد ذكر الأستاذ الدكتور إبراهيم محمد نجا في حفل مجمع اللغة العربية؛ أنه قد طلب من الشيخ محمد محيي الدين أن يقابل مسئولاً معينًا من أجل أن يتولى منصبًا، فقال: «إن المنصب إذا كانت الدولة تعترف أني أهل له فلتسنده إلى، وإن لم تكن معترفة بي فلا حاجة لي إلى مقابلة أي

٦. - الذو حيد العدد ٢٢٢ السنة السابعة والثلاثون

مسئول».

- رشح أكثر من مرة لتولي مشيخة الأزهر، وكان
 هناك إجماع على أحقيته للمنصب.

 – كما رشح لتولي رئاسة جامعات عربية وإسلامية، ولكن ظروفه الصحية حالت دون ذلك.

يقول الدكتور البيومي في كتابه «النهضة الإسلامية في سير أعلامها بعد أن عدد كتب الشيخ محيي الدين: «فماذا عسى أن يقول المنصف في مجمع كامل قام به فرد واحد!! فاي زمن اتسع ؟ وأي نوم سلب ؟ وأي راحة قضى عليها حتى وقع الرجل على صرحه العلمي الشامخ ليقول للناس: هاؤم اقرؤا كتابيه، وقد قرأ الناس فوجدوا الخير الهاطل، والنفع الجزيل.

قُلْتُ: إن الكلمة في زمن غيرها في زمن آخر، والفعل في مكان غيره في مكان آخر، فمن ذلك أن الشيخ محمد محيي الدين شيخ المحققين قام في وقت كان الاقتراب من كتبهم يحتاج إلى شجاعة نادرة، وعلم غزير، ويجر وراءه من الأذى الشيء الكثير الذي لا يشعر به ولا يقدره إلا من كابده في الزمن الماضي، حيث كان القول السائد بين أهل الضلال: «ابن تيمية الضال المضل، وحامد الفقي الجاحد الشقى،

ومع ذلك فلم يمنعه شيء من صداقة الشيخ حامد الفقي رحمه الله، بل والسير في جنازته يوم وفاته من عابدين إلى حيث دُفن في صحية جمع كبير من رجال الأزهر وأهل العلم والفضل أنذاك. إنتاجه العلمي:

فوق كونه كتب في الأعداد الأخيرة من مجلة مجمع اللغة العربية بمصر صفحات مشرقة، إليك طرفًا من إنتاجه حسب ما يسمح المجال:

شروحه: شرحه للمقدمة الأجرومية، كتاب تنقيح الأزهرية.

– شرحه على قطر الندى لابن هشام، شرحه على شرح شذور الذهب لابن هشام.

شرحه على شرح ابن عقيل، شرحه على أوضح المسالك لابن هشام (٤ أجزاء).

شرحه على المفصل للزمخشري، شرحه على كتاب الإنصاف في مسائل الخلاف لابن الأنباري، وشرحه على متن التخليص في البلاغة. تحقيقاته:

أدب الكاتب لابن قتيبة، المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، شرح ديوان الحماسة، نهج البلاغة للشريف الرضي، الموازنة بين أبي تمام والبحتري، شرح المعلقات السبع، أبو الطيب المتنبى ما له وما

عليه، شرح ديوان أبي تمام، وفيات الأعيان لابن خلكان، تاريخ الخلفاء للسيوطي، مروج الذهب للمسعودي، سيرة النبي لابن هشام، سنن أبي داود، الترغيب والترهيب للمنذري، شرح ألفية السيوطي في مصطلح الحديث، الموافقات للسيوطي، المسودة في أصول الفقه لابن تيمية، موافقة صحيح المنقول في أصول الفقه لابن تيمية، موافقة صحيح المنقول لصريح المعقول لابن تيمية، الصارم المسلول على شاتم الرسول لابن تيمية، إعلام الموقعين عن رب العالمين لابن القيم، الداء والدواء لابن القيم، مقالات الإسلاميين للاشعري، الفرق بين الفرق للبغدادي، رسالة التوحيد لمحمد عبده. – وله مؤلفات ودراسات ادبية ولغوية وإسلامية،

GACE

منها على سبيل المثال لا الحصر: - دروس الـتـصـريف، وهـو مـرجع للأسـاتـذة والطلبـة في كليات اللغة العربية ودار العلوم والأداب.

 أحكام المواريث في الشريعة الإسلامية.
 المعاملات الشرعية.
 الأحوال الشخصية.
 الأحوال الشخصية.
 وهي كتب كانت تدرس في جامعات الأزهر وكليات الحقوق وفي مدرسة الحقوق العليا في الخرطوم.

وفي الختام: لقد كان الشيخ محمد محيي الدين عبد الحميد جمع العلماء في شخص واحد، فهو نحوي، وفقيه، ومحدث، ومتكلم، ودليل ذلك تنوع مصنفاته وكثرة تاليفه.

فجزاه الله خيرا، ورجمه بواسع رحمته.

Upload by:

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه، وبعد: فقد تحدثنا في الحلقة الماضية عن إمامة المجنون، ونتكلم اليوم - إن شاء الله - عن إمامة السكران فنقول: اولا:تعريف السكر: عرفه العلماء بانه زوال العقل بتناول الخمر، وما يلحق بها بحيث لا يدري السكران بعد إفاقته ما كان قد صدر منه حال سكره، وعرفه أخرون بأنه معنى يزول به العقل عند مباشرة الأسباب المزيلة.

> ٥٥ ثانيا : إطلاق المسكر على كل ما يغيب العقل ٥٥ فكل مسكر خمر، فعن ابن عمر رضى الله عنهما قال: قال رسول الله 🤹: «كل مسكر خمر، وكل خمر حرام [اخرجه مسلم]. وي عاليات فاع

الحلقة الثامنة

وعن أبى موسى الأشبعري رضى الله عنه قال: قال رسول الله 🀲: «أنهى عن كل مسكر اسكر عن الصلاق، [اخرجه مسلم].

وعن عائشة رضى الله عنها عن النبي 🖑 انه قال: اكل شيرات أسكر فيهو حرام، [اخرجه البخاري ومسلم].

قال الحافظ ابن حجر في الفتح: فتبين أن كل مسكر حرام، وأيضًا الحشيشية مسكرة فهي بمنزلة غيرها من المسكرات الكثير منها والقبل سواء سکر منها أو لم يسکر، حرام عند جماهير العلماء.

ومن ظن أن الحشيشة لا تسكر وإنما تغيب العقل بلا لذة فلم بعرف حقيقة أمرها، فإنه لولا ما فيها من اللذة لم يتناولوها ولا أكلوها، فالمحققون من الفقهاء علموا أنها مسكرة، وإنما متذاولها الفحار لما فدها من النشوة والطرب، فهى تجامع الشيراب المسكر في ذلك، وقول النبي 🐉: اکل مسکر خمر، وکل خمر حرام، یتناول ما يسكر، ولا فرق بين أن يكون المسكر مأكولاً أو مشروبًا أو جامداً أو ماتعاً، قلو أصطبغ كالحمر

(الاصطداغ: الائتدام، والأدم - بالضم -: ما يؤكل بالخبر أي شيء كان) كان حرامًا، ولو أماع الحشيشة وشربها كان حرامًا. اهـ.

صلير. وا

وقال الحافظ ابن رجب في حامع العلوم والحكم:: وقد كانت الصحابة رضى الله عنهم تحتج بقول الذبي 🐲 اكل مسكر حرام، على تحريم جميع انواع المسكرات، ما كان موجودا منها على عهد النبي 🌉، وما حدث بعد، كما سُئل ابن عباس عن الباذق فقال: «سبق محمد 藆 الباذق، فما أسكر فهو حرام، [اخرجه البداري].

يشيير إلى أنه إذا كان مسكراً فقد دخل في هذه الكلمة الحامعة،. أه.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية في «مجموع الفتاوى : وكل ما يغيب العقل فإنه حرام وإن لم تحصل به نشوة ولا طرب فإن تغييب العقل حرام بإجماع المسلمين، اه.

ومن ثم نعلم أن كل ما يؤدي إلى تغيب العقل فهو حرام سواء كان موجودا في عهد النبى 😻 أم لا، فسيائر أتواع المخدرات من حشيش وافيون ومورفين وهيرويين وكوكايين والأدوية المخدرة والكلة، وجوزة الطيب.. إلخ من المسكرات التى يجب الابتعاد عنها وعدم تعاطيها، كما أنه يحرم على المسلم تعاطى

# بمن يقدمونه لإمامة الصلة

المسكرات قليلها وكثيرها أدت إلى إسكاره أم لا، فعن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما أن رسول الله في قال: «ما أسكر كثيره فقليله حرام». [اخرجه أبو داود وحسنه الالباني].

وعن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه عن رسول الله 😅 قال: «أنهاكم عن قليل ما أسكر كثيره».

[أخرجه النسائي وقال عنه الألباني: إسناده جيد].

وقال النسائي عقب ذكر هذا الحديث: «وفي هذا دليل على تحريم السكر قليله وكثيره وليس كما يقول المخادعون لأنفسهم بتحريم آخر الشربة وتحليلهم ما تقدمها الذي يشرب في الفرق (مكيال ضخم لأهل المدينة معروف ويقال: إنه ستة عشر رطلاً) قبلها، ولا خلاف بين أهل العلم أن السكر بكليته لا يحدث على الشربة الآخرة دون الأولى والثانية بعدها، وبالله التوفيق، اه.

#### ٥٥ ثالثًا: التدرج التشريعي في تحريم الخمر ٢٠

عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: لما نزل تحريم الخمر قال عمر: اللهم بين لنا في الخمر بياناً شفاء، فنزلت الآية التي في البقرة: (يَسْأَلُونَكَ عَنِ الخَمَرِ وَالْمَيْسِرِ قُلْ فيهما إِثْمَ كَبِيرُ الآية. قال: فدعي عمر، فقرئت عليه، قال: اللهم بين لنا في الخمر بياناً شفاء، فنزلت الآية التي في النساء: (يا أَيُّها الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَقْرَبُوا التي في النساء: (يا أَيُّها الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَقْرَبُوا اللهم بين لنا في الحمر بياناً شفاء، فنزلت الآية إذا اقيمت الصلاة ينادي: «ألا لا يقربن الصلاة سكران، فدعي عمر فقرئت عليه، فقال: اللهم بين لنا في الخمر بياناً شفاء، فنزلت هذه اللهم بين لنا في الخمر بياناً شفاء، فنزلت هذه القية: (فَهَلْ أَنتُم مُنْتَهُونَ). قال عمر: انتهينا،

[اخرجه أبو داود وصححه الإلباني].

إعداد المستشار/ أحمد السيد علي

#### ٥٥ رابعا، توعا السكر ٥٥

قسم العلماء السكر إلى نوعين هما:

١- السكر بطريق مباح: ويكون إذا شرب
 المسكر اضطرارًا، أو إكراهًا، أو عن غير علم
 بكونه مسكرًا أو شرب دواءً فاسكره، ونحو ذلك.

۲- السكر بطريق محظور:
 ويكون إذا شرب المسكر مختارًا عالمًا بحرمته

غير مكره على تناوله.

خامساً: المراد من قوله تعالى: ﴿ لا تقريوا الصلاة وأنتم سكارى ﴾: اختلف العلماء في المراد من الصلاة في الأدة

الكريمة على أقوال: الكريمة على أقوال:

القول الأول: المراد بها حقيقة الصلاة، وهو مذهب أبي حنيفة ومروي عن علي ومجاهد وقتادة.

القول الثاني: المراد مواضع الصلاة وهي المساجد، وهو مذهب الشافعي ومروي عن ابن مسعود وأنس وابن المسيب.

القول الثالث: المراد الموضع والصلاة معًا. و أدلة القول الأول و

١- قوله تعالى: ﴿حَتَى تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ﴾ فإنه يدل على أن المراد لا تقربوا نفس الصلاة، إذ المسجد ليس فيه قول مشروع يمنع منه السكر، أما الصلاة ففيها أقوال مشروعة من قراءة ودعاء وذكر يمنع منها السكر، فكان الحمل على ظاهر اللفظ أولى. أدلة القول الثانى:

١- قبال تعالى: ﴿لَـهُ دَمَّتْ صَنُوامعُ وَبِيعُ
 وَصَلُواتُ [الدج: ٤٠]، فسمي مواضع الصلاة صلاة.

الفه حدد ذو القعيدة 131 ه

٢- أن القرب والبعد أولى أن يكون في المحسوسات فحمله على المسجد أولى.

٣- لاننا إذا حملناه على الصلاة لم يصح الاستثناء في قوله تعالى: ﴿إِلاَ عَابِرِي سَبِيلِ»، وإذا قلنا إن المراديه المسجد صح الاستثناء وكان المرادية المسجد صح الاستثناء إلا في حالة العبور.

#### ٥٠ الرد على الأدلة ٥٠

اعترض أصحاب الرأي الأول على أدلة الرأي الثاني بالأتي:

١- المراد من قوله تعالى: ﴿إِلاَ عَابِرِي سَبِيلَ﴾
 المسافر الذي لا يجد الماء فإنه يتيمم ويصلي.

٢- أن اللفظ إذا دار بين الحقيقة والمجاز كان حمله على الحقيقة أولى فيجب حمل لفظ الصلاة على الصلاة نفسها دون مواضع الصلاة.

٣- النهي عن قربان العمل معروف في الكلام العربي، وفي التنزيل خاصة قوله تعالى: ﴿ولاَ تَقْرَبُوا الزَّنَى﴾ [الإسراء: ٣٢].

٤- يؤيد ما سبق سبب نزول الآية، فقد روى الترمذي عن علي بن أبي طالب رضى الله عنه أنه قال: "صنع لنا عبد الرحمن بن عوف طعامًا فدعانا وسقانا من الخمر، فأخذت الخمر منا، وحضرت الصلاة فقدموني فقرأت: "قل يا آيها الكافرون لا أعبد ما تعبدون ونحن نعبد ما تعبدون"، قال: فأنزل الله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ أَمنُوا لا تَقُربُوا الصَلاة وَأَنْتُمُ سُكَارى حَتَّى تعُلَمُوا ما تَقُولُونَ (صحه الالباني).

فسبب النزول يبين أن النهي عن قربان نفس الصلاة وليس موضع الصلاة. [الساجد]. هالرأي الراجع 10

هو الرأي الأول لقوة أدلتهم ولسلامتها عن المعارض، وإن كان الرأي الثالث الذي جمع بين الرأيين له وجاهته فيحرم على السكران أن يقرب الصلاة وأن يقرب المسجد سواء أكان للصلاة أم لا.

#### ٥٥ سادسا: حكم إمامة السكران ٥٥

فرق العلماء بين صلاة السكران بطريق مباح وصلاته بطريق محظور، فقالوا: إن حكم السكران بطريق مباح حكم المغمى عليه، فلا يكون مكلفًا باداء شيء من حقوق الله تعالى حال سكره وإنما عليه القضاء بعد إفاقته، إن لم يكن في القضاء حرج عليه، وخلاصة القول أن السكران بطريق مباح مرفوع عنه الإثم بخلاف السكران بطريق محظور فإنه ياثم لسكره ويأثم على إتيانه الصلاة وهو سكران: أما حكم إمامة السكران بالنسبة للصحة والبطلان لنفسه وللمامومن فعلى التفصيل الآتى:

٥٥ إذا أم سكران لا يعقل ٥٥

ففرق بين حالتين:

الحـالـة الأولى: إن كـانـوا عـالـين بـسـكـره فصلاته وصلاتهم باطلة وعليهم الإعادة.

الحالة الثانية: إن كانوا غير عالمين بسكره، كان ظنوا أنه وقع في خطأ في القراءة فردوه حال خطئه، ثم انتهى من صلاته، فصلاته باطلة وصلاتهم صحيحة ولا إعادة عليهم قياساً على إمامة المحدث.

وإذا أمهم وقد شرب المسكر ولكنه يعقل:

فإن شرب الخمر وغسل فاه وما أصابه وصلى قبل أن يسكر صحت صلاته والاقتداء به ؛ الدليل قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُوا لاَ تَقُرِبُوا الصُلاة وَأَنْتُمْ سُكَارَى حَتَى تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ [النساء ٢٣]. فالنهي عن إتيان الصلاة حال السكر حتى يعلم الإنسان ما يقول فيها. فإذا صلى قبل أن يسكر وهو عالم لما يقول فصلاته صحيحة، وإن صحت صلاته لتفسه صحت إمامته لغيره، ولكفه ياثم على شربه للخمر، ويقام عليه الحد.

فلو سكر في أثناء الصلاة بطلت صلاته ولزم الماموم مفارقته، ويبني على صلاته، فإن لم يفارقه بطلت صلاته. وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

الذوحيد العدد ٢ ٢٤ السنة السابعة والثلاثون



بر مدلة النوحي SX DLC \_\_\_\_\_IEYN المراح بطلب نسختك وحجزها قبل نفاد الكمية 100 ... لاتحرم مكتبتك وبيتك وأولادك من هذا العلم النيافع 1871 RE FEE معال سعد خاتم اهد نسخة لمسجدك - ونسخة لمكتبتك العامة كرتونية المجلدات أضيف إليها ذخرجديد فأصبحت ٣٦مجليدًا - أقبسل على الخبير