

# مرائية مراكماً ماعلم أنه را إله إزا الله صامية الإمتياز

جماعة أنصار السنة المحمدية السنة التاسعة والثلاثون العدد ٢٢ رجب ١٢٢ هـ

> رئيس مجلس الإدارة د. عبد الله شاكر

د. عبدالعظيم بدوي

المشرف العام

اللجنة العلمية زكريا حسيني محمد جمال عبدالرحمن معاوية محمد هيكل

المركز العام هاتف: ٢٣٩١٥٥٧٦ - ٢٣٩١٥٤٥٦ موقع المركز العام:

WWW.ELSONNA.COM

ثم ن النسخ

مصر ١٥٠ قرشاً، السعودية ٦ ريالات، الإمارات ٦ دراهم، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر ٦ ريالات، عمان نصف ريال عماني، أمريكا ٢ دولار، أوروبا ٢ يورو

### الاشتراك السنوي

١. في الداخل ٢٥ جنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد - على مكتب بريد عابدين). ٢. في الخارج ٢٠ دولاراً أو ٢٥ ريالاً سعودياً أو ما يعادلهما. ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي - فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد - أنصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩٠).

م. دار الجمهورية للصحافة

# "السرام عليكم"

### وو إلى مدمني السرقات وه

إن الله تعالى حرم على المسلمين أموال بعضهم أن يأخذوها بغير حقها، فكل المسلم على المسلم حرام؛ دمه، وماله، وعرضه. بل ذكرت الروايات نماذج مما سيلاقيه أهل السرقات من الفضائح ذوات الجلاجل.

فالرجل يسرق الآن متواريًا في بذلته، مستورًا في وظيفته، محميًا بسلطته، متسلحًا ببعض دهائه وحيلته، لكنه لن تنفعه الحيلة يوم الأحمال الثقيلة، فسارق الجمل يأتي يوم القيامة يحمله على رقبته، وللجمل رغاء وصوت يفضح به السارق وكأنه يقول: السارق ها هو ؟ فيعرف السارق رسوله الذي كان يتجاهل سنته في الدنيا. فيقول: يا رسول الله، أغثني، فيقول له الرسول ﷺ: «لا أملك لك شيئًا، قد أنذرتك».

وهذا النموذج يتكرر مع سارق الخيل والغنم وسارق الصامت (أموال – أو أطعمة – أو مواد بناء – أو أراض خاصة أو عامة)، لا يجد السارق يومها إلا: يا رسول الله أغثني، فيقول: «لا أملك لك شيئًا، قد أنذرتك». ولو قطعت يد سارق واحد لنجا هؤلاء جميعًا، ونجت الأموال لأصحابها، لكن أحد الجهلاء المتعالمين يفتي بأنه لو أخذنا بقطع يد السارق لقطعنا أيدي الناس كلهم، صدق القائل: خذوا الحكمة من أفواه....!







فى هذا العدد"

افتحاجبة البعدد: بقلم الرئيس العام ٢ كلمة التحرير: بقلم رئيس التحريس باب التفسير: إعداد/د. عبدالعظيم بدوى ساد السنية: إعداد/ زكريا حسينى ١٣ ساد الفقه: إعداد/د. حمدي طه ١٧ درر البحار: إعداد/على حشيش ٢١ الإيثار: إعداد/ صلاح نجيب الدق ٢٣ من الأداب الإسلامية: إعداد/ سعيد عامر ٢٦ القصة في كتاب الله: إعداد/ عبدالرازق السيد عبد ٢٩ الموانع من إنفاذ الوعيد: إعداد/ محمد رزق ساطور ٣٢ واحدة التوحيد: إعداد/علاء خضر 177 دراسات شرعية: إعداد/ متولى البراجيلي ٣٨ داد الأسرة: إعداد/ جمال عبدالرحمن ٤٢ ياب الاقتصاد الإسلامي: إعداد/ د. علي السالوس ٤٦ من صفات عداد الرحمن: إعداد/ وحدد عددالسلام بالى ٤٩ تحذير الداعية من القصص الواهية: إعداد/ على حشيش ٥٣ الشيعة الإسماعيلية: إعداد/ أسامة سليمان ٥٩ براءات الرسول 🔄 إعداد/ شوقى عبدالصادق ٦١ من محسطات الأعصال: إعداد/ عبده الأقرع ٦٥ إعلام المصلين والولاة بمن مقدمونه لإمامة الصلاة: إعداد المستشار/ أحمد السبدعلى . ١٧ نت بحة مسابقة القرأن الكريم: ٧٠ من اخصار الحصاعة: ٧٢

لا تخلو منها مكتبة ويحتاج إليها كل بيت

مدير التحرير الفني حسين عطا القراط سكرتير التحرير مصطفى خليل أبو المعاطي التنفيد الفني أحمد إبراهيم صوابي

رنيس التحسرير

جمال سعد حاتم

نقدم للقارئ كرتونة كاملية تعتوي على ٢٨ مجلدا من مجلدات مجلة التوحيد عن ٢٨ سنة كاملة ٢٠٠ جنيها للأفراد والهينات والمؤسسات داخل مصر و ٢٥٠ دولارا خارج مصر شاملية سعر الشحن

### البريد الإلكتروني

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM GSHATEM@HOTMAIL.COM GSHATEM@YAHOO.COM SEE2070@HOTMAIL.COM

۸ شارع قولة - عابدين - القاهرة ت: ۲۲۹۳۲۵۱۷ - فاكس: ۲۲۹۳۲۵۱۷

> ت: ٢٢٩١٥٤٥٦ مؤسسة الأهرام وهروع أنصار السنة المحمدية



الحمد لله الذي أحاط بكل شيء علما، وجعل لكل شيء قدرًا، والصلاة والسلام على نبينا محمد المعوث بالهدى والرجمة، وعلى آله وصحبه احمعين، أما يعد:

| فإن المرأة الصالحة واحدة من الأسباب الأربعة          |
|------------------------------------------------------|
| للسعادة، تلك الأسباب التي ذكرها النبي 🐲 ؛ فعن        |
| سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه قال: قال رسول           |
| الله 🐲: «أربع من السبعادة: المرأة المسالحة،          |
| والمسكن البواسع، والجبار البصبالح، والمبركب          |
| الهنيء». [ابن حيان في صحيحه (٤٠٢٢)، وصححه الإلباني]. |
| وعن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما أن               |
| رسول الله 🐲 قال: «الدنيا متاع، وخير متاع الدنيا      |
|                                                      |

#### المراة الصالحة». [مسلم ١٤٦٧].

كما جعلها الله تبارك وتعالى سكنًا للرجل، فقال عز وجل: ﴿ وَمِنْ آيَاتَه أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنْقُسِكُمْ أَرُّوَاجًا لتَسَكُنُوا إلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مودُةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لاَيَات لقُوْم يَتَفَكُرُونَ ﴾ [الروم: ٢١]، ولما كانت المرأة سكنًا للرجلُ ولباسًا له، وخير متاع؛ أنصفها الإسلام، ورفع قدرها ومكانتها، قال النبي ﴾ كما في حديث عائشة رضي الله عنها: إنما النساء شقائق الرجال، [أبو داود ٣٣٦ وصححه الإلباني].

ولقد نالت المرأة في الإسلام حظًا كبيرًا لم تنله في اي محتمع آخر، وأعطاها حقوقها كاملة، ورفع عنها كل إهانة لحقت بها عبر التاريخ، ولا يُستغرب ذلك؛ لأنه تشريع رب العالمين.

قال الشيخ سيد سابق – رحمه الله –: «كانت المرأة قبل الإسلام شبه رقيقة، إن لم تكن رقيقة بالفعل، لم يكن لها حق يُعترف به، لا حق الملك، ولا حق مزاولة أي عمل باسمها، ولا حق اختيار زوجها، بل كانت تُملك ولا تُملك، تُورث ولا تَرث، وتُكره على الزواج بمن تَكرّه،. [اه. من كتاب إسلامنا، ص٢٠٩].

ولبيان هذه الحقيقة ساذكر بعض الوان تكريم الإسلام للمراة، والحقوق المشتركة العامة التي ساوت فيها الرجل، ومنها:

ا- المساواة الكاملة في الإنسانية فكلاهما من جنس واحد في التناسل البشري، قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مَنْ ذَكَرٍ وَأَنْتَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائَلَ لَتُعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عَنْدَ الله أَتْقَاكُمْ ﴾ [الحجرات: ١٣]. ومن هنا فإن دماء الجنسين تتكافا، قال الله تعالى:

﴿ وَكَتَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّقُسَ بِالنَّقُسِ ﴾ [المائدة: ٤٩]، قال ابن كثير في شرحه للآية: ،وقد احتج الأئمة كلهم على أن الرجل يُقتل بالمرأة بعموم هذه الآية، وكذا ورد في الحديث: ،المسلمون تتكافأ دماؤهم،، وهذا قول جمهور العلماء،. [تفسير ابن كثير ج٢ / ٨٩].

الله المعاواة في أعلى التكانيف والأحكام الشرعية. فالمرأة عمومًا مخاطبة في الجملة بما خُوطِب به الرجل، والفروق بينهما يسيرة اقتضتها خصائص التكوين الجسدي والنفسي للمرأة؛ لأنها يعتريها فترات ضعف أثناء الحيض والنفاس، فخفُف عنها الشارع بعض الأحكام؛ مراعاةً لفطرتها وانوثتها، وذلك كعدم وجوب حضور صلاة الجماعة، وغير ذلك مما هو مقرر في كُتب الفقه.

حسلمساواة في الإجارة والنصة، وهذا واضح غاية الوضوح من حديث أم هاني بنت أبي طالب – رضي الله عنها -، وفيه أنها قالت: يا رسول الله، زعم أبن أبي أنه قاتل رجلاً قد أجرتُه فلان بن هُبيرة. فقال رسول الله : ، قد أجرنا من أجرت يا أم هانيّ، قالت أم هانيّ: وذاك ضحى. [البخاري ٦١٥٨].

لمسلواة في اعمال الحجرة الحرام في الأحرة، ويظهر هذا في كثير من آيات القرآن الكريم، مثل قوله تعالى: ﴿فَاسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ آنَّي لاَ أَصْبِعُ عَمَلَ عَامَلِ مَنْكُمْ مَنْ ذَكَرَ أَوْ أُنْثَى بَعْضَكُمْ مَنْ بَعْضٍ ﴾ [آل عمران: ١٩٥]، وكقوله جل وعلا: ﴿ مَنْ عَمَلَ صَالحًا مَنْ ذَكَرَ أَوْ أُنْثَى وَهُوَ مُؤْمِنُ فَلَنْحَبِيَنَهُ حَيَاةً طَيْبَةَ وَلَنَجْزِينُهُمْ أَجْرَهُمْ بَاحْسَنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [النحا: ٧٩].

ومن الخير الذي ساوت المراة فيه الرجل: تعلّم العلم وتحمّله واداؤه. قالت عائشة رضي الله عنها: منعم النساء نساء الأنصار ! لم يكن يمنعهن الحياء أن يتفقهن في الدين. [مسلم ١٣٣]. وعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: قالت النساء للنبي : غلبنا عليك الرجال، فاجعل لنا يومًا من نفسك، فوعدهن يومًا لقيهن فيه فوعظهن وأمرهن. [البخاري: ١٠١].

وقد عُدُّت عائشة رضي الله عنها من المكثرين من رواية الحديث، وكان مشيخة أصحاب النبي ياتون إليها، ويسالونها في بعض المسائل، وقد ذكر الذهبي قولاً يُعد مفخرةً لكل امراة روت شيئًا من حديث رسول الله \_\_\_\_ قال: «وما علمت في النساء مَن اتُّهِمَت، ولا مَن تركوها».

هـ- رفع الإسلام عنها اللعنة التي الصغنيا بها يعمى الديانات السابقة. وذلك لما اتهموها بأنها سبب تعاسة البشرية، لأنها أغوت أدم فاكل من الشجرة فأخرج من الجنة، ولكن القرآن نسب الذنب إليهما معًا، كما قال تعالى: ﴿ فَأَزَلُهُمَا الشَّيْطَانُ عَنْهَا فَأَخْرِجَهُمَا مَمًا كَانًا فَيه ﴾ [البقرة: ٣٦].

ورفع عنها العلم الديروي عليها في الحاصة. وذلك مثل وأد البنات، وتعدد الزوجات بلا حساب، وجعله محصورًا في أربع، وفرض لها نصيبًا من الميراث، وجعل لها حق التملك والتصرف في مالها، وأمر الرجل أن يعاشرها بالمعروف، وأن يتولى شئونها والإنفاق عليها وعلى ولدها.

ومن تكريد الأسلام للمراحدة أورقا والمحصمة والولار، والترفع عن كل ما يشين عفتها وكرامتها، ومن ذلك عدم الخروج إلا لحاجة وعدم التبرج، قال الله تعالى: ﴿ وقَرْنَ فِي بُيُوتَكُنُ وَلَا تَبَرُجُنَ تَبَرُجُ الْجَاهليَّة الأُولَى وَأَقَمْنَ الصَّلَاةَ وَآتِينَ الزُكَاةَ وَأَطْعَنَ اللَّهُ وَرَسُولَهُ ﴾ [الاحزاب: ٣٣].

قالَ ابن كثير في تفسيره للآية: «وقوله تعالى: ﴿ وَقَرْنَ فِي بُيُوتَكُنُ ﴾ آي: الْزَمْن بيوتكن فلا تخرجن لغير حاجة، ومن الحوائج الشرعية: الصلاة في المسجد بشرطه.. وقوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَبَرُجْنَ تَبَرُّجُ الْجَاهليةِ الأُولَى ﴾. قال مجاهد: كانت المرأة تخرج تمشي بين يدي الرجال، فذلك تبرّج الجاهلية». [تفسير آبنَ كثير ج٢ / ٦٥٢].

وإذا خرجت المرأة من بيتها لزمها الحجاب وستر جميع بدئها؛ صيانةً لها من أذى الفاسقين، وطهارةً للقلوب، وهو علامة شرعية على الحرائر العفيفات، قال الله تعالى: ﴿ ذَلِكَ أَدْنَى أَنْ يُعُرِقْنَ فَلاَ يُؤْذَيْنَ ﴾ [الاحزاب: ٥٩]، ولما أنشد النميري عند الحجاج قوله:

### بخدرن اطراف المنان من التلي المحمد ويقرحن جدم الليل معتجرات

قال الحجاج: ،وهكذا المرأة الحرة المسلمة ،. [حراسة الفضيلة: ٧١].

كما نهى الإسلام المراة إذا خرجت من بيتها عن وضع الطيب، حتى لا يشم طيبها الرجال الأجانب، وفي الحديث عن أبي موسى الأشعري رضى الله عنه عن النبي قال: «أيما امراة استعطرت قمرت على قوم ليجدوا من ريحها فهي زانية». [النسائي ١٢٦٥ وحسنه الألباني].

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله : «أيما أمرأة أصابت بخورًا، فلا تشهد معنا العشباء الآخرة: [مسلم ٤٤٤]. أي: لا تحضر صلاتها مع الرجال.

وإذا كان هذا النهي عند خروجها للصلاة في المسجد، فكيف بخروجها - وهي متطيبة - لأمر آخر؟

والأمور التي جاء بها الشرع لحفظ المرأة وصيانتها وكرامتها كثيرة، بل إن الإسلام هو الذي حرر

Upload by: altawhedmag.com

line 200 1731 &

المرأة من إهانات وضلالات الجاهليات القديمة والحديثة، واحترم أنوثتها احترامًا ليس له نظير في التاريخ كله، وأعداء الإسلام يحاولون منذ فترة طويلة إفساد المرأة المسلمة بعد أن استطاعوا إفسادها في الـغرب والشرق؛ حيث خرجت المرأة هناك على كل خلق فاضل سليم، وتمردت على فطرتها وأنوثتها، وانطلقت إلى الميادين العامة والخاصة مزاحمة للرجال دون خجل أو حياء، وفي حالة من التفسخ والعري القبيح، ويريدون أن تكون المرأة المسلمة كالمرأة عندهم.

### المكار يتعدون لعد دعوات مسمومة تلاعو إلى الاختلاط دد معا والما المعت تراريمه ويرينهم

وواجب المسلمين اليوم الحفاظ على هويتهم الإسلامية، والتمسك بشرع ربهم، والحذر غاية الحذر من متابعة الشيطان والهوى.

واقول هذا لما نشاهده في بلاد المسلمين اليوم من دعوات مسمومة تدعو إلى الاختلاط بين الرجال والنساء، وقد ظهرت المرأة في بعض المجتمعات كاشفة عن مفاتنها وجسدها بعد أن تطيبت وتزينت، بل إنها خرجت في الوسائل المقروءة والمرئية كذلك، وشاركت الرجال في كثير من الأعمال، وإني أحذر من ذلك اليوم كما حذرت منه بالأمس، فقد كتبت كتابًا في الثقافة الإسلامية منذ عشر سنوات، وهو مقرر على طلاب كليات المعلمين بالسعودية، تعرضت فيه لموضوع المرأة، وتكلمت وقارنت بين تكريم الإسلام لها وإهانة الجاهلية، ثم تعرضت لعمل المرأة، وقلت فيه بالحرف الواحد: «أما عن عمل المرأة فينبغي أن نعلم أن للمرأة مهمة عظيمة وشريفة لا يقدر غيرها أن يقوم بها، ألا وهي تربية الأجيال و صناعة الأبطال.

إن دور المرأة في تنشئة الجيل المسلم على الفضيلة والعلم دور كبير، وعلى الرجل أن يسعى على المرأة وعلى أولادها، وأن يوفر لهم ما يحتاجون إليه. ورغبة النساء في الخروج للعمل دون حاجة ما هو إلا تقليد لأعداء الإسلام، وهروب من المسئولية الكبيرة المنوطة بالمرأة، ألا وهي تربية الأجيال، وإني أحذر غاية الحذر من ترك أطفالنا من البنين والبنات للخادمات كي يقمن بدور الأم في الرعاية والتربية، وقد يكن كافرات فيعظم بذلك الخطب، وقد فقد الأبناء بسبب ذلك عاطفة الأباء، فظهر فيهم العقوق وقطيعة الرحم.

#### - 20 ضوابط خروج المرأة إلى العمل 20 م مدار البت / مار مشد السالمة معد

وإذا احتاجت المرأة إلى العمل، أو احتاج المجتمع إلى عملها فيجوز لها بالضوابط التالية: ١- أن تخرج باللباس الإسلامي الذي أوجبه الله عليها، فالمرأة كلها عورة، وهي فتنة، فلا بد لها أولاً من التستر والحجاب، والالتزام بالإداب الإسلامية العامة.

٢- أن يكون ذلك بموافقة ولى أمرها، أو زوجها إن كانت متزوجة، ولا تخرج من بيتها إلا بإذنه.

٣- أن يكون العمل مناسبًا لطبيعة المرأة كانتى؛ وذلك كالعمل في تدريس النساء وتطبيبهن، أو

النشاطات الاجتماعية الأخرى التي تصلح لها المرأة، وتناسب وقارها وحشمتها. ٤- البعد عن الاختلاط بالرجال الأجانب؛ وذلك لأن للاختلاط مفاسد عظيمة، ونحن نشاهد اليوم ما

وصلت إليه المجتمعات التي وقّع فيها الاختلاط، وكيف انتشرت الرذيلة وشاعت الفاحشة، وانعدمت الفضيلة، وانتكست عن الفطرة.

٥- الا يؤدي عملها خارج البيت إلى الإخلال بالواجبات الأساسية من القيام بحقوق الزوج ورعاية الأولاد. [من كتاب: محاضرات في الثقافة الإسلامية: د. عبد الله شاكر].

٥٠ مفاسد الاختلاط في الدراسة ٥٠

وفي دراسة علمية قامت بها الباحثة ،فاطمة محمد رجاء، لنيل درجة الماجستير في إحدى الجامعات الأردنية؛ توصلت إلى نحو ٧٧ في المائة من افراد عينة البحث ذهبوا إلى أن الاختلاط في الدراسة يُعد مشكلة لها أثارها السلبية أخلاقيًا ونفسيًا واقتصاديًا على الطلاب والطالبات، وقالت: إن الاختلاط له الكثير من السلبيات، ويسبّب مشكلات أخلاقية مثل: إثارة الفتنة، والتصنّع في التصرفات من قبل الجنسين، وتعرض الفتيات لمضايقات الشباب، إضافة إلى ضعف الوازع الديني بسبب تعود الطلبة على المارسات الخاطئة، واستباحة المنكرات؛ لكثرة تكرارها.

كما ذكر بعض الطلاب ضمن السلبيات: انتشار ظاهرة تبرج الطالبات مما أدى إلى انتشار الجرائم، مثل: الزنا؛ لأن كثرة الاختلاط مع وجود عوامل الفتنة تؤدي إلى ارتكاب الفاحشة، وهذا هو الحق الذي ندين لله به، ولهذا فإني أوجه نصيحة إلى المسئولين في كل القطاعات بأن يتقوا الله تعالى في المرأة، وأن يحرصوا ويسعوا إلى عودتها إلى حجابها ووقارها وحشمتها، كما يجب على دعاة الفتنة الكف عن الأقوال الباطلة، وتزيين الأعمال الخاسرة.

والله الهادي إلى سواء السبيل.

الذم حدد العدد 27 السنة التاسعة والثلاثون



الحمد لله، معزّ الإسلام بتصرد، ومَثَلَ الكَفَر يقهره. ومصرف الأمور بامره، ومديم النعم بشكره، ومستدرج الكفار بمكره، الذي قدر الأبام يعدله، وجعل العاقبة للمتقين بغضله، ويعدُ

فما أشعه الليلة بالدارجة، فبالأمس القريب كان هجوم اليهود الصهاينة على غزة المحتلة؛ حيث كان القتل والدمار والتخريب، قتلوا الأطفال والشيوخ والنساء، ودمروا المساجد وهدموا المنازل، واقتلعوا الأخضير والدايس، على مرأى ومسمع من إخوة الدين واللغة والعقيدة، وتحت سمع وبصر مدعى الحرية من الغرب الحاقد، والمنظمات الدولية، حاصروهم وأذلوهم، حتى بيانات الشجب والإدانة لم تَعُدُ السنتهم تقدرُ على ترديدها، إنه الحصار لكل ما هو إسلامي، ومع كثرة هواننا على الناس هدت فئة قليلة ممن استيقظت ضمائرهم في محاولة لتحريك ضمائرنا، أمام عدو غاشم لا يعير اهتمامًا لأحد، فتحرك أصحاب الضمائر المستيقظة في محاولة منهم لابقاظنا من ثباتنا العميق، وتحركوا بقافلة أطلقوا عليها قافلة الحرية، وقبل أن يصلوا إلى مبتغاهم كان المشهد الذي يُدمى القلوب، وتدمعُ له العيون... وما زال العرب والمسلمون يقفون في أماكنهم ينظرون إليهم نظرة الحَسْرة والندامة، وإنا لله وإنا اليه راجعون!!

#### وو قافلة الحربة وارهاب اليهود وه

فمما يُدمي القلب، وتدمع له العين، ما أصاب إخواننا شهداء النصرة ممن قامت بقلوبهم غيرة الإيمان والنخوة والمروءة، فهبوا لنصرة إخوانهم المظلومين، ففاجاهم إخوان القردة والخنازير بهجوم مباغت في مشهد بشع اختلطت فيه الدماء بالمياه لمن كانوا على قافلة الحرية.

فعلى متنها جمعت أناسا جاءوا لنصرة المظلومين، وتلاقت بين جنباتها أنفاس الشباب والرجال الطاعنين في السن والنساء والأطفال ، جاءوا من كل حدب وصوب على أسطول الحرية الذي قدم دروسا للمتخاذلين، ليذكرونا بان الحق يعلو ولا يعلى عليه، وأن الله يهيئ له من خلقه من يشاء، وما أحوجنا في هذه الأيام، وفي تلك الأزمنة إلى قواقل للحرية، في زمن عظمت فيه المصيبة، وحلّت به الرزايا العصبية، وتخطّفت عالم الإسلام أيدي حاسديه، ونهشته أيدي أعاديه، فالكرامة مسلوبة، والحقوق منهوبة، والأراضي مغصوبة، ذبلت الأجساد، وجفّت الأكباد، وقرقرت البطون، وظمات الأجواف، أطفال يصرخون، وشيوخ يتنون، ومرضى يتوجعون، وما أحوجنا إلى استشعار العزة والكرامة، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم.

### اغاثة شعب ونصرة مظلوم ٢

ونحن نستطلع هذه الأحداث الني مرت بنا في الأيام

النوحيد رجب ١٤٣١ ه

بدادا كانت مروءة العرب ق دفعت مشركي بني هاشم الى أن يقفواني خندق واحدمع النبى الحصار، افلا تتعلم من هذه المساندة درسا يوجهنانجو الموقف الذي تمليه المروءة على العرب والمسلمين قاطبة تجاد الجاصرين في غزة ال

الماضية نتذكر الأحداث العظام من تاريخ أمتنا وسيرة نبينا ، فبعد سنوات من يعثة الرسول الأمين محمد ، تعاقد أئمة الكفر ورعوس الطغيان في مكة على مقاطعة بنى هاشم وبنى عبد المطلب مسلمهم وكافرهم لأنهم أزروا النبي ، وكتبوا وينو عبد المطلب شعب أبي طالب، وتركوا منازلهم في مكة، نصرة للنبي وحمية له، وإن كان كثير منهم على غير دينه، ومنعت قريش عنهم الطعام والشراب وكل ما يحتاجونه، وعظم الحصار عليهم، مناس من الجوع، وبذل أبو طالب وهو مشرك جميع ناس من الجوع والمخمصة، فيرق أهل مكة لحال أهل من شدة الجوع والمخمصة، فيرق أهل مكة لحال أهل الشعب، فيهريون الطعام والكساء لهم بالليل.

وبعد ثلاث سنوات من الحصار والجوع سعى بعض كبارهم إلى نقض تلك الصحيفة الظالمة، وما فعل المشركون من بني هاشم وبني عبد المطلب ما فعلوا حتى تركوا بيوتهم، وهجروا قبائلهم، وانحازوا إلى الشعب يقاسمون المسلمين الجوع والضراء والباساء ثلاث سنوات تباعًا، ما فعلوا ذلك إلاً حمية للدم والنسب، ووفاء بواجب المروءة والشهامة، وحفظًا لحق الرحم والقرابة.

وإذا كانت مروءة العرب قد دفعت مشركي بني هاشم وبني عبد المطلب إلى أن يقفوا في خندق واحد مع النبي وأصحابه أثناء الحصار، أفلا

نتعلم من هذه المسائدة درسًا يوجهنا نحو الموقف الذي تمليه المروءة على العرب والمسلمين قاطبة تجاه اهل فلسطين في غزة وفي الضفة وفي القدس الشريف؟!

وهل نكون لإخواننا في فلسطين كما كان بنو هاشم وبنو عبد المطلب لمحمد ومن معه من المسلمين، يجري علينا ما يجري عليهم، ونعاني مما يعانون منه، ولا نخذا لهم ولا نسلمهم لأعدائهم يفعلون بهم ما يشاعون، أم نحب أن نكون كابي لهب الذي حالف الظلمة ضد الحق وضد أهله ورحمه؟!

وإذا كان خمسة من مشركي قريش قد سعوا في نقض صحيفة مقاطعة النبي وأصحابه، وإذا كانت قافلة الحرية بمن فيها من الشرفاء وأصحاب الضمائر اليقظة قد سعوا لكسر هذا الحصار الظالم، فإننا نتساءل: ألا يوجد في الأمة الإسلامية، أمة الملدار ونصف المليار مسلم أمثال هؤلاء؟!

إنها دعوة لذوي الأقلام الحرة، والنفوس الأبية، والحمية الإسلامية، والغيرة العربية، أن يعبّروا عن رفضهم لهذا القهر والظلم الأمريكي الصهيوتي لامتنا ولإخواننا في فلسطين خاصة؟!

### ٥٥ جرائم اليهود .. وجريمة البحر (١ ٥٥

فاليهود هم اليهود: أخبث الأمم طويةً، وأرداهم سَجِيَّةً، وأبعدهم من الرحمة، وأقربهم من النقمة، امتلات قلوبهم بالحسد والحقد، يرتكبون المجازر تلو المجازر، فلتَجدَنُ أَشَدُ النَّاسِ عَدَاوَةً للَّذِينَ آمَنُوا الْبَهُودَ وَالَّذِينَ أَشَرَكُوا ﴾ السحة (أ

وهذا الحدث من طبيعة النفس اليهودية الساعية للإفساد والقائمة على الإجرام، وقد فعلوا ما هو أكبر من ذلك، فهم قتلة الأنبياء، وسفاكو الدماء، كذبوا على الله، وحرفوا كُتبه، وأكلوا السُّحت، ونقضوا المواثيق والعهود.

فليست جريمة الاعتداء على سفينة الحرية أولى جرائمهم، وقد أخبرنا الله سبحانه وتعالى بجملة من كبائرهم؛ فقال تبارك وتعالى: ﴿ فَبِمَا نَقْضَهِمْ مَيْثَاقَهُمْ وَكُفُرِهمْ بِآيَات اللَّه وقَتْلَهمُ الأَنْبِيَاء بِغَيْر حَقَّ لَعَنَّاهُمُ ﴾ السب الله وقتَّلَهمُ الأَنْبِياء بِغَيْر حَقَ بُهْتَانًا عظيمًا (١٥٦) وقوَّلَهمُ إِنَّا قَتَلَنَا الْمسيحَ عيسى ابْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ اللَه ﴾ وقد تُهوا عنَّهُ وأَخْلَهِمْ أَمُوالَ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ ﴾

هذه بعض جرائم اليهود في القرآن الكريم، واليوم تَلطُخَتُ أيديهم بدماء القتلى من مسلمين وغيرهم ممن جاءوا لنجدة المظلومين المحاصرين من

اهل غزة وشعب فلسطين.

فاليهود لا يراعون في أحد ذمة ولا عهدا، ولا يخافون الله في خلقه، كما أخبرنا تعالى بقوله: ﴿ لَا يَرْقُبُونَ في مُؤْمن إلاً وَلاَ ذَمَةً ﴾ النوب تعالى: ﴿ كَيْفَ وَإِنَّ يُظْهَرُوا عَلَيْكُمُ لاَ يَرْقُبُوا فَيكُمْ إِلاً وَلاَ ذَمَةً ﴾ النوب أ.

وقد راينا ذلك واضحًا في الوحشية اليهودية تجاه أناس عُزَّل من بلدان مختلفة، لا يملكون من أمرهم شيئًا، وهكذا اليهود، ﴿وَيَسْعُوْنَ فِي الأَرْضِ فَسَادًا ﴾ [الالدة: 17].

واليهود قوم بهت: زعموا كذبا وجود أسلحة في السفن المحملة بالمساعدات الغذائية والطبية، وتحججوا بأن ركاب السفينة قاوموا جنودهم بالسلاح؛ لتبرير جريمتهم النكراء، قال الله تعالى واصفًا حال اليهود أثناء القتال: ﴿ لاَ يُقَاتِلُونَكُمْ جَمِيعًا إلاَ في قُرَى مُحَصَنَة أَوْ مِنْ وَرَاء جُدُرٍ ﴾، وظهر ذلك واضحاً جلياً في استخدامهم الطائرات والسفن الحربية لمقاتلة أشخاص عُزَل!!

#### ٥٥ ولا يحيق الكر السين إلا بأهله ٢٥

إن القرصنة اليهودية الدنيئة، والعمل الإجرامي الشائن الذي ارتكبه الكيان الصهيوني الغاصب على قافلة أسطول الحرية، ذلك المشروع الإنساني الإغاثي للشعب المحاصر في غزة، مخالفين بذلك الشرائع السماوية، والقوانين الأرضية، والأعراف الدولية؛ خرقوا به كل المواتيق الدولية، وأظهروا به عداءهم للمشربة والإنسانية.

فقد انقض قراصنة الشر على العُزُل الأبرياء جواً وبحراً، وأعملوا فيهم آلة الحرب قتلاً وجرحاً ليقيموا البرهان واضحاً على أنهم جنس إجرامي لا يرقبون في إنسان إلاً ولا ذمة، ولا يرعون حق دين ولا ملة.

ولقد صدق الله العظيم الذي أخبرنا عنهم في قوله تعالى: ﴿ لَتَحِدَنُ أَشَدُ النَّاسِ عَدَاوَةَ للَّذِينَ آمَنُوا الَّيَهُودَ ﴾، وقال تعالى: ﴿ وَلَنْ تَرْضَى عَنْكَ الْيُهُودُ وَلَا النَّصَارَى حَتَّى تَتَّبِعَ مَلْتَهُمْ ﴾، وقال عز وجل: ﴿ كُلُمَا أَوَقَدُوا نَارَا لِلْحَرْبِ أَطْفَاهَا اللَّهُ وَيَسْعُوْنُ فِي الأَرْضِ فَسَادًا ﴾ [لللحة 15]

لقد سقط المجتمع الدولي المزيف سقوطًا مدويًا عندما عرقلت أمريكا إصدار قرار قوي من مجلس الأمن الأمريكي - أقصد الدولي - يدين تلك العربدة، وهذا الصلف والغرور الذي تبنته إسرائيل، مكتفين ببيان هزيل ولد ميتًا، ولقد جرف القانون الدولي في سقوطه أكذوبة الشرعية الدولية التي تطبق على العرب والمسلمين فقط، وحافظت أمريكا على مشاعر إسرائيل فضغطت هنا وهناك حتى على الطرف

مدانقض قراصنة الشرعلى الغرل الأبرياء جواويحرا. واعملوا فيهم القالحرب قتلا وجرحا ليقيموا البرهان واضحا وحرحا ليقيموا البرهان واضحا ملى أنبهم جنس إجرامي لا ولا يرعون حق دين ولا ملة.

التركي نفسه، لكي يكون رد فعله هزيلاً خافتًا، بحيث لا يصدر عن المجتمع الدولي والمؤسسات الدولية ما يكدر خاطر أزلامها من الصهاينة في تل أبيب، بينما تطالب بتنفيذ قرار اعتقال البشير!! حقًا «إذا لم تستح فاصنع ما شئت»!!

إن ما حدث لأسطول الحرية، وما حدث من بعده من اعتداء على سفينة المساعدات راشيل كوري ليدفعنا بشدة إلى أن نرجع إلى الوراء، لنسترجع تاريخنا الحافل المجيد ونهتدي بهدي نبينا نطلب العزة والكرامة التي أعزنا بها الإسلام!!

#### ا عد الصمت العربي .. والموقف التركي (1 عد

ليس من الغريب أن تصمت الحكومات الغربية عن أسطول الحرية، فهذا الأسطول الذي تبناه بعض عقلاء الغرب ومؤيدي الحقوق الإنسانية للشعب الفلسطيني ومعهم بعض المسلمين، يمثل - في حد ذاته - وصمة عار للأنظمة العربية، فأين أساطيل العرب لدعم غزة وأهلها؟!

لقد تناسبوا أن شعبًا باكمله يعيش حصارًا كاملاً، يعيش الذل والمهانة، وويل للعرب من شر قد اقترب !! وهذا تحذير من رسول البشرية ، والدائرة تدور، والحصار ينتقل من دولة إلى أخرى طالما كان طرفها عربًا أو مسلمين!!

وليس ما حدث في العراق ببعيد عن أذهانكم، وما يحدث في أفغانستان والسودان، وليس يخفى على الجميع ما يُحاك ضد اليمن والسعودية ومصر، وفي كل موقع، ووراء كل مصيبة تشتم رائحة

lieze ( 1811 a X Y

Y

عاهاهي إيران الستي أذ صياح مساء بالتصريحات النارية النجساد لمتحرك ساكنا ونحن نتساءل عن أساطيل إيران. وماذاقدمت لكسر الحصار الإسرانييلي عن حساس وأهل غزة الفهل يفيق الشائمون ويستبيقظ الغاهليون ال

إسرائيل وأمريكا وإيران، مع كل ما ينشر عن التوتر والخلاف بينهم، إنها المؤامرات، ولغة المصالح وأياديهم الملطخة بدماء المسلمين في العراق وأفغانستان والسودان، وكذلك في دول حوض النيل: إثيوبيا وأوغندا ورواندا وتنزانيا ومعها بورندي والكونغو الديمقراطية في محاولة لضرب مصر والسودان في الصميم، والإيعاز إلى تلك الدول على التلاقي في عينتبي في أوغندا؛ للتوقيع على اتفاق جديد لتقاسم مياه النيل، يكون بديلاً عن الاتفاق ذي الطابع الدولي الموقع في عام ١٩٥٩م أيام الإستعمار الغربي من بريطانيا وإيطاليا وفرنسا لتلك الدول.

ولقد دخلت الصين على ذلك الخط، وتغير موقفها من القضايا العربية والإسلامية، بعدما كانت الصديق الأول المدافع عن القضايا العربية، مع أن ما يربط الصين بالدول العربية اقتصاداً يجعل الموقف اكثر تاثيراً بلغة المصالح؛ إلا أنها لم تفعل. وبلغة الأرقام فإن التجارة الثنائية بين الصين والدول العربية قد تجاوزت المائة بليون دولار في العام ما ماضي، مع وجود الأزمة المالية العالمية، وقد ارتفعت من ٣٠، ٤ بليون دولار. إلى ١٠/ ٤ بليون دولار في العام ٢٠٠٩م، كما ارتفعت الاستثمارات الصينية من بليون دولار بين عامي ٢٠٠٩م و٢٠٠٩م، وإذا كنا قد بليون دولار بين عامي ٢٠٠٤م و٢٠٠٩م، وإذا كنا قد عرجنا بعيداً بعض الشيء عن الموضوع الرئيس للمقال إلاً أن عوامل الربط الشديدة والكبيرة هي التي دفعتنا إلى ذلك.

وعودة إلى الموضوع؛ فإنه على الرغم مما هو معروف عن العلاقات التركية الإسرائيلية الدبلوماسية والاقتصادية، بل والعسكرية، التي وصلت إلى حد إجراء مناورات مشتركة بينهما ومبيعات الأسلحة، فإننا نقدر ونرحب بالموقف التركي المتنامي في الدفاع عن القضايا العربية ضد غطرسة الكيان الصهيوني، وإننا نعتر بهذه المواقف التركية في نصرة القضايا العربية.

ورغم بشاعة الطعنة الموجعة التي وجهتها إسرائيل لتركيا، دون مراعاة للعلاقات الاستراتيجية بينهما؛ فإن تركيا لم تقطع العلاقات مع الكيان الصهيوني بعد حادث أسطول الحرية، ومع شدة التصريحات التي اطلقها أردوغان إلا أنه لم يطرد السفير الإسرائيلي، ربما يسبب ضغوط أمريكا لتخفف من حدة التصريحات التركية تجاه إسرائيل، وهذه الجزئية تحتاج إلى أكثر من مقالة على صفحات مجلة التوحيد.

#### ٢٠ الموقف المصري...والأبواق العربية والإبرانية ٢٢ ٢٠

لقد اتخذت مصر موقفًا إيجابيًا متمثلاً في قرار الرئيس المصري محمد حسني مبارك بفتح معبر رفح لأجل غير مسمى، على الرغم من أن المعبر لم يكن يغلق بصفة دائمة، بل كان يتم فتحه أسبوعيًا للحالات الإنسانية، ومع ذلك فإن حركة حماس ماطلت وزايدت على موقف مصر من فتح معبر رفح. ورفضت حتى الآن توقيع اتفاقية المصالحة مع حركة فتح، تلك المصالحة التي دعت إليها مصر لوحدة الصف، والتي كان يمكن أن تجبر إسرائيل على فتح كل المعابر؛ لو لم تستمر حماس في المزايدة بإيعاز من يعض أصحاب المصالح عريبًا وإقليميًا.

وها هي إيران التي أشبعتنا صباح مساء بالتصريحات النارية لنجاد لم تحرك ساكنًا، ونحن نتساعل عن أساطيل إيران، وماذا قدمت لكسر الحصار الإسرائيلي عن حماس وأهل غزة؟! فهل يفيق النائمون ويستيقظ الغافلون؟!!!

ونحن في الختام لا نستطيع إلا أن نتقدم بأسمى معانى الشكر والأمتنان لفخامة الرئيس مبارك على مبادرته بفتح معبر رفح، كي يستحي اصحاب الأبواق والميكرفونات الرنانة من أنفسهم، ولينظروا إلى ما قدمته مصر عبر السنين لفلسطين وللقضايا العربية!!

والله نسال أن يقر أعيننا بنصرة الحق، ودحر الباطل، إنه على كل شيء قدير، وهو حسبنا ونعم الوكيل، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين. قال تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَرَوْ آَنَا خَلَقْنَا لَهُمْ مِمَّا عَمِلَتْ آَيْدِينَا آَنْعَاماً فَهُمْ لَهَا مَالَكُونَ (٧١) وَذَلَنْنَاها لَهُمْ فَمَنْها رَكُوبُهُمْ وَمَنْهَا يَأْكُلُونَ (٧٢) وَلَهُمْ فيها مَنَافعُ وَمَشَارِبُ أَقَلاَ يَشْكُرُونَ (٧٣) وَاتَحْذُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ آلِهَةَ لَعَلَّهُمْ يُنْصَرُونَ (٤٢) لاَ يَسْتَطِيعُونَ يَصْرَهُمْ وَهُمْ لَهُمْ جُنْدُ مُحْضَرُونَ (٥٥) فَلاَ يَحْرُنُكَ قَوْلُهُمْ إِنَا نَعْلَمُ مَا يُسرُونَ وَمَا يَعْلَنُونَ (٢٦) أَوَلَمْ يَرَ الإِنْسَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِنْ نُطْفَة فَإِذَا هُوَ خَصِيمُ مُبَيْ (٧٧) وَضَرَبَ لَنَا مَثَلاً وَنَسِي خُلْقَهُ قَالَ مَنْ يُحْيِي الْعَظَامَ وَهِي رَمِيمُ (٧٧) اللَّهُ يَحْدِيها وَضَرَبَ لَنَا مَثَلاً وَنَسِي خُلْقَهُ قَالَ مَنْ يُحْيِي الْعَظَامَ وَهِي رَميمُ (٧٧) عَنُو مَا أَنْذِي أَنْسَاها أَولَ مَرَةً وَهُو بِكُلَّ خَلْقَ عَلِيمُ (٧٩) الَذي جَعَلَ لَكُمْ مِنَ الشَّجَرِ الأَخْصَرِ الذِي أَنْسَاها أَولَ مَرَةً وَهُو بِكُلَّ خَلْقَ عَلِيمُ (٩٧) الَذي جَعَلَ لَكُمْ مَنَ الشَّجَرِ الأَخْصَلَا أَنْ يَخْلُقُ مَتْلَهُمُ أَولَ مَرَةً وَهُو بِكُلَّ خَلْقَ عَلِيمُ (٩٧) الَذي جَعَلَ لَكُمُ مِنَ الشَجُرُ الأَخْلُ مُنْكُونَ أَنْ يَخْلُقُ مَتْلَهُمُ بَعَمَ قَالَ مَنْ يُحَدِّي أَنَا يَكُلُونَ أَنَّا فَلَمُ يَ يَعْتَاهُ مِنْ اللَّذِي خَلُو مَنْ يُحُولُ مَنْ يَحْتَعَامُ أَنْ يُعْوَلَ لَهُ مَا اللَّذِي جَعْمُ مَنْ اللَّذِي جَعْلَ أَسَرَّطُ عُولُ عَلَيهُمُ بَعُمُ مَا الشَجُرُ الأَخْصَرَ وَالَا فَالَا يَحْرُبُكُمُ مِنْ اللَّذِي جَعْلَمُ مَا السَّجُو الْحُنُولُ عَلَى أَنَا يَعْتَمُ مَا اللَّذِي عَلَى أَنَا خَلَقُولُ مَنْ أَنَ عُقُولَ لَهُ أَنَ خَصَيها مَا أَنْ يَعْوَلُ لَهُ عَلَى مَنْ أَنْ مَعْكُلُقُ مَا أَنْ يَعُولُ مَا أَنْ يَعْتَلُهُ مُ أَنَا مَا أَمُ أَنَ مُنْ عَائِ مُ

#### وو الأنعامين نعم الله وواجا

باب التفسير

يلفت الله – تبارك وتعالى – أنظار الكافرين إلى دلائل القدرة، ودلائل العظمة والوحدائية مرة ثانية وثالثة ورابعة، فيقول جل وعلا: ﴿ أولَمْ يروًا ﴾ والرؤية هنا قلبية، والمعنى: أو لم يعلموا ﴿ أَنَّا حَلَقْنَا لَهُمْ مَمًا عَمَلَتُ أَيْدِينَا ﴾ مما انفردنا تحن به، وبخلقه وبإيجاده، لم يشركنا فيه أحد، ﴿ أَنْعَامًا ﴾ وهي الإبل والبقر والغنم بنوعيها: الضان والماعز. فهُمْ لَهَا مالكُونَ (٢١) وَذَلُلْنَاها لَهُمْ ﴾ جعلها الله وتعيش معه حيثما كان، وبعد ذلك سخرها وجعلها الصغير يمشى به ويقوده، وهو مذلل منقاد، وإذا ربطت خمسين جملاً لقادها أيضًا. لا تشرد ولا تهيج، لكن إذا هاج الجمل وشرد، فمن الذي يقدر على تذليله مرة أخرى غير الله تبارك وتعالى؟!

#### ود مايرك من الاندام ومالا ترك ون

لمثل هذا الشنع على فتع اكل الدقر للوله في هذا

فَمَنْهَا رَكُوبُهُمْ مَ مَن النعم مَا يُركَب، ومن النعم ما لا يُركب، أما ما يُركب فالإبل، قال تعالى: ﴿ وَتَحْمَلُ الْقَالَكُمْ لِلَى بَلَدَ لَمْ تَكُونُوا بَالَغِيهِ الأُ بِسَقَ الأَنْفُسِ إِنَّ مِنْكُمْ لَرَعُوفٌ رَحِيمٌ ﴾ [النحل: ٧]، وقال تبارك وتعالى عن الإبل أيضا: ﴿ اللهُ الذي حعل لكمُ الأنعام لتركبُوا منها ومنها تأكلون (٧٩) ولكم فيها منافع ولتبلُغُوا عليها حاجة في صدوركم وعليها وعلى الْفُلْكِ

أما البقر والغنم فلا تركب: فعن أبي هُريْرة رضي الله عنه عن النبي قال: "بَيْنَمَا رَجُلُ رَاكبُ على بَقَرة الْتَفَتَّتُ الله. فَقَالَتُ لَمْ أَخْلُقْ لَهذا، إِنَّما خُلَقْتُ للنُصرائة، [منفق عليه]. وقد آخرج البخاري هذا الحديث في باب استعمال البقر للحراثة. وقال الحافظ في الفتح : قال ابن بطال: في هذا الحديث حجة على من منع أكل الخيل مستدلاً بقوله تعالى فلتركبوها 6 فإنه لو كان ذلك دالاً على منع أكلها

lipere ( 171 1731 &

<u>..........</u>

لدل هذا الخبر على منع أكل البقر لقوله في هذا الحديث: «إنما خلقت للحرث» وقد اتفقوا على جواز أكلها فدل على أن المراد بالعموم المستفاد من جهة الامتنان في قوله: ﴿ لتركبوها ﴾ والمستفاد من صيغة إنما في قوله "إنما خلقت للحرث" عموم مخصوص.

وَمَدْهَا يَأْكُلُونَ ﴾: والإبل والبقر والعَدَم كلها ماكولة، ﴿وَلَهُمْ فَيهَا مَنَافَعُ ﴾ غير الركوب وغير الأكل، ﴿وَمَنْ أَصَّوَافَهَا وَأَوْبَارِهَا وَأَشْعَارِهَا أَنَاثًا وَمَتَاعًا إلَى حين ﴾ [النحل: ٨٠]، منافع كثيرة، ﴿وَمَثْنَارِبُ ﴾، ﴿نَسْقَيكُمْ مِمًا في بُطُونه منْ بَيْن فَرْتُ وَدَم لَبَنًا خَالصًا سَائَعًا لَلَشَارِبِينَ ﴾ [النحل: ٢٦]، هل وَدَم لَبَنًا خَالصًا سَائَعًا لَلَشَارِبِينَ ﴾ [النحر: ٢٦]، هل والله، وهل تشربه لو نزل ورائحته رائحة الفرث؟ لا والله. إذن الله حمى اللبن من الفرث والدم، وأنزله سائعًا للشاربي، فلا بد أن تقول الحمد لله، ولا بد أن تتفكر في دلائل قدرة الله عز وجل.

وحين تركب الجمل وغيره تقول: ﴿ سُبُحَانَ الَّذِي سَخُرَ لَنَا هَذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنِينَ (١٣) وَإِنَّا إِلَى رَبِّنَا لَمُنْقَلَبُونَ ﴾ [الرّخرف: ١٣-١٤]، وحين تحلب البقر أو الإبل أو الغنم تقول: الحمد لله، وحين تقص صوف الغنم تقول الحمد لله، وحين تغزل منها الثياب تقول الحمد لله، لا بد أن تتفكر في دلائل قدرة الله.

#### ٥٠ وجوب شكر الله على تعمه ٥٠

﴿ أَقَلاً يَسْتُكُونَ ﴾ اللهُ مع كل هذه النعم؟! ولو شكروه لزادهم، كما قال تعالى: ﴿ وَإِذْ تَأَدُّنَ رَبُّكُمْ لَئَنْ شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمْ وَلَئَنْ كَفَرْتُمْ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدُ (٧) وقَالَ مُوسى إِنَّ تَكْفُرُوا أَنْتُمْ وَمَنْ في الأَرْض جَميعًا قَانُ اللَّهُ لَغَني حَميدُ ﴾ [إبراهية: ٧-٨]، فلا بد من شكر الله على هذه النعم التي لا تُعدَ ولا تُحصَى، ﴿ كُلُوا مَنْ رَزْق رَبَّكُمْ وَاسْتُكْرُوا لَهُ ﴾ [سبا: ١٥]، ﴿ كُلُوا وَأَسْرَبُوا مِنْ رَزْق الله وَلا تَحْتَق لا يَعْق الأَرْض مُقْسَدِينَ ﴾ [البقرة: ٢٠]، هذه نعم لا يليق بنا أن نقابلها نقابلها بالكفو، هذه نعم لا يليق بنا أن نقابلها بالمعصية، وصدق القائل:

فنان المعاصي تنزيل المذ

الألية الباطلة لا تتصر عاندتها في الدفيا ولا في الأخرة روا

﴿ وَاتَّحَدُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ اللَّهِ أَنَّهُ ﴾: سبحان الله! ما

- الاختف محمد الماحد ال

فسار الأله سيربع المشقم

Upload by: altawhedmag.com

اذا كنت في شعمة فارعها

حافظ عناسها مشكر الأله

فواعصبا كنف تعصر الأله

### وفي كل شيء له ايــــة تــدل عــلي أنه الــواحـــ

﴿ وَاتَّخَذُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ آلَهَةَ لَعَلَّهُمْ يُنْصَرُونَ ﴾ يرجون من هذه الآلهة أن تَنصرهم، وتدفع عنهم عذاب الله، وترد عنهم باس الله، قال تعالى: ﴿ لَا يَسْتَطيعُونَ نَصْرَهُمُ وَهُمْ لَهُمْ جُنَدٌ مُحْضَرُونَ ﴾ أي وَهُمْ ﴾ يعني المشركين ﴿ لَهُم ﴾ أي للأصنام ﴿ جُنُدُ مُحْضَرُونَ ﴾ هم الذين يدافعون عن الأصنام، وهم الذين يحمونها، وهم الذين ينصرونها، فكيف يرجون نصرها؟!

وقيل: إن هذه الآلهة لو جنّدت نفسها، وأخذت أسلحتها، وتأهبت لتنصر من يعبدها، لا تستطيع نصرهم، كيف وهم غير مجندين أصلاً، وغير مؤهلين للنصر.

وقيل: ﴿ وَهُمْ لَهُمْ جَنَّدُ مُحَصَرُونَ ﴾ يعني هذه الآليهة والذين يعبدونها من دون الله، محضرون حميعًا في النار يوم القيامة، كما قال تعالى: ﴿ لِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّه حَصَبُ جَهَتُمَ أَنْتُمْ لَهَا وَارِدُونَ ﴾ [الأبياء: 14]، وكما قال تعالى: ﴿ احْشُرُوا الذينَ طَلَمُوا وَأَزُواجَهُمْ وَمَا كَانُوا يَعْبُدُونَ (٢٢) مِنْ دُونِ اللَه فَاهْدُوهُمْ إِلَى صَرَاطِ الْجَحِيمِ ﴾ [الصافات: ١٣-٢٢].

﴿فَلاَ يَحُرُّنُكَ ﴾ يا تبينا ﴿ قَوْلُهُمْ ﴾. لقد كانوا يقولون في حقَّ الله ما لا يليق بجلال الله، وكان النبي ٢ يحزن عندما يسمع من ذلك، فقال الله له: ﴿ فَلاَ بَحُزُنُكَ قَوْلُهُمْ ﴾.

ولقد كانوا يقولون في القرآن ما يشق على النبي عد سماعه؛ فيحزن لسماعه، فقال الله له: ﴿ فَلاَ يَحْزُنْكَ قَوْلُهُمْ ﴾. ولقد كانوا يقولون في النبي نفسه ما يحزنه، فقال الله له: ﴿ فَلاَ يَحْزُنُكَ قَوْلُهُمْ ﴾، لا تحزن لماذا؟ ﴿ إِنَّا حَعْلَمُ مَا يُسرُونَ وَمَا يُعْلِئُونَ ﴾. والعلم يقتضي المجازاة على ما علمه الله منهم، فلا تحزن؛ لأن الله لن يتركهم.

وقدم السر على العلن ليفيد إحاطته بهم علماً، إذا كان يعلم الكلام الذي هو في نفسك قبل أن تقوله، فكيف يخفى عليه ما تقوله؟! كما قال تعالى: وأسروا قولكم أو اجهروا به إنه عليم بذات الصُدور ﴾ [المك ١٣]، وقال تعالى: ﴿ سَوَاءً مَنْكُمُ مَنْ أَسَرُ الْقَوْلُ وَمَنْ جَهَرَ به وَمَنْ هُو مُسْتَحْف باللُيْل وسَارِبُ بِالنَّهَارِ ﴾ [الرعد: ١٠]، يعني تجهر بصوتك أو تحقصه؛ فإن الله سبحانه وتعالى يسمعك، حتى يعلم ما في نفسك.

احسن قول القائل:

عدلان المعتقد الإنسان أول مرة، فلن يعجز عن إعادته: ( أوَلَمْ يرَ الإِنْسَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِنْ نُطْفَة فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُبِينٌ ﴾: الذي يعرف أصله الحقير المهين، كيف يتكبر ويتعالى على الله، وكيف يجادل في الله بالباطل ﴿ أوَلَمْ يرَ الإِنْسَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِنْ شُطْفَة فَإِذَا على رَبَّهُ ظَهِيرًا ﴾ [الفرقان: ٥٥].

وضرب لذا مثلًا ونسبي خلقة هذا مثال لخصومة الإنسان في الله عز وجل (وضرب لذا مثلًا ونسي خلقة ) يعني أول مرة، ﴿قَالَ مَنْ يُحْيِي الْعظام وهي رميم ):

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: إن العاص ابن وائل أخذ عظمًا من البطحاء، ففتَّه بيده، ثم قال لرسول الله ٢: ايحيى الله هذا بعد ما أرمًّ؛ فقال رسول الله ٢: انعم، يميتك، ثم يحييك، ثم يدخلك جهنم. قال: ونزلت الآيات من أخريس، [الصحيح المسند من أسباب النزول: م140].

فقال جل وعلا: ﴿ أَوَلَمْ يَرَ الإِضْمَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِنْ نُطْفَة فَإِذَا هُوَ حَصِيمُ مَبِينُ (٧٧) وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسِي خُلُقَهُ قَال مَنْ يُحْبِي الْعَظَامَ وَهِي رِمِيمُ (٧٧) قُلُ يُحَبِيهَا الَّذِي أَنْشَاها أَوُلُ مَرُة وَهُوَ بِكُلَّ خَلُقَ عليمُ ﴾

وقال سبحانه: ﴿ وَلَقَدْ عَلَّمْتُمُ النَّشْئَةَ الأولى قَلُولًا تَذَكَرُونَ ﴾ [الواقعة: ٢٣]، فتعلمون أن الذي أنشاكم من العدم لن يعجز عن إعادتكم بعد الموت؛ لأن الإعادة أسهل من البدء، كما قال تعالى: ﴿ وَهُوَ الذي يَبْدَأُ الْحَلَّقَ ثُمْ يُعيدُهُ وَهُو آهُونُ عَلَيْهِ وَلَهُ الْمَثَلُ الأَعْلَى في السُماوات والأرض وهُو العزيزُ الْحكيمُ ﴾ [الروم الاه وشيء أهون، ولكن يضرب الله لكم الأمثال حتى تعقلوا عنه مراده.

#### ٥٥ شبه المنكرين للبعث والرد عليها ٥٥

وهكذا قرر الله تعالى المعاد بذكر كمال علمه، وكمال قدرته، فإن شُبَه المنكرين له كلها تعود إلى ثلاثة أنواع:

أحدها: اختلاط أجزائهم بأجزاء الأرض على وجه لا يتميز ولا يحصل معها تميز شخص عن شخص.

الثانى: أن القدرة لا تتعلق بذلك.

الثالث: أن ذلك أمر لا فائدة فيه، أو إنما الحكمة. اقتضت دوام هذا النوع الإنساني شيئًا بعد شيء

هكذا أبداً، كلما مات جيل خلفه جيل آخر، فأما أن يميت التوع الإنساني كله ثم يحييه بعد ذلك فلا حكمة في ذلك. فجاءت براهين المعاد في القرآن مبنية على ثلاثة أصول:

أحدها: تقرير كمال علم الرب سيحانه، كما قال في جواب من ﴿ قَالَ مَنْ يُحْيِي الْعظامَ وهي رَميمُ (٨٧) قُلْ يُحْيِيهَا الذي أَنْسَاهَا أَوَلَ مَرَّةً وَهُو بِكُلْ خَلَّقَ عليمُ ﴾، وقال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السُعَاوَات وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلاَ بِالْحَقِّ وَإِنَّ السَّاعَةَ لَاتَيَةً فَاصْفَحِ الصَفْح الْجَمِيلَ (٨٥) إِنَّ رَبُكَ هُو الْخَلاَقُ الْعليمُ ﴾ [الحجر: ٨٥-٨٦]، وقال تعالى: ﴿ قَدْ عَلَمْنَا مَا تَنْقَصُ

والشائي: تقرير كمال قدرته، كقوله تعالى: وأولَيْس الَّذِي خَلَقَ السُّمَاوَاتَ وَالأَرْضَ بِقَادِر عَلَى أَنْ يَحْلُقَ مَثْلَهُمْ بَنَى وَهُوَ الْحَلَّاقُ الْعَلَيمُ ﴿ إِسِ ٨١]، وقوله جل وعلا: ﴿ بَلَى قَادِرِينَ عَلَى أَنْ نُسُوِّي بَنَانَهُ ﴾ [القيامة: ٤]، وقوله تبارك وتعالى: ﴿ ذَلَكَ بِأَنَّ اللَّهُ هُوَ الْحَقُّ وَأَنَّهُ يُحْيِي الْمَوْتَى وَأَنَّهُ عَلَى كُلُّ شَيْء قَدِيرُ ﴾ [الحج: ٦]، وقد يجمع الله بين الأمرين، كما في قوله: ﴿ أَوَلَيْس الَذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتَ وَالأَرْضَ بِقَادِر عَلَى أَنْ

الثالث: كمال حكمته، كقوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السماء والأرض وما بنتهما لأعدين ﴾ [الانساء: ١٦]. وقوله جل وعلا: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُما بَاطلاً ﴾ [ص: ٢٧]، وقوله تبارك وتعالى: ﴿ أَسَحْسَبُ الإِنْسَانُ أَنْ سُتُرِكَ سُدًى ﴾ [القدامة: ١٦]. وقوله سبحانه وتعالى: ﴿ أَفَحَسَبْتُمُ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمُ عَبَثًا وَأَنْكُمُ إِلَيْنًا لاَ تُرْجَعُونَ (١١٥) فَتَعَالَى اللَّهُ الْمَلَكُ الْحَقِّ لاَ إِلَهُ إِلاَّ هُوَ رَبِّ الْعَرْشِ الْكَرِيمِ ﴾ [المؤمنون: ١١٥-١١٦]، وقوله جل شانه: ﴿ أَمْ حَسَبَ الَّذِينَ اجْتَرَحُوا السُبِّنَاتِ أَنْ نَجْعَلَهُمْ كَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمَلُوا الصَّالِحَاتِ سواء محداهم ومماتهم ساء ما تحكمون ﴾ [الحائدة: ٢١]، ولهذا كان الصواب أن المعاد معلوم بالعقل مع الشرع، وأن كمال الرب تعالى وكمال أسمائه وصفاته تقتضيه وتوجبه، وأنه منزه عما يقوله منكروه، كما ينزه كماله عن سائر العيوب والنقائص. [الفوائد لابن القدم، ص٢-٧].

وهذه الآيات أشبه ما تكون بما ذكر الله تعالى في أول سورة ق؛ فإنه سبحانه حكى قول المسركين: (أَنَذَا متَّنَا وَكُنَا تُرَابًا ذَلَكَ رَجْعُ بَعيدُ ﴾ ثم قال ردًا عليَهم: (قَدْ عَلَمْنَا مَا تَنْقَصُ الأَرْضُ منْهُمٌ وَعنْدُنَا كتَابٌ حَفَظَ ﴾ [ق: ٣-٤]. فهذا هو العلم، ثم لفت

النوحيد وحسب ١٣٢١ه

انظارهم إلى القدرة، فقال تبارك وتعالى: ﴿ أَفَلَمُ يَتْظُرُوا إلَى السَّمَاء فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَاهَا وَرَيْئًاهَا وَمَا لَهَا مِنْ فُرُوج (٢) وَالأَرْض مَدَنَّاهَا وَ أَلَّقَيْنًا فَيَهَا رَوَاسِي وَأَنْبَتَّنَا فِيهَا مِنْ كُلَّ زَوْج بَهِيج (٧) تَبْصَرَهُ وَذَكَرَى لَكُلَّ عَبْد مَنْيِل (٨) وَنَزَلْنَا مِنَ السَّمَاء مَاء مُبَارِكَا فَأَنْبَتَنَا بِهِ جَنَات وَحَبُ الْحَصَيد (٩) وَالنُحْل باسقات لَها طَلْعُ نَضِيدُ (١٠) رِزُقًا للْعَبَاد وَأَحْيِيُنَا بِهِ لَنَدَةَ مَنْتًا كَذَلِكَ الْخُرُوجُ ﴾ [ق: ٢-١١].

وعنَّ أبي هُريْرة رضى الله عنه أنَّ رَسُولَ الله قال: «قَالَ رَجُلُ لَمْ يَعْمَلُ حَسَنَةً قَطَّ لأَهْله: إذا مات فَحَرَقُوهُ، ثَمُ انْرُوا نَصْفَهُ في الْبِرَ، وَنَصْفَهُ في الْبَحْرِ؛ فَوَاللَّهُ لَتَنْ قَدَرَ اللَّهُ عَلَيْهِ لَيَعَذَيْنَهُ عَذَابًا لا يُعَذَّبُهُ أَحَدًا من الْعَالَمِينَ. فَلَمَا مات الرُجُلُ فَعَلُوا مَا أَمَرَهُمْ؛ فَأَمَر اللَّهُ الْبِرُ فَجَمَعَ مَا قَدِه، وَأَمَرِ الْبَحْرَ فَجَمَعَ مَا فَدِه، ثُمَّ اللَّهُ البَرُ فَحَمَعَ ما قَدِه، وَأَمَر الْبَحْرَ فَجَمَعَ مَا فَدِه، ثُمَّ عَلَمَ فَعَلَّتَ هَذَا وَأَنْ مَا اللَّهُ الْبَرُ فَجَمَعَ مَا فَدِه، ثُمَّ عَلَمُ فَعَقُر اللَّهُ لَهُ، [مسلم ٢٧٥]، وقال تعالى: عَلَمُ أَسْحَسُبُ الإِنْسَانُ أَلَنْ نَجْمَعَ عَظَامَهُ (٣) بَلَى قَادِرِينَ عَلَى أَنْ شُبُوعُ بِنَائَهُ ﴾ [القيامة: ٣-٤].

الدليل الثاني من دلائل السعت: أنه سمحانه الذي حعل لكم من الشجر الأخضر نارا فإذا أنتم منَّهُ تُوقدُونَ أي الذي بدأ خلق هذا الشجر من ماء حتى صار خضراً نضراً؛ فأثمر وينع، ثم أعاده إلى ان صار حطبًا يابسًا تُوقد به النار، كذلك هو فعَّال لما بشاء، قادر على ما بريد، لا يمنعه شيء، قال قتادة في قوله: ﴿ الَّذِي حَعَلَ لَكُمْ مِنَ السُّجَرِ الأَخْصَرِ نَارًا فَإِذَا أَنْتُمْ مِنْهُ تُوقدُونَ ﴾ بقول: الذي أخرج هذه النار من الشحر قادر على أن سعثه، وقدل المراد بذلك شحر المَرْخ والعَقَار، بنبت في أرض الحجان، فيأتى من اراد قدح نار وليس معه زناد، فياخذ منه عودين اخضرين، فيقدح احدهما بالآخر، فتتولد النار من سبنهما كالزناد سواء، وروى هذا عن ابن عباس رضى الله عنهما، وفي المثل: لكل شبجر نار، واستمحد المرخ والعفار، وقال الحكماء: في كل شبحر نار إلا الغاب. [تفسير القرآن العظيم ٣ / ٥٨٢].

الدليل النالة. أن الله تعالى خلق السموات والأرض، وهما أشد خلقًا، فلن يعجز عن إعادة الإنسان الضعيف: قال سبحانه: ﴿ أَوَلَيْسُ الَّذِي خَلَقَ السُمَاوَاتِ وَالأَرْضَ بِقَادِرِ عَلَى أَنَّ يَخْلُقَ مَتْلَهُمْ بَلَى وَهُوَ الْخَلَاقُ الْعَلِيمُ ﴾.

من اشد خلقاً؟ الإنسان أم السماء؟ ﴿ أَأَنْتُمْ أَشَدُ خَلَقًا أم السُماءَ بِنَاها ﴿ [النازعات: ٢٧]، والجواب: السماء أشد خلقًا، كما قال تعالى: ﴿ لَخَلُقُ السُمَاوَات والأرض أكْبَر منْ خَلْقَ النَّاس وَلَكَنْ أَكْثَر النَّاس لإ

يَعْلَمُونَ ﴾ [غافر: ٧٧]، فإذا كانت السماء أشد خلقًا، والله ﴿ بَنَاهَا (٢٧) رَفَعْ سَمَّكَهَا قَسَوًاهَا (٢٨) وَأَغْطَشَ لَيْلَهَا وَأَخْرِجَ صَحْحَاهَا (٢٩) وَالأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَحَاهَا (٣٠) أَخْرَجَ مِنْهَا مَاعَمًا وَمَرْعَاهَا (٣١) وَالْجِبَالَ أَرْسَاهَا (٣٢) مَتَاعًا لَكُمُ وَلأَنْعَامَكُمُ ﴾ [النازعات ٧٧- ٣٣]. فكيف يعجز عن إعادة الإنسان؟! قال سبحانه: ﴿ أَوَلَمُ يَرُوا أَنُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السُّمَاوَاتَ وَالأَرْضَ وَلَمْ يَعْيَى سَيْءَ قَدِيرُ ﴾ [الأحقاف ٣٣].

قال جل شانه: ﴿ أَوَلَيْسَ الَّذِي خَلُقَ السَّمَاوَات وَالأَرْضَ بِقَادٍ عَلَى أَنْ يَخْلُقَ مِثْلَهُمْ بَلَى وَهُوَ الْخَلاَقُ الْعَلِيمُ قَادٍ سبحانه وتعالى، ﴿ وَهُوَ الْخَلَقُ الْعَلِيمُ ﴾ صبغة مبالغة في الخلق، فانه متكرر ومتحدد، كما قال سبحانه: ﴿ أَفَعَييناً بِالْخَلُقِ الأَوْلِ بِلَ هُمْ فِي لَبِسٍ مِنْ خَلْقَ جَدِيدَ ﴾ [ق: ١٥]، وهو سبحانه ﴿ الْعَلِيمُ ﴾ قدرة مع علَم، لا يعجز متصف بهما عن إعادة الموتى بعد موتهم. ﴿ إِنَّمَا أَمَرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيَئًا أَنْ يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾، كَما قال تعالى: ﴿ وَمَا أَمَرُنَا إِلاَ وَاحِدَةً كَلَمْحِ بِالْبَصَرِ ﴾ [القمر: ٥٠].

ثم نزه الله تعالى نفسه عما وصفه به المشركون من العجز عن إحياء الموتى، فقال سبحانه: (فَسُبُحَان الَّذي بِيَدِه مَلَكُوتُ كُلَّ شَيْء ﴾، ومادام الملك كله بيده، وَهو المَتصرف فيه، قلن يعجز عن إعادة الموتى بعد موتهم، ولذلك قال: ﴿ وَإِلَيْهُ تُرْجَعُونَ ﴾ لتُجزَى كل نفس بما كسبت، وتوفَّى كل نفس ما عملت.

عَنْ عُبَادَةَ بْنِ الصَّامَتِ رضي الله عنه عَنِ النَّبِي قَالَ: مَنْ شَهَدَ أَنْ لا إلَهَ إلاَ اللهُ وَحَدَهُ لاَ شَرَيكَ لَهُ، وَأَنْ مُحَمَّدًا عَبِّدُهُ وَرَسُولُهُ، وَأَنْ عَيسَى عَبِّدُ الله وَرَسُولُهُ، وَكَلَمَتُهُ ٱلْقَاهَا إلى مَرْيَمَ وَرَوْحَ مِنَّهُ، وَالْجِنَّةُ حَقَّ وَالنَّارُ حَقَّ، أَنْخَلَهُ اللهُ الْجِنَّةَ عَلَى مَا كَانَ مِنْ الْعَمَلِ، [النحارى ٢٤٣٥].

ونحن نشهد أنَّ لاَ إلَهُ إلاَ اللهُ وَحَدَّهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ، وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبَدُهُ وَرَسُولُهُ، وَأَنَّ عَيسَى عَبَّدُ الله وَرَسُولُهُ، وَكَلَمَتُهُ الْقَاهَا إلَى مَرْيَمَ وَرُوحُ مَنْهُ، ونَشهد أن الْجَنَّة حَقَّ وَالنَّارِ حَقَّ، وأن البَعْثَ حق، وترجو بهذه الشهادة أن يدخلنا ربنا الجنة على ما كان منا من ضعف وتقصير في العمل.

وهكذا نكون قد انتهينا من تفسير هذه السورة العظيمة من كتاب ربنا تبارك وتعالى، ونكمل في العدد القادم إن شاء الله وقدر، والحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم ويارك على نبينا محمد وعلى اله وسلم.

The are 20 year that alles to the cash, and

(with also y little

きんの キャマ シリ トライトラー う で トラー う ろう

التلبان اختفد تعالى واشكره والثلوف للعه واستغفره والغطى والناغم الليل ظاين خلله وخاتم وسله تشتقا فحصاواله وصحفه اجمعه والقامعين ومرتقبهم بإحفط المن بوم الدين ويعدعا المصاعدا والمنا عن النعمان بن يشير رضي الله عنهما قال: قال رسول الله : • دترى المؤمنين في تراحمهم وتوادهم وتعاطفهم كمثل الجسد، إذا اشتكى عضوا تداعى له سائر جسده بالسهر والحمى، الصاحات الم

الجعد لله رب العالمان الرجعان الرجعم سالك يوم

هذا الحديث أخرجه الإمام البخاري في صحيحه؛ كتاب الأدب، باب (رحمة الله والناس والبهائم) برقم (٢٠١١)، كما أخرجه الإمام مسلم في صحيحه؛ كتاب البر والصلة، باب (تراحم المؤمنين وتعاطفهم وتعاضدهم)، وأخرجه أيضًا الإمام أحمد في المسند برقم (٤ / ٢٧٦ - ٢٧٦).

### ور شرح الفردات دور معاد ما المدر

قوله: «ترى المؤمنين» في رواية مسلم: «مثل المؤمنين»، والمراد بالمؤمنين كاملو الإيمان، الذين اكتمل إيمانهم فلا يتصرفون في أمورهم إلا على كمال الإيمان، لذا كانوا جديرين بهذه الأوصاف.

وقوله: «في تراحمهم» أي أنهم يرحم بعضهم بعضًا، والرحمة متبادلة بينهم، كل منهم يبذلها للآخر، ولا يعامله في معاملة دنيوية أو دينية إلا بمقتضى الرحمة التي جعلها الله تعالى في قلبه.

وقوله: ،وتوادَّهم، الأصل أن يُقال في تواددهم، لكن أدغمت الدال في الدال فصارت دالاً واحدة مشددة. وقوله: ،وتعاطفهم، أي أنهم يعطف بعضهم على بعض، ويحنو بعضهم على بعض، والمراد إعانة بعضهم بعضاً كما يُعطف الثوب على الثوب ليقويه.

وقوله: «كمثل الجسد» أي بالنسبة لجميع أعضائه، ووجه الشبه فيه التوافق في التعب والراحة.

وقبوله: «تداعى» أي: دعا بعضه بعضًا إلى المشاركة في الآلم، ومنه: «تداعى الأكلة إلى قصعتها» أي: أن كل أمة تدعو غيرها للمشاركة في الهجوم على المسلمين.

وقوله: بالسهر والحمى: اما السهر فلأن الألم والتعب يمنع النوم، وأما الحمى فلأن الألم وفقًد النوم يثيرها. قال الحافظ وقد عرف أهل الحذق الحمى بانها حرارة غريزية تشتعل في القلب فتشب منه في جميع البدن فتشتعل اشتعالاً يضر بالأفعال الطبيعية.

وصف النبي 🐲 في هذا الحديث المؤمنين بثلاث صفات: شبههم فيها بالجسد الواحد المترابطة اجزاؤه المتوافقة اعضاؤه، التي لا تنفك عنه بحال من الأحوال: هذه الصفات هي:

النوحيد رجيب ١٣٩١ ه

#### 00 ولا التراجم وو

وهذه الصفة التي جاءت على صيغة التفاعل تقتضي الرحمة المتبادلة بين أفراد الأمة المسلمة، فكل واحد منهم يرحم غيره، وقد جاء في تعريف الرحمة: أنها إرادة إيصال الخير إلى الغير، كما جاء في تعريفها أيضًا أنها: حالة وجدانية تعرض غالبًا لمن به رقة القلب، وتكون مبدأ للانعطاف النفساني الذي هو مبدأ الإحسان.

هذا، وقد جاءت الرحمة في القرآن الكريم بمعاني كثيرة، منها انها تعنى الآلفة والمحبة بين أهل الإيمان، كما في قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا فِي قُلُوبِ الَّذِينَ اتَّبَعُوهُ رأْفَةً وَرَحْمَةً ﴾ [الحديد: ٢٢]. 10 الرحة تقتض العرم من

الرحمة صفة تقتضي إيصال المنافع والمصالح إلى الإنسان، وإن كرهتها نفسه وشقت عليه، فهذه هي الرحمة الحقيقية؛ فارحم الناس بالناس من شق عليهم في إيصال مصالحهم إليهم، ودفع المضار عنهم، فمن رحمة الأب بولده أن يكرهه على التادب بالعلم والعمل، ويشق عليه في ذلك بالضرب وغيره، ويمنعه شهواته وليم كان ذلك لقلة رحمته به، وإن ظن أنه يرحمه بالإهمال ويرفهه ويريحه، فهذه رحمة مقرونة بجهل، ولذلك كان من تمام رحمة أرحم الراحمين سبحانه ومنعه من كثير من أغراضه وشهواته من رحمته ومنعه من كثير من أغراضه وشهواته من رحمته سبحانه وتعالى به.

### وصدق أبو تمام في قوله: قسا ليزدجروا، ومن يك حازماً فليقس أحياناً على من يرجم بد من موررجمة الله تعالى بعاده بد

من رحمة الله تعالى بعباده ابتلاؤهم بالأوامر والنواهي، رحمة لهم وتفضلاً عليهم، لا حاجة منه إليهم فيما أمرهم به أو نهاهم عنه، سبحانه، ومن رحمته سبحانه بعباده أن نغص عليهم الدنيا وجعلها عليهم كَبَدًا لثلا يطمئنوا إليها ويرغبوا عن النعيم المقيم في جنته ودار كرامته؛ فساقهم إليها بسياط الابتلاء؛ فمنعهم ليعطيهم، وابتلاهم ليعافيهم، وأماتهم التي تفضل بها عليهم، قال تبارك وتعالى: ﴿ قُلْ بِفَضْلِ الله وَبِرَحْمَتِه فَبِذَلَكَ قَلْيَقُرْحُوا هُوَ خَيْرُ مِمًا يَجْمَعُونَ ﴾ [يونس: ٨٥].

وهذه الرحمة التي تحصل للمؤمنين المهتدين تكون بحسب هداهم، فكلما كان نصيب الواحد من الهداية أتم كان حظه من الرحصة أعظم وأوفر، لذلك كان الصحابة رضوان الله عليهم أرحم الأمة، قال الله تعالى

في شانهم: ﴿ مُحَمَّدٌ رَسُولُ الله وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشَدًاءُ عَلَى الْكُفُارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ ﴾ [الفتح: ٢٩]، والصديق رضي الله عنه كان أرحم الأمة بالأمة؛ لأن الله تعالى جمع له بن سعة العلم وسعة الرحمة.

# الرحمة معقة من معات تبي الهدى والرحمة ٢٠ ٥٠

لقد كان نبينا محمد ( رحيما بالخلق عموماً، وبالمؤمنين على وجه الخصوص، وقد وصفه الله تعالى بذلك؛ فمدحه وبين فضله صلوات الله وسلامه عليه، كما جاء ايضا في سنته الكثير مما يبين اتصافه بالرحمة، فمن ذلك ما جاء في كتاب الله تعالى قال جل ثناؤه: ( فَمَا رَحْمَة منَ الله لَنْتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَظًا عَلِيظَ الْقَلْبِ لِأَنْفَضُوا منْ حَوْلَكَ ( آل عمران: ١٥٩]، وقال جل ذكره: ( لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُ مَنْ أَنْفُسَكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْه مَا عَنتُمُ

ومما ورد في السنة مما يبين ذلك:

١- حديث أسامة بن زيد - رضي الله عنهما - قال: كان رسول الله تقلق ياخذني فيقعدني على فخذه، ويقعد الحسن بن على على فخذه الآخر، ثم يضمهما ثم يقول: «اللهم ارحمهما؛ فإني أرحمهما». [أخرجه البخاري: ٢٠٠٣]:

٢- حديث مالك بن الحويرث - رضي الله عنه -قال: أتيتنا النبي فونحن شببة متقاربون، فاقمنا عنده عشرين ليلة، فظن أنا اشتقنا أهلنا، وسالنا عمن تركنا في أهلنا فاخبرناه، وكان رقيقًا رحيمًا في أفقال: «ارجعوا إلى أهليكم؛ فعلموهم ومروهم، وصلوا كما رأيتموني أصلي، وإذا حضرت الصلاة فليؤذن لكم احدكم ثم ليؤهكم أكبرهم،. [متفق عليه واللفظ للبخاري].

٣- حديث أبي موسى الأشعري - رضي الله عنه -قال: كان رسول الله ته يسمّي لنا نفسه أسماء، فقال: «أنا محمد، وأنا أحمد، والمقفّي، والحاشر، ونبي التوبة، ونبى الرحمة». [مسلم: ٢٣٥٥].

٤- حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن الأقرع بن حابس أيصر النبي تعيل الحسن، فقال: إن لي عشرة من الولد ما قبلت واحدًا منهم، فقال رسول الله عنه: إنه من لا يرْحمُ لا يُرْحمُ، [متفق عليه].

٥- حديث عائشة رضي الله عنها قالت: أعتم النبي ٤ ذات ليلة حتى ذهب عامة الليل، وحتى نام أهل المسجد، ثم خرج فصلى – أي العشاء – فقال: «إنه لوقتها لولا أن أشق على أمتي،. [متفق عليه واللفظ لمسلم].

٦- حديث ابي قتادة - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله : (إني لأقوم في الصلاة أريد أن أطول فيها، فاسمع بكاء الصبي فاتجوز في صلاتي كراهية ان أشق على أمه». [متفق عليه، واللفظ للبخاري]. ٧- حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قيل: يا

X الذه ديد العدد 113 السنة

رسول الله، ادع على المشركين، قال : • إني لم أبعث لعانًا، وإنما بُعثت رحمة،. [مسلم: ٢٥٩٩].

٨- حديث أسامة بن زيد رضي الله عنهما أن ابنة النبي ورضي عنها أرسلت إليه عند وفاة ابنها فأتاها ومعه سعد بن عبادة ومعاذ بن جبل وأبي بن كعب وزيد بن ثابت ورجال، فرفع الصبي إلى النبي ونفسه تقعقع، ففاضت عينا رسول الله ، فقال سعد: ما هذا يا رسول الله، فقال: «هذه رحمة جعلها الله في قلوب عباده، وإنما يرحم الله من عباده الرحماء». [متفق عليه واللفظ للبخاري].

٩- حديث أنس بن مالك رضي الله عنه في شان دخول النبي على ابنه إبراهيم وهو يجود بنفسه، فجعلت عينا رسول الله تذرفان، فقال له عبد الرحمن بن عوف رضي الله عنه: وأنت يا رسول الله؟ فقال: ديا ابن عوف، إنها رحمة، ثم أتبعها باخرى، فقال : دإن العين تدمع، والقلب يحزن، ولا نقول إلا ما يرضي ربنا، وإنا بفراقك يا إبراهيم لمحزونون،. [متفق عليه واللفظ للبخارى].

١٠- حديث عائشة زوج النبي ( ورضي عنها، وفيه أنه ( رأى جبريل، فقال له جبريل: إن الله بعث إليك ملك الجبال لتأمره بما شئت فيهم، قال فناداني ملك الجبال فسلم علي ثم قال: يا محمد، فقال: ذلك فيما شئت، إن شئت أطبقت عليهم الأخشبين، فقال النبي : بل أرجو أن يُخرج الله من أصلابهم من يعبد الله لا يشرك به شيئا، [متفق عليه واللفظ للبخارى].

#### ٥٥ تراحم الصحابة رضى الله عنهم ٥٥

واصحاب النبي في ورضي الله عنهم كانوا رحماء بينهم، كما قال الله تعالى: ﴿ مُحَمَّدُ رَسُولُ الله وَالَّذِينَ مَعُهُ أَشَدُاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمُ ﴾ [الفتح: ٢٩]، كَان كبيرهم يرحم صغيرهم، وصغيرهم يوقر كبيرهم، وفي هذا من التراحم ما يجعلهم خير من اقتدى برسول الله وتأسى به، كيف وقد عاينوا رحمة رسول الله بالكبير والصغير والمسلم وغير المسلم من كتابي وغير كتابي، فقد خلفوا لنا التراحم، فهل نتاسى بهم كما تاسوا برسولهم صلوات الله وسلامه عليهم ورضي الله عنهم أحمعين؟!

#### - 20 فأنبا النواذ وي

جاءت هذه الصفة في الحديث على صيغة التفاعل التي تقتضي أن يكون التعامل فيها بين طرفين فاكثر، فكل مؤمن يودُ أخاه، ويودُه أخوه، فهي مفاعَلَة من الجانبين.

وعَرَفَ التوادَ بأنه التواصل الجالب للمحبة، أو هو التـواصل على المحبة، وعُرَّفَ أيضًا بأنه طلب مودة الإكفاء بما يوجب ذلك.

وقد استعمل التودد بمعنى المحبة، وبمعنى

التمني، قال الراغب في المفردات: الود محبة الشيء وتمني كونه، ويستعمل في كل من المعنيين - اي المحبة والتمني – على أن التمني يتضمن معنى الود؛ لأن و و حَعل بَيْنَكُمْ مودَةً وَ رَحْمَةً ﴾ [الروم: ٢١]، وقوله و و حَعل بَيْنَكُمْ مودَةً وَ رَحْمَةً ﴾ [الروم: ٢١]، وقوله تبارك وتعالى: ﴿ سَيَجْعَلُ لَهُمُ الرُحْمَنُ وَدًا ﴾ [مريم: ٣٦]، إشارة إلى ما أوقع بينهم من الألفة المذكورة في قوله سبحانه: ﴿ وَالَفَ بَيْنَ قُلُوبهمْ وَلَكِنَ اللَّهُ أَلَفَ بَيْنَهُمُ الأَرْضَ جَمِيعًا مَا أَلَفَتَ بَيْنَ قُلُوبهمْ وَلَكِنَ اللَهُ الَفَ بَيْنَهُمُ إِنَّهُ عَزِيزٌ حَكيمَ ﴾ [الأنفال: ٣٢]. وفي المودة التي تُقتضي المحبة المجردة في القُربي ﴾ [الشوري: ٢٣]، وقال ابن منظور: الودُ: الحب، يكون في جميع مداخل الخير.

#### التوددين السلمين من

عن عبد الله بن عمر – رضي الله عنهما – أن رجلا من الأعراب لقيه بطريق مكة، فسلم عليه عبد الله، وحمله على حمار كان يركبه، وأعطاه عمامة كانت على رأسه، فقيل له: أصلحك الله! إنهم الأعراب، وإنهم يرضون باليسير، فقال عبد الله: إن أبا هذا كان وُدًا لعمر بن الخطاب، وإني سمعت رسول الله الله عول: رأن أبر البر صلة الولد أهل وُدً أبيه،. [مسلم: ٢٥٥٢].

وقد رغب النبي من ان يتزوج المسلم المرأة الودود - أي ذات الوُدُ والتودُد والتحبب لزوجها، وهي البكر الولود؛ لأن وجود الولد بين الزوجين من دواعي المودة والألفة والمحبة، فعن معقل بن يسار - رضي الله عنه -قال: جاء رجل إلى النبي فقال: إنى أصبت امرأة ذات حسب وجمال، وإنها لا تلد، أفاتزوجها؛ قال: لاه. ثم اتاه الثانية فنهاه، ثم اتاه الثالثة، فقال: تزوجوا الودود الولود؛ فإني مكاثر بكم الأمم. [أخرجه أبو داود والنسائي، وصححه الألباني في صحيح الجامع: داود والنسائي، وصححه الألباني في صحيح الجامع:

وقد نفى رسول الله الله التكون هناك خلة بينه وبين أحد من المسلمين، ولو كان متخذًا خليلاً لاتخذ أبا بكر رضي الله عنه خليلاً، فقال كما جاء في الصحيحين من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه: .... ولو كنت متخذًا خليلاً لاتخذت أبا بكر، ولكن أخوة الإسلام ومودته، لا يبقين في المسجد باب إلا سدٌ، إلا باب أبي بكر،.

هذا، وقد وردت أثار عن بعض الصحابة والتابعين وائمة الهدى في أهمية التودد بين المسلمين، نذكر طرفًا منها، وقد نقلناها من كتاب نضرة النعيم، فمن ذلك:

١- قال عمر رضي الله عنه: اثلاث يصفين لك ود
 أخيك: أن تسلم عليه إذا لقيته، وتوسع له في المجلس،
 وتدعوه بأحب أسمائه إليه،.

٢- قـال الأحـنف بن قـيس: اخـير الإخـوان إن
 ١ استفنيت عنه لم يزدك في المودة، وإن احتجت إليه لم

Jin 210 - 1431 &

13

ينقصك منها». ٣- قال الماوردي: •البر هو المعروف، ويتنوع نوعين قولاً وعملاً؛ فاما القول فهو طيب الكلام وحسن البشر، والتودد بجميل القول، وهذا يبعث عليه حُسن الخلق ورقة الطبع،. 3- كتب إبراهيم بن العباس إلى احد إخوانه: المودة يجمعنا حبلها، والصناعة تؤلفنا أسبابها، وما حين ذلك من تراحه في لقاء أو تخلف في مكاتية

موضوع بيننا يحب العذر فيه،. ٥- عن الحسين بن عبد الرحمن قال: كان يقال: إن المودة قرابة مستقادة،. وقالوا: «إن الصديق من صدقك وده، وبذل لك رفده،، وقيل: «القرابة تحتاج إلى مودة، والمودة لا تحتاج إلى قرابة،.

٦- قال جعفر الصادق - رحمه الله تعالى -: ،مودة يوم صلةً، ومودةُ شهر قرابةٌ، ومودة سئة رحم مائية، من قطعها قطعه الله».

وهذه الصفة الثالثة التي جاءت في الحديث؛ جاءت أيضًا بصيغة التفاعل التي تدل على حدوث العطف من جانبين، أي أن كل مسلم يعطف على أخيه المسلم. ويراف به ويرحمه ويشفق عليه.

ومادة عطف تدل على الانثناء والانعياج، يقال: عطف الشيء أي أملته، وانعطف إذا أنعاج، ويقال: عطف يعطف من باب (ضرب)، وهو الحنان والميل، تقول: عطف الناقة على ولدها عطفا إذا حنت عليه ودر لينها، وعطف الله تعالى قلب السلطان على رعيته إذا جعله عاطفا رحيماً. ويقال أيضاً: أمراة عطوف: مُحبة لزوجها، حانية على أولادها، وأمراة عطف: لينة هينة ذلول مطواع لا كبر فيها.

ويقال كذلك: تعطّف عليه: وصله وبرُه، وتعطف على رُحمه: رَقَّ لها وأشفق، وتعاطفوا: عطف بعضّهم على بعضٌ، ورجل عاطف وعطوف أي عائد بفضله، حسن الخُلُق.

وقال الراغب: العطف يقال في الشيء إذا ثني أحد طرفيه إلى الأخر؛ تعطف الغصن والوسادة والحبل، ويستعار للميل والشفقة إذا عُدَّيَّ بـ (على) نحو عطف عليه، وإذا عدى بـ عن، يكون على الضَدِّ، نحو: عطفت عنه بمعنى أعرضت وصدت.

#### ومعاشدا والمرويين التراجم والتواد والتعاطف دوا والم

نقل الحافظ في الفتح عن أبي محمد بن أبي جمرة قوله: الذي يظهر أن التراحم والتوادد والتعاطف – وإن كانت متقاربة في المعنى – لكن بينها فرق لطيف، فاما التراحم فالمراد به أن يرحم بعضهم بعضاً بأخوة الإيمان لا بسبب شيء آخر، وأما التواد فالمراد به التواصل الجالب للمحبة كالتزاور والتهادي، وأما التعاطف، فالمراد به إعانة بعضهم بعضاً، كما معطف

الثوب عليه ليقويه. اهـ.

قال القاضي عياض: (.. فتشبيهه عد المؤمنين بالجسد الواحد تمثيل صحيح، وفيه تقريب للفهم، وإظهار للمعاني في الصور المرئية. وفي الحديث تعظيم حقوق المسلمين، والحض على تعاونهم، وملاطفة بعضهم بعضًا،.

وقـال ابن أبي جـمرة: «شـبّه الـنبي في الإيمان بالجسد، واهله بالإعضاء: لأن الإيمان أصل، وفروعه التكاليف، فإذا أخلَّ المرء بشيء من التكاليف شأن ذلك الإخلال الأصل، وكـذلك الجـسد أصل كـالـشـجرة، واعضاؤه كالإغصان، فإذا اشتكى عضو من الإعضاء اشتكت الإعضاء كلها؛ كالشجرة إذا ضرب من أغصانها غصن اهترت كلها بالتحرك والإضطراب.

على المسلمين أن يتمسكوا بدينهم، ويعملوا بكتاب ربهم وسنة بينهم صلوات الله وسلامه عليه، عليهم أن

بهتدوا بهدى القرآن الكريم الذي قال عنه منزله سيحانه وتعالى: ﴿ إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ بَهُدى لِلَّتِي هِي أقوم [الاسراء: ٩]، وبهدى خاتم النبيين وإمام المرسلين محمد 👞، فإن فعلوا كانوا خير أمة أخرجت للناس؛ تسود بينهم الألفة والمودة والرحمة والعطف والرافة، ذلك لأنهم إخوة، كما وصفهم رب العالمين في قوله سيحانه: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةُ ﴾، وكما امتن عليهم رب العرة سيحانه بتاليف قلوبهم بعد أن كانوا متفرقين، فقال حل تناؤه أمرا إياهم بالاعتصام بحيله: ﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحِبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلا تَغَرَّقُوا وَاذْكَرُوا نعْمةَ الله عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَعْدَاءً فَأَلْفَ بِينَ قُلُوبِكُمْ فاصبحتم بنعمته إخوانا وكنتم على شفا حفرة من النار فانْقَذَكُم منْها... ﴾ [ال عمران: ١٠٣]، ونهاهم عن التفرق فقال سمحانه: ﴿ وَلا تَكُونُوا كَالَدْينَ تَفُرَقُوا وَاخْتَلَفُوا مِنْ بَعْدٍ مَا حَاءَهُمُ الْبَيْنَاتَ وَأُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابَ عظيم 6 [ال عمران: ١٠٥].

فإذا عرف المسلمون حقيقة الدنيا، فإنهم لن يتنافسوها كما تنافسها الذين من قبلهم، ولن يقطع أحد رحمه ولن يعادي إخوانه، وإنما يسود التراحم والتواد والتعاطف؛ لأن الجميع بريد رضا رب العالين، ولا يحرص على الدنيا ومتاعها الذي يؤدي إلى التقاطع والتدابر والتخاصم الذي يؤدي بصاحبه إلى سخط الرب تبارك وتعالى، وإلى غضب الخلق والقسوة بينهم.

نسبال الله تعالى أن يهدينا وسائر المسلمين صراطه المستقيم، وأن يوفقنا لما يحب ويرضى، وأن يباعد بيننا وبين سوء الأخلاق، إنه ولي ذلك والقادر عليه.

واخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين.

the set of the log of the set of the set of the set of the set of the set

דו לוואאי ישני ארא ישני ארא ישניים איז איין

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله واله وصحبه ومن والاه. وبعد: فقد بدأنا في الحلقة السابقة الكلام عن صغة وضوء النبي عن، وفي هذه الحلقة نكمل ما تبقى من أعمال الوضوء؛ فنقول وبالله تعالى التوفيق:

#### 00 ٧- مسح الرأس ٥٥

هـو إمـرار الـيد المـبـتـلة بـالماء على الرآس بلا تسييل. [التعريفات للجرجاني].

حكمه: اتفق الفقهاء على أن مسح الرأس من فروض الوضوء التي لا يصح الوضوء إلا به: لقوله تعالى: ﴿ وَامْ سَحُوا بِرُعُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْسُنُ ﴾ الآية.

وللأحاديث الواردة في وصف وضوء النبي من ومنها حديث عثم مسح ومنها حديث عثمان بن عفان، وفيه: «تم مسح برأسه». [متفق عليه]. ولإجماع الفقهاء على ذلك. [الموسوعة الفقهية ٤٣ / ٣٤٧].

#### 🚥 القدر المجزئ في مسح الرأس 🚥

ذهب المالكية في المشهور والحنابلة في إحدى الروايتين عن أحمد إلى وجوب مسح كل الرأس، وذهب الجمهور إلى عدم وجوب مسح كل الرأس، وإن كان يستحب عندهم مسح كل الرأس؛ لأنه فعل النبي في.

احتج من قال بوجوب مسح كل الرأس بقوله تعالى: ﴿ وَأَمْسَحُوا بِرُغُوسِكُمْ ﴾، والرأس حقيقة اسم لجميعه، والبعض مجاز، والأصل في الكلام حمله على الحقيقة، وبحديث عبد الله بن زيد، وفيه: ومسح رأسه بيده فاقبل بهما وأدبر، بدأ بمقدم رأسه، ثم ذهب بهما إلى قفاه، ثم ردهما إلى المكان الذي بدأ به، [متفق عليه].

و الحديث وإن كان حكاية فعل إلا أنه جاء لبيان المجمل في الآية، وبيان المجمل الواجب واجب. [نيل الأوطار للشوكاني ١ / ٢٨٦].

قال الشوكاني: والإنصاف أن الآية ليست من قبيل المجمل، والحقيقة لا تتوقف على مباشرة ألة الفعل بجميع أجزاء المفعول، كما لا تتوقف في قولك: ضربت عمراً، على مباشرة الضرب لجميع أجزائه للكل أو للبعض، وليس النزاع في مسمى الرأس، فيقال: هو حقيقة في جميعه، بل النزاع في إيقاع المسح على الرأس، والمعنى الحقيقي للإيقاع يوجد بوجود المباشرة، ولو كانت المباشرة الحقيقية لا توجد إلا بمباشرة الحال لجميع المحل لقل وجود الحقائق في هذا الباب.

والحاصل أن الوقوع لا يتوقف وجود معناه

النوحيد رجمي ١٤٣١ه

Upload by: altawhedmag.com

باب الفقه

أحكام الوضوء

الحلقة الثالثة -

5010

الجزء الثانى

اعداد: د/

ALA

C

# シスト 私に公式した 前面に たいれたり 海下 へい

الحقيقي على وجود المعنى الحقيقي لما وقع عليه الفعل، وهذا منشأ الاشتباه والاختلاف، فمن نظر إلى جانب ما وقع عليه الفعل جزم بالمجاز، ومن نظر إلى أولوية استيعاب المسح لجميع الرأس، وصحة أحاديثه، ولكن دون الجزم بالوجوب مغاوز.... [نيل الأوطار 1 / ١٩٢].

#### ٥٠ كيفية مسح الرأس ٥٠

ورد المسح كما ذكرنا دون تفصيل في بعض الأحاديث، ومفصلاً في البعض الآخر، ومنها حديث عبد الله بن زيد المتقدم، وفيه: أن رسول الله تنا مسح رأسه بيده، فأقبل بهما وأدبر، بدأ بمقدم رأسه، ثم ذهب بهما إلى قفاه، ثم ردهما إلى المكان الذي بدأ منه... الحديث [متفق عليه].

فهذه الرواية بينت أن المسح يبدأ من ناصية الرأس باليدين حتى يصل إلى منتهى الرأس من الخلف وهو القفا، ثم يرجع بهما مرة أخرى إلى الناصية، وتعتبر هذه مسحة واحدة، ولا يعتبر الشعر المسترسل الخارج عن حد الرأس من الرأس؛ فلا يجزئ المسح عليه فقط، حتى عند من يقول بأن الواجب مسح بعض إلرأس.

ومنهما حديث الرَّبِيَّعِ بِنْت مُعَوَّدُ ابْنِ عَفَّرَاءَ رضي الله عنها أنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﴾ تَوَضَّاً عنَّدها؛ فَمستح الرَّاسَ كُلُهُ مَنْ قَرْن الشُعُو، كُلُّ نَاحِيَة لِمُنْصَبَ الشُعُر، لاَ يُحركُ الشُعُر عَنْ هَيْنَتِهِ، [أبو داود ١٢٨ وحسنه الإلباني].

وهذه الرواية جاءت بكيفية أخرى لمسح الرأس، لا يتغير فيها الشعر عن هيئته التي يكون عليها قبل المسح.

#### 00 هليس تكرارمسج الرأس؟ 00

اختُلف في هذه المسالة على قولين:

أحدهما: أنه يستحب مسح الرأس ثلاثًا كسائر الأعضاء، واحتجوا بما رواه أبو داود من حديث عثمان: أن النبي تش مسح رأسه ثلاثًا. [رواه أبو داود ١١٠ وصححه الألباني].

الثاني: أن السنة في مسح الرأس أن تكون مرة واحدة، واحتجوا بالروايات الكثيرة التي ورد فيها ذكر صفة وضوء النبي عنه، وفيها إطلاق مسح الرأس مع ذكر تثليث غيره من الأعضاء، أو ذكر مسح الرأس مرة واحدة مع تثليث غيره من الأعضاء.

قال الإمام الشوكاني: فالإنصاف أن أحاديث الثلاث لم تبلغ درجة الاعتبار حتى يلزم التمسك بها؛ لما فيه من الـزيادة، فالـوقـوف على ما صح من الأحاديث الثابية في الصحيحين وغيرهما هو المتعين، لاسيما بعد تقييده في تلك الروايات السابقة بالمرة الواحدة، وحديث: من زاد على هذا فقد أساء وظلم [أبو داود ١٣٥ وصححه الالباني]. بالمنع من

الزيادة على الوضوء الذي قال بعده النبي 鄰 هذه المقالة. [نبل الأوطار: ١ / ٤٣٠].

وقد مال الشيخ الألباني إلى تصحيح رواية التثليث بقوله: ،قد صح من حديث عثمان بن عفان أن النبي تصحيح راسه ثلاثا، أخرجه أبو داود بسندين حسنين، وله إسناد ثالث حسن أيضًا، وقد تكلمت على هذه الأسانيد بشيء من التفصيل في صحيح أبي داود، وقد صحح الحافظ في الفتح هذه محيح أبي داود، وقد صحح الحافظ في الفتح هذه الزيادة، وقال: والزيادة من الثقة مقبولة، ومال ابن الجوزي في كشف المشكل إلى تصحيح التكرير. قلت الجوزي في كشف المشكل إلى تصحيح التكرير. قلت وإن كثرت لا تعارض رواية التثليث؛ إذ الكلام في أنه سنة ومن شانها أن تُفعل أحيانًا. [تمام المنة: صريما المنه:

وقال الصنعاني: «رواية الترك لا تعارض رواية الفعل، وإن كثرت رواية الترك؛ إذ الكلام في أنه غير واجب بل سنة من شانها أن تفعل أحيانًا وتترك أحيانًا». [سبل السلام: ١ / ٦٤].

#### 0 مسألة السح على العمامة 10

وردت عدة روايات في بيان مسحه على على العمامة، منها: حديث عمرو بن أمية الضمري رضي الله عنه قال: رأيت رسول الله 🎏 يمسح على عمامته وخفيه. [البخاري ٢٠٥].

وحديث بلال رضي الله عنه قال: مسح رسول الله على الخفين والخمار. [مسلم ٢٧٥]. والخمار المراد به هذا: العمامة، كما ذكر الذووي في شرح مسلم قال: «لأنها تخمر الرأس وتغطيه».

وحديث المغيرة بن شعبة رضي الله عنه أن النبي توضأ فمسح بناصيته وعلى العمامة وعلى الخفين. [مسلم ٢٧٤].

وإذا كان المسح على العمامة ثابتًا باتفاق أهل العلم: فالسؤال: هل يجوز الاقتصار في مسح الرأس على العمامة فقط:

احتج من قال بجواز الاقتصار على مسح العمامة بحديثي عمرو بن آمية وبلال رضي الله عنهما، وذهب جمهور العلماء إلى عدم جواز الاقتصار على العمامة فقط، وإنما يجب أن يمسح معهما جزءاً من الرأس. قال الترمذي: وقال غير واحد من أصحاب النبي عني لا يمسح على العمامة إلا أن يمسح برأسه مع العمامة، واحتجوا بأن الله تعالى فرض المسح على الرأس، والحديث في العمامة محتمل التأويل، فلا يُترك المنيقن بالمحتمل، والمسح على العمامة ليس بمسح على الرأس، [نقله الحافظ عن الخطابي في الفتح 1 / ٣٦٩].

ورد القائلون بالجواز بان المسح على الشعر

الأوحدد العدد 273 السنة التاسعة و

### 制度自己的制度的现在分词的 1.4

يجزئ ولا يسمى رأسًا، فقال الجمهور: يسمى رأسًا مجارًا بعلاقة المجاورة، فرد القائلون بالجواز: والعمامة كذلك بتلك العلاقة، فإنه يقال: قبلت رأس محمد، والتقبيل يكون على العمامة. قال ابن القيم: إن النبي في كان يمسح على رأسه تارة، وعلى العمامة تارة، وعلى الناصية.

قال الشوكاني: الكل صحيح ثابت، فقصر الإجزاء على بعض ما ورد لغير موجب ليس من داب المنصفين. [نيل الأوطار: ١ / ٤٤٣].

#### ي سألة: هل تمسح المرأة على خمارها؟ ٢٠

قال ابن قدامة: وفي مسح المرأة على مقنعتها روايتان - أي عن الإمام أحمد -: أحدهما: يجوز؛ لأن أم سلمة كانت تمسح على خمارها. ذكره ابن المنذر. وقد صح عن النبي في أنه أمر بالمسح على الخفين والخمار [أحمد ٢٣٨٩٢ وضعفه الألباني مرفوعًا وصححه موقوفًا على بلال رضي الله عنه]. قال: ولأنه ملبوس معتاد يشق نزعه فأشبه العمامة.

الثانية: لا يجوز المسح عليه، فإن أحمد سُئًا: كيف تمسح المرأة على رأسها؟ قال: من تحت الخمار، ولا تمسح على الخمار. [المغنى: ١/ ١٨٦].

قال ابن تيمية عن رواية الجواز: وهي أظهر: لعموم قوله ﷺ: «امسحوا على الخفين والخمار» [أحمد ٢٣٨٩٢ وضعفه الألباني مرفوعًا وصححه موقوفًا على بلال رضي الله عنه]. والنساء يدخلن في الخطاب المذكور تبعًا للرجال، كما دخلن في المسح على الخفين.

ولأن الرأس يجوز للرجل المسح عليه، فجاز للمرأة كالرجل؛ ولأنه لباس يباح المسح على الرأس لمشقة نزعه غالباً، فاشبه عمامة الرجل ويشق خلعه أكثر، وحاجته أشد من الخفين. [شرح العمدة ١ / ٢٦٥-

#### ٥٥ مسح الأذنين ٥٥

اتفق الأئمة الأربعة أن حكم الأنذين هو المسح كالرأس، ثم اختلفوا بعد ذلك في حكم مسح الأنذين، فذهب الحنفية والمالكية على المشهور والشافعية إلى أن مسح الأذنين ظاهرهما وباطنهما من سنن الوضوء. [الموسوعة الفقهية الكويتية 21 / 213].

واحتجوا بحديث المقدام بن معدي كرب، وفيه: مثم مسح برأسه وأذنيه ظاهرهما وباطنهما، وأدخل أصابعه في صماخ أذنيه، الحديث. [أبو داود ١٢٣ وصححه الألباني]. وهو حكاية فعل، وحكاية الأفعال لا يُستفاد منها الوجوب، وذهب الحنابلة وبعض المالكية إلى أنه يجب مسح الأذنين لأنهما من الرأس؛ لقوله عن: ، الأذنان من الرأس، [الترمذي ٣٧ وصححه

الألداني. انظر الموسوعة الفقهدة ٢٣ / ٣٦٥].

فيكون الأمر بمسح الرأس أمرًا بمسحهما؛ فثبت وجوبه بالنص القرآني، وأجيب بعدم انتهاض

الأحاديث الـواردة لذلك، والمتيقن الأستحباب فلا يُصار إلى الوجوب إلا بدليل ناهض. [نيل الأوطار ١ / ٢٩٣].

قلت: وعلى القول بصحة حديث الأذنان من الرأس، فلا يلزم إلا القائل بوجوب مسح كل الرأس، أما من قال بإجزاء مسح البعض، وهو الأرجح كما بينا أنفًا، فهذا الحديث ليس بحجة؛ لأن مسح بعض رأسه لا يحتاج لمسح الأذنين، حتى إن قلفا: إنهما من الرأس.

#### 00 كيفية مسح الأذنين 00

ورد مسح الأذنين مجملاً ومغصلاً في احاديث عدة، نذكر منها ما كان على جهة التفصيل؛ لأنه محل الاستدلال:

١- حديث الربيع بنت معوذ رضي الله عنها، وفيه: مسح برأسه مرتين بدأ بمؤخره، ثم بمقدمه وباذنيه كلتيهما ظهورهما وبطونهما [أبو داود ١٢٦ وحسنه الألباني].

٢ - حديث المقدام بن معدي كرب رضي الله عنه، وفيه: «ثم مسح برأسه وأذنيه ظاهرهما وباطنهما». [أبو داود ١٢١ وصححه الإلباني]. وفي رواية أبي داود: «وأدخل أصبعيه في صماخي أذنيه». [البيهقي في السنن الكبرى ٣١٠].

٣- حديث ابن عباس رضي الله عنهما: أن النبي مسح داخلهما بالسبابتين وخالف إبهاميه إلى ظاهرهما فمسح ظاهرهما وباطنهما. [ابن ماجه ٤٣٩ وصححه الالياني].

فعلى هذا إذا مسح المتوضئ راسه أتبعه بمسح الأذنين: فيضع إصبعيه في صماخي الأذنين، والصماح هو الثقب الذي تدخل فيه رأس الأصبع من الأذن، ثم يمسح باطن الأذن، وهو ما يلي الوجه بالسبابة، وظاهر الأذن، وهو ما يلي الرأس، بالإبهام.

#### 00 غسل الرجلين 00

اتفق علماء المذاهب الأربعة وغيرهم على وجوب غسل الرجلين؛ لقوله تعالى: ﴿ فَاعْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقَ وَامْسَحُوا بِرُعُوسَكُمْ وَأَرْجُلُكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ ﴾ [المَانَدة: ٦]، وللآحاديث التي وردت في

#### صفة وضوئه 📂 ، وكلها فيها غسل الرجلين.

قال الإمام النووي: ذهب جميع الفقهاء من أهل الفتوى في الأعصار والأمصار إلى أن الواجب غسل القدمين مع الكعبين، ولا يجزئ مسحهما، ولم يثبت خلاف هذا عن أحد يُعتد به في الإجماع.

#### ٥٥ كيفية غسل الرجلين ٥٥

الفرض أن تَغسل الرجلان إلى الكعبين، والكعبان داخلان فيهما، والسنة أن يبدأ بالرجل اليمنى لما سبق من حديث عائشة رضي الله عنها، ويبدأ الغسل من الأصابع، وينتهي بغسل الكعبين، ويُسن التخليل بن أصابع القدمين، كما في البدين، وإن لم يصل الماء

النوحيد رجمي ١٤٣١ ه

#### <u>~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~</u>

إلى بعض الأصابع إلا بتخليلها كان واجبًا؛ لأن الفرض استيعاب القدم؛ لما ثبت من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي 🍣 رأى رجلاً لم يغسل عقبه فقال: ويل للأعقاب من النار». [متفق عليه].

#### ود الترتيب ود

ذهب الشافعي وأحمد إلى وجوب الترتيب في الوضوء؛ لقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُوا إِذَا قَمْتُمْ وَامْسَحُوا بَرُعُوسِكُمْ وَأَرْجِلُكُمْ إِلَى الْكَعْبِيْنَ ﴾ [المَائدة: وَامْسَحُوا بَرُعُوسِكُمْ وَأَرْجِلُكُمْ إِلَى الْكَعْبِيْنَ ﴾ [المَائدة: ٦]. قال ابن قدامة: فالآية تدل على أنه أريد بها الترتيب؛ فإنه أدخل ممسوحًا بين مغسولين، والعرب لا تقطع النظير عن نظيره إلا لفائدة، ولا فائدة هذا إلا الترتيب.

فإن قيل: فائدته استحباب الترتيب. قلنا: الآية ما سيقت إلا لبيان الواجب، ولهذا لم يذكر فيها شيء من السنن؛ ولانه متى اقتضى اللفظ الترتيب كان مأمورا به، والأمر يقتضي الوجوب، ولأن كل من حكى وضوء النبي ته حكاه مرتبا، وهو مفسر لما في كتاب الله، وذهب أبو حنيفة ومالك إلى عدم وجوب الترتيب بأن الواو في الآية لا تقتضي الترتيب، وبما صح عن المقدام بن معدي كرب قال: أتى رسول الله بوضوء فتوضا فغسل كفيه ثلاثا، وغسل وجهه ثلاثًا، ثم غسل ذراعيه ثلاثًا، ثم مضمض واستنشق وباطنهما. [أحمد ١٧٦٨ وصححه الآلباني].

فجاء فى الحديث بالمضمضة والاستنشاق بعد غسل

اليدين، فدل ذلك على أن الترتيب غير واجب في الوضوء. 10 الوالاة 20

ذهب أبو حذيفة والشافعي في الجديد ورواية عن أحمد إلى عدم وجوب الموالاة، واحتجوا بآية الوضوء، وأن المأمور به غسل الأعضاء، فكيفما غسل جاز.

وهو فعل ابن عمر رضي الله عنهما، فعن نافع: ان ابن عمر توضا في السوق، فغسل يديه ووجهه وذراعيه ثلاثًا ثلاثًا، ثم دخل المسجد فمسح على خُفيه بعد ما جفً وضوؤه وصلى. [البيهقي في السنن الكبري 1 / ٤٢].

قال الشافعي: وبينهما تفريق كثير، وقد صح عن ابن عمر التفريق، ولم ينكر عليه احد. [مغني المحتاج للشربيني ١ / ٢٨٠].

وذهب أحمد في ظاهر المذهب والمالكية إلى وجوب الموالاة؛ لما روى خالد بن معدان عن بعض أزواج النبي النه راى رجلاً في ظهر قدمه لمعة كقدر الدرهم لم يصبها الماء، فأمره رسول الله الله أن يعيد الوضوء والصلاة. [أبو داود ١٧٥ وصححه الألباني]. ولو لم تجب الموالاة لأجزاه غسل اللمعة. [المغني لابن قدامة ١ / ٢٣٩].

وبهذا ينتهي ما تيسر جمعه فيما يتعلق بصفة وضوء النبي ، ونسال الله عز وجل التوفيق والقبول؛ فهو نعم المولى ونعم النصير، وصلى الله وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

#### 😋 الإمام الشيخ محمد حامد الفقي - رحمه الله - في ميرَّانَ البحث العلمي 🕾

تم يحمد الله تعالى مناقشة رسالة الماجستير المقدمة من الشيخ عاطف التاجوري، بقسم الشريعة بكلية دار العلوم، جامعة القاهرة، وموضوعها: جهود الشيخ محمد حامد الفقي وتلاميذه في التفسير.

وقد تكونت لجنة المناقشة من:

الأستاذ الدكتور/ محمد تبيل غنّايم، مشرفًا.

الأستاذ الدكتور/ أحمد يوسف سليمان، مناقشاً.

الأستاذ الدكتور/ محمد على جابر، مناقشاً.

وبعد المناقشة تداولت اللجنة، وقررت منح الباحث درجة الماجستير في الشريعة الإسلامية بتقدير. (جيد جداً).

وهذه الرسالة تعتبر الرسالة الثانية عن الشيخ محمد حامد الفقي؛ حيث سبق أنّ حصل الباحث موفق عبد الله كدسة على درجة الماجستير من جامعة أم القرى، وكان موضوع رسالته الشيخ محمد حامد الفقى وجهوده في نشر عقيدة السلف.

وجماعة انصار السنة المحمدية بصغة عامة، وأسرة مجلة التوحيد واللجنة العلمية بها ورئيس التحرير بصغة خاصة، يتقدمون إلى الباحث المهندس عاطف التاجوري، بالتهنئة القلبية، متمنين له المزيد من التوقيق والسداد، والسمو والرشاد، والله من وراء القصد.



٢٢٨٥- عن الْحَجَّاج بْنِ عَمَرُو رضى الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه ﷺ: «مَنْ كُسِرَ أَوْ عَرِجَ فَقَدْ حَلَّ، وَعَلَيْهِ حَجَّةُ حَرَى، فَذَكَرْتُ ذَلِكَ لابي هُرَيْرَةً وَابْنِ عَبَّاسٍ فَقَالاً صَدَقَ. جه (٣٠٧٧)، حم (١٨٦٢)، د(١٨٦٢)، ت(٩٤٠)، وهذا حيث صحيح.

٢٢٨٦- عن حُذَيْفَةَ بن اليمان رضي الله عنهما قَالَ سَمعْتُ رَسُولَ اللّهِ 🎏 يَقُولُ: {إِنَّ هَذَا الْحَيِّ مِنْ مُضَرَ لاَ تَدَعُ للّه في الأرض عَبْدًا صَالِحًا إِلاَ فَتَنَتْهُ، وَأَهْلَكَتْهُ حَتَّى يُدُرِّكَهَا اللّهُ بِجُنُودٍ مِنْ عِبَادِهِ فَيُذِلّهَا حَتًى لاَ تَمْنُعَ ذَنَبَ تَلْعَهَ، حَمَ (٢٢٨٠٤)، وهذا حَدِيثُ صحيح.

٢٢٨٧- عن حُذَيْفَةً بن اليمان رضي الله عنهما أن النبي 攀 كَانَ إِذَا أَرَادَ أَنَّ يَنَامَ وَضَعَ يَدَهُ تَحْتَ رُأُسِهِ، ثُمَّ قال: «اللَّهُمُ قني عَذَابَكَ يَوْمَ تَجْمَعُ أو تَبْعَثُ عِبَادَكَ». ت(١٣٩٨)، وهذا حديث صحيح.

٢٢٨٨– عَنْ حُذَيْفَةَ رضي الله عنه قالَ دُكرَ الدُّجَالُ عنْدَ رَسُولِ الله ۞ فَقَالَ: «لأَنَا لَفَتْنَةً بَعْضِكُمْ أَخْوَفُ عنْدِي منْ فَتْنَة الدُّجَالِ، وَلَنْ يَنْجُوَ أَحَدُ ممًا قَبْلَهَا إِلَّا نَجَا مِنْهَاً، وَمَا صُنَعَتُ فَتَّنَةً مُنْذُ كَانَتْ الدُّنْيَا صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلاً لَفَتَّنَةَ الدُّجَالِ، حَم (٢٢٧٩٢)، وهذا حديث صحيح.

٢٢٨٩– عَنِ الْحَسْنِ بْنِ عَلَيٍّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالَ: كَانَ رَسُولُ الله 🏁 يَقُولُ: «دَعْ مَا يُرِيبك إِلَى مَا لَا يُرِيبك، فَإِنَّ الصَنُوقُ طُمَانَتِيَةٌ ,والْكَذَبُ رِيبَةٌ . حَ(٢٥١٨)، حم (٢٧٩٣٩)، وهذا حديث صحيح

٢٢٩٠- عن الحسن بن على رضي الله عنهما علمني رسُولُ الله ﷺ كلمات أقولُهُنَّ في الْوِتْر –قَالَ ابْنُ جَوَّاس في قُنُوت الْوِتْرِ– «اللَّهُمُ اهْدِنِي فيمنَ هَدَيْتَ، وعَافَنِي فَيمنَ عافَيْتَ، وَتَوَلَنِي فِيمُنَ تَوَلَيْتَ، وبَارِكَ لِي فيما أعْطَيْتَ، وَقَعَلَيْتَ، دِ(١٤٢٩)، حَمْ (١٢٧٣، ١٧٢٠)، تَ(١٤٤)، حَه (١٧٧٨)، وَهَذَا حَدِيثَ صَحِيحَ.

٢٢٩١- عَنِ ابْنِ عَبَّاس رضي الله عنه عَنْ عُمَرَ رضي الله عنه أنَّهُ سَالَ عَنْ قَضِيَّةِ النبي 😻 في ذَلكَ فَقَامَ إِلَيْهِ حَمَلُ بْنُ مَالكَ بَنِ النَّابِغَةِ؛ فَقَالَ: كُنْتُ بَيْنَ امْرَاتَيْنِ فَصَرَبَتْ إِحْدَاهُمَا الأُخْرَى بِمسْطَحٍ فَقَتَلَتْهَا وَجَنِيَنَهَا؛ فَقَضَى رَسُولُ اللّهِ 🍜 في جَنينها بِغُرَّةٍ وَأَنْ تُقْتَلَ. نَ(٤٤٢٣)، د(٤٥٧٢)، حب (٦٠٢١)، وهُذَا حديث صحيح.

٢٢٩٢– عن خالد بْنِ الْعَدَّاء بْنِ هَوْذَةَ رضي الله عنه قَالَ رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ 🎏 يَخْطُبُ النَّاسَ يَوْمَ عَرَفَةَ عَلَى بَعِيرِ قَائِمُ في الرِّكَابَيْنِ. دَ(١٩١٧)، وَهَذا حديث صحيح.

٢٢٩٣ - عَن عَبْد اللَّه بْنِ يَسَار قَالَ كُنْتُ جَالسًا وَسَلَيْمَانُ بْنُ صُرَد وِخَالدُ بْنُ عُرْفَطَةً فَذَكَرُوا أَنْ رَجُلاً تُوُفَّيَ مَاتَ يَبَطَنه فَإِذَا هُمَا يَشَنَّتَهِيَانِ أَنْ يَكُونا سَهُدَاءَ جِنَارَتِه؛ فَقَالَ أَحَدُهُمَا لِلاَحَرِ أَلَمُ يَقُلُ رَسُولُ اللَّه ﴾: «مَنْ يَقْتُلُهُ بَطْنُهُ فَلَنْ يُعَذَّبُ في قَبْرِهِ؟ فَقَالَ الآخَرُ: بَلَى. نَ (٢٠٥٤)، وهذا حديث صحيح.

٢٢٩٤- عَنُّ خَالد بْنِ عَدِيَّ الْجُهَنِيَّ رضي الله عنه قَالَ: سَمَعْتُ رَسُولَ الله ﷺ يَقُولُ: «مَنْ بَلَغَهُ مَعْرُوفُ عَنْ أَحْيِهِ مِنْ عَيْرٍ مَسْأَلَةً وَلاَ إِشُرَافَ نَقْسَ فَلْيَقْبَلُهُ وَلاَ يَرُدُهُ فَإِنَّمًا هُوَ رَزْقٌ سَاقَهُ اللهُ عَزُ وَجَلٌ إِلَيْهِ. حم (١٧٤٧٧)، حب (٨٠١٥، ٢٤٠٤)، وهذا حييت صحيح.

٢٢٩٥– عَنْ خَالد بْنِ حَكِيم بْنِ حَزَام رضي الله عنه قَالَ: تَنَاوَلَ أَبُو عُبَيْدَةَ رضي الله عنه رَجُلًا بِشَيْء، قَنَهَاهُ خَالدُ بْنُ الْوَلِيد رضِي الله عنه، فَقَالَ: أَعْضَبْتَ الأَمِيرَ، فَآتَاهُ فَقَالَ: إِنِّي لَمُ أَرِدٌ أَنْ أَعْضَبِكَ، وَلَكَنِّي سَمَعْتُ رَسُولَ الله \* يَقُولُ: إِنَّ أَشَدُ النَّاسِ عَذَابًا يَوْمَ الْقَيَامَةِ أَشَدُ النَّاسِ عَذَابًا لِلنَّاسِ فِي الدُّئْيَاء. حَم (١٦٢٧٩)، تَ (١٢٢٩)، وهذا حديث صحيح.

٢٢٩٦- عن ديلم رضي الله عنه أنَّهُ سَأَلَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: إِنَّا بِأَرْضَ بَارِدَةٍ وَإِنَّا لَنَسْتَعِينُ بِشَرَابٍ يُصَنِّعُ لَنَا منْ الْقَمْحِ؛ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: أَيُسْكِرُ؟ قَالَ: تَعْمٌ. قَالَ: فَلاَ تَسْرَبُوهُ، فَاَعَادُ عَلَيْهُ الثَّانِيَةَ فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ:

Upload by: altawhedmag.com

المحدد رحسب (131 ه

أَيُسْكُرُ؟ قَالَ: نَعَمُ قَالَ: فَلاَ تَشْرَبُوهُ. قَالَ: فَاعَادَ عَلَيْهِ التَّالثَةَ، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ الله 😻 : أَيُسْكُرُ؟ قَالَ: نَعَمُ، قَالَ: فَلاَ تَشْرَبُوهُ. قَالَ: فَإِنْهُمْ لاَ يَصْبِرُونَ عَنَّهُ قَالَ: فَإِنْ لَمْ يَصْبِرُوا عَنَّهُ فَاقْتَلُهُمْ. حم (١٧٥٧٣)، وهذا حديث صحيح.

٢٢٩٧- عَنْ رَبِيعَةَ بْنِ عَامِرٍ رضي الله عنه قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ 🎏 يَقُولُ: «أَلِظُوا بِيَا ذَا الْجَلَالِ وَالإِكْرَامِ». حم (١٧١٤٣)، وهذا حديث صحيح.

٢٢٩٨ - عَنْ زَيُد بْنِ أَرْقَمَ رضي الله عنه قَالَ: كُنَّا مَعَ رَسُولِ اللَّه ﷺ فَتَزَلْنَا مَغْزَلاً، فَقَالَ مَا أَنْتُمُ جُزْءُ مِنْ مائَة ٱلْف جُزْء مِمُنْ يَرِدُ عَلَيُّ الْحَوْضَ. قَالَ: قُلْتُ كَمْ كُنْتُمْ يَوْمَئِذٍ؟ قَالَ سَبْعُ مائَةٍ أَوْ تَمَانِ مائَةٍ. د(٤٧٤٦)، وهذا حديث صحيح

٢٢٩٩ - عَنْ زَيْد بْنِ أَرْقَمَ رضي الله عنه قَالَ: لَقَدْ كُنَّا نَقْرَأُ عَلَى عَهْد رَسُولِ اللَّه 👛 لَوْ كَانَ لابْنِ آدَمَ وَادِيَانِ مَنْ ذَهَب وَفَضِّة لاَبْتَغَى إِلَيْهِمَا آخَرَ وَلاَ يَمْلاً بَطْنَ ابْنِ آدَمَ إِلاَّ التُّرَابُ وَيَتُوبُ اللَّهُ عَلَى مَنْ تَّابَ. حم (١٨٧٩٣)، وهذا حديثُ صحيح.

٢٣٠٠ - عَنْ أَبِي سَرِيحَةَ أَوُ زَيْدٍ بْنِ أَرْقَمَ رضي الله عنه عَنْ النَّبِيِّ 🍩 قَالَ: «مَنْ كُنَّتُ مَوْلاَهُ فَعَلِيُّ مَوْلاَهُ". ت(٣٧١٣) هذا حدث صحيح

٢٣٠١ – عَنْ زَيْدِ بْنِ أَرْقَمَ رضي الله عنه أَنُّ رَسُولَ اللَّهِ 🍣 قَالَ: «مَنْ لَمْ يَأْخُذُ مِنْ شَارِبِهِ فَلَيْسَ مِنًا». ت(٢٧٦١)، حم (١٨٧٨٦، ١٨٧٧٧)، وهذا حديث صحيح.

٢٣٠٢ – عَنْ عَلِيٍّ بْنِ رَبِيعَةً قَالَ لَقَيتُ زَيْدَ بْنَ أَرْقَمَ رضي الله عنه وَهُوَ دَاخِلُ عَلَى الْمُخْتَارِ أَوْ خَارِجُ مِنْ عِنْدِهِ فَقُلْتُ لَهُ أَسَمَعْتَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «إِنِّي تَارِكُ فِيكُمْ الثَّقَلَيْنِ؟ قَالَ: نَعَمُ. حم (١٨٨٢)، وهذا حديث صحيح.

٣٠٣- عن زَيْد بْنِ ثَابِت رَضِي الله عنه قَالَ لِي رَسُولُ الله 🈻 : «تُحْسِنُ السُّرْيَانِيَّةَ إِنَّهَا تَأْتِينِي كُتُب». قَالَ: قُلْتُ لَا قَالَ فَتَعَلَّمُهَا فَتَعَلَّمْتُها في سَبْعَةَ عَشَرَ يَوْمًا. حم (٢١٠٦)، حب (٢١٣٦)، وهذا حديث صحيح.

٢٣٠٤ – عَنْ زَيْد بِّنِ خَالد الْجُهَنِيُّ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ : «لاَ تَسُبُوا الدِّيكَ: فإِنَّهُ يَدْعُو إِلَى الصَّلَاةِ. قَالَ أَبِي قَالَ أَبُو النُّضْرِ: نَهَى رَسُولُ اللهِ ﷺ عَنْ سَبَ الدِّيكِ، وَقَالَ: إِنَّهُ يُؤَذَنُ بِالصَّلَاةِ. حَم (٢١١٧٠)، د(١٠٩٥)، حب (٥٧٣١)، وهذا حديث صحيح.

٢٣٠٥- عَنِ السُّائِبِ بْنِ خَلَادٍ رضي الله عنه أنَّ رَسُولَ اللَّه ﷺ قَالَ: «مَنْ أَخَافَ أَهْلَ الْمَدِينَة ظُلْمًا أَخَافَهُ اللَّهُ، وَعَلَيْهِ لَعْنَهُ اللَّهِ وَالْمَلَأَئِّكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِيْ، لاَ يَقْبَلُ اللَّهُ مِنْهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ صَرُّفًا وَلاَ عَدْلاً». حَم (١٦١٢٤، ١٦١٢٧)، وهذا حديث صحيح.

٣٠٦- عَنِ السَّائِبِ بْنِ يَزِيدَ رَضِي الله عنه أنَّ امْرَأَةً جَاءَتٌ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَقَالَ يَا عَائِشَةُ أَتَعْرِفِينَ هَذه قَالَتُ: لاَ يَا نَبِيُّ اللَّه، فَقَالَ: هَذَه قَيْنَةُ بَنِي قُلاَن تُحِبَّينُ أَنْ تُعْنَيْكُ؟ قَالَتُ: نَعَمُ قَالَ فَاعْطَاهَا طَبَقًا فَغَنَّتُهَا؛ فَقَالَ النُبِيُ 3- قَدْ نَفَحَ الشَّسُطَّانُ فِي مَنْحَرَيْهِا. حمَ (١٥٢٩٣)، وهذا حديث صحيح

٣٣٠٧– عن سَبُرَة بنْ معبد رضي الله عنه قَالَ: خَرَجْنَا مَعَ رَسُولِ الله ﷺ حَتَّى إِذَا كَانَ بِعُسْقَانَ قَالَ لَهُ سُرَاقَةُ بْنُ مَالك الْمُدْلِحِيُّ: يَا رَسُولَ الله اقْض لَنَا قَضَاءَ قَوْمٍ كَأَنَّمَا وَلَدُوا الْيَوْمَ. فَقَالَ: «إِنَّ اللَّهُ تَعَالَى قَدْ أَدْخَلَ عَلَيْكُمُ في حَجَكُمُ هَذَا عُمَرَةٌ: فَإِذَا قَدَمُتُمْ فَمَنْ تَطَوَّفَ بِالْبَيْتِ وَبَيْنَ الصَّفَا وَالْمَرُوةِ فَقَدْ حَلُّ إِلاَّ مَنْ كَانَ مَعَهُ هَدْىُ، د (١٨٠١)، دى (١٨٥٧)، وهذا حديث صحيح-

٢٣٠٨ – عَنْ سَعْد بْنِ أَبِي وَقَاص رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّه 😅 : الَيْسَ مِنّا مَنْ لَمْ يَتَغَنُ بِالْقُرْآنِ،. قال وكيع: يعنى: يستغنى به. حم (١٥٥٢، ١٥١٥)، د(١٤٦٩)، دي (٣٤٨٨، ٣٤٨٩)، حب (١٢٠)، وهذا حديث صحيح.

٢٣٠٩ – عن سعد بن أبي وقاص رضى الله عنه قال: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ : «أَرْبَعُ منَ السّعَادة: الْمَرْأَةُ الصّالحَةُ، وَالْمُسْكُنُ الْوَاسعُ، وَالْجَارُ الصّالحُ، وَالْمَرْكَبُ الْهَنِيءُ. وَأَرْبَعُ منَ الشُقَاوَة: الْجَارُ السُوءُ، وَالْمَرْأَةُ السُّوءُ، وَالْمَسْكُنُ الضُبُقُ، وَالْمَرْكَبُ السُوءُ،. حب (٢٣٢٤)، وهذا حديث صحيح.

٢٣١٠– عن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه قال: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ : «دَعُوةُ ذِي النُّونِ الَّتِي دَعَا بِهَا في بَطَنِ الْحُوتِ، لاَ إِلَهُ إِلاَّ أَنْتَ سُبُحَائَكَ إِنِّي كُنْتُ مِنَ الظَّالِمِينَ، لَمْ يَدْعُ بِهَا مُسْلِمُ فِي كُرْبَةٍ إِلاَّ اسْتَجَابَ اللهُ لَهُ». كَ(١ / ••• ٢ / ٣٨ ٢ / ٨٥)، حم(١٤٦٥)، ت(٣٠٥٥)، وهذا حديثَ صحيح.

٣٣١١ - عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ 😅 : «الأَرْضُ كُلُّهَا مَسْجِدُ إِلاَّ الْحَمَّامَ وَالْمُقْدَرَةُ. دِ(٤٩٢)، حَمَّ (١١٣٧، ١١٣٧٠)، تَ(٣١٧)، جَه (٧٤٥)، حَبِ (٢٣٢١، ٢٣١٦، ١٦٩٩)، وهذا حَدَيَتْ صَحيح



الْحَمَّد لله، والصلاة والسلام على نبينا محمد، وعلى اله وصحبه ومَّن والاه، وبعد: فإن الإيثار من الأخلاق الحميدة التي حثنا عليها الإسلام، وهو من الأخلاق الضائعة بين كثير من المسلمين اليوم. من أجل ذلك أحببت أن أَنَكَّر به نفسي وإخواني الكرام، فاقول وبالله تعالى التوفيق:

#### ون معنى الإيثارون

الإيثار في اللغة: التفضيل والتقديم. قال اللهُ تعالى: ﴿لَقَدُ أَثْرُكَ اللهُ عَلَيْنًا ﴾ [يوسف: [٩] أي: لقد فضلك الله علينا، واختارك بالعلّم والحلَّم والحكُم، والعقل، والملك. [لسان العرب ١ / ٢٢]. الإيثار في الشرع: هو تقديم الغير على النقْس وحظوظها الدنيوية؛ رغبة في الحظوظ الدينية.

وذلك ينشا عن قوة اليقين، وتوكيد المحبة، والصبر على المشقة. يُقَالُ: آثرته بكذا، أي خصصته به وفضلته. [تفسير القرطبي ١٨ / ٢٨].

#### عد الفرق بين السخاء والجود والإيثار عد

### اولا: السخاء:

ان لا يصعب على الإنسان البذل مما يملكه، ولا ينقصه ذلك.

#### ثانيًا: الجود:

ان يعطي الإنسان كثيرًا مما يملك، ويبقي لنفسه شيئًا قليلاً، أو يبقى مثل ما أعطى.

تالثًا: الإيثار:

ان يؤثر الإنسان غيره بالشيء مع حاجته إليه. 20 الفرق بين الإيثاروالأثرة 20

الأثرة عكس الإيثار؛ لأن الأثرة تعني استئثار المرء عن أخيه بما هو محتاج إليه. [مدارج السالكين لاين القيم ٢ / ٣٠٣-٣٠٤].

#### دو الإيثار وصية رب العالين دو

قال الله تعالى في محكم التنزيل: ﴿ وَيَوْتَرُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ حَصَاصَةً وَمَنْ يُوقَ شُحُ نَفْسِهِ فَأُولَئَكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾. [الحشر: ٩].

اسباب نزول هذه الآية: عَنْ أَبِي هُرِيِّرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: أَتَى رَجُلُ

رَسُولَ اللَّهِ ٥ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهُ أَصَابَتَى الْجَهْدُ، فَأَرْسَلَ إِلَى نَسَائَهُ؛ فَلَمْ يَجِدْ عَنْدَهُنْ شَيْئًا، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهُ ٥ ذَكُلُ مِنْ الأَصَارِ فَقَالَ: أَنَا يَا رَسُولَ اللَّهُ، فَذَهَبَ إِلَى أَهْلَه، فَقَالَ لِأَمْصَارِ فَقَالَ: أَنَا يَا رَسُولَ اللَّه، فَذَهَبَ إِلَى أَهْلَه، فَقَالَ لِأَمْرَاتَهُ: صَيْفَ رَسُولِ اللَّه لاَ تَدُخُرِيه شَيْئًا. قَادَا أَرَادِ الصَبْنِيَةُ الْعَشَاءَ فَنَوْمَيهِمْ، وَتَعَالَى فَأَطَفَتَى السَرَاجَ، وَنَطْوِي بُطُونَنَا اللَيْلَةَ يَوْمَ فَقَعَتَتْ، ثُمَ عَدَا الرَّجُلُ عَلَى رَسُولِ اللَّه عَجَبَ اللَّهُ عَذَا الرَّجُلُ عَلَى رَسُولِ اللَّه ﴾، فقالَ: لقَدْ اللَّهُ عَزَ وَجَلُ أَوْ ضَحَكَ مَنْ فَلَانَ وَفَلاَنَةٍ، فَأَذْلَ لَعُنْكَ اللَّهُ عَزَ وَجَلُ وَ يُؤْتَرُونَ عَلَى رَسُولِ اللَّهُ ﴾، اللَّهُ عَذَى المَّائِيَةِ الْعَثَاءَ فَنَوْمَ لَهُ،

### 00 درجات الإيشار 00

الإيثار على ثلاث درجات:

الدرجة الأولى:

ان تؤثر الحَلْقَ على نفسكَ فيما لا يَحْرُمُ عليك دينًا، ولا يقطع عليك طريقًا، ولا يُفسدُ عليك وقتًا.

بمعنى ان تقدمهم على نفسك في مصالحهم، مثل ان تطعمهم وتجوع، وتكسوهم وتغرى، وتسقيهم وتظما، بحيث لا يؤدي ذلك إلى ارتكاب إتلاف لا يجوز في الدين، مثل ان تؤثرهم بمالك وتجلس كَلاً مضطرًا مستشرفًا للناس او سائلاً.

وكل سبب يعود عليك بصلاح قلبك ووقتك وحالك مع الله، فلا تؤثر به احدًا، فإن اثرت به فإنما تؤثر الشيطان على الله، وانت لا تعلم.

الدرجة الثانية:

إيثار رضا الله تعالى على رضا غيره، وإن عظمت فيه المحن، وثقلت فيه المُؤَنُ وضعف عنّه الطوُلُ والبدن.

النوحيد رجيب ١٢٢١ ه

بمعنى أن العبد بريد ويفعلُ ما فيه مرضاة الله تعالى، ولو أغضب الخلق، وهي درجة الأنبياء، وأعلاها للرسل صلوات الله وسلامه عليهم، وأعلاها لأولى العزم منهم، وأعلاها لنبينا محمد عنه، فإنه قاوم العالم كله، وتحرد لله بالدعوة إلى الله، واحتمل عداوة البعيد والقريب في الله تعالى، وأثر رضا الله على رضا الخلق، من كل وجه، ولم يأخذه في إبتار رضا الله لومة لائم، بل كان همه وعزمه وسعيه كله مقصورا على إيثار مرضاة الله وتبليغ رسالاته، وإعلاء كلماته، وجهاد اعدائه حتى ظهر دين الله على كل دين، وقامت حُجْتُهُ على العالمين، وتمت نعمته على المؤمنين، فبلغ الرسالة، وأدى الأمانة، ونصح الأمة، وجاهد في الله حق جهاده وعبد الله حتى أتاه البقين من ربه فلم ينَّل أحدُ من درجة هذا الإيثار ما نال صلوات الله وسلامه عليه. [مدارج السالكين لابن القدم ٢ / ٣٠٩-٣١٢].

الدرحة الثالثة:

أن تنسب إيثارك إلى الله دون نفسك، وأنه هو الذي تفرد بالإيثار، لا أنت، فكأنك سلمت الإيثار إليه، فإذا أثرت غيرك بشيء فإن الذي أثره هو الحق، لا أنت، فهو المؤثر حقيقة؛ إذ هو المعطي حقيقةً. [مدارج . السالكين لابن القيم ۲ / ٣١٥].

#### ون الأسباب التي تعين على الإيثار ٢٠

هناك اسباب يمكن أن تعين المسلم على الإيثار، يمكن إجمالها في ثلاثة اسباب كما يلي:

#### ١ - تعظيم الحقوق:

إذا عظمت الحقوق عند المسلم، وقام بواجبها ورعاها حق رعايتها واستعظم إضاعتها، وعلم أنه إنّ لم يبلغ درجة الإيثار لم يؤدها كما ينبغي، حرص على تطبيق خلّق الإيثار في حياته.

۲ - مقت الشّع: إذا مقت المسلم الشنع، والتزم الإيثار، فإنه يرى انه لا خلاص له من هذا المقت البغيض إلا بالإيثار.

### ٣ - الرغبة في مكارم الأخلاق:

بحسب رغبة المسلم في مكارم الأخلاق يكون إيشاره: لأن الإيشار أفضل درجات مكارم الأخلاق. [مدارج السالكين لأبن القيم ٢ / ٣١١].

### و فواند الإيثار و

يمكن أن نوجز فوائد الإيثار فيما يلي:

الإيثار دليل كمال الإيمان وحسن الإسلام.

۲) الإيشار طريق موصل إلى محبة الله ورضوائه.

٢) الإيثار سبيل الألفة والمودة بين المسلمين.

٤) الإيثار دليل سخاء النفس البشرية.

 ٥) الإيثار مظهر من مظاهر حسن الظن بالله تعالى.

٦) الإيثار دليل علو الهمة والبعد عن صفة الأنائية.

٧) الإيثار يجلب البركة ويُنْمي الخير.

 ۸) الإيشار طريق موصل إلى الفلاح؛ لأنه يقي الإنسان من داء الشُح.

۹) الإيثار من علامات حُسن الخاتمة للعبد المسلم.

١٠) الإيثار من علامات الرحمة التي تضمن لصاحبها بفضل الله تعالى الجنة وتعتقه من النار. [موسوعة نضرة النعيم ٣ / ٦٤٢].

#### ور الثار تبينا محمد الله وي

إن نبينا محمدًا 😻 هو المثّل الأعلى، والقدوة الحسنة لكل مسلم، يريد أن يصل إلي كمال الأخلاق.

قال الله تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أَسُوَةُ حَسَنَةً لِمَنْ كَانَ بِرُجُو اللَّهَ وَٱلَّيَوْمَ الآخَرَ ﴾ [الاحزاب: ٢١].

لقد ضرب لنا النبي من أرفع الأمثلة في الإيثار. فعن سهل بن سعد رضي الله عنه قال: جاءت امراة إلى النبي في ببردة فقال سهل للقوم: أتدرون ما البردة؛ فقال القوم: هي الشملة. فقال سهل: هي شملة منسوجة فيها حاشيتها- فقالت: يا رسول الله فليسها، فراها عليه رجل من الصحابة؛ فقال: يا رسول الله ما أحسن هذه فاكسنيها. فقال: نعم، فلما قام النبي في لأمة أصحابة، قالوا: ما أحسنت حين رأيت النبي في أخذها محتاجا إليها ثم سالنة إياها، وقد عرفت أنه لا يسال شيئا فتمنعة. فقال: رجوت بركتها حين لبسها النبي في لعلي أكفن فيها.

## ٥٥ صور من إيثار الصحابة ٥٥

١- أبو بكر الحصيق رضي الله عنه عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله عنه: أما نَفَعَني مالُ قَطْ مَا نَفَعَني مَالُ أَبِي بَكْرٍ. فَبَكَى أَبُو بَكَرٍ، وَقَالَ: هَلْ أَنَا وَمَالِي إِلاَ لَكَ يَا رَسُولُ الله، [احمد ٢ / ٢٥٣ وصححه الألباني].

### ٢- أبو طلحة الأنصاري رضي الله عنه:

عن أنس بن مالك قال: كان أبو طلحة أكْثَر أنْصاريَ بالمدينَة مَالاً منْ نَحْل وَكَان أحبُ ماله إليْه بِيْرِحاء [حديقة]. وكانتْ مُسْتَقْبل الْمسْجد، وَكَان رَسُولُ اللَّه ﷺ يَدْخُلُها ويَشْرِبُ مِنْ ماء قيها طَبِ قَالَ أَنَسُ: فَلَما نَزَلَتْ ﴿ لَنُ تَنَالُوا الْبِرُ حَتَّى تَنْفَقُوا مما تُحبُونَ ﴾ قام أبو طلحة، فقال يا رسُول الله: إنْ

الله يَقُولُ: ﴿ لَنْ تَنَالُوا الْبِرُ حَتَّى تُنْفَقُوا مِمَا تُحَبُّونَ ﴾، وَإِنَّ أَحَبُ مَالِي إِلَى بِيرْحَاء، وَإِنَّهَا صَدَقَةُ لِلَهُ أَرْجُو بِرُهَا وَنُحْرِهَا عَنَّد اللَه، فَضَعْها يا رَسُول اللَّهُ حَيْثُ أَرَاكَ اللَّهُ. فَقَالَ رَسُولُ اللَّه 20: بَحَ ذَلِكَ مَالُ رَاحَهُ، أَوْ رَاحِهُ شَكَ عَبْدُ اللَّه، وقَدْ سَمعْتُ مَا قُلْتَ، وَإِنِّي زَرَى أَنَّ تَجْعَلَهَا فِي الأَقْرَحِينِ فَقَالَ أَبُو طَلْحَةً فِي أَقَارِبِهِ وَفَى بَنِي عَمَهُ، [البِخَارِي ١٤٦١، وصلم ٩٨٩].

#### ٣- إيثار نادر الوجود:

عَنْ أَنْس رَضِي اللَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: قَدَمَ عَلَيْنَا عَبْدُ الرُحْمَن بْنُ عَوْفَ وَآحَى رَسُولُ اللَّه عَنَّهُ بَيْنَةُ وَبَيْنَ سَعْد بَّنَ الرَّبِيع، وَكَانَ كَثير الْمَالَ: فَقَالَ سَعْدُ: قَدْ عَلَمَتُ الأَنْصَارُ أَنَي مِنْ أَكْثَرها مَالاً، سَأَقْسَمُ مَالِي بَيْنَي وَبَيْنَكَ شَطَرِيْن، وَلِي امْرَآتَانِ فَانْظُرُ أَعْجَبَهُما إَلَيْكَ فَأَطْلُقُهَا حَتًى إذا حَلُتْ تَرَوَّجْتَها. فَقَالَ عَبْدُ الرُحْمَن: بَارِكَ اللَّهُ لَكَ فَي أَهْلُك. [البخاري ٢٧٨١].

#### ٤- إيثار الأشعريين رضى الله عنهم:

عَنْ أَبِي مُوسى رضي الله عنه قَالَ: قَالَ النَّبِيُ عَنْ أَبِي مُوسى رضي الله عنه قَالَ: قَالَ النَّبِيُ طعامهم]. أَوْ قَلَ طَعامُ عِنالهم بالمدينة جَمَعُوا مَا كان عندهم في توب واحد تُمُ اقْتَسَمُوهُ بَيْنَهُمْ في إِنَاء واحد بِالسُويَةِ فَهُمْ مِنّي وَأَنَا مِنْهُمْ. [البخاري ٢٤٨٦]. ومسلم ٢٥٠٠].

انظر آخي الكريم: كيف كان أصحابُ النَّبِيَّ يؤْثرُ أحدهم أخاه على نفسه، حتى ولو كان الطعام قلدادُ !!

#### ٥- عائشة رضى الله عنها:

عن عمرو بن مَعْمُون الأودي قال: رأيْتُ عُمر بْن الْحَطَّابِ رَضِي اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: يَا عَبْد اللَّه بْن عُمر الْهُبُ إِلَى أَمَ الْمُؤْمِنِيَ عَائِشَة رَضِي اللَّهُ عَنْهَا؛ فَقُلْ يَقُرأ عُمرُ بُنُ الْحَطَّابِ عَلَيْكَ السَّلَامَ، ثُمَّ سَلُّهَا أَنْ أُدُفَنَ مَعْ صَاحِبِي، قَالَتْ: كُنْتُ أُرِيدُهُ لِنَفْسِي فَلأُوثِرِنَّهُ الْيَوْمِ عَلَى نَفْسِي. [البحاري ١٣٩٢].

وقال الإمام مالكُ بن أنس: إنَّهُ بلغة عنْ عائشة رَوْج النَّبِيُ فَ أَنَّ مَسْكَينًا سَالَها، وهي صائمة، وليس في بيتها إلا رغيف؛ فقالت لمولاة لها أعْطيه إياه. فقالتُ ليس لك ما تُفْطرين عليه. فقالتُ: أعْطيه إياه. قالتُ ففعلتُ. قالتُ فلما أمْسينا أهدى لذا أهل بيت أو إنسان ما كان يهدي لذا شاة وكفنها فدعتني عائشة أم المؤمنين، فقالتُ. كلي منْ هذا، هذا خيرُ من قرصك. [موطا مالك - كتاب الصدقة، حديث ه].

 ٦- عبد الله بن عصر بن الخطباب رضي الله عنهما:

روى النسائى عن نافع أن عبد الله بن عمر

اشتكى واشتهى عنبا، فاشتري له عنقود بدرهم، فجاء مسكين فسال، فقال: أعطوه إياه، فخالف إنسان فاشتراه بدرهم، ثم جاء به إلى ابن عصر، فجاء فاشتراه بدرهم، ثم جاء به إليه، فأراد السائل أن يرجع فمنع .ولو علمَ ابنُ عمر أنه ذلك العنقود ما الم ٢٧ .وم ٢٦٥٤].

#### ٧- الدراء بن مالك رضبي الله عنه:

لما ذهب خالد بن الوليد رضي الله عنه على رأس جيش لأبي بكر الصديق رضي الله عنه إلى اليمامة لمحارية المرتدين والقضاء على مسيلمة الكذاب، الذي ادعى النبوة، ألجا المسلمون المرتدين إلى حديقة الموت -وذلك لكثرة من قُتل فيها من المرتدين - وحاصرهم المسلمون فيها ووجدوا منهم مقاومة وغدرًا، فطلب البراء بن مالك من أصحابه أن يحتملوه على ترس، على أسنة رماحهم، ويلقوه في الحديقة، فاقتحم إليهم، وشدً عليهم، وقاتل حتى افتتح لأصحابه باب الحديقة؛ فجرح يومئذ بضعة وثمانين جرحًا، ولذلك أقام خالد بن الوليد عليه شهرًا يداوي جراحه. [سير اعلام النبلاء للذهبي 1/ ١٩].

#### ٨- إخوة بعضهم من بعض:

عن مالك الداراني: أن عمر بن الخطاب رضي الله تعالى عنه أخذ أربعمائة دينار فجعلها في صرة، فقال للغلام: اذهب بها إلى أبي عبيدة بن الجراح، ثم تلبث ساعة في البيت حتى تنظر ما يصنع فذهب بها الغلام، فقال: يقول لك أمير المؤمنين: اجعل هذه في بعض حاجتك، فقال: وصله الله ورحمه، ثم قال: تعالى يا جارية اذهبي بهذه السبعة إلى فلان، وبهذه الخمسة إلى فلان، وبهذه الخمسة إلى فلان، حتى أنفدها.

فرجع الغلام إلى عمر رضي الله تعالى عنه واخبره، فوجده قد أعد مثلها لمعاذين جبل، فقال: الذهب بها إلى معاذ، وتله في البيت ساعة حتى تنظر ما يصنع فذهب بها إليه، فقال: يقول لك أمير الله ووصله. تعالى يا جارية اذهبي إلى بيت قلان بكذا، اذهبي إلى بيت فلان بكذا، فاطلعت امراة معاذ، فقالت: ونحن والله مساكين فاعطنا ولم يبق في الخرقة إلا ديناران فدفع بهما إليها، ورجع الغلام إلى عمر فاخبره فسر بذلك، وقال: إنهم إخوة بعضهم من بعض. [حلية الأولياء لابي نعيم ١ / ٢٣٢]. و الحمد لله رب العالمي.

انه حد رم

-

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد: فقد تحدثنا في العدد الماضي عن ما يجوز التداوي به وما لا يجوز، وبينا أن النبي الله نهى عن الدواء الخبيث: «... ولا تداووا بحرام، وبينا أن أنجع دواء وأنفعه هو ما بينه الله. وهو الاستشفاء بالقران الكريم والدعاء. ونكمل ما يتعلق بذلك؛ فنقول وبالله تعالى التوفيق؛

من الأداب الأساامية

الحلقة الثالثة

#### 00 ٣- الاستشفاء بالماديات ٥٥

لله عز وجل في خلقه شئون، وقد شاء سبحانه أن يودع في الأسباب صلاحية إيجاد المسببات، وليوقن المسلم أن السبب والمسبب من خلقه جميعًا، لا شريك له، فهو الفاعل الحقيقي، وهو المدبر وحده في مسبباتها قانون خلقه الله مرتبطًا بإرادة الله في مسبباتها قانون خلقه الله مرتبطًا بإرادة الله ومشيئته، فقد خلق سبحانه الحرارة والإحراق في أن تكون بردا وسلامًا كانت بأمره: كن فيكون، وها شاء الله كان وما لم شاء لم يكن: ﴿ وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عَبَادِهِ وَهُوَ الْحَكِيمُ الْحَبِيرُ ﴾ [الأنعام 14].

ولقد أرشدنا الرسول عليه إلى أدعية وتعاويذ تشفى من أثار الأمراض، وعلَمنا أن اللجوء إلى الله عند الأمراض هو أساس الشفاء، فلا شافي إلا هو، ولا شفاء إلا شفاؤه، وعلمنا كذلك الاستشفاء بالماديات، والتي فيها الشفاء النافع، والعلاج الناجع، لكثير من الأمراض بإذن الله تعالى، وتتلخص فى:

#### 00 -16001-100

الذوحد العدد ٢٢ السنة التاسعة والتلاقون

مفهوم الحجامة:

# اعداد/ سعيد عامر أمين عام لجنة الفتوى بالأزهر الشريف

الحجامة: ماخوذة من الحجم: أي المص، يقال: حجم الصبي ثدي أمه إذا مصّه. والحجّام المصاص، والحجامة صناعته، والمحجّم يطلق على الآلة التي يُجمع فيها الدم، وعلى مشّرط الحجام.

والحجامة: إخراج الدم من القفا بواسطة المص، وذكر الزرقاني: أن الحجامة لا تختص بالقفا بل تكون من سائر البدن. [شرح الزرقاني على الموطا ٢ / ١٨٧]. وإلى هذا ذهب الخطابي.

> فالحجامة هي: شَرْطُ الجلد بموسي ونحوه، وجذب الدم بالحجم ونحوه، وهو الدم الفاسد من الجسم، ويلحق بالحجامة الفصادة: وهي قطع العروق، واستخراج الدم منها وكيها؛ ليقف سيلان الدم.

فالفصد والحجامة يجتمعان في أن كلاً منهما:



إخراج للدم، ويفترقان في أن الفصد شق العرق، والحجامة مصُّ الدم بعد الشرط.

#### 00 400 00

الحجامة من خير الأدوية، وقد جاءت الأحاديث الدالة على مشروعيتها، والترغيب في التداوي بها، ولاسيما لمن احتاج إليها، فالتداوي بالحجامة مندوب إليه، وورد في ذلك عدة أحاديث منها:

- عَنْ حُمَيْد قَالَ سُئْلَ أَنْسُ بْنُ مَالِكَ -رضي الله عنه- عَنْ حُمَيْد قَالَ سُئْلَ أَنْسُ بْنُ مَالِكَ -رضي الله عنه- عَنْ كَسْبِ الْحَجَامَ. فَقَالَ: احْتَجَمَ رَسُولُ اللَّه وَكَلَّمَ أَهْلُهُ فَوَضَعُوا عَنْهُ مَنْ خَرَاجَه، وَقَالَ: أَنَ أَقْضَلُ مَا تَدَاوَيْتُمْ به الْحَجَامَةُ، أَوْ هُوَ مَنْ أَمْثُلُ دَوَائِحُمْ إمسلم ٤٢٤٤]. وَفي بعض الروايات حَيْرُ مَا تَدَاوَيُتُمْ به الْحَجَامَةُ [احمد ١٢٤٤].

وعن جابر بن عَبْد الله -رضي اللهُ عَنْهُمًا - قَالَ: سَمَعْتُ النَّبِي فِي يَقْوَلُ: إَنْ كَانَ فِي شَيْء مَنْ أَدُوييَتَكُمْ أَوْ يَكُونُ فِي شَيْء مِنْ أَدُويتَكُمْ حَيْرُ: فَفِي شَرْطَة محْجَم، أَوْ شَرْبَة عَسَلَ، أَوْ لَدْعَة بِنَار تُوَافَقُ الداء، وما أحب أَنْ أَكْتَوِي [متفق عليه واللفظ للبخاري]. وعن عاصم بن عمر بن قتادة: أن جابر بْن عَبْد اللهُ -رضي اللهُ عَنْهُمًا - عَاد الْمُقَتَعَ، ثُمُ قَالَ: لا أَبْرِحُ

(لله -رضي الله عنهما- عاد المعنع، لم قان لا البري حَتَّى تَحْتَجِمَ! فَإِنَّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ 🧽 يَقُولُ: ﴿إِنَّ فيه شفَاءَ، [مَتفقَ عليه].

قال الحافظ ابن حجر: والتحقيق في أمر الفصد والحجامة أنهما يختلفان باختلاف الزمان والمكان والمزاج، فالحجامة في الأزمان الحارة والأمكنة الحارة والأبدان الحارة التي دم أصحابها في غاية النضج أنفع، والفصد بالعكس. [انظر فتح الباري، كتاب الطب (١٠ / ١٩٢]).



وتجوز الحجامة في أية مناعة، فقد احتجم أبو موسى ليلاً. قال الحافظ: ولا تقيد بوقت دون وقت؛ لأنه ذكر الاحتجام ليلاً، وذكر حديث ابن عباس: أن النبي ته احتجم وهو صائم. وهو يقتضي كون ذلك وقع منه

وعند الأطباء أن أنفع الحجامة ما يقع في الساعة

الثانية أو الثالثة، والإيقع عقب استفراغ، عن جماع أو حمام أو غيرهما، ولا عقب شبع ولا جوع، وقد ورد في تعيين الأيام للحجامة حديث لابن عمر عند ابن ماجه رفعه في أثناء حديث وفيه: «فاحتجموا على بركة الله يوم الخميس، واحتجموا يوم الاثنين والثلاثاء، واجتنبوا الحجامة يوم الأربعاء والجمعة والسبت والأحد،. أخرجه من طريقين ضعيفين [ابن ماحه ٣٤٨٧ وحسنه الألياني].

ونقل الخلال عن أحمد أنه كره الحجامة في الأيام المذكورة، وإن كان الحديث لم يثبت. وورد في عدد أيام من الشهر أحاديث منها: عَنْ أَبِي هُرَيَرَة قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه عَنْ: "مَن احْتَجَمَ لَسَبَّع عَشَرَة وَتَسْع عَشَرَة وَإِحْدى وَعَشْرِينَ كَانَ شَفَاءُ مَنْ كُلَّ دَاء [آبو داود ٢٨٦٣ وحسنه الألباني]، وله شاهد من حديث ابن عباس عند أحمد والترمذي ورجاله ثقات، لكنه معلول، وشاهد أخر من حديث أنس عند ابن ماجه، وسنده ضعيف.

ولـكون هذه الأحـاديث لم يصح منـها شيء قال حنبل بن إسحاق: كان أحمد يحتجم أي وقت هاج به الدم، وأي ساعة كانت.

وقد اتفق الأطباء على أن الحجامة في النصف الثاني من الشهر، ثم في الربع الثالث من أرباعه أنفع من الحجامة في أوله وأخره.

قال الموفق البغدادي: وذلك أن الأخلاط في أول الشبهر تهيج، وفي أخره تسكن، فأولى ما يكون الاستفراغ في أثنائه. والله أعلم.

[انظر فتح الباري (١٠ / ١٥٧، ١٥٨]).

#### وه أخذالأجرعليها ٥٥ × × × × ×

ذهب جمهور الفقهاء: المنفية والمالكية والشافعية والمنابلة في قول - إلى جواز اتخاذ المجامة حرفة، واخذ الأجرة عليها، واستدلوا بما ثبت عَنْ ابْنِ عَبَّاس - رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمًا - قَالَ: احْتَجَمَ النَّبِيُّ عُنَّ، وَأَعْطَى الَّذِي حَجَمَهُ، وَلَوْ كَانَ حَرَامًا لَمْ يُعْطَه، [البخاري ٢١٠٣].

عَنْ حُمَيْد قَالَ سُئَلَ أَنَسُ بِّنُ مَالك -رضي الله عنه- عَنْ كَسْبُ الْحَجَامَ. فَقَالَ: احْتَجَمَ رَسُولُ اللَّه حَهَ، حَجَمَةُ أَبُو طَيْبَةً؛ فَأَمَرَ لَهُ بِصَاعَيْنِ مِنْ طَعَام، وَكَلُمْ أَهْلَهُ فَوَضَعُوا عَنْهُ مِنْ جَرَاجَه، وَقَالَ: ﴿إِنَّ أَفْضَلُ مَا تَدَاوَيْتُمْ بِهِ الْحَجَامَةُ، أَوْ هُوَ مَنْ أَمْثَلِ دُوَائِكُمْ، [سلم ١٢٤].

النوحيد رجيب ١٢٢١ ه

٥٥ الحجامية من خير الأدويسة، وقد جاءت الأحساديث الدالمة علمي مشروعيتها، والترغيب في التداوي بها، ولاسيما لمن احتساج إليهسا، فالتداوي بالحجامية مندوب السه، وورد في ذلك عدة أحاديث ٢٠

قلو علمه حرامًا لم يعطه؛ ولأن الحجامة منفعة مباحة؛ فجارُ الاستتُجار عليها، ولأن بالناس حاجة إليها، ولا نجد كل أحد متبرعًا بهذا، فجاز الاستئجار عليها كالرضاع.

وذهب الحنابلة في قول أخر نسبه القاضي إلى أحمد قال: لا يُباح أجر الحجام، فإن أعطي شيئًا من غير عقد ولا شرط فله أخذُه، ويصرفه في علف داويه، ومؤنة صناعته، ولا يحل له أكله.

[راجع المغني ٥ / ٥٣٩، ونيل الأوطار ٢ / ٢٣]. واستدلوا بما صح عَنْ رَافِع بْن خَدِيج -رضى الله عنه- أَنَّ رسُولَ اللَّه تَ قَالَ: «كَسْبُ الْحَجَامِ خَبِيتُ، وَثَمَنُ الْكَلْبِ خَبِيتُ، وَمَهُرُ الْبِغِيَّ خَبِيتُ» [أبو داود ٢٤٢٣ وصححه الإلياني]. وكذلك بحديث محيصة أنه سال النبي ت عن كسب الحجام فنهاه، فذكر له الحاجة؛ فقال: «أعليفه نواضحك». [لبن ماجه ٢١٦٦ وصححه الإلياني].

وذكر ابن الجوزي: أن أجر الحجام إنما كره لأنه من الأشياء التي تجب للمسلم على المسلم؛ إعانة له عند الاحتياج له، فما كان يتبغي له أن يأخذ على ذلك أحراً.

وجمع ابن العربي بين قوله 40 ، تكسب الحجام خبيث، وبين إعطائه الحجام أجرته بان محل الجواز ما إذا كانت الأجرة على عمل معلوم، ويُحمل الزجر على ما إذا كان على عمل مجهول. [انظر فتج الباري (٤ / ٣٦٦)، كتاب الإجارة، باب خراج الحجام].

وقال النووي: كونه خبيتًا من شر الكسب، فيه دليل لمن يقول بتحريمه، وقد اختلف العلماء فيه؛ فقال الأكثرون من السلف والخلف: لا يحرم كسب

الحجام، ولا يحرم أكله على الحُرّ ولا على العبد، وهو المشهور من مذهب أحمد، وفي رواية عنه قال بها فقهاء المحدثين: يحرم على الحر دون العبد، واعتمدوا هذه الأحاديث وشبهها.

واحتج الجمهور بحديث ابن عباس رضي الله عنهما السابق – قالوا: ولو كان حراماً لم يعطه النبي ٥ ، وحملوا الأحاديث الواردة في النهي على التنزيه، والترفع عن دنيء الأكساب، والحث على مكارم الأخلاق، ومعالي الأمور، ولو كان حراماً لم يفرق فيه بين الحر والعبد، فإنه لا يجوز للرجل أن يطعم عبده ما لا يحل. اه.

والبعض ادعى النسخ، وانه كان حرامًا، ثم أبيح، وجنح إلى ذلك الـطـحـاوي، والـنـسـخ لا يـثـبت بالاحتمال، والله أعلم.

00 mail (leeps 00 x x x

الحجام لا يضمن إذا فعل ما أمر به، وتوفر. شرطان: × × × × × × × × × × × × × ×

۱- ان يكون قد بلغ مستوى في حذق صناعته
 يمكنه من مباشرتها بنجاح.

ب- الايتجاوز ما ينبغي أن يفعل في مثله. [انظر المغني (٥ / ٥٣٨]).

وللحديث بقية في تاثير الحجامة على الطهارة والصوم والحج، إن شاء الله تعالى، وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله نبينا محمد وآله وصحبه اجمعين، والحمد لله رب العالمين.

٢٠ الذوحيد العدد٢٢ السنة التاسعة والثلاثون

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبى بعده، أما بعد: فقد انتهينا في اللقاء الماضي عندما التف الحواريون حول عيسى ينصرون دينه الذي حاء به، وأعلقوا إسلامهم لله رب العالمين في مواحبهة الكفر العواح الذي اعلنه العهود الذين لم يقف أمرهم عند تكذيب عيسى عليه السلام والكفر بما جاء به، واتهامه بالسحر، واتهام امه الشريفة الطاهرة الكريمة وقولهم عليها بهتائا عظيما اقول: لم يقف مكر الميهود من بنى إسرائيل عند هذا الحد، بل وشوا للحاكم الروماني في ذلك الزمان، وادعوا أن عيسى يحمع الناس ضده، ويحاول الخروج على الدولة الرومانية حتى وافقهم على قتله، بل اصدر مرسومًا يفوض العهود أن يفعلوا بالمسيح ما يشاعون

من قتل وصلب وغير للك

وهكذا حاك القوم المؤامرة للتخلص من عيسى عليه السلام ودعوته إلى الأبد، فهل تركهم الله يفعلون ما يشاعون بنبيه ورسوله الكريم عيسى ابن مريم عليه الصلاة والسلام؟

فلنتدبر بعض الآيات من كتاب ربنا جل شانه؛ التي تنبئنا عن تدبير الله لنبية، وكيف نجاه من بين أيديهم، ورفعه إلى السماء كريماً معززًا. قال الله تعالى: ﴿ وَمَكَرُوا وَمَكَرَ اللَّهُ وَاللَّهُ حَيْرُ الْمَاكِرِينَ (٥٤) إِذَّ قَالَ اللَّهُ يَا عيسَى إِنِّي مُتَوَفَّيكَ وَرَافِعُكَ إِلَيْ وَمُطَهَرُكَ مِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا وَجَاعلُ الَّذِينَ اتَّبَعُوكَ فَوْقَ بَيْنَكُمْ فِيماً كُنْتُمْ فِيه تَحْتَلَفُونَ ﴾ [ال عمران: ٥٤-٥٥] وقال تبارك وتعالى: ﴿ فَيما نَقْضَهِمْ مِيتَاقَهُمْ وَكَفَرِهمْ بِاللَّذِينَ كَفَرُوا إلى يَوْم القيامة ثُمُ إلى مَرْحِعُكُمْ فَاحَكُمُ عَلَّهُ بَارَكَ وتعالى: ﴿ فَيما نَقْضَهِمْ مِيتَاقَهُمْ وَكَفَرِهمْ بِينَاتَ اللَّه وَقَتْلِهِمُ الأَنْبِيَاءَ بِغَيْرِ حَقَّ وَقَوْلِهِمْ قَلُوبُنَا عَلَّهُ بَا مَنْ الَّذِينَ عَقْرُهِمْ عَلَيْ مَكُورُوا إِلَى عَالَهُ وَمَعْهُمُ مِيتَاقَهُمْ وَعَقْرَهُمْ بَايَاتَ اللَّهُ وَقَتْلِهِمُ الأَنْبِياءَ بِغَيْرِ حَقَ وَقُولُهِمْ قَلُوبُنَا عَلَّهُ بَا مَعَالَهُ وَقَتْلِهِمُ وَقَوْلِهِمْ عَلَيْ مَعْتَوْ مَعْتَوَا إِلَى عَلَيْهُمْ وَعَوْلَهِمْ عَلَيْ

Upload by: altawhedmag.com

6340

0.60.00 0.60.00

0,69,00,09,00

0,00,00,00

100 0× (1)

CY GD Y

0~62~0

CVGD Ve

0×60×0

: کتا

الحلقة السابعة

اعداد/ عبدالرازق السيد عيد

رَسُولَ اللَّه وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكَنْ شُبُّهَ لَهُمْ وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَفُوا فيه لَفَي شَكَّ مَنْهُ مَا لَهُمْ بِهِ مِنْ عَلَّمِ إِلاَّ اتَّبَاعَ الظُنَّ وَمَا قَتَلُوهُ يَقِينًا (١٥٧) بَلْ رَفَعَهُ اللَّهُ إِلَيْهِ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيرًا حَكِيمًا (١٥٨) وَإِنْ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ إِلاَّ لَيُؤْمِنَنَ بِهِ قَبْلَ مَوْتِهِ وَيَوْمُ الْقَيَامَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا ﴾ [النساء: ١٥٥ – ١٩٩].

ونتصاول من خلال الـوقـوف مع هـدَه الآيـات أن نستخلص منها عبرًا وفوائد:

### وه أولا انظرة عامة وه

الآيات في سورة ال عمران تفيد أن الله أنبا عيسى عليه السلام أنه متوفيه، ورافعه إليه، ومطهره من الذين كفروا، وجاعل العزَّة لأتباعه إلى يوم القيامة، ولا شك في وعد الله وعهده، ومن أوفى بعهده من الله.

ولذا كانت آيات سورة النساء توكيدا وبيانًا لطبيعة بني إسرائيل في نقض العهود والمواثيق، وكفرهم، وقتلهم الأنبياء، فهذا ديدنهم فكم قتلوا؟ قتلوا الكثير.

وتدبر قول ربنا عز وجل فيهم: ﴿ أَفَكَلُمَا جَاءَكُمُ رَسُولُ بِمَا لاَ تَهُوى أَنْفُسُكُمُ اسْتَكْبَرُتُمُ فَفَرِيقًا حَدَّبْتُمْ وَفَرِيقًا تَقْتُلُونَ ﴾ [البقرة: ٨٧]، إذن هم قتلوا الأنبياء بالجملة، ومنهم يحيى وركريا، عليهما السلام، وحاولوا قتل عيسى عليه السلام، بل قالوا: إنهم قتلوه وصلبوه. وهذا الذي نفته سورة النساء بوضوح ويقين: ﴿ وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ ﴾، ﴿ وَمَا قَتَلُوهُ بَعَنا ﴾.

30 ثانيا، وقفة تنبر مع شيء من التفصيل حول تفسير بعض الفردات 30 - ﴿ وَمَحَرُوا ﴾ أي: يهود بني إسرائيل، حين دبروا قتل المسيح عليه السلام. 2000

0000

NGO/

02000

 - ﴿ وَمَكَرَ اللَّهُ ﴾: دبر الله لنجاة عبده ورسوله عيسى، وخيبهم فيما عزموا عليه.

– ﴿ وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَاكِرِينَ ﴾: سبحانه وتعالى
 أحسن المدبرين لإنقاذ أنبيائه وأوليائه، وإهلاك
 أعدائه.

- ﴿ مُتَوَفَّيكَ ﴾: متمم لك ما كتبت لك من أيام بقائك مع قومك.

### و ثالثًا، مناقشة ما يحتاج إلى تفسيل 20 ١- لا يجوز وصف الله سيحانه يصفة المكر

مُطلقة؛ إلا أن يكون الوصف بها مقيدًا كما جاء بالآية

الكريمة: ﴿ وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَاكرِينَ ﴾، فالمكر منه المذموم والممدوح، ولله سبحانه منه أكملُ الوصف وأجمله. ٢- يترتب على ما سبق أنه لا يجوز أن يُسْتق من هذا الوصف اسم لله تعالى، كما غلط البعض فجعل من أسمائه الحسنى (المضل – الفاتن – الماكر)، تعالى الله عما يقولون علواً كبيراً؛ فهذه صفات أفعال مخصوصة في أحوال معينة؛ فلا يجوز أن يسمى باسمائها، فباب الأفعال والأخبار أوسع من باب الأسماء، فلا نسمي الله – سبحانه – إلا بما سمى به – سبحانه – نفسه، أو سماه رسوله .

٣- اختُلف في تفسير قوله تعالى: ﴿ إِنَّي مُتَوَفَّيكَ ﴾ على وجوه: أشهرها: (الوفاة الحقيقية -الوفاة بمعنى النوم - الوفاة بمعنى انتهاء الأجل في الأرض - الوفاة بمعنى القبض والانتقال والرفع).

وللعلماء - رحمهم الله - أقوال في الترجيح نختصرها فيما يلى:

١- بعد أن عرض الإمام القرطبي - رحمه الله -الأقوال في معنى الوفاة قال: «والصحيح أن الله تعالى رفعه إلى السماء من غير وفاة ولا نوم، كما قال الحسن وابن زيد، وهو اختيار الطبري، وهو الصحيح عن ابن عباس».

٢- ويختار هذا أيضًا صاحب أيسر التفاسير، ويؤكده قائلاً: لم أر داعيًا إلى استشكال رفع عيسى حيًا إلى الملكوت الأعلى، وإبقائه هناك إلى أن يُنزله الله في آخر أيام هذه الدنيا؛ حيث صرح رسول الله بنزول عيسى بما لا مجال للشك فيه، وإن السنن الكونية خلقها الله تعالى؛ فهو قدير على تبديل ما شاء منها، آليس الله على كل شيء قديرًا؟ بلى، فلم إذا يرتبك المؤمنون في شأن رفع عيسى حيًا وإيقائه فى دار السلام حيًا حتى ينزل في آخر الدنيا؟. اه.

انتهى كلام الشيخ أبي بكر الجزائري، حفظه الله، وكاني به - والله أعلم - يشير إلى خرق السنن لعيسى منذ ولادته؛ حيث ولد بغير أب، وأراد الله أن يجعله أية للناس، وكذلك بدل الله لعيسى - عليه السلام - السنن؛ فتكلم في المهد، ومن قوله: والسلام علي يَوْمَ وَلَدْتُ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَبْعَثُ حَلًا ﴾ [مريم: ٢٢].

فحوارق العادات من لوازم عيسى عليه السلام منذ ولادته، وفي حياته، ويوم عودته مرة أخرى

> الأوجيد العدة 13 المنة التاسعة والثلاثون Upload by: altawhedmag.com

للدنيا قبل وفاته الوفاة الآخرة.

٣- أما الإمام ابن كثير - رحمه الله - فقد عرض لذا الأقوال بغير ترجيح، لكنه قدم قولاً، وكاني به يقدمه على غيره، والله أعلم.

وهذا القول هو: ﴿ إِنِّي مُتَوَفَّيكُ وَرَافِعَكَ إِلَيَ ﴾. قال قتادة وغيره: هذا من المقدم والمؤخر تقديره إني رافعك إلى ومتوفيك بعد ذلك. اهـ.

وهو بتقديم هذا القول يوافق ما ذهب إليه الإمام القرطبي، وصححه عن ابن عباس وغيره، وهو اختيار الإمام الطبري، والله أعلم.

رابعًا: في قوله تعالى: ﴿ وَجَاعِلُ الَّذِينَ اتَّبَعُوكَ فَوْقَ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ الآية.

يقول الإمام ابن القيم - رحمه الله -: فلما كان للنصارى نصيب من اتباعه كانوا فوق اليهود إلى يوم القيامة، ولما كان المسلمون أتبع من النصارى كانوا فوق النصارى إلى يوم القيامة». اهـ.

وهذا القول البديع مجمل يفصله الإمام ابن كثير رحمه الله كالتالي: (وهكذا وقع؛ فإن المسيح عليه السلام لما رفعه الله إلى السماء؛ تفرقت أصحابه شيعًا بعده، فمنهم من أمن بما بعثه الله به على أنه عبد الله ورسوله وابن أمته، ومنهم من غلا فيه فحعله ابن الله، وأخرون قالوا هو الله، وأخرون قالوا: ثالث ثلاثة، واستمروا على ذلك ثلاثة قرون، ثم ندغ لهم ملك من ملوك اليونان يقال له «قسطنطين»، فدخل في دين النصر انية، قبل حيلة ليفسده؛ فإنه كان فيلسوفا، وقيل جهلاً منه - إلا أنه بدل لهم دين المسيح، وحرفه، وزاد فيه ونقص منه، ووضع له القوانين والأمانة الكبرى - في زعمهم -، والتي هي الخيانة الحقيرة، وأحلَّ لهم في زمانه لحم الخنزير، وصلوا إلى المشرق، وصوروا له الكنائس والمعابد والصوامع، وزاد في صيامهم عشيرة أيام من أجل ذنب ارتكبه فيما يزعمون، فصار دين المسيح دين قسطنطين، واتبعه طائفة الملكية منهم، وهم في هذا كله قاهرون لليهود، وهو وإن كان أقرب للحق من المهود، إلا أن الحميع كفار.

فلما بعث الله محمداً ﷺ؛ فكان من أمن به يؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله على الوجه الحق، فكاتوا هم أتباع كل تبي على وجه الأرض، فهم أولى بإبراهيم من اليهود والنصاري، وأولى بموسى من

اليهود، وأولى بعيسى من النصارى، وقد نسخ الله بشريعة محمد كل الشرائع، وأرسله الله بالهدى ودين الحق الذي لا يغيّر ولا يبدل إلى قيام الساعة، ولا يزال قائماً ظاهراً منصوراً على كل دين، فلهذا فتح الله لأصحابه مشارق الأرض ومغاربها، ودانت لهم جميع الممالك، وكسروا كسرى، وقصروا قيصر، وهذا ما وعدهم الله به؛ حيث قال الله سبحانه: ليَسْتَخْلَفَنَهُمْ في الأرْضَ كَمَا اسْتَخْلُفَ الَّذِينَ مَنْ قَبْلهمْ مِنْ بَعْد خَوْفَهِمْ أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لاَ يُشْرِكُونَ بي شَيْئًا ﴾ [النور: ٥٥].

6

0-62-6

02 63

0 (62) 0

0×69×0 0×69×0

0.69.0

0.69.00

0,00,00

02 69 20

0.00.00

O'GU

وقد وعدهم الصادق المصدوق محمد معة بفتح القسطنطينية، وقد حدث، وسيفتحونها مرة أخرى، إن شاء الله تعالى، ويفتحون روما، أو رومية كما أخبر عليه الصلاة والسلام. [انتهى ملخصًا من تفسير ابن كثير، الجزء الأول].

وحول هذه القضية أيضًا نقل الإمام القرطبي عن الحسن وابن جريج ما ملخصه: ورفع الله تعالى عيسى من روزنة كانت في البيت إلى السماء، قال: وجاء الطلب من اليهود؛ فاخذوا الشبيه وقتلوه، ثم صلبوه، ثم تفرقوا ثلاث فرق: قالت فرقة: كان فينا الله ما شاء ثم صعد إلى السماء، وهـولاء هم اليعقوبية، وقالت: كان فينا ابن الله ما شاء ثم رفعه إليه وهؤلاء النسطورية، وفرقة قالت: كان فينا عبد الله ورسوله ما شاء الله ثم رفعه إليه، وهولاء المسلمون. فتظاهرت الكافرتان على المسلمة فقتلوها، فلم يزل الإسلام طامسًا حتى بعث الله محمدًا

وهذا الذي ذكره القرطبي في الذين اتبعوا المسيح من النصارى، أما اليهود الذين كفروا به وتأمروا عليه، وقالوا: إنا قتلنا المسيح عيسى ابن مريم؛ فقد رد الله عليهم: ﴿وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ ولَكِنَّ شُبَّهَ لَهُمٌ ﴾، فكيف نجى الله نبيه ورسوله عيسى من برائن اليهود؟

هذا ما سنجيب عليه إن شاء الله في لقائنا القادم، فإلى اللقاء مع خالص الدعاء. والحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد واله أحمعن.



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على رسولنا الأمين، سيدنا محمد، عبد الله ورسوله الصادق الوعد

# الأمن، وعلى آله وصحبه الطبيين الطاهرين، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، أما بعد:

فإن الله عز وجل يدفع عباده إليه دفعًا تارة بالوعد بالمغفرة والعفو والرحمة والجنة والرضوان، وتارة بالوعيد الشديد بالعذاب الأليم المهين على الشرك والكفر والمعاصى.

قال تعالى: ﴿قُلْ يَا عَبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرِفُوا عَلَى أَنْفُسِهِمْ لاَ تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةَ اللَّهِ إِنَّ اللَّهُ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ [الزمر: ٣٣]، وقال سبحانه: ﴿فَلاَ تَحْسَبَنُ اللَّهُ مُخْلَفَ وَعُدَهِ رُسُلَهُ إِنَّ اللَّهُ عَزِيرَ نُو الْتَقَام ﴾ [إبراهيم: ٤٢]، وقال عز وجل: وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِالْعَذَابِ وَلَن يُخْلَفَ اللَّهُ وَعُدَهُ وَإِنَّ يَوْما عند رَبِّكَ كَالَفَ سَنَةَ مَما تَعُدُونَ ﴾ [الجح: ٤٧] يوما عند ربك كَالَف سَنَة مَما تَعُدُونَ ﴾ [الحج: ٤٤] يوما عند ربك كالف سنة مما تعدون ﴾ [الحج: ٤٤] يوما عند ربك كالف سنة مما تعدون ﴾ [الحج: ٤٤] يوما عند ربك كالف سنة مما تعدون ﴾ [الحج: ٤٤] يوما عند ربك وتعالى: ﴿ قَالَ لا تَحْتَصَمُوا لَدَي وَقَا يَوْمَا مَنْ اللَّهُ مَعْذَلِكَ مِنْ اللَّهُ مَعْذَلُكُ مَنْ اللَّهُ مَعْذَلُونَ الحَدِيمَةِ عَدَمُ وَانَ يقللاُمُ الْقَوْلُ لَدَي وَمَا أَنَا قَلُوبُ الْخَانَفَينَ وَالْمَنْعَالِ الرَبِاء وَالأَمل في التَوبَة والوعد بالمغورة والرحمة لكل من أقبل على الله تألبًا من ذنبه.

وفي المقابل نرى نصوص الوعيد تتوعد الكفار والمشركين وأهل الكبائر المصرين على ذنوبهم باليم العذاب وشديد العقاب إذا لم يتوبوا ويؤمنوا؛ فإن تابوا وامنوا وعملوا الصالحات تاب الله عليهم. منصوص الكتابوالمنقف الوعد والوعيد مع

والكتاب والسنة كلاهما يشتمل على نصوص الوعد والوعيد، فنصوص الوعد على الأعمال الصالحة مشروطة بعدم الكفر المحبط للأجر والعمل: لأن القران قد دل على أن من ارتد فقد حبط عمله، وكذلك نصوص الوعيد للكفار والفساق مشروطة بعدم التوبة؛ لأن القران الكريم قد دلً على أن الله تعالى يغفر الذنوب جميعًا لمن تاب، وهذا متفق عليه بين المسلمين، فإن الله تعالى قد بين بنصوص معروفة واضحة أن الحسنات يذهبن السيئات، وأن من يعمل مثقال ذرة خيرًا يره، ومن يعمل مثقال ذرة شرًا يره، وأنه سبحانه يجيب دعوة الداعي إذا دعاه، وأن

مصائب الدنيا تكفّر الذنوب، وأنه يقبل شفاعة النبي في أهل الكبائر، وأنه لا يغفر أن يُشرك به، ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء، كما بين سبحانه أن الصدقة يبطلها المن والأذى، وأن الرياء يبطل العمل، وأنه إنما يتقبل من المتقين: أى في ذلك العمل ونحو ذلك.

فجعل للسيئات ما يوجب رفع عقابها، كما جعل للحسنات ما قد يبطل ثوابها، لكن ليس شيء يبطل جميع السيئات إلا التوبة، كما أنه ليس شيء يبطل جميع الحسنات إلا الردة.

وبهذا تبين أنّنا نشهد بأن قول الله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُوالَ الَّيَتَامَى ظُلُمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهمْ نَارًا وَسَيَصْلَوْنَ سَعِيرًا ﴾ [النساء: ١٠] علَى الإطلاق والعموم، ولا نشهد لمعيَّن أنه في النار؛ لأنا لا نعلم لحوق الوعيد له بعينه؛ لأن لحوق الوعيد بالمعين مشروط بشروط وانتفاء موانع، ونحن لا نعلم ثبوت الشروط وانتفاء الموانع في حقه.

#### . ٥٥ فائدة الوعيد ٥٥

وفائدة الوعيد: بيان أن هذا الذنب سببُ مقتض لهذا العذاب، والسبب قد يقف تأثيره على وجود شرطه وانتفاء مانعه.

يوضح هذا: أنه قد ثبت أن النبي قلم لعن الخمر، وعاصرها ومعتصرها، وحاملها، والمحمولة إليه، وشاربها وساقيها، وبائعها ومبتاعها، وأكل ثمنها. وثبت عن عُمر بن الخطّاب رضي الله عنه أن رجلاً على عهد النبي في كان اسمه عبد الله، وكان يُلقَبُ حمارًا، وكان يُضْحكُ رَسُولَ الله في وكان النبي قدَّ جَدَه في الشَراب؛ فأتي به يومًا فأمر به فجلد، فقال رجل من القوم: اللهمُ العَنه، ما أكثر ما يؤتّى به؛ فقال النبيً في: الا تَتعنوه؛ فوالله ما علمت إنه يُحبُ الله ورَسُولَهُ [البخاري ٢٧٨٠].

فنهى عن لعن هذا المعيَّن، مع أنه مُدْمن خمر؛ لأنه يحب الله ورسوله، وقد لعن شارب الخمر على العموم.

🛛 ۲۲ 🔄 النوح



فالوعد: يرى أهل السنة أن العبد لا يستوجب بسعيه نجاة ولا فلاحًا، ولا يُنْخَلُ أحدًا عملُه الجنة، ولا ينجيه من النار، وإنما الله تعالى بفضله ومحض جوده وكرمه أكد إحسانه بأن جعل لعبده عليه سبحانه وتعالى حقًا بمقتضى الوعد، والله تعالى لا يخلف الوعد؛ وعليه فإن الله تعالى إذا وعد عباده بشيء كان وقوعه مؤكدًا بحكم الوعد لا بحكم الاستحقاق، [انظر: المنتقى من منهاج الاعتدال، ومدارج السالكين].

قال ابن القيم رحمه الله:

وهو الشكور فلن يضيع سعيهم لكن يضاعفه بلا حسبان ما للعباد عليه حق واجب هو أوجب الأجر العظيم الشان كلا ولا عبمل استيه ضبائع إن كان بالإخلاص والإحسان إن كان بالإخلاص والإحسان فيفضله والحمد للمنان

بِين الله تعالى في كتابه أن الوعيد الموجود في الكتاب والسنة لأهل الكبائر، وأنه بشروط: يأن لا يتوب فإن تاب: تاب الله عليه، قال تبارك وتعالى: ﴿قُلْ يَا عبادي الدُين أَسْرَقُوا علَى أَنفُسهمْ لا تَقْنَطُوا من رُحْمَة الله إن الله يَغْفَر الذُنُوب جميعاً إنه هُو الْعَقُورُ الرُحيمُ ﴾ [الزمر: ٣٣]، أي لمن تاب. وبأن لا تكون له حسنات تمحو دنوبه؛ فإن الحسنات يذهين السيئات، قال تعالى: ﴿وَأَقَم الصَلاَةَ طَرَفَي النَّهار وَزُلُفًا مَن الليُول إن الحسنات يذهبن السيئات، للهار وَزُلُفًا مَن قال تبارك وتعالى: ﴿ إنَّ اللهَ لاَ يَعْفِرُ أن يُشَرِكَ به وَيَعْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لَمَن يَشَاء وَمَن يُشَرِكَ بِاللَه فَقَدُ وَيَعْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لَمَن يَشَاء وَمَن يُشَرِكَ بِاللَه فَقَدَ الْقَرَى إِنَّما عَظيماً ﴾ [النساء: ٤].

وعليه فإن مرتكب الكبيرة، مما دون الشرك، إذا لم يتب، ولم تكن له حسنات تمحو سيئاته؛ فإنه تحت مشيئة الله، إن شاء غفر له وأدخله الجنة، وإن شاء عذبه على قدر ذنبه، ثم أخرجه من النار فلا يخلد فيها. عن عُنادةً بن الصُّامت رضي الله عنه وكان شُهَدَ

بَدْرا، وهو أحد النُّقَبَاء لَيْلَهُ الْعَقَبَة أَنُ رَسُولَ اللَّهُ قال - وَحَوْلَهُ عصابَةُ مَنَ أَصْحَابِهِ -: ابَا يعُونِي على أَنْ لا تُشْرِحُوا بِاللَّه شيئًا، ولا تَسْرَقُوا وَلا تَزْنُوا، ولا تَقْتُلُوا أَوُلادَكُمْ، ولا تَأْتُوا بِبُهْتَان تَقْتَرُونَهُ بِينَ أَيْدِيكُمْ وَأَرْجُلكُمْ، ولا تَعْصُوا في مَعْرُوفَ؛ فَمَنْ وفي مَنْكُمُ فَأَجَرُهُ على اللَّه، وَمَنْ أَصَابَ من ذلك شيئًا فَعُوقَبَ في الدُنْيَا فَهُو كَفَارَةُ له، وَمَنْ أَصابَ من ذلك شيئًا فَمُوقَبَ في ستَرَهُ الله فَهُو إلى اللَّه إن شاءَ عَفَا عنه وَإِنْ شاءَ عَقَبَهُ فَيَايَعْنَاهُ على ذلك، [البخاري ١٨].

ثم إن النار يخرج منها من كان في قلبه مثقال ذرة من إيمان، فعن أبي سعيد الْحُدْرِيَّ رضي الله عنه عن النبي ٢ قال: «يَدْخُلُ أَهْلُ الْجَنَّة الْجَنَّة، وَآهُلُ النَّارِ النَّارَ، ثُمُ يقول الله تَعَالَى: أَخْرِجُوا من كان في قَلْبه متْقَالُ حَبَّة من حَرْدل من إيمان؛ فَيُخْرَجُونَ منها قَد اَسُودُوا فَيُلْقَوْنَ في نَهْر الْحَيَا أو الْحَيَاة، شَكُ مَالكُ، فَيَنْبُتُونَ كما تَنْبِتُ الْحِبَةُ في جَانِبِ السَّيْلِ، آلَمْ تَرَ انها تَحُرُّجُ صَفَرَاءَ مُلْتَوَيَةً، [البخاري ٢٢].

وأما الكفار فقد أخبر سبحانه بأنه لا يغفر لمن مات على كفره. قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لاَ يَغْفَرُ أَن يُشْرِكَ به وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلكَ لَمَن يَشَاء وَمَن يُشْرِكْ بالله فَقَد الْفَرَى إِذْما عَظيماً ﴾ [النساء ٨٤]. وقال جل وعلا: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ حَفَرُوا وَصَدُوا عَن سَبِيل اللَّهُ ثُمُ ماتُوا وَهُمْ كُفَّارَ فَلَن يَغْفِرَ اللَّهُ لَهُمْ ﴾ [محمد: ٢٢]. وقال سبحانه: ﴿ الَّقيا في جَهَنَّمَ كُلُ كَفَار عَنيد(٢٤) مَنَاعِ التَّخَيْر مُعْتَد مُرِيب (٢٥) الَّذِي حَعَلَ مَعَ اللَّهُ إِلَهَا آخَرَ فَالْقَامُ في الْعَذَابِ السَّعِد ﴾ [ق: ٢٤-٢١].

قَـالُ شَـيخ الأسلام: ﴿ وَٱلَّذِي عَلَتُهُ أَهُلُ السُنَّةَ وَالْجَمَاعَة الإِيمَانُ بِالْوَعْد وَالْوَعِيد فَكَمَا أَنَّ مَا تَوَعُدُ اللَّهُ بِه الْعَبَّدِ مَنْ الْعَقَابِ قَدْ بَيْنَ سَبُّحَانَهُ أَنَّهُ سُبُوط بِأَنْ لاَ يَتُوبِ قَانَ تَابَ تَابَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَبِأَنَّ لا يَكُونَ لَهُ حَسَنَاتُ تَمْحُوُ دُنُوبِهُ؛ قَانَ الْحَسَنَاتَ يُذْهَبْنَ السَّيْنَات وَبَالاَ يَشَاءَ اللَّهُ أَنْ يَعْفَرَ لَهُ ﴿ إِنَّ اللَّهُ لاَ يَغُفُرُ أَنْ يُشْرِكَ بِهِ وَيَعْفِرُ مَا دُونَ ذَلَكَ لَمَنْ يَشَاءَ ﴾. فَهَحَذَا الْوَعْد لَهُ وَبَالاً يَشَاءَ اللَّهُ أَنْ يَعْفَرُ لَهُ إِنَّ اللَّهُ لاَ يَغْفَرُ أَنْ يُشْرِكَ بِهُ وَيَعْفِرُ مَا دُونَ ذَلَكَ لَمَنْ يَسَاءَ ﴾. فَهَحَذَا الْوَعْد لَهُ الرُسُولَ فَهُو كَافِرُ بِاتَقَاقَ الْمُسْلَمِينَ وَكَذَلِكَ إِنْ جَحَدَ شَيْئِنَا مِمَا أَذْرَلَ اللَّهُ فَلَا بُدُمَنْ مَا يَعْذَا عَانَ عَامَهُ مَا مَا اللَّهُ لا يَعْفَرُ أَنْ يُشْرِكَ

النوريد رجسي ١٢٦١ه

الرسُولُ ثُمَّ إِنَّ كَانَ مَنْ أَهْلِ الْحَبَائِرِ فَاصْرُهُ إِلَى اللَّهِ إِنَّ شَاءَ عَذَبَهُ وَإِنْ شَاءَ غَفَرَ لَهُ؛ فَإِنْ ارْتَدُ عَنْ الإسلام وَمَاتَ مُرْتَدًا كَانَ فَي النَّارِ فَالسَيْتَاتُ تُحْسِطُهَا التُوْبَةُ وَاسْيَئَاتَ قَانَ اللَهُ لا يَظْلَمُهُ، بَلْ مَنْ يَعْمَلُ مَتْقَالَ ذَرَّة حَيْرًا يَرَهُ وَمَنْ يَعْمَلُ مَتْقَالَ ذَرَّة شَرًا يَرَهُ. وَاللَّهُ تَعَالَى مَاتَ عَلَى الإيمان قَائَةُ لا يُخَلَدُهُ مِنْ اللَّهُ لا يَحْبُونُ وَاللَّهُ تَعَالَى وَالسَارِقُ لا يُخْلَدُ فِي التَّارِ بَلْ لا بُذَاتِ قَانَ اللَّهُ مَعْفَرَتَهُ وَمَنْ عَانَ لَهُ حَسَنَاتُ قَانَ النَّارِ يَرَهُ وَمَنْ عَلَيْهُ وَيُحْسَنُ إِلَيْهِ مِمَعْفَرِتَهُ وَرَحْمَتِهِ. وَمَنْ قَالسَارِقُ لا يُخْلَدُ فِي التَّارِ بَلْ لا بُدُ أَنَ يَدْخُلُ الْجَنَّةَ. وَالسَارِقُ لا يُخْلَدُ فِي التَّارِ بَلْ لا بُدُ أَنْ يَدَخُلُ الْجُنَّةَ. وَالسَارِقُ لا يُخْلَدُ فِي التَارِ عَرْهُ مَنْ عَانَ وَالمَا وَالَهُ اللَّهُ الْمُولَا يَ

وقال ابن القيم: وأما الوعيد فمذهب أهل السنة كلهم أن إخلافه كرم وعفو وتجاوز، يُمدح الرب تبارك وتعالى به، ويُثْنَى عليه به؛ فإنه حق له، إن شاء تركه، وإن شاء استوفاه. والكريم لا يستوفي حقه؛ فكيف باكرم الأكرمن؟، [حادي الأرواح ص ٣٨٤].

وقال النووي: ،وأما حكمه العلى من مات مشركًا بدخول النار، ومن مات غير مشرك بدخوله الجنة، فقد أجمع عليه المسلمون، فأما دخول المشرك النار فهو على عمومه فيدخلها ويخلد فيها، [شرح مسلم للنووي ۲ / ٩٢].

### ٥ الحكمة في الوعد والوعيد ٥

ويجب أن نفهم حكمة الباري في الوعد والوعيد، ويمكن تلخيصها بالآتي:

يعطي المولى سبحانه وتعالى الدنيا منَّ يحب ومَنْ لا يحب، ولا يعطي الآخرة إلا مَنْ يحب. والمصائب في الدنيا إما أن تكون عقوبة أو ابتلاءً: فالعقوبة فيها تكفير للذنوب، أو تنبيه للرجوع إلى الحق، أو عبرة للآخرين، أو كل ذلك. والابتلاء فيه رفع للدرجات، أو تمييز للخبيث من الطيب، أو كلاهما.

وإعطاء الله العبد من الدنيا على معاصيه لا يدل على أنه راض عنه، بل قد يدل على أحد أمرين أو كليهما:

(١) قد تكون له أعمال صالحة، فيريد الله أن يعجل له حسناته في الدنيا؛ حتى لا يكون له نصيب في الآخرة، فالله تعالى لا يظلم أحدًا مثقال نرة، سدحانه وتعالى.

(٢) قد يكون من الاستدراج حتى إذا آخذه لم يفلته، فعن عُقْبَةَ بن عامر عن النبي قال: إذا رأيْتَ اللَّهُ يعطي الْعَبَّد من الدُنْيَا على مَعَاصنه ما يُحبُّ قَابِنُمَا هو اسْتَدْراجُ، ثُمُ تَلا رسول اللَّه قُ: ﴿ فَلَمًا نَسُوا ما ذُكَرُوا به فَتَحْنا عَلَيْهِمْ أَبُوابَ كُلُ شَيْء حَتَى

إِذَا فَرِحُواْ بِمَا أُوتُواْ أَخَذْنَاهُم بَعْتَهُ فَإِذَا هُم مُبْلِسُونَ ﴾ [الأنعام: ٤٤]. [أحمد ١٧٣١١ وصححه الالباني].

ففي الوعد قال تعالى: ﴿ وَبَشَرِ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَملُوا الصَّالحَات أَنَّ لَهُمْ جَنَّات تَجْرِي مَن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ كُلُما رُزِقُوا منْها من تَمرَة رَزَقًا قَالُوا هَذَا الَّذِي رُزِقْنَا من قَبْلُ وَأَتُوا به مُتَشَابِهُا وَلَهُمْ فِيهَا أَزُواَجُ مُطَهَرَةً وَهُمُ فِيهَا حَالدُونَ ﴾ [البقرة: ٢٥].

وقال تبارك وتعالى: ﴿ إِنَّ الْمُتَقَينَ فِي جَنَّاتٍ وَنَهَرَ (٥٤) فِي مَقْعَد صدْق عندَ مَلِيك مُقْتَدَر ﴾ [القمر: ٤ه-٥٥]. عَنَ عُتْمَانَ بَّنَ عَفَّانَ رَضَي الله عنه قال: سَمِعْتُ رَسُولَ الله ﷺ يَقُولُ: «مَنْ مَاتَ وَهُوَ يَعْلَمُ أَنْ لا إِلَهَ إِلا اللهُ دَخَلَ الْجَنَّةَ». [احمد ٦٢٤ ومسلم ٢٢].

وفي الوعيد، قال تبارك وتعالى: ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَبُ وَا بَيَاتَنَا أُولَتَكَ أَصْحَابُ التَّارِ هُمْ فيها حَالدُونَ ﴾ [البقرة: ٣٩]، وقال جل وعلا: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْحَتَابِ وَالْمُشْرِحِينَ فِي نَارٍ جَهَنَّمَ حَالدِينَ فَيها أَوَلَتَكَ هُمْ شَرُّ الْبَرِيَّةَ ﴾ [البينة: ٢]، وقال سبحانه: ﴿ إِنَّ الْمُتَافِقِينَ فِي الدَرُكِ الأَسْفُلِ مِنَ النَّارِ وَلَن تَجَدَ لَهُمْ نَصِيرًا ﴾ [النساء: ١٤].

### ٥٠ منهج أهل السنة والجماعة في الوعد والوعيد ٥٠

وأهل السنة والجماعة يشهدون للعشرة المبشرين بالجنة، كما شهد لهم النبي صلى الله عليه وآله وسلم، وكلُّ من شهد له النبي 🧽 بالجنَّة شهدوا له بها.

عن عبد الرحمن بن عوف رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ : «أبو بكر في الْجِنَّة، وعُمَرُ في الْجِنَّة، وعُثْمَانُ في الْجِنَّة، وعَلَيُ في الْجَنَّة، وطَلْحةً في الْجِنَّة، وَالزَّبَيْرُ في الْجِنَّة، وعَلَيْ الرحمن بن عَوْف في الْجِنَّة، وسَعْدُ في الْجِنَّة، وسَعِيدُ في الْجِنَّة، وأبو عُبَيْدَة بن الْجِرَاح في الْجِنَة، [الترمذي ٢٧٤٧ وصححه الإلباني].

وقد تبت لكثير من الصحابة الشهادة بالجنة، كعكاشة بن محصن، وعبد الله بن سلام، وآل ياسر، وبلال بن رباح، وجعفر بن آبي طالب، وثابت بن قيس وزيد بن حارثة، وعبد الله بن رواحة، وفاطمة ابنة الرسول صلى الله عليه وآله وسلم، والحسن والحسين وخديجة بنت خويلد، وعائشة، وصفية، وحفصة، وجميع زوجاته صلى الله عليه وآله وسلم، وغيرهم، رضي الله عنهم أجمعين.

وأمًا من جاعت النصوص بأنَّهم من أهل النار، فنشهد لهم بذلك، منهم أبو لهب عبد العرى بن عبد المطلب، وامراته أم جميل أروى بنت حرب، وغيرهما ممن ثبت في حقهم ذلك.

وأهل السنّة والجماعة: لا يجزمون لأحد بعينه، كائنًا من كان؛ بجنة ولا نار إلا من جزم له رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم، ولكن يرجون للمحسن، ويخافون على المسيء؛ ولهذا لا يُحكم على أحد قُتل أو مات بأنه شهيد؛ لأن النية مردها إلى الله تعالى. والصحيح أن يقال: نسال الله له الشهادة نحسبه شهيدا، إن شاء الله، ولا نزكي على الله أحدًا بصيغة الدعاء، وليس بصيغة الجزم؛ لأن الجزم قول على الله بلا علم.

ويعتقدون أنَّ الجنَّة لا تجب لأحد، وإنَّ كان عمله حسنا إلا أنَّ يَتَعَمَّدُه الله بِفَضلِه فيدخلها برحمته، قال الله تعالى: ﴿وَلَوْلا فَضَلُّ اللَّه عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ مَا زَكَا منكُم مِّنْ أَحَد أَبَدًا وَلَكَنَّ اللَّهَ يُزَكَّي مَن يَشَاء وَاللَّهُ سَميعُ عَليمٌ ﴾ [النور: ٢١].

وقال النبي صلى الله عليه وآله وسلم: «مَا مَنْ أَحَدَ يُدُخُلُهُ عَمَلُهُ الجِنَةَ، فقيل: ولا أَنتَّ يا رسول اللهَ! قالَ: «وَلا أَنا؛ إِلا أَنْ يُتَغَمِدُني رَبِي بِرِحْمَةَ» [مسلم ٢٨١٦].

وأهل السنَّة والجماعة: لا يوجبون العذاب لكل من توجّه إليه الوعيد – في غير ما يقتضي الكفر – فقد يغفر الله له بما فعله من طاعات، أو بتوبة، أو بمصائب وأمراض مكفرة، قال الله تعالى: ﴿ قُلْ يَا عبادي الذين أسرُفوا على أنفسهم لا تَقْطُوا من رُحْمة الله إنَّ الله يَعْفُرُ الذُنُوب جميعًا إنّه هُوَ الْعَفُورُ الرُحيم ﴾ [الزمر: ٣٢]، وعن ابي هُريْرة رضي الله عنه أن رُسُول الله على قال: سَيْما رَجُلُ مِعْتِي بِطَرِيق وَجَدَ غُصْنَ شَوْك على الطريق فَاخَرَهُ فَسْكَرَ الله له فَعَفَر له. [منفق عله].

وأهل السنَّة والجماعة: يعتقدون أنَّ وعد الله للمؤمنين بالجنة، ووعيده يتعذيب العصاة الموحدين، وتعذيب الكفار والمنافقين في النارحق، قال الله تبارك وتعالى: ﴿ وَالَّذِينَ امَنُواْ وَعَمَلُواْ الصالحات سنَّدْخَلُهُمْ جَنَّات تَجْرِي مَن تَحْتَهَا الأَنْهَارُ خَالدِينَ فِيهَا أَبَدا وَعَدَ الله حقًا ومَن أَصَدقَ مَنَ الله قيلاً ﴾ [النساء: ١٢٢]، ولكن الله سبحانه يعفو عن عصاة الموحدين بفضله وكرمه، وقد وعد الله تعالى بالعفو عن الموحدين، ونفاه عن غيرهم، فقال تعالى: ﴿ إِنَّ اللهُ لا يَغْفِرُ أَنْ يُشَرَّكَ بِه

#### ٥٠ قواعد من منهج أهل السنة ٥٠

وقد أجمل أهل السنة ذلك في أصول، أهمها ما يلي: ١- من مات على التوحيد دخل الجنة - يومًا من الدهر، أصابه قبل ذلك اليوم ما أصابه.

٢- من مات على الشرك بعد بلوغ الرسالة؛ فهو مخلد في الذار أبداً.

٣- المسلم الذي يرتكب الكيائر ويصر عليها، أي:

لا يتوب منها؛ لا يكفر بفعلها، ولا يخلد في النار لو. دخلها في الآخرة، ما لم يستحلّها.

٤- من رجحت حسناته على سيئاته بواحدة دخل الجنة لأول وهلة، ومن تساوت حسناته وسيئاته؛ فهو من أصحاب الأعراف، وماله إلى الجنة، ومن رجحت سيئاته على حسناته بواحدة استحق دخول النار.

٥- من استحق دخول النار من عصاة الموحدين،
 فهو تحت مشيئة الله إن شاء عذبه وان شاء غفر له.

عن أبي هُرَيْرَةَ رَضِي اللَّهُ عَنَّهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَنَا اللَّهُ تَعَالَى قَالَ: أَعْدَدْتُ لِعبَادِي الصَّالِحِينَ مَا لا عَيْنُ رَاتٌ، وَلا أَذُنُ سَمَعْتُ، وَلا خَطَرَ عَلَى قَلْبِ بَسْرِ. [متفق عليه].

وعن أبي هُرَيْرَةَ رَضِي اللَّهُ عَنَّهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ قَالَ اللَّهُ عَزُ وَجَلٌ: «أَنَا عِنْدَ ظُنُّ عَبْدِي بِي». [منفق عليه].

وعن أبي هُرِيْرةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: إنَّ اللَّهُ عَنَّ وَجَلَّ قَالَ: إذَا تَلَقَّانِي عَبْدِي بِشَبْرِ تَلَقَيْتُهُ بِذِراع، وَإِذَا تَلَقَّانِي بِذِراعِ تَلَقَيْتُهُ بِبَاعٍ، وَإِذَا تَلَقَّانِي بِبَاعٍ، جَئْتُهُ أَوْ أَتَيْتُهُ بِأَسْرَعٍ. [مسلم ٢١٧٥].

وَعَنَّ أَبِي ذَرَّ رَضِي اللَّهُ عَنَّهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهُ عَنَ اللَّهُ عَنَّ وَجَلَ: أَمَنْ حَاءَ بِالْحَسَنَةَ فَلَهُ عَشَرُ أَمْتَالِها أَوْ أَزِيدُ، وَمَنْ حَاءَ بِالسَّيِّئَة فَجَزَاءُ سَيَئَة مَتْلُها أَوْ أَعْفُرُ، وَمَنْ تَقَرَّبُ مَنَى شَبْرًا، تَقَرَّبُتُ مَنْهُ ذَرَاعا، وَمَنْ تَقَرَّبُ إِلَى ذَرَاعا، تَقَرَّبْتُ مِنَّهُ بِاعا، وَمَنْ أَتَانِي يَمْسَى، أَتَيْتُهُ مُرُولَة، وَمَنْ لَقَيْنُهِ مَتَلَها مَعُفَرَةً، [وسلَم ٢٦٨].

قَالُ أَبُو سُلَيْمَانَ الْخَطُّابِيُّ رَحْمَهُ اللَّهُ: قَوْلُهُ: اإِذَا تَقَرَّبُ الْعَبْدُ إِلَى شَبِّرًا تَقَرَّبُتَ إِلَيْهَ دَرَاعًا : هَذَا مَثْلُ وَمَعْنَاهُ حُسْنُ الْقَبُولِ وَمُضَاعَفَةُ التُوابِ عَلَى قَدْرِ الْعَمَلِ الَّذِي مَتَقَرَّبُ...

وعَنْ عُبَادة بن الصامت رضي الله عنه قال: أَشْهَدُ لَسَمَعْتُ رَسُولَ اللَّه عَلَي يَقُولُ. «حَمْسُ صَنَوَات حَتَبَهُنُ اللَّهُ عَلَى عباده: مَنْ جَاءَ بِهِنْ يَوْمَ الْقَيَامَة لَمْ يُضَعِّ مَنْهُنُ شَيْئًا، اسْتَحْقَافًا بِحَقَّهِنَ كَانَ لَهُ عَنَّدَ اللَّهُ عَهْدُ أَنْ يَدْخَلَهُ الْجَنَّة. وَمَنْ لَمْ يَأْتَ بِهِنْ! لَمْ يَكُنْ لَهُ عَنَّدَ اللَّه عَهْدُ إِنْ شَبَاءَ عَذَبَهُ وَإِنْ شَبَاءَ رَحِمَهُ، [آبو داود ١٤٢٢ وصححة الألباني].

وعَنْ سَلَمَةٌ بْنِ نُعَيْمٍ، وَكَانَ مَنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ 30، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهُ 30، مَنْ لَقِي اللَّهُ تَبَارِكَ وَتَعَالَى لا يُشْرِكُ بِهِ شَنَيْنًا دَخَلَ الْجِنَّةَ. قَلْتُ: وَإِنْ زَنَى وَإِنْ سَرَقَ؟ قَـلَ: وَإِنْ زَنَى وَإِنْ سَـرَقَ. [أحـمـد ١٨٢٨٤ وصـحـه الإلياني].

النوحيد رجيب ١٣١١ ه

وللحديث يقية إن شاء الله تعالى.

واحة التوحيد ٢٥ من هدي رسول الله ٢٠٠ ٢٠ ده من نور کتاب الله ده الما الما الما الفريدة المتبارك وتعالى دو ٥٥ للفقراء أقارب الفني حقوق ٥٥ ي عن معاة بن غيد الله بن خبيب الجهني يحدث عن أبيه قال تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَرَوْا عن عمه عبيدة بن عبد الحي أن رسول الله 🖄 خَرِج عَليهم أَنُّ اللَّهُ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَن وعليه أثرُ عُسل وهو طيبُ النَّفس فظَّنْنا أنَّهُ المَّ بِاهله، فَقُلْنًا: بَشْنَاء وَيَقْدِرُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآمَات با رسولَ الله ذَراكَ طَبُبَ الدَّفَسَ؟ قَالَ: «أَجَلَ: والحَمَدُ لله»، ثم لِّقَوْم يُؤْمنُونَ (٣٧) فَأَت ذَا ذُكر الغشى فقال: رسول الله تَقَدّ: «إِنَّهُ لا سَاسَ بِالعَشَى لِمَن الْقُرْبِي حَقَّهُ وَالْمسْكِينَ وَابْنَ اللهي، والصحة لمن الله خير من الغنى، وطيبُ التفس من السبيل ذَلكَ خَيْرٌ لَلَّذِينَ النَّعَم، [احمد في السفد والبخاري في الأنب الفرد، وصححه الألباض]. يُريدُونَ وَجْهَ اللَّه وَأَوْلَتُكَ هُمُ المقلحون [الروم: ٣٧-٣٨]. شابا المحابة عَنْ جَابِرٍ رضي الله عنه أنَّ عَبْدًا لحاطب جاء رسول الله - ٢٠ - يَشْكُو حَاطِبًا؛ فَقَالَ: بَا رَسُولَ اللَّه لَبَدْخُلُنَّ حَاطِبُ النَّارَ. فَقَالَ رَسُولُ اللَّه - 3-: 00 من دلائل النبوة 00 احَذَبْتَ لاَ بَدْخُلُهَا؛ فَإِنَّهُ شَهدَ بَدْرُاح ٥٥ الأرض تلفظ من كذب على النبي على ٥٥ والحديثية، [مسلم ٢٤٩٥]. عَنَّ أَنَّس بِنَّ مَالِكَ رِضِي الله عنه، أنْ رَجُلا كَانَ يَكْتُبُ للنَّبِي عَدًا.. فَارْتَدُ ذلك المسترحل عن الإسلام ولصق بالمشرحين، وقال: أنَّا أعْلَمُكُمْ لمحمد، إِنْ كُنْتُ لِأَكْثُبُ كُنِفَ سُنْتُ فَمَاتَ نَلِكُ ٥٥ من غريب الحديث ٥٥ الرُجْلُ، فَقَالُ النَّبِي آلَةُ: (إِنَّ الأَرْضُ لاَ (فحد): الما نزلت ﴿ وانْنَرْ عَسَيرتَكَ الأَوْبِينَ ﴾ بات تَقْبِلُهُ ، قَالَ أَنَّسٌ فَحَدُثْنِي أَبُو طَلْحَة أنه أتى الأرض التي سات فعيها يُفَخَذ عَشيرتَهِ. أي يُنابِيهم فخذًا فَحَدًا، وهُم اقْرِب فوجدة منبودًا، فقال أبو طلحة: ما العَشيرة إليه. وقد تكرن ذكر الفَحْدَ في الحديث وأول سْنَانُ هَذَا الرَّجْلِ؟ قَالُوا: دَفَيَّاهُ مَرَارًا المنسرة السُعْب، تم القبيلة، ثم القصيلة، ثم العمارة، فلم تقبله الأرض. [رواه البيهقي في السنن الصغرى، وصححه الألياني] ثم البطن، ثم القُحَدْ. كذا قال الجوهري. [غريب الحديث لابن الأثير]. حكم ومواعظ ال عند الله بن مسعود رضي الله عنه قال: احتا إذا فقدها الأخ أشيئًاه، قبل كان مريضاً كان كان مشيغولا كان عومًا، وإن كان غير ذلك كافت زيارة قال الشبلي: «من ركن إلى الدنيا أحرقته بتارها، فصار رمادا تذروه الرياح، ومن ركن إلى الأخرة الذو حدد العدد 113 السنة ال Upload by: altawhedmag.com

n cd 00 من جوامع الدعاء 00 وه أحاديث داطله لها آثار سيئة ٥٥ عن أبي هريرة رضى الله ، مل من احد يصبوم أول خصيس من رجب، ثم عنه قال: كان من دعاء النبي يصلى فدما بين العشياء والعتمة اثنتي عشرة ركعة، اللهم اغفر لى ما قدمت يفصل بين كل ركعتين بتسليمة، يقرأ في كل ركعة بفاتحة الكتاب مرة، وإنا أنزلناه في ليلة القدر ثلاث وَمَا أَخُرْتُ، وَمَا أَسْرَرْتُ وَمَا مرات، وقل هو الله أحد اثنتي عشرة مرة ..... أعْلَنْتَ، وما أنْتَ أعْلَمُ به منَّى، حديث باطل. لم يصبح في فضل رجب ولا صيامه أَنْتَ الْمُقَدِّمُ وَأَنْتَ الْمُؤْخَرُ، لاَ ولا العصرة فيه شيء عن رسول الله 14 إلا إنه من إِلَهَ إِلاَّ أَنْتَ». [البخاري في الأدب الأشبهر الحرم. الم قرد (۱ / ۲۳٤) وصحه الألباني]. ا الالامن القوال السلف (1) عن عبد الله بن مسعود رضى الله عنه قال: «الاقتصاد في السنة خير من الاجتهاد في البدعة». عن عبد الله بن عمر رضى الله ٥٠ ما أخذه الغرب من المسلمين ٥٠ عنهما قال: (لا يكون الرجل عالمًا حتى لا 00 علم الفلك 00 يحسد من فوقه، ولا يحقر من دونه، ولا كان للمسلمان السبق في تحديد تغى بعلمه ثمنا السنة الشمسية؛ فقد حددها أبو عبد الله محمد بن جابر الكتائي (٣٢٥ هـ - ٣١٧ هـ) تحديدا دقيقا د٣٦٠ يومًا، وه ساعات و٤٦ يقيقة ٥ ٣٢ ثانية. ۵۵ ما أخذه المسلمون من الفرب: حصر اللين في دور العبادة القط 20 وسبق عبد الرحمن الخازن نفرت النصارى في العصبور الوسطى قبل عصر النهضة ٥٥٠ هـ) نيوتن في الجاذبية؛ حيث العلمية في أوروبا من الكنيسة ورجال الدين؛ بسبب إقحام قال: إن للأرض قوة حاذبة على الكنيسة نفسها في تفسير الظواهر العلمية باسم الدين وعدم حميع حرثيات الأحسام). وإفاد من الرجوع للمتخصصين من العلماء فوقعت في اخطاء، فرميت اسحافه عن الكثافة وضغط الهواء بالجهل والتخلف. فقامت التورة على الكنيسة وحصر دورها. وتسرب تلك إلى معض المسلمين المهزومين وقلفوا أته لا تقدم (تورشيلي) واخذ عنه تللينو للمان إلا إذا نحوا الإسلام جانبا وحصرود في المسجد فقط الإيطالي كثير من المعلومات الفلكية. والإسلام لم يعق تهضة المسلمين الأوائل عن تقدمهم وسموهم العلمي والأخلاقي إنما تخلفنا الأن بسيب حصر لإسلام في للمتحد فقط. الم قواعد ذهبية في توحيد رب البرية ال قال سُبِحَ الإسلام رجمه اللهِ: «وَالْعِنْدُ كُلُما كَانَ أَذَلُ لَلْهُ وَأَغْظُمُ اقْتَقَارًا إِلَيْهُ وَخُضُوعًا لَهُ كَانَ قرب البه، وأعرُ له، وأعظم لقدره، فاستعد الخلق؛ أعظمهم عبودية لله. وأما المخلُّوقُ فَكَمَا قَبِلَ احتج إلى من سَّلْت تكنُّ استره، واستَعْن عمن سَنْتَ تكنُّ نظيره، وأحسن إلى من سَنَّت تكنُّ أمير النهجيد رجيب ١٢٢١ه



الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، أما بعد: فمن قرائن التخصيص المنقصلة: التخصيص بالمفهوم، وهو ما دل عليه اللفظ لا في محل النطق. وهو نوعان: مفهوم الموافقة: وهو ما يكون مدلول اللفظ في محل السكوت موافقًا لمدلوله في محل النطق، وتكلمنا عنه في العدد السابق.

النوع الثاني: مفهوم المخالفة: وهو ما يكون مدلول اللفظ في محل السكوت مخالفًا لمدلوله في محل النطق؛ فيكون المسكوت عنه مخالفًا للمذكور في الحكم إثباتًا ونفيًا، فيثبت للمسكوت عنه نقيض حكم المنطوق به، ويسمى «دليل الخطاب»؛ لأن دليله من جنس الخطاب، أو لأن الخطاب دالً عليه.

> مثال ذلك: قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ لَمْ يَسْتَطَعْ مِنْكُمْ طَوْلاً أَنْ يَنْحَجَ الْمُحْصَنَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ فَمِنْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ مِنْ فَنَيَاتَكُمُ الْمُؤْمِنَاتِ ﴾ [النساء: ٢٥].

> فإن تخصيص جواز نكاح الإماء بعدم الطول يدل على أن واجد الطول (الغنى والسعة) لا يجوز له نكاح الإماء.

> وتخصيص (الإماء) المؤمنات بجواز النكاح عند عدم الطول يدل على أن عادم الطول لا يباح له نكاح الإماء الكوافر.

> ففي الآية مفهومان (للمخالفة): أحدهما: أنه لا ينكح إلا أمّة مؤمنة، وثانيهما: أن واجد الطول لا يجوز له نكاح الأمة.

> مثال آخر: في تحديد أنصبة زكاة الماشية، قال النبي ﷺ: وفي سائمة الغنم في كل أربعين شاةً شاةً...» [مسند أحمد، وهو في «صحيح الجامع»]، فإن مفهوم المخالفة يدل على نفي الحكم عن غير السائمة (السائمة هي التي ترعى بنفسها لا تُعلف).

[المدخل إلى مذهب احمد ١ / ١٣٦- ١٣٧. إرشاد الفحول ١ / ١٨١]. ٢٥ حجية مفيوم الخالفة ٢٥

مفهوم المخالفة حجة، عمل به الصحابة، وأقرّه النبي ٤ ، فعن يعلى بن أمية قال: قلت لعمر بن الخطاب: ﴿ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَنْ تَقْصُرُوا مِنَ الصُلاة إِنَّ خَفْتُمُ أَنَّ يَقْتَنَكُمُ الَّذِينَ تَقُرُوا ﴾ [النساء: (١٠١]، فقد أمن الناس، فقال: لقد عجبت مما عجبت منه، فسالت رسول الله ٤ عن ذلك، فقال: (صدقة تصدق الله بها عليكم: فاقبلوا صدقته». [مسلم ١٨٢]

فالآية تدل على أن قصر الصلاة في السفر يكون من أجل الخوف، ومفهوم المخالفة أن المسافر لا يقصر الصلاة إذا كان آمناً، ولم ينكر النبي على على عمر العمل بمفهوم المخالفة، وإنما بين له أن مفهوم المخالفة لا يُعمل به هنا في هذه الآية. [أصول الفقه على منهج أهل الحديث: 1 / ١٠٤].

Lamil ~

قال ابن قدامة: وهذا حجة (مفهوم المخالفة) في قوله: إمامنا (أحمد) والشافعي ومالك وأكثر المتكلمين، وقالت طائفة منهم أبو حنيفة: لا دلالة له... ثم ذكر ابن قدامة أدلتهم وناقشها، ثم قال: ولنا دليلان (أي على حُجيته): أحدهما: أن فصحاء أهل اللغة يفهمون من تعليق الحكم على شرط أو وصف انتفاء الحكم بدونه، ثم ذكر حديث يعلى بن أمية مع عمر بن الخطاب رضي الله عنهما...

٢- وقال الزركشي في «البحر المحيط»: «وقال مالك: إن دليل الخطاب (مفهوم المخالفة) لا يُخصُ به العموم، بل يكون العموم مقدمًا، واستدل بأن العموم نطق، ودليل الخطاب مفهوم من النطق، فكان النطق (ولى».

ثم قال الزركشي: «ولنا إجماعنا (الشافعية) نحن واصحاب مالك على القول بدليل الخطاب، فجاز التخصيص به كغيره من الأدلة، [البحر الميط ٤ / ١٣٨].

\*\*



#### ٢٠ أمثلة على مفهوم الثقائفة (دليل الخطاب) ٢٠٠

المثال الأول: بوّب الإمام البخاري في الصحيح: بباب إذا كانوا أكثر من ثلاثة فلا باس بالمسارة والمناجاة،

وأورد تحته حديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال: «إذا كنتم ثلاثة فلا يتناجى رجلان دون الآخر، حتى تختلطوا بالناس؛ أجل أن يحزنه». [متفق عليه].

وقد استدل البخاري بهذا الحديث على جواز المناجاة عندما يكونون أكثر من ثلاثة بتقرير مفهوم المخالفة، سواء مفهوم العدد في قوله: إذا كنتم ثلاثة»، ومفهوم الغاية في قوله: «حتى تختلطوا بالناس».

قال الحافظ ابن حجر: ويؤخذ منه (الحديث) أنهم إذا كانوا أربعة لم يمتنع تناجي اثنين؛ لإمكان أن يتناجى الاثنان الآخران. [فتح الباري: ١١ / ٨٣].

قلت: وفي هذا تقرير لمفهوم المخالفة المستفاد من منطوق الحديث.

المثال الثاني: في قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ امَنُوا لاَ تَقَتَّلُوا الصَّيْدَ وَأَنْتُمْ حُرُمُ وَمَنْ قَتَلَهُ مَنْكُمْ مُتَعَمِّدًا فَجَزَاءُ مَثْلُ مَ قَتَلَ مَنَ النُّعَمِ ﴾ [المُلدة: ٩٩].

في الآية مفهّوما مخالفة: الأول أنهم إذا حلّوا من إحرامهم جاز لهم قتل الصيد، وهذا المفهوم مصرّح به في قوله تعالى: ﴿وَإِذَا حَلَّلْتُمْ فَاصْطَادُوا ﴾ [المائدة: ٢]، يعنى إن شئتم.

المفهوم الثاني: أن من قتله غير متعمد فليس عليه الجزاء.

والجمهور على أن المخطئ ليس عليه عقوبة، إنما عليه الجزاء، وطائفة من أهل العلم يرون تخصيص الجزاء بالمتعمد، وهو ظاهر الآية.

ورجّح السعدي - رحمه الله - في التفسير القول الثاني، فقال: والصحيح ما صرّحت به الآية أنه لا جزاء على غير المتعمد، كما لا إثم عليه». [تفسير السعدي 1 / ٢٤٣، اضواء البيان للشتقيطي 1 / ١٧٧].

المثال الثالث: في قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ تَنَازَعُتُمٌ فَي شَيْء فَرُدُوهُ إِلَى اللَّه وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمُ تُؤْمِنُونَ بِاللَّه وَالْيَوْمِ الآخَرِ ذَلِكَ خَيْرَ وَأَحْسَنُ قَاوِبِلاً ﴾ [النساء: ٥٩].

فالاية تدل بمفهوم المخالفة على أن ما اتفقوا عليه، ولم يتفازعوا فيه حق؛ لأنها ردت المتفازع فيه إلى الله والرسول 30 ، فقُهم من ذلك أن المتفق عليه حق.

#### 👟 إعداد/ متـولـي البراجيلـي

لذلك فمن أهل العلم من استدل على حجية الإجماع من مفهوم المخالفة بهذه الآية.

المثال الرابع: حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي ٤: مطل الغني ظلم، [متفق عليه]. والمراد بالمطل تأخير ما استُحق أداؤه بغير عذر... والمعنى أنه يحرم على الغني القادر أن يماطل بالدين بعد استحقاقه، بخلاف العاجز. [فتح الباري ٤ / ٤٢٤]. وفي الحديث ما يدل بمفهوم المخالفة على أن مطل

غير الغني، وهو العاجز عن السداد، لا يكون ظلمًا.

المثال الخامس: حديث ابن عمر رضي الله عنهما قال: سمعت رسول الله في وقد سُئل عن الماء يكون في الفلاة من الأرض، وما ينوبه من السباع والدواب، فقال: «إذا كان الماء قلتين لم يحمل الخبث. [أبو داود ٢٣، وصححه الإلباني] وفي رواية: «إذا بلغ الماء قلتين لم ينجسه شيء» [ابن ماجه ١٢٥ وصححه الإلباني].

فالحديث منطوقة خاص بما بلغ القلتين، ولا تعرَّض فيه لما نقص عن القلتين بالذكر، ولكن مفهوم المخالفة يدل على أن كل ماء نقص عن القلتين يحمل الخبث، أي يتنجس بملاقاة النجاسات، وإن لم يتغير لونه، أو طعمه أو رائحته، سواء كان هذا الماء راكدا أم جاريا، وسواء كان في إناء أم في بئر ونحوها.

وفي الحديث مفهوم آخر، وهو نجاسة سؤر السباع؛ إذ لولا نجاستها لم يكن لشرط القلتين فائدة، ولكان التقييد بها ضائعًا. (ومسالة سؤر السباع وهل هو طاهر أم نجس؛ فيها خلاف بين أهل العلم).

#### 00 فسأللدة 20

اختلف أهل العلم في صحة هذا الحديث، فقال جماعة: لم يصح، وجماعة قائلون بصحته، وصنف (الحافظ العلائي) فيه جزءًا خلص فيه إلى ثبوت الحديث، وأورده الشيخ الإلباني في إرواء الغليل، وقال بصحته، وكذلك في السلسلة الصحيحة.

> - والقلتان خمس قرّب تقريبًا، بما يعادل مائة وستين لتراً تقريباً.

#### سادمتهودالخالفة (دليل الخطاب) تان

لمفهوم المخالفة اقسام (أنواع) كثيرة، تصل إلى سنة اقسام: رورا- سنيع المشة ود

وبدا المصنفون به؛ لأنه رأس المفاهيم، قال أبو المعالي: الو عبر مُعبَّر عن جميع المفاهيم بالصفة لكان ذلك متجهًا، ويقصد بالصفة عند الأصوليين ما هو أعم من النعت عند النحاة، فالمراد بالصفة - هنا - مطلق اللفظ الذي يَرد مقيدًا للفظ أخر، فيشمل النعت، والحال، والجار والمجرور، والنظرف، والتمييز.

ومثال ذلك: قوله تعالى: ﴿ فَتَحْرِيرُ رَقَبَهُ مُؤْمَنَةً ﴾ [النساء: ٩٢]، منطوق الآية: وجوب تحرير رقبة مؤمنة، ومفهوم المخالفة: منع تحرير رقبة كافرة.

- وأيضًا قول النبي ॐ : من باع نخلاً مؤبرًا فثمرتها للبائع..... [منفق عليه].

منطوق الحديث: من باع نخله مؤبرًا فثمرته له. مفهوم المخالفة: من باع نخله قبل التأبير فليس له شيء من ثمره.

هو أن يدل اللفظ المقيد بشرط على ثبوت تقيضه

عند انتفاء الشرط. مثاله: قوله تعالى: ﴿وَاتُوا النُّسَاءَ صَدُقَاتِهِنُ

نحْلَةً فَإِنْ طِبْنَ لَكُمْ عَنْ شَيْءٍ مِنَّهُ نَفْسًا فَكُلُوهُ هَنَبِئًا مَرِيئًا ﴾ [النساء: ٤].

منطوق الآية: إباحة ما طابت به نفس الرُوجة من مهرها.

مفهوم المخالفة : حرمة ذلك بغير طيب نفس منها. المثال الثاني: حديث النبي 🐲 عندما سالته أم سليم رضي الله عنها: أعلى المرأة غسل يا رسول الله إذا هي احتلمت؟ قال: انعم، إذا رأت الماء». [متفق عليه].

منطوق الحديث: أنها تغتسل إذا احتلمت. مفهوم المخالفة: أنها إذا لم تر الماء؛ فلا غسل عليها.

00 - مفيدم الغالة 00

#### ----

هو أن يدل اللفظ المقيد بغاية على نقيض حكمه عند انتفاء تلك الغاية، بإحدى أدوات الغاية (إلى، حتى، اللام)، مثاله: قوله تعالى: ﴿فَقَاتِلُوا الْتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِيءَ إِلَى أَمْرِ اللَّهِ ﴾ [الحجرات: ٩]-

منطوق الآية: وجوب قتال الفئة الباغية، حتى تفيء. مفهوم المتالفة: ترك

قتالها بعد أن تفيء.

المثال الثاني: حديث ابن عمر رضي الله عنهما عن النبي الله عنهما في مال حتى يحول عليه الحول». [ابو داود ١٥٧٥ وصححه الألباني].

منطوق الحديث: نفي وجوب الزكاة قبل أن يحول الحول.

مفهوم المخالفة: وجوب الرّكاة عند تمام الحول. المثال الثالث: قوله تعالى: ﴿ وَكُلُوا وَاَسْرَبُوا حَتَّى يَتَبَيْنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الأُسُودِ مِنَ الْفَجْرِ ثُمُ أَتَمُوا الصَيَامَ إِلَى اللَيْلَ ﴾ [البقرة: ١٨٧].

منطوق الآية: يدل على وجوب استمرار الصيام من طلوع الفجر إلى الليل.

مفهوم المضالفة: أنه لا يجوز صيام الليل، كما لو قال: لا تصوموا بالليل.

٢ - مفهوم الحصر بـ (إنما) ٢٥

هو إثبات الحكم لشيء بصيغة، ونفيه عما عداه بمفهوم تلك الصيغة.

وهو قد يقع بغير (إنما)، لكن هذا الذي يصح اندراجه منها تحت (أنواع المفهوم).

مثاله: قوله 😻: «إنما الأعمال بالنيات». [البخاري ١]. منطوق الحديث: اعتبار الأعمال بالنيات. مفهو م المخالفة: عدم اعتبارها بغير النيات.

قال الشوكاني: وقد وقع الخلاف هل هو منطوق أو مفهوم، والحق أنه مفهوم، وأنه معمول به كما يقتضيه لسان العرب. [إرشاد الفحول 1 / ٣٨٩].

#### المن ٥- مفهوم العلد ال

هو أن يدل اللفظ المقيد بعدد على نقيض حكمه عند انتفاء ذلك العدد.

مثاله: قوله تعالى: ﴿فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيَّامُ ثَلَاثَةِ أَيَّام ﴾ [المُائدة: ٨٩].

منطوق الآية: وجوب صيام ثلاثة أيام.

مفهوم المخالفة: ما نقص عن ذلك أو زاد عليه. المثال الثاني: قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ بَرْمُونَ

الْمُحْصَنَات ثَمَّ لَمُ يَأْتُوا بِأَرْبِعَةِ شُهداء فَاجَلِدُوهِمَ ثَمَانِينَ جُلْدَةً ﴾ [النور: ؛].

منطوق الآية: اجلدوا من قذف المحصنات ثمانين حلدة.

مف هوم المخالفة: عدم إجزاء ما نقص عن الثمانين، ومنع ما زاد عليها.

#### ٥٥ - مفهوم اللقب ٥٥

هو دلالة اللفظ الذي علَق الحكم فيه بالاسم على انتفاء ذلك الحكم عن غيره. مثاله: قوله تعالى: ﴿ مُحَمَدُ رُسُولُ اللَّه ﴾ [الفتح: ٢٩]. منطوق الآية: محمد 🐨 رسول الله.

> النوجيد العدد ٤٦٢ السنة التاسعة والثلاثون Upload by: altawhedmag.com

مفهوم المخالفة: غير محمد من ليس رسول الله. - وقوله 🐮 : «إن في الحجم (الحجامة) شقاء». [صحيح مسلم].

منطوق الحديث: أن الشفاء يكون بالحجامة. مفهوم المخالفة: ليس في غير الحجامة شفاء.

ومن أهل العلم من جعل مفهوم التقسيم بدلاً من مفهوم الحصر، ومفهوم التقسيم: هو ما يُفهم من تقسيم المحكوم عليه إلى قسمين فأكثر، وتخصيص كل منهما بحكم.

مثال ذلك: قوله 🍜: «الثيب أحق بنفسها، والبكر تستاذن». [مسلم ١٤٢١].

منطوق الحديث: أن الثيب أحق بنفسها (بمعنى أنها تُسال وتُستشار)، أما البكر فيكفي فقط استئذانها.

مفهوم المخالفة: أن كل قسم يختص بحكمه، ولا يشارك الآخر فيه، فالثيب أحق بنفسها؛ فتكون البكر ليست أحق بنفسها من وليها، والبكر تُستأذن، فيدل على أن الثيب لا يكفي منها الإذن، بل لا بد من التصريح.

والأنواع الخمسة الأولى حجة عند جمهور العلماء، مع اختلافهم في قوة كل نوع من أنواعه، واختلفوا في مفهوم اللقب، وهو ليس بحجة على الصحيح عند جمهور العلماء. [تيسير علم أصول الفقه للجديع ٣ / ٢٦- ٨٨، أصول الفقه الذي لا يسع الفقيه جهله ص٢٦٣- ٢٦٣، المدخل إلى مذهب أحمد ١ / ١٣٧- ١٣٨، شرح الكوكب المنير ٣ / ٤٩٧- ٥١١، خلاصة الأصول للفوزان ص٢٥. ٢٢].

ومن أهل العلم من زاد على هذه الأقسسام (الأنواع) السنة أنواعًا أخرى، كالشوكاني في إرشاد الفحول، فزاد على السنة أقسامًا أربعة أخرى، وهي: موا-مفيوالعلة من

وهو تعليق الحكم بالعلة، نحو حرمت الخمر لإسكارها، والفرق بين هذا النوع (مفهوم العلة)، والنوع الأول (مفهوم الصفة)؛ أن الصفة قد تكون علة كالإسكار، وقد لا تكون علة، بل متممة كالسوم، فإن الغنم هي العلة، والسوم متمم لها.

#### ون ٢- مفهوم الحال ون

اي تقييد الخطاب بالحال، وقد عرفت أنه من جملة مغاهيم الصفة؛ لأن المراد الصفة المعنوية لا النعت، وإنما أفردناه بالذكر تكميلاً للفائدة، قال ابن السمعاني: ولم يذكره المتاخرون لرجوعه إلى الصفة، وقد ذكره سليم الرازي في التقريب وابن فورك.

كقوله تعالى: ﴿ الْحَجُّ أَشْهُرُ مَعْلُومَاتُ ﴾ [البقرة:

١٩٧]. وقـوله: ﴿إِذَا نَـودي لِلصَلاة مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ ﴾ [الجمعة: ٩].

وهو حجة عند الشافعي، كما نقله الغزالي وشيخه، وهو في التحقيق داخل في مفهوم الصفة، باعتبار متعلق الظرف المقدر، كما تقرر في العربية.

#### دد د منبوم الکان دد

نحو جلست أمام زيد، وهو حجة عند الشافعي، كما نقله الغزالي وفخر الدين الرازي، ومن ذلك لو قال: «بع في مكان كذا»، فإنه يتعين، وهو أيضًا راجع إلى مفهوم الصفة.

[إرشاد الفحول: ١/ ٢٣٤ - ٣٣٩ بتصرف]. هذا وتقسيم جمهور الأصوليين أقسام مفهوم المخالفة إلى ستة أقسام هو الراجح، وهو أدق، وما زاده الشوكاني يرجع إليها، كما أشار هو في مفهوم الحال والزمان، والمكان؛ إذ إنهم يُتُخلونها في مفهوم الصفة، كما في «شرح الكوكب المنير»؛ فإنه أدخل في مفهوم الصفة: مفهوم العلة، مفهوم الزمان، والمكان، والحال. [شرح الكوكب المنير لابن النجار ٢ / ٥١ - ٢٠٥].

وهل يدل على نفي الحكم عما عدا المنطوق به مطلقًا، سواء كان من جنس المثبت أو لم يكن؟ أو تختص دلالته بما إذا كان من جنسه؟

في المتال المذكور - قبل ذلك - أن في الغنم السائمة الزكاة. فيحسب مفهوم المخالفة نُفيت الزكاة عن الغنم المعلوفة، فهل تنفى الزكاة أيضًا عن باقي الأنعام من الإبل والبقر إذا عُلفت؟

اختلف أهل العلم في ذلك على وجهين، حكاهما الشوكاني، ورجُح النفي عن الغنم المعلوفة فقط. [إرشاد الفحول ١ / ٣٨٣].

والجمهور على أن الإبل والبقر المعلوفة لا زكاة فيها أيضًا، أما سائمة الإبل ففي الحديث قال رسول الله ﷺ: في كل سائمة إبل في أربعين بنت لبون..... [آبو داود ١٩٧٧ وصححه الإلباني].

وصبح عن جابر رضي الله عنه أنه قال: لا صدقة في المثيرة (والمثيرة: بقر الحرث). [اخرجه ابن أبي شيبة ١٩٦١، وسنده صحيح كما في تمام المنة للعزازي]. وللحديث بقية إن شاء الله. والحمد لله

النوحيد رجب ١٢٢١هـ

رب العالمين، وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين. ومشكلات الشياب

لإجازة الصيفية

الحمد لله، والصادة والسادم على رسول

الله، وبعد:

فإن الله تعالى العزيز الرحيم أمر المسلمين بان يقوا انفسهم واهليهم نارًا وقودها الناس والحجارة، فقال: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنْفُسَكُمْ وَآهْلِيكُمْ ثَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلاَئَكَةُ عَلاَظُ شدادُ لاَ يَعْصُونَ اللَّهُ مَا أمرهم وتفعلون ما يؤمرون م التمريد ٢]، وليست الوقامة من نار الله الموقدة متجهيز أمتعة واقعة من حرارة هذه النار، وإنما بتجهيز الأعمال الصالحة، وترك الأعمال السيئة، وبذلك بقى الانسان نفسه من غضب الجبار سيحانه

وتعالى

ويكون ذلك بصلاح العقيدة وسلامة المعتقد، فتكون عقيدة المسلم محققة لركنى التوحيد: توحيد المرسل، وهو الله عز وجل، وذلك بشهادة أن لا إله إلا الله، وتوحيد متابعة المرسل، أي الرسول 🚁، وذلك بشهادة أن محمدًا رسول الله، والعمل بمقتضى هاتين الشهادتين، ومن هنا تصلح العقيدة والمعتقد، وتستقيم متابعة الرسول 🤹، وعلى كل مسلم بعد ذلك أن يعلم أن الله سيحانه وتعالى خلق الخلق ليعبدوه، وبالالهية يفردوه، ولهذا لا ينبغى للمسلم أن تكون حياته لهوا ولعبا، ورغبات وشهوات،

اعداد/ جمال عبدالرحمن

ولهتًا وراء كل جديد، وإن كان غير مفيد، قال الله تعالى: ﴿ الْمَالُ وَالْبِنُونَ زِينَةُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَالْبَاقِيَاتُ الصَّالِحَاتُ خَيْرٌ عِنْدَ رَبِّكَ ثَوَابًا وَخَيْرُ أملا م [مربع: ٢٦].

وقال سبحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تُلْهِكُمْ أَمْوَالْكُمْ وَلاَ أَوْلادُكُمْ عَنْ ذَكْرِ اللَّهِ وَمَنْ يَفْعَلُ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ ﴾ [المنافقون: ٩].

وكما أمرنا الله تعالى بوقاية أنفسنا من النار، فهذه الوقاية مطلوبة منا لغيرنا، ونُخُصُّ من هذا الغير شياب المسلمين، فالشياب عماد كل أمة، وإذا ضل الشباب وضعف؛ ضعفت الأمة، وهذا الذي يسبعي إليه أعداء الإسلام من صرف الشيباب عن الهدف الذي يحيى من أجله، وحرَّفه عن جادة الأمر، فلا يعرف في دنياه إلا كل لذة وشبهوة وجنس ومتعة، بل وتكون هي هدفه الحقيقى، الذي إذا تحقق له ظن أنه نال كل شيء، وإذا فقده فقد كل شيء، فمرحلة الشيباب لأهميتها كانت هي بداية مرحلة التكليف في شرع الخبير اللطيف، فهى مرحلة افتراق الطريق بعد أن كان الشاب صغيرًا غضًا لا يستطيع أن يفصل في أموره بصورة دقيقة، ثم ها هو ذا يكبر ويقف على مفترق الطرق، يحتاج من يأخذ بيده ليوجهه إلى الاختيار الصحيح الذي يوصله إلى جنة الله تعالى ورضوانه.

ونحن في هذه الأمام إذ تُقبل علينا إجازة صيفية عريضة، ينتظرها أعداء الإسلام بالبرامج الهابطة، والمغريات والملاهي، فضلاً عن الأطروحات الهدامة والأفكار السامة،

٥٥ نقول لهؤلاء الشباب: إنك جئتمن عالم الأجنة والأرحام، إلى دنيا انقسم فيها الناس إلى مسلمين وكفار، فجئت لتعبد الله الواحد القهار ٥٠

والاقتراحات المنحرفة التي تُبث على الشباب الخاوي من العلم والمعرفة، فلا يجد إلا الوقوع في مهاوي تلك الأفكار، التي لا تسمن ولا تغني من جوع، ولا يجد الشباب بعدها إلا ضياع الدنيا والدين، فلا هو أفاد نفسه، ولا نفع محتمعه!!

#### ا المانة الشباب ال

فإذا أردنا أن ننهض بشياب الأمة فعلينا أن ننظر إلى الأمراض المتفشية فيه، والأدواء التي تحتاج إلى علاج.

وأول هذه الأدواء المستفحلة المتغلغلة في الشياب:

#### 00 أولا: غياب الهدف 00

فكثير من الشباب لا يدري لماذا وجد في هذه الدنيا، وما المطلوب منه فيها، لا يعرف إلى أين يتجه، ولا كيف يسير، ومن هنا بدأ يردد الكلمات الفاجرة الملحدة التي نَظَمها له العلمانيون واللادينيون، وأنشدها المغنون، وصار الشباب يرددها بلا وعي ولا عقل، كما يقولون: جئت لا أدري من أين جئت؟ ولكني أتستا!!

فنريد أن نعلم هؤلاء الشباب أنه من صلب أبيه جاء ليحقق الميثاق الذي أخذه الله عليهم وهم في صلب أبائهم أن الله ربنا وخالقنا ورازقنا ومحيينا ومميتنا، وباعثنا يوم القيامة لا ربب فيه، ومحاسبنا على القليل والكثير

والفتيل والقطمير، فمن يعمل مثقال ذرة خيرًا يره، ومن يعمل مثقال ذرة شرًا يره.

نريد أن نقول لهؤلاء الشباب: إنك جئت من عالم الأجنة والأرحام، إلى دنيا انقسم فيها الناس إلى مسلمين وكفار، فجئت لتعبد الله الواحد القهار، الذي قال: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنُّ وَالإِنْسَ إِلاَ لِيَعْبُدُونَ (٥٦) مَا أَرِيدُ مِنْهُمْ مِنْ رِزْقَ وَمَا أَرِيدُ أَنْ يُطْعُمُونَ ﴾ [الااريات: ٥-٣٠].

نقول لهؤلاء الشباب: إنك جئت إلى الدنيا لتعلم أن الله لم يخلقك عبثًا، ولا لتعيش معيشة الحيوان فتكون من الذين قال الله تعالى فيهم: (وَالَّذِينَ كَفَرُوا يَتَمَتَّعُونَ وَيَأْكُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ الأَنْعَامُ وَالنَّارُ مَتُوى لَهُمْ ﴾ [محد: ١٢].

نقول لهؤلاء الشباب: إنك جئت لتكلّف بإقامة العبودية لله في أرضه، وقد كرمك الله من بين سائر المخلوقات، فقال عز وجل: ﴿ وَلَقَدْ كَرُمْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرَ وَالْبَحْرِ وَرَرُقْنَاهُمْ مَنَ الطَّيَبَات ﴾ [الإسراء: ٧٠]، فإذا كان الله تعالى كرمك، وجعل لك شائا بين المخلوقات، وسخر لك الكائنات، فهل ترضى أولاً: أن تعيش في أوحال الرذيلة والمعصية والجهل المذري الذي يصل بصاحبه إلى النار؟ ثم ثانياً هل ترضى أن لا ترد الجميل لمن قدّم لك كل جميل وتحسن كما أحسن الله إليك، ولا تبغ الفساد في الأرض؟!!

أيها الشاب؛ أن لك أن تعرف ما لك وما عليك، وأن تدقق النظر في حق الله على العباد، وحق العباد على الله إن هم أطاعوه، ومصيرهم إن هم خالفوه، أن الأوان لكي ينتفع بك ومنك أهل الإسلام وأهل الدنيا، ولا يكون أحدنا يعيش عالة على غيره، لا فائدة فيه ولا خير يُرجى منه، بل يرجى منه الشر والضرر؟

أيها الشباب: عد إلى ربك، إلى خالقك، إلى رازقك، كن له شاكراً عابداً، ذاكراً ساجداً.

#### ٥٥ ثانيا، الفراغ العلمي والفكري ٥٥

لا يوجد عند الشباب ما يشغلهم في حياتهم سوى إكمال الدراسة، وتحصيل الوظيفة، ثم الرواج الذي لا يمكن أن يتم إلا بعد انتهاء الدراسة، ولو كانت الفتن تحيط به من كل

النوحيد رجمي ١٤٣١ ه

جانب، ولو كان الاختلاط بين الشياب والفتيات من أمامهم ومن خليفهم، وعن أيمانهم وعن شمائلهم.

كذلك يبحث الشاب عن مصدر العيشة الهنية، دون أي تدقيق في حل أو حرمة، في ماكله ومشربه، يبحث الشاب كيف يحصل على عمل يرتدي فيه أفخر الملابس، وإن كان جالسًا معطلًا لا يقيد الأمة بشيء.

ليس عند كثير من شباب هذه المرحلة فكر ولا وعي، ولا خطة رشد يدعم بها أهل بلده، وينفع بها بني جلدته، ليس عند الشاب دراسة أو بحث ونقد، وطرح يطرحه ليشارك في سعادة أهله ومن حوله، بل ترى غالبية الشباب يجلس متحنيًا أمام فتاة، ويبتسم لها، ما لا يفعله مع أبيه وأمه وأهله وعشيرته.

ينسج لها القصص والخيالات ليحظى بحديث معها يتلذذ به تلذذ العاشق الولهان، شباب لا يعرف سياسة الأمور، ولا بناء القيم والمبادئ، ولا الوصول إلى الأهداف، فهل لهذا خلق الشاب المسلم؟!

وقد خدعه الكثيرون من فقراء العلم والتربية والتوجيه، فقالوا: الجيل الصاعد، وزهرة الشباب، ولم يصدقوا معه، في أن مثل هذا النوع من الشباب أداة هدم لمجتمعه ورقعة فقر زائدة في بلده، لا تنكسر بهم شدائد، ولا فائدة من وراءهم ولا عائد.

وخدعوه أيضًا فقالوا: تطوير التعليم وتحديثه، وإنما هو في الأصل تأصيل الجهل وتقنينه، مما تسبب في تدني المستوى العلمي، والله تعالى يقول: ﴿قُلْ هَلْ يُسْتَوي الَّذِينَ يُعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُو الأَلْبَابِ ﴾ [الزمر: ٩].

إن شباب محمد الله كان يعلمهم الإيمان قبل أن يعلمهم القرآن، فلما تعلموا القرآن ازدادوا به إيمانًا.

وكانوا يتعلمون مغازي رسول الله معلى كما يتعلمون السورة من القرآن، وكانوا يتفقهون في دينهم ويتعلمون أحكامه، ويتعلمون الأخلاق والفضائل، فخرجوا من مستوى رعاة الغنم إلى

٥٥ يبحث بعض الشاب عن مصدر العيشة الهنية، دون أي تدقيق في حل أو حرمة، في مأكله ومشريه، يبحث الشاب كيف يحصل على عمل يرتدي فيه أفخر الملابيس، وإن كان جاليسا معطلاً لا يفيد الأمة بشيء ٥٥

قادة العالم وسادة الأمم، فما الذي قدمه هؤلاء المعاصرون واصحاب الأطروحات لشباب أمة الإسلام، وما الذي استفاده العالم الإسلامي خاصة وعالم الدنيا عامة من شباب الإسلام الآن، هل فتحوا المغلق من الأمصار؟ هل زادت بهم رقعة أهل الإسلام أم قلتُ هل صاروا أغنياء الدنيا، أم هم العالم النامي الثالث، هل هم صناع الحضارات، أم هم عالة على أهل الصناعات؟!

ولا يزال يكابر العلمانيون ويتهمون الإسلام بانه سبب التاخر، خابوا وخسروا. و ثالثًا غناب القلوة و

إن الله سبحانه وتعالى لما نظر إلى أهل الأرض فمقتهم عربهم وعجمهم، كان ذلك بسبب كفرهم وانحرافهم، فلما أراد سبحانه أن يُحْرجهم من الظلمات إلى النور؛ أرسل إليهم رسولاً هو محمد عن ففتح به قلوبًا غلفًا، وأعينًا عميًا، وآذانًا صمًا، وجعله قدوة لمن اتبعه، فعلّمهم الكتاب والحكمة، والفضيلة والرحمة، ودلّهم على أسباب دخول الجنة والوقاية من النار.

وفي زمننا هذا غابت القدوة الصالحة التي تبني المجتمعات، وتأخذ بيد الشباب لتعيد لهذه الأمة مجدها، وتقدمها وسبقها، كما غاب أهل الحسبة الذين يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر، ويأخذون على يد الظالم، ويأطرونه على

ان ترك الشباب تتجاذبه الحن والأهواء. ويسنر دفنه أهل البدع والأهواء. ويشغل وقنه أهل السوء ورفقة الأشرار بدون توعية. ولا علم ولا هدى ولا كتاب منير؛ يؤدي بهم إلى مهاوي الردى. ويصبح الشباب فريسة سهلة للأعداء؛ فتتأخر به الأمة. ولا يُكشف به - بعد الله - غمة ٢٥

الحق أطراً، ولذلك فإن أمة يغيب فيها الإنكار على أهل المعاصي هي أمة مهددة بالضياع؛ لأن المعاصي سبب غضب الله عز وجل، وإذا غضب الله تعالى أوشك أن يعمُ الناس بعقاب، ومن عقابه أن يورثهم الضنك والمعاناة. قال تعالى: و وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذَكْرِي فَإِنْ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْكًا و تَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقَيَامَةِ أَعْمَى فَ إِطهِ: ١٢٤].

#### ٥٠ رابعا الفهوم المغلوط للحرية ٢٠

بعض الشباب وغيرهم يفهمون الحرية على انه يمكن للإنسان أن يفعل ما يشاء، ولو كان حرامًا، ولو كان رقصًا وتبرجًا واختلاطًا محرمًا، وانكشاف عورات، وسبًا وشتمًا وقذفًا وكراهية، في الوقت الذي لم يُترك فيه الحرية لأهل الحياء والعفة أن يتريوا بالري الشرعي، وصار عيبًا وتخلفًا وجمودًا أن يفعل الشاب المسلم والفتاة المسلمة ما يمليه عليه دينه وعقيدته.

إن الحـريـة في الإسلام هي أعـلى أنـواع الحريات، فبها يعيش كل إنسان آمنًا على نفسه وأهـله، وهي حـرية تـكفل الـراحة والإستقرار للناس، لا إزعاج فيها، ولا ظلم لأحد.

قال الله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمَلُوا الصَّالحَات وَآمَنُوا بِمَا نُزَلَ عَلَى مُحَمَّد وَهُوَ الْحَقُّ مَنْ رَيَّهِمْ كَفُرَ عَنْهُمْ سَيَّئَاتِهِمْ وَأَصْلَحَ بَالَهُمْ ﴾ [محمد:٢].

#### og مقترح لحل مشاكل الشياب og

اختدار بعض الكفاءات من المسلمين ممن

يجمعون بين العلم الشرعي والأداب والتربية والتجربة في رعاية هؤلاء الشباب، ثم عقد الندوات بين هؤلاء الشباب وأساتذتهم من العلماء الشرعيين الربانيين؛ لمناقشة مشاكلهم، وصياغة الحلول لها في ظل الشريعة الغراء، فقد كان النبي تي يجالس الشباب، ويسالهم عما يشكل عليهم في حياتهم، ويغند لهم الشبهات والشهوات والفتن.

ب- إقناع هذا الشباب بأن العمل الحر من وسائل التنمية والرزق الحلال؛ لأن كل شاب الآن لا يعرف غير البحث عن وظيفة، ولبس ملابس نظيفة، والجلوس عاطلاً، وهو مقتنع بذلك أنه يعمل، وأنه موظف، فإن لم يتمكن من تحصيل مرتبه وافياً بدا يمد يده إلى أموال غيره، بكل وسائل الاحتيال.

ج- وعلى المسئولين أن يوفروا لهم دعمًا للمشاريع الصغيرة، فقد كان عبد الله بن جعفر بن أبي طالب رضى الله عنهما يتاجر في الجلود المدبوغة في السوق، والنبي منه يمر عليه فيراه ويشجعه ويدعو له، ويقول: «اللهم بارك لعبد الله في صفقة يمينه» [احمد ١٧٥٠. وصحه الالباني].

ومع أن عبد الله بن جعفر من أرحام النبي إلا أن النبي لله يشا أن يجعله مرفها أو منعماً، وإنما تركه ليعمل ويسعى على أمه وإخوته، وقد ياخذ الإنسان بسبب بسيط، ويجعل الله قيه خيراً كثيراً، ورزقًا وفيراً، فَابْتَغُوا عِنْدَ الله الرَزْقَ وَاعْبُدُوهُ وَاَشْكُرُوا لَهُ إِلَيْهُ تُرْجَعُونَ ﴾ [أستبو: ١٧].

لكن ترك الشباب تتجاذبه المحن والأهواء، ويسير دفته أهل البدع والأهواء، ويشغل وقته أهل السوء ورفقة الأشرار بدون توعية، ولا علم ولا هدى ولا كتاب منير، فهذا لا شك يؤدي بهم إلى مهاوي الردى، ويصبح الشباب فريسة سهلة للأعداء؛ فتتاخر به الأمة، ولا يُكشف به -بعد الله - غمة، فنسأل الله أن يرحم الشباب، ويقيض له من يأخذ بيده إلى طريق الخير والصواب، والحمد لله رب العالمين. والله من وراء القصد.

الموديد رجمي ١٣١١ ه

#### 00 عقد القرض 00

عقد القرض ينقل الملكية للمقترض، وله أن يستهلك العين، ويتعهد برد المثل لا العين، والمقترض ضامن للقرض إذا تلف أو هلك أو ضاع، يستوي في هذا تفريطه وعدم تفريطه.

#### ين الوديعة ٥٠

أما الوديعة فهي أمانة تُحفظ عند المستودع، وإذا هلكت فإنما تهلك على صاحبها؛ لأن الملكية لا تنقل إلى المستودع، وليس له الانتفاع بها، ولذلك فهو غير ضامن لها، إلا إذا كان الهلاك أو الضياع بسبب منه.

#### 00 الإجارة 00

والعقد الثالث - وهو الإجارة - لا ينقل الملكية للمستاجر، وإنما يعطيه حق الانتفاع مع بقاء العين لصاحبها، ويدفع أجرا مقابل هذا الانتفاع، ولذلك يطلق على الإجارة: بيع المنافع؛ فتجوز إجارة كل عين يمكن أن يُنتفع بها منفعة مباحة، مع بقاء العين بحكم الأصل، ولا يجوز إجارة ما لا يمكن الانتفاع به مع بقاء عينه كالطعام، فلا يُنتفع به إلا ماستهلاكه.

والإجارة عقد على المنافع، فلا

تجوز لاستيفاء عين واستهلاكها، ومثل الطعام النقود، فلا يمكن الانتفاع بها إلا بإنفاقها في الشراء أو غيره، أي باستهلاك العين، والعين المستأجرة أمانة في يد المستأجر إن تلفت بغير تفريط لم يضمنها.

#### الم تسمية ودائع البنوك بغير حقيقتها ا

في ضوء ما سبق يمكن القول بأن ودائع البنوك سُميت بغير حقيقتها: فهي ليست وديعة؛ لأن البنك لا يأخذها أمانة يحتفظ بعينها لتُرَد إلى أصحابها، وإنما يستهلكها في أعماله، ويلتزم برد المثل.

وهذا واضح في الودائع التي يدفع البنك عليها فوائد، فما كان ليدفع هذه الفوائد مقابل الاحتفاظ بالأمانات وردها إلى أصحابها.

أما الحسابات الجارية فمن عرف أعمال البنك أدرك أنها تستهلك نسبة كبيرة من أرصدة هذه الحسابات.

كما أن البنك في جميع الحالات ضامن لرد المثل، فلو كانت وديعة لما كان ضامتًا، ولما جاز له استهلاكها.

ومن الواضح الجلى أن ودائع البنوك لا تدخل

عداد: د/ على أحمد السألوس أستاذ فخرى في المعاملات المالية والاقتصاد الإسلامي بجامعة قطر

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين، وبعد: فقد ذهب أكثر من تكلم عن ودائع البنوك إلى أنها تُعتبر قرضًا، ويشيع بين أخرين أنها وديعة؛ حيث يقال: نحن لا نقرض البنك، وإنما نودع لديه، ونهب بعض من اراد أن يستحلً فوائد البنوك إلى القول بان هذه الفوائد تعتبر أجراً لاستعمال النقود، أي إن الودائع تدخل تحت عقد الإجارة. ولعل من المفيد أن ننكر ما يبين الفرق بين

في باب الإجارة، ويكفي أن ننظر إلى طبيعة النقود، وإلى عملية الإيداع من حيث الملكية والضمان والاستهلاك.

ولم يبق إلا القرض، وهو ينطبق تمامًا على عقد الإيداع.

وإذا نظرنا إلى القانون نجد أن تشريعات معظم الدول العربية تعتبر هذه الودائع قرضاً، قال العلامة الإستاذ الدكتور عبد الرزاق السنهوري: ويتميز القرض عن الوديعة في أن القرض ينقل ملكية الشيء المقترض إلى المقترض، على أن يرد مثله في نهاية الشيء المودع إلى المودع عنده، بل يبقى ملكاً للمودع ويسترده بالذات. هذا إلى أن المقترض ينتفع بمبلغ القرض بعد أن أصبح مالكاً له، أما المودع عنده فلا ينتفع بالشيء المودع، بل يلتزم بحفظه حتى يرده إلى صاحبه.

ومع ذلك فقد يودع شخص عند آخر مبلغًا من النقود أو شيئًا آخر مما يهلك بالاستعمال، ويأذن له في استعماله، وهذا ما يسمى بالوديعة الناقصة.

وقد حسم التقنين المدني الجديد الخلاف في طبيعة الوديعة الناقصة، فكيفُها بانها قرض. تقول المادة (٧٢٦) مدني في هذا المعنى: إذا كانت الوديعة مبلغًا من النقود أو أي شيء أخر مما يهلك بالاستعمال، وكان المودع عنده مأذونًا له في استعماله اعتبر العقد قرضًا.

أما في فرنسا فالفقه مختلف في تكييف الودائع الناقصة، والرآي الغالب هو الرجوع إلى نية المتعاقدين، فإذا قصد صاحب النقود أن يتخلص من عناء حفظها بإيداعها عند الآخر؛ فالعقد وديعة، أما إن قصد الطرفان منفعة من تسلم النقود عن طريق استعمالها لمصلحته؛ فالعقد قرض، ويكون العقد قرضاً بوجه خاص إذا كان من تسلم النقود مصرفاً، [الوسيط في شرح القانون المدني ٥ / ٢٨٤-٢٢٩].

وبعد حديثه عن صور مختلفة قال: «وقد يتخذ القرض صورًا مختلفة اخرى غير الصور المالوفة، من ذلك إيداع نقود في مصرف، فالعميل الذي أودع النقود هو المقرض، والمصرف هو المقترض، وقد قدمنا أن هذه وديعة ناقصة، وتعتبر قرضًا». [الوسيط في شرح القانون الذني ٥ / ٤٣٥].

ويقول الدكتور علي جمال الدين عوض: ،إذا نظرنا إلى الحالة الغالبة للوديعة المصرفية وجدناها قرضًا؛ لأن الوديعة تكون بقصد الحفظ، والمودّع لديه يقوم بخدمة للمودع، في حين أنه في القرض يستخدم المقترض مال غيره في مصالحه الخاصة.

والتمييز دقيق بين كل من القرض والوديعة في العمل، فإذا وعد البنك برد النقود لدى الطلب؛ فقد يمكن القول: إن هناك وديعة؛ لأن الرد بمجرد الطلب

المكن القول - بالنظر إلى الواقع - : إن الوديعة النقدية الصرفيةفي صورتها الغالبة تعدقرضا وهومايتفقمع القانون المصرى حيثتنص الدة ٢٢ منه على ذلك ٢

يمنع البنك من استخدام النقود.

ولذلك فهو يقوم بخدمة لعملائه، ولا يعتبر مقرضا، لكن هذا لم يعد صحيحا اليوم إلا من الناحية النظرية؛ فإن البنوك إذ تقبل الودائع ترد لدى الطلب أو بعد مدة قصيرة من الطلب، فإن ذلك لا بمنعها من استخدام النقود في مصالحها؛ اعتمادا منها أن المودعين لن يتقدموا حميعًا لطلب الاسترداد دفعة واحدة في وقت واحد، وأن سحب بعض الودائع يؤدي إلى إيداع مبالغ جديدة، وأن الودائع الحديدة تستخدم في مواجهة طلبات الاسترداد، وأنه يستطيع - بطرق متعددة - الحصول على ما بازمه لمواحهة الطلبات الحديدة، فضلاً عن أن الوديعة - بالمعنى الفنى الدقيق - التي تهدف إلى خدمة المودع تفترض في الواقع أن البنك المودّع لديه لا يعطى فائدة عنه، بل فوق ذلك يتقاضى أجرا عن هذه الخدمة؛ لأن مجانبة الإيداع التي يطلبها الفرد يصعب أن يقبلها البنك، كما أن القانون المدنى لا يفترض في الوديعة أجرًا إلا لصالح المودع لديه، في حين أن البنك لا يتلقى أي أجر عن عمله، بل إنه يعطى فائدة للعميل مقابل إبقاء النقود لديه.

ولذلك يمكن القول - بالنظر إلى الواقع - إن الوديعة النقدية المصرفية في صورتها الغالبة تُعد قرضًا، وهو ما يتفق مع القانون المصري؛ حيث تنص المادة ٧٢٦ منه على ما ياتي:

إذا كانت الوديعة مبلغًا من النقود، أو أي شيء أخر مما يهلك باستعماله، وكان المودع عنده ماذونًا له في استعماله اعتبر العقد قرضًا،، وتأخذ كثير من تشريعات البلاد العربية بهذه القرينة، أي تنص على

النهديد رجمي ١٢١ ه

وو الفائدة على أنواع القروض كلمها ريامحسرو، لا فرق فسى ذلك بالاماليسمس بالقرش الاستسهالاكي ومايسمسي بالقرض الانتاجى لأن تصوص الكتساب والسنةفى مجموعها فاطمسة بتحريم التوعين. وكتسير الرياقي ذلك وقليلة حسراه والاقراض بالريا معرد لاتبيحه حاجة ولاضرورق والأفتراش بالرياحرام كذلك و

أن البنك يمتلك النقود المودعة لديه، ويلتزم بمجرد رد مثلها من نفس النوع». [عمليات البنوك من الوجهة القانونية ص: ٢٢-٢٧ بتصرف يسير].

#### ما احمار من الوديمة المسرفية قرض ٥٥ المنا المعاد

بعد هذا كله نقول: إن ودائع البنوك تعتبر قرضًا في نظر الشرع والقانون، والاتفاق هذا بين الشرع والقانون من حيث الحكم على الودائع بأنها قرض، وبعد هذا الاتفاق ياتي الاختلاف الكبير بين شرع الله عز وجل في تحريم ربا الديون بصفة عامة، وبين القانون الوضعي في إباحته هذا الربا بعد أن أسماه فه الد.

ومن هذا ندرك سبب الفتوى التي اصدرها بالإجماع علماء المسلمين المشتركون في المؤتمر الثاني لمجمع البحوث الإسلامية بعد أن نظروا في الأبحاث المقدمة إليهم عن اعمال البنوك، ونص هذه الفتوى أن: الفائدة على أنواع القروض كلها ربا محرم، لا فرق في ذلك بين ما يسمى بالقرض الاستهلاكي وما يسمى بالقرض الإنتاجي؛ لأن نصوص الكتاب والسنة في مجموعها قاطعة نصوص الكتاب والسنة في مجموعها قاطعة والإقراض بالربا محرم، لا تبيحه حاجة ولا ضرورة، و الإقتراض بالربا حرام كذلك، ولا يرتفع إثمه إلا إذا و الإقتراض بالربا حرام كذلك، ولا يرتفع إثمه إلا إذا دعت إليه الضرورة، وكل امرئ متروك لدينه في تقرير ضرورته.

وإن أعمال البنوك في الحسابات الجارية، وصرف الشيكات، وخطابات الاعتماد، والكمبيالات الداخلية التي يقوم عليها العمل بين التجار والبنوك في الداخل، كل هذا من المعاملات المصرفية الجائزة،

وما يؤخذ في نظير هذه الأعمال ليس من الربا. وإن الحسابات ذات الأجل، وفتح الاعتماد بفائدة، وسائر أنواع الإقراض نظير فائدة، كلها من المعاملات الربوية، وهي محرمة».

وفي سنة ١٣٩٦ه – ١٩٧٦م عقد المؤتمر العالمي الأول للاقتصاد الإسلامي وحضره الكثرة الكاثرة من فقهاء الشريعة، وعلماء الاقتصاد، وغيرهم، ولم يثر آي خلاف حول اعتبار فوائد البنوك غير الإسلامية من الربا المحرم، كلهم أجمعوا على أن هذه الفوائد من الربا الذي حرمه الإسلام، ثم كانت الخطوة الأخرى نحو دعم البديل الإسلامي وتحسينه، ولهذا حاء في المقترحات والتوصيات ما يلي:

١- دعوة الحكومات الإسلامية إلى دعم البنوك
 الإسلامية القائمة في الوقت الحاضر، والعمل على
 نشر فكرتها وتوسيع نطاقها.

٢- العناية بتدريب العاملين في البنوك الإسلامية لتحقيق المستوى اللائق لكفايتهم العملية.

ثم عقدت عدة مؤتمرات أخرى أجمعت على ما. أجمع عليه المؤتمران المذكوران، وبذلك أصبحت فوائد البنوك من الحرام البين، ولم تعد من الشبهات، ولا مجال إذن للخلاف، ولا للفتاوى الفردية.

#### 00 ولكن لماذا يذكر القانون؟ 00

#### - ﴿ إِنَّ الْحَكُمُ إِلَّا لَكُهُ ﴾.

- وما أثر معرفة معاملات البنوك من الوجهة القانونية؟

إن البنك يخصّع للقانون الذي يحدد علاقته مع المتعاملين معه، والآثار المترتبة على ذلك من الحقوق والالتزامات.

فمن يودع في البنك فهو يعلم أن القانون هو الذي يحكم هذا التعامل، وقد نص على أن الإيداع إقراض، ورتب عليه ما يتصل بأحكام القرض، وليس لأي من المتعاقدين أن يخرج من القانون، ولا أن يفسر هذا التعامل بما يخالف القانون، والمسلم الذي يدهب للبنك الربوي، ويعلم أن إيداعه إقراض ينطبق عليه كل أحكام القرض، وأن القانون أباح الفائدة المشروطة زيادة على القرض، وأن هذه الفائدة من الربا المحرم بالكتاب والسنة والإجماع، فإن الشخص في هذه الحالة يكون مُقْدمًا على ارتكاب كبيرة من الكبائر، عالمًا بأنه ملعون مطرود من رحمة الله تعالى، مؤذن بحرب من الله ورسوله.

نسال الله تعالى رحمته، ونعوذ به من سخطه، وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أحمعن. من صفات عباد الرحمن



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء والمرسلين، وبعدُ: فإن الله عز وجل أخبرنا بكثير من صفات عباده الصالحين؛ مذها ما جاء في القرآن الكريم، ومنها ما جاء في السنة المطهرة على لسان خاتم الأنبياء والمرسلين.

ومن ذلك ما جاء في سورة الفرقان؛ فقد نكر الله عز وجل بعض هذه الصفات؛ فقال تبارك وتعالى: ﴿ وَعَبَادُ الرُّحْمَنِ النَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الأَرْضِ هَوْنًا وَإِذَا حَاطَبَهُمُ الْجَاهلُونَ قَالُوا سَلَامًا (١٣) وَالَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبَّهِمْ سُجُدًا وَقَيَامًا (٢٤) وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبُنَا اصْرِفٌ عَنًا عَذَابَ جَهَنَّمَ إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ عَرَامًا (٦٥) إنَّهَا سَاحَتُ مُسْتَقَرًا وَمُقَامًا (٢٦) وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبُنَا اصْرِفٌ عَنًا عَذَابَ جَهَنَّمَ إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ عَرَامًا (٦) إنَّهَا سَاحَتُ مُسْتَقَرًا وَمُقَامًا (٢٦) وَالَّذِينَ اِزَا اَنْفَقُوا لَمْ يُسْرِقُوا وَلَمْ يَقْتَرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلكَ قَوَامًا (٦) إنَّهَا سَاحَتُ مُسْتَقَرًا وَمُقَامًا (٢٦) وَالَّذِينَ إِذَا انْفَقُوا لَمْ يُسْرِقُوا وَلَمْ يقْتَرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلكَ قَوَامًا (٦) وَالَّذِينَ لَا يَدْعَونَ مَعَ اللهُ إِلَهًا آخَرَ وَلا يَقْتَلُونَ النَّقُسُ الَّتِي حَرُّمَ اللهُ إِلاَ بِالْحَقَ وَلا يَزْنُونَ وَمَنْ يَقْعَلْ (٦٢) وَالَّذِينَ لاَ يَدْعُونَ مَعَ اللهُ إِلَهًا آخَرَ وَلا يَقْتَلُونَ النَّقُسُ الَتِي حَرُّمَ اللهُ إِلاً اللهُ الذَي اللهُ وَا عَانَ عَنَابَ وَامَنَ وَعَمَا عَالَا مَنَا عَنْ يَقُوا وَلَمْ يَقْتَوْنُ وَالاً عَنْ عَلَيْهُمُ اللَّهُ إِلَّا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ يَقْتَا هُ مُعَانًا (٦٤) يَحْمَا عَالَ اللهُ عَنَا عَوْلَنَ عَنْ اللَّعْنَ عَنْ اللَهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَذَابَ وَامَنَ وَعَمَا مَالَحًا قَلُولَكَ يُبَعَلُ لَقُولُونَ عَامًا (٦٦) يَضَاعَفُ لَهُ الْعَذَابُ عَوْمَ اللَّهُ عَقُورًا مَنْ عَهُ عُلُ

> وهذه الآيات تبين لنا بعضًا من صفات عباد الرحمن؛ كالتواضع والسكينة والوقار في المشي، ورد السيئة بالحسنة، والقول الطيب السليم من الإثم، وقييام الليل، والخوف من عذاب النار، والاعتدال في النفقة، وعدم الشرك به جل وعلا، وعدم قتل النفس إلا بالحق، والابتعاد عن جريمة الزنا.

> ومما ورد في سورة الفرقان: ﴿ رَبُّنَا اصْرِفْ عَنَا عَذَابَ جَهَتُمَ إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ عَرَامًا ﴾ [آية: ٢]. وفي سورة البقرة، ﴿ يَدْعُونَ رَبُّهُمْ خُوْفًا وَطَمَعًا ﴾ [آية: ١٦]. وفي سورة الفرقان: ﴿ إِذَا نُكُرُوا بِآيَاتَ رَبَّهُمْ لَمُ يَحَرُوا عَلَيْهَا صُمًا وَعَمْيَانًا ﴾ [آية: ٧٣]، وفي سورة الأنفال، ﴿ وَإِذَا تَلِيتَ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتَهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبَهُمْ يَتَوَكُلُونَ ﴾ [آية: ٢]، وتوجد أمثلة كثيرة أخرى لصفات وصف الله عز وجل بها عباده

المخلصين، وفيما يلي نستعرض كل صفة من هذه الصفات، ونبدأ بعون الله تعالى بصفة:

التواضع III عن عياض بن حمار رضي الله عنه قال: قال رسول الله 3: «إن الله أوحى إلي أن تواضعوا حتى لا يفخر إحد على أحد، ولا يبغي أحد على احد». [مسلم ٢٨٦٥].

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله عنه أ قال: «ما نقصت صدقة من مال، وما زاد الله عبدًا بعفو إلا عزًا، وما تواضع أحد لله إلا رفعه، [مسلم ٢٥٨٨].

وعن جابر رضى الله عنه، أن رسول الله 😻 قال: إن من أحبكم إلى وأقربكم منى مجلسًا يوم القيامة أحاسنكم أخلاقًا، وإن أبغضكم إلى وأبعدكم مني

مجلسًا يوم القيامة الثرثارون (والثرثار هو كثير الكلام تكلفًا)، والمتشدقون، والمتفيهقون، قالوا: يا رسول الله، قد علمنا الثرثارين والمتشدقين، فما المتفيهقون؟ قال: «المستكبرون». [الترمذي ٢٠١٨ وصححه الالياني].

10 40 10 m

وعن أبي سعيد وأبي هريرة رضي الله عنهما قالا: قال رسول الله ﷺ: يقول الله عز وجل: «العزُّ إزاره، والكبرياء رداؤه، فمن ينازعني، عنبته». [مسلم: ٢٦٢٠].

وعن حارثة بن وهب رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله 😻 يقول: «ألا أخبركم باهل النار، كل عُتل جواظ مستكبر». [متفق عليه].

وعن عبد الله بن عمرو بن العاص رضى الله عنهما: أن رسول الله صلى قال: (إن أهل النار كل جَعْظَرِيَّ جَوَّاظ مستكبر جمَّاع منَّاع، وأهل الجنة الضعفاء المغلوبون، [رواه احمد ١١ / ١٨٢، وصححه الإلباني في السلسلة الصحيحة برقم [١٧٤].

وعن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي قال: «تحاجت النار والجنة. فقالت النار: أوثرت بالمتكبرين والمتجبرين. وقالت الجنة: فما لي لا يدخلني إلا ضعفاء الناس وسقطهم وعجزهم. فقال الله للجنة: انت رحمتي، أرحم بك من أشاء من عبادي. وقال للنار: أنت عذابي، أعذب بك من أشاء من عبادي. ولكل واحدة منكما ملؤها، [مسلم ٢٨٤].

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله الله الله المالية لا يكلمهم الله يوم القيامة، ولا يزكيهم، ولا ينظر إليهم، ولهم عذاب اليم: شيخ زان وملك كذاب، وعائل مستكبر،. [مسلم: ١٠٧].

وعن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما، أنه سمع النبي العلي يقول: «من كان في قلبه مثقال حبة من خردل من كبر؛ كبه الله لوجهه في النار». [رواه احمد، ورواته رواة الصحيح، قاله المندري في الترغيب (٥ / ١٨٧)، وقال الحافظ العراقي في تخريج الإحياء 1 / ١٩٣٤: إسناده صحيح].

وعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه عن النبي قلي الله بن مسعود رضي الله عنه عن ذرة من كبر، فقال رجل: إن الرجل يحب أن يكون ثوبه حسنًا ونعله حسنًا؟ قال: «إن الله جميل يحب الجمال، الكبر: بطر الحق، وغمط الناس». [مسلم ٩١]. ومعنى «بطر الحق»: أي رد الحق وعدم قبوله، و،غمط الناس»: احتقارهم.

20 فَضْلِ النَوَاضَعَ 20 قال الله تعالى: ﴿ وَاحْفِضْ جَنَاحُكُ لِمَنِ اتَّبَعَكَ

منَ الْمُؤْمنينَ ﴾ [الشعراء: ٢١٥].

/D-404 /D-

وقال سبحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَنْ يَرْتَدُ مَنْكُمْ عَنْ دِينه فَسَوْفَ يَاتِي اللَّهُ بِقَوْم يُحَبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ أَذَلَهَ عَلَى الْمُؤْمَنِينَ أَعِزُه عَلَى الْكَافِرِينَ ﴾ [المَائِدَة: ٤٥]. أَيُّ رحماء بِالمُؤْمَنِينَ مَتُواضعين لَهِم.

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، رِضِي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ : أما منُ آدمي إلا في رَأْسه حَكَمَةُ الْحَكْمَة بِيَد مَلَكَ، قَانُ تَوَاضَعَ قَيلَ لَلْمَلَكَ: ارْفَعَ حَكْمَتَهُ، وَإَن ارْتَقَعَ قَيلَ لَلْمُلَكَ: ضَعَ حَكْمَتَهُ، [الطبراني في المعجم الكبير [١٢٩٣٩]، وحسنه الألباني في صحيح الجامع ٥٢٥٥، وفي الصحيحة ٥٢٨].

وقال أبو بكر الصديق رضي الله عنه: «وجدنا الكرم في التقوى، والغنى في اليقين، والشرف في التواضع». [إحياء علوم الدين ٣ / ٣٤٣].

وقال عمر رضي الله عنه: «إن العبد إذا تواضع لله، رفع الله حَكَمتَه، وقال: انتعش رفعك الله، وإذا تكبر وعدا طوره، رهصه الله في الأرض، وقال: اخسا خساك الله، فهو في نفسه كبير وفي أعين الناس حقير، حتى إنه لأحقر عندهم من الخنزير». [ابن أبي الدنيا في كتابه التواضع والخمول 1 / ١٠٢ رقم ٧٨].

وقالت عائشة رضي الله عنها: «إنكم لتغفلون عن أفضل العبادات: التواضع». [إحياء علوم الدين للغزالي ٣٤١/٣

وعَنْ جَرِير بِن عَنْد اللَّه رضي الله عنه، قَالَ: مَنْزَلْنَا للصَفَاح، فَإِذَا رَجُلُ نَائِمُ تَحْتُ سَجَرَة قَدْ كَادَت الشَّمْسُ أَنْ تَبْلُغَهُ قَالَ: فَقُلْتُ للْغُلَامِ: انْطَلَقْ بِهَذَا النَّطْعِ فَاطْلُهُ، قَالَ: فَانْطَلَقَ فَأَطْلُهُ، فَلَما اسْتَنْقَظُ إِذَا النَّطْعِ فَاطْلُهُ، قَالَ: فَانْطَلَقَ فَاَطْلُهُ، فَلَما اسْتَنْقَظُ إِذَا للَّه، فَانَهُ مَنْ تَوَاضَعَ للَه فِي الدُّنْيَا رَفَعَهُ اللَّهُ يَوْمَ القَيْامَةُ، يَا جَرِيرُ هَلْ تَدَرِي مَا الظُّلُمَاتُ يَوْمَ الْقَيَامَة قُلْتُ: لاَ أَدْرِي، قَالَ: ظُلَمُ النَّاسِ بَيْنَهُمْ، [رواه هناد في الزهد (1 / ٤١ رقم ٨٨)، ووكيع في الزهد (1 / ٤١ رقم ٢٤ ر

ان العبد إذا تواضع لله، رفع الله حكمته، وقال، انتعش رفعك الله، وإذا تكبر وعدا طوره، رهصه الله في الأرض، وقال، اخسا خساك الله. فهو في نفسه كبير وفي أعين الناس حقير، حتى إنه لأحقر عندهم من الخنزير ٢٥

۲۰۹)، وأورده المنذري في الترغيب والترهيب (٤ / ٢٨٩) وقال: رواه البيهقي بإسناد حسن].

وقال الحسن: «التواضع أن تخرج من منزلك ولا تلق مسلما إلا رأيت له عليك فضالاً». [ابن أبي الدنيا في كتابه التواضع والخمول ١ / ١٥٢ رقم ١١٦].

وقال قتادة: «من أعطى مالاً، أو جمالاً، أو ثياباً، أو علماً، ثم لم يتواضع فيه؛ كان عليه وبالاً يوم القيامة». [ابن أبي الدنيا في كتابه التواضع والخمول ١ / ١١٩ رقم ٩٠].

وقال الفضيل وقد سُئَل عن التواضع: «أن تخضع للحق وتنقاد له، ولو سمعته من صبي قبلته، ولو سمعته من أجهل الناس قبلته». [ابن أبي الدنيا في كتابه التواضع والخمول ١ / ١١٨ رقم ٨٨، وأبو نعيم في الحلية ٨ / ٩١].

وقال ابن المبارك: «رأس التواضع أن تضع نفسك عند من دونك في نعمة الدنيا حتى تُعلمه أنه ليس لك بدنياك عليه فضل، وأن ترفع نفسك عمن هو فوقك في الدنيا حتى تُعلمه أنه ليس له بدنياه عليك فضل». [ابن ابي الدنيا في كتابه التواضع والخمول ١ / ١٩٩ رقم ٨٩].

وقيل لعبد الملك بن مروان: أي الرجل أفضل؛ قال: «من تواضع عن قُدرة، وزهد عن رغبة، وترك النصرة عن قوة». [ابن عساكر في تاريخ دمشق ٣٧ / ١٤٤].

وقيل: «أرفع ما يكون المؤمن عند الله أوضع ما يكون عند نفسه، وأوضع ما يكون عند الله أرفع ما يكون عند نفسه». [إحياء علوم الدين ٢ / ٣٤٢].

وقيل: «لا عز إلا لمن تذلل لله عز وجل، ولا رفعة إلا لمن تواضع لله عز وجل، ولا أمن إلا لمن خاف الله عز وجل، ولا ربح إلا لمن باع نقسه لله عز وجل». [إحياء علوم الدين ٣ / ٣٤٣].

o أمثلة من تواضع النبي ت 😳

لقد ضرب لنا النبي 🎏 المثل الأعلى في

عن ابن عباس رضي الله عنهما :قال: كان رسول الله يجلس على الأرض، ويأكل على الأرض، ويعقل الشاة، ويجيب دعوة الملوك على خبز الشعير ٢٠٠

التواضع: وكيف لا وهو الذي زكاه الله بقوله: (وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقَ عَظِيمٍ [القلم: ٤]، وقال له أيضًا: (وَلَوْ كُنَّتَ فَظًا عَلَيْظَ الَّقَلُبِ لاَنْفَضُوا منْ حَوْلَكَ ﴾ [ال عمران: ١٥٩]، بل كان رحيم القلب، خافض الجناح، لين الجانب.

فمن مظاهر تواضعه 😻: أنه كان إذا مر يصيبان صغار يلعبون، سلم عليهم. [متفق عليه].

ولقد بلغ التواضع بالنبي ﷺ أنه كان يعاون أهله في عمل البيت: فعن الأسود بن يزيد؛ قال: سالت عائشة رضي الله عنها: ما كان النبي ﷺ يصنع في بيته؟ قالت: كان يكون في مهنة أهله، فإذا حضرت الصلاة خرج إليها. [البخاري 1٧٦].

ولقد كان التواضع ظاهرًا في كل أفعال النبي محتى في طعامه وشرابه: فكان 📴 إذا أكل لعق أصابعه الثلاث. [مسلم: ٢٠٣٤].

وقال 🍩 : «إذا سقطت لقمة أحدكم، فليمط عنها الأذى، ولياكلها ولا يدعها للشيطان». [مسلم ٢٠٣٤].

ومن تواضعه تق أنه كان يجيب الدعوة إلى الطعام، ولو كان قليلاً، وكان يقبل الهدية، وإن كانت شيئًا مستصغرًا في نظر الناس؛ فعن أبي هريرة رضي الله عنه: أن النبي ق قال: الو دعيت إلى كراع لأجبت، أو ذراع، ولو أهدي إلي ذراع أو كراع، لقبلت،. [البخاري ٢٥٦٨]. و الكراع: هو جزء من الحيوان لا يكون فيه لحم كثير، وهو ما بين الركبة والساق.

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله ٥ : «يا عائشة، لو شئت لسارت معي جبال الذهب، جاءني ملك، إن حجزته لتساوي الكعبة، فقال: إن ربك يقرأ عليك السلام ويقول لك: إن شئت نبيًا عبدًا، وإن شئت نبيًا ملكًا، فنظرت إلى جبريل، قال: فأشار إلي أن ضع نفسك. قال: فقلت: نبيًا عبدًا». [ابو نعيم في حلية الاولياء ٢ / ٢١٢، وقال الالباني في الصحيحة (٩٧٧٣): صحيح دون ذكر الحجزة وبلفظ: بل عبدًا].

فكان رسول الله 💝 بعد ذلك لا يأكل متكنًا، يقول: «أكل كما يأكل العبد، وأجلس كما يجلس العبد». [رواه أبو يعلى، وصححه الألباني في صحيح الجامع ٢٠٥٣].

وعن أبي أمامة رضي الله عنه قال: كان حديث رسول الله منه القرآن، يكثر الذكر، ويقصر الخطبة، ويطيل الصلاة، ولا يانف ولا يستكبر أن يذهب مع المسكين الضعيف حتى يفرغ من حاجته. [رواه الطبراني، وإسناده حسن، قاله الهيتمي في مجمع الزوائد: ٩ / ٢٠].

وعن عمر رضي الله عنه: أن النبي الله قال: «لا تطروني كما أطرت النصاري ابن مريم، إنما أنا عبد، فقولوا: عبد الله ورسوله». [متفق عليه].

ومن تواضعه 🎏 أنه كان يرتدف على الدابة في وقت كان الناس يانفون من ذلك.

فعن معاذ رضي الله عنه قال: كنت ردف النبي على حمار يقال له عفير، فقال: «يا معاذ، هل تدري ما حق الله على عباده، وما حق العباد على الله؟» قلت: الله ورسوله أعلم. قال: «فإن حق الله على العباد أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئًا، وحق العباد على الله ألا يعذب من لا يشرك به شيئًا». فقلت: يا رسول الله، أفلا أبشر الناس ؟ قال: «لا تبشرهم فيتكلوا». [منفق عليه].

وعن ابن عباس رضى الله عنهما؛ قال: كان رسول الله الله عنه الأرض، وياكل على الأرض، ويعقل الشاة، ويجيب دعوة المملوك على خبز الشعير. [رواه الطبراني، وإسناده حسن، قاله الهيثمي في المجمع 4 / ٢٠].

وعن الحسين بن علي رضي الله عنهما، قال: قال رسول الله ﷺ: «لا ترفعوني فوق حقي؛ فإن الله تعالى التخذي عبداً قبل أن يتخذني رسولاً». [رواه الطبراتي، وإسناده حسن، قاله الهيثمي في المجمع (٩/ ٢١]). ين أمثلة من تواضع السحابة رض الله منهم بعد

عن عمر المحرّومي قال: نَادَى عُمرُ بْنُ الْحَطَّاب رَضِي اللهُ عَنْهُ بالصُلَاة جَامعة، فَلَما اجْتَمَع النَّاسُ وكَثُرُوا؛ صَعد الْمُنْبَرِ؛ فَحَمدَ اللهُ وَأَثْنِي عَلَيْه بِمَا هُوُ أَهْلُهُ، وَصَلَى عَلَى نَبِيه هُ، ثَمْ قَالَ: أَيُّها النَّاسُ؛ لَقَدْ مَنْهُ، وَصَلَى عَلَى خَبالات لي مِنْ بَنِي مَحْرُوم فَيَعْمِضُ وَأَي يَوْم. ثُمْ عَزَلَ، فَقَالَ لَهُ عَبَدُ الرُحْمَنِ بْنُ عَوْف. يَا أَميرُ الْمُؤْمَنِينَ مَا رَدت على أَن قَتْمات نَفْسَكَ مَوْف. يَا أَميرُ الْمُؤْمَنِينَ مَا رَدت على أَن قَتْمات نَفْسَكَ عَوْف. يَا أَميرُ الْمُؤْمَنِينَ مَا رَدت على أَن قَتْمات نَفْسَكَ عَوْف. يَا أَميرُ الْمُؤْمَنِينَ مَا رَدت على أَن قَتْمات نَفْسَكَ مَعْنَى ذَا أَقْضَلُ مِنْكَ وَقَتَالَ: وَيَحْكَ يَا ابْنُ عَوْف إِنِّي قَمَنْ ذَا أَقْضَلُ مِنْكَ وَقَتَالَ: وَالَحَ عَلَى الْعَامِ أَحْمَنُ أَمَ

وعن الحسن رحمه الله قال: خرج عمر بن الخطاب رضى الله عنه في يوم حار واضعًا رداءه على رأسه، فمر به غلام على حمار، فقال: يا غلام احملني معك، فوثب الغلام عن الحمار، وقال: اركب يا امير المؤمنين، قال لا، اركب، وأركب أنا خلفك، تريد تحملني على المكان الوطيء وتركب أنت على الموضع الخشن؛ فركب خلف الغلام، فدخل المدينة وهو خلفه والناس ينظرون إليه. [ابن ابي الدنيا في كتاب الزهد ١ / ٢٧٨ رقم ٢٧٧، وابن عساكر في تاريخ دمشق ٤٤ / ٢٩٩].

وعن سنان بن سلمة الهذلي قال: خرجت مع الغلمان ونحن بالمدينة نلتقط البلح، فإذا عمر بن الخطاب رضي الله عنه معه الدرة، فلما رأه الغلمان تفرقوا في النخل، قال: وقمت وفي إزاري شيء قد لقطته، فقلت: يا أمير المؤمنين! هذا ما تلقى الريح. قال: فنظر إلي في إزاري فلم يضربني، فقلت: يا أمير المؤمنين، الغلمان الآن بين يدي وسياخذون ما معي. قال: كلا امش. قال: فجاء معي إلى أهلي. [الطبقات الحرى لابن سعد ٧ / ١٢٤].

وعن عبد الله بن الرومي، قال: كان عثمان رضي الله عنه يلي وضوء الليل بنفسه، فقيل: لو أمرت بعض الخدم فكفوك. فقال: لا، إن الليل لهم يستريحون فيه. [كنز العمال ٩/ ٣٥٩ رقم ٢٥٦٢].

وعن الحسن قال: رأيت عثمان رضي الله عنه تأمَّا في المسجد في ملحفة، ليس حوله أحد، وهو أمير المؤمنين. [الزهد للإمام أحمد (١ / ١٢٧)، وأبو نعيم في حلبة الأولياء ١ / ١٠].

وعن جرموز قال: رايت عليًا رضي الله عنه وهو يحرج من القصر وعليه قطريتان: إزار إلى نصف الساق، ورداء مشمر قريب منه، ومعه درة له، يمشي بها في الأسواق، ويامرهم بالتقوى وحسن البيع، ويقول: اوفوا الكيل والميزان. [ابن عساكر في تاريخ دمشق ٢٢ / ٤٨٤].

وعن عبد الله بن سلام: أنه مر في السوق وعليه حزمة من حطب، فقيل له: ما يحملك على هذا وقد أغناك الله عن هذا؟ قال: أردت أن أدفع الكبر؛ سمعت رسول الله صلى يقول: «لا يدخل الجنة من في قلبه خردلة من كبر». [الطبراني في المعجم الكبير ١٨ / ٤٢١ رقم ٢٢٩، وقال المنزري: إسناده حسن].

وعن ثابت بن مالك قال: رأيت أبا هريرة رضي الله عنه أقبل من السوق يحمل حرّمة حطب وهو يومئذ عامل لمروان، فقال: أوسع الطريق للأميريا ابن مالك: [إحياء علوم الدين ٢ / ٣٥٥].

هكذا كان حال الجيل الذي تربى في المدرسة المحمدية، تربوا على يد الرسول ، ورحم الله الإمام مالكًا؛ حيث قال: الا يصلح آخر هذه الأمة إلا بما صلح به اولها، فمن أراد الصلاح والفلاح؛ فعليه بالاقتداء برسول الله ، والاقتباس من السلف الصالح من الصحابة والتابعين ومن نهج طريقهم، واقتفى أثارهم؛ لأنهم كانوا على هدًى مستقدم.

والحمد لله رب العالمين.



نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اتخذها منكرو السنة قاعدة للطعن في السنة، وهدم الإسناد، والطعن في ائمة الحديث.

ولقد أورد هذه القصة الدكتور الفنجري ليطعن بها في السنة في كتابه الذي سماه «أحاديث موضوعة في كتب التراث تسي<mark>ء إلى</mark> الإسلام وتؤخر المسلمين»، طبعته ونشرته مؤسسة «أخبار اليوم».

وبينما أنا أنظر إلى العنوان، وقع في نفسي أن كتب التراث التي بها أحاديث موضوعة تسيء إلى الإسلام وتؤخر المسلمين هي الكتب التي بها إسرائيليات مدسوسة وأحاديث مكذوبة، كما في تفسير الثعلبي، وكتاب العظمة لأبي الشيخ الأصبهاني، وغيرهما من الكتب التي يعرفها علماء الصنعة الحديثية.

ولكن كانت المصيبة عندما فتحت الكتاب وجدت أن كتب التراث التي يقصدها المصنّف والتي بها أحاديث موضوعة (أي مكذوبة ومختلقة ومصنوعة ومنسوبة كنبًا إلى رسول الله ﷺ)، وتسىء إلى الإسلام وتؤخر المسلمين هي:

أ- صحيح أمير المؤمنين في الحديث الإمام
 البخاري الذي طعن فيه الدكتور في كتابه (ص٣٣، ١٣١, ١٥١، ١٣١).

فانظر كيف سولت للدكتور الفنجري نفسه أن يمسك بخنجره المسموم بسموم منكري السنة ليطعن في بطن صحيح الإمام البخاري وصحيح تلميذه الإمام مسلم بن الحجاج، ويدلس على الناس بعنوان كتابه الذي ذكرناه أنفًا، ونحن لا نتتاول شخص الدكتور الفنجري ولا رسمه، ولكن ندافع عن الحديث وأهله:

#### أهل الحديث هُمُوا أهل النبي وإن لم يصحبوا نفسه أنفاسه صحبوا

ندافع عن الحديث وأهل الحديث الذين طعن في علمهم الدكتور بغير علم ولا هدى، بل وفي أشخاصهم وبلادهم؛ ففي كتابه المذكور (ص١٩) قال: «فلا ننسى أن معظم هؤلاء - يعني رواة الأحاديث - كانوا أعاجم ولم يكونوا عرباً، والمقصود بهذا أن التمكن من اللغة العربية المكتوب، أه.

قُلُّتُ: انظر كيف سوكت له نفسه أن يطعن في الإمام البخاري بأنه ليس عربياً ومن الأعاجم، وأنه ينقصه اللغة العربية في كشف الحديث المكذوب: حيث يطعن في البخاري بأن فيه أحاديث مكذوبة تسىء إلى الإسلام وتؤخر المسلمين!!!!

هكذا سولت للدكتور نفسه أن يطعن في رواية الأحاديث بـالـطـعن في أنـسـاب رواته، <mark>خـاصـة</mark>

النوحيد رجم ١٤٣١ ه

#### البخاري ومسلم.

عد أولاً نسب أمير المؤمنين في العديث الإمام البغاري عد وهذا هو نسب أمير المؤمنين في الحديث الإمام البخاري يبينه الحافظ ابن حجر في «هدي الساري» (ص٥٠٥) قال:

١- «هو أبو عبد الله محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة بن بردزبه الجعفي، ولد يوم الجمعة بعد الصلاة لثلاث عشرة ليلة خلت من شوال سنة أربع وتسعين ومائة ببخارى. قال المستنير بن عتيق: أخرج لي ذلك محمد بن إسماعيل بخط أبيه، وجاء ذلك عنه من طرق، وجده (بَرْدَرْبَه) بفتح الباء الموحدة وسكون الراء المهملة وكسر الدال المهملة وسكون الزاي المعجمة وفتح الباء الموحدة بعدها هاء، هذا هو المشهور في ضبطه، وبه جزم ابن ماكولا.

و(بردرية) بالفارسية الزراع، كذا يقول أهل بخارى، وكان برذربه فارسيًا على دين قومه، ثم أسلم ولده المغيرة على يد اليمان الجعفي والي بخارى آنذاك، فذسب إليه نسب ولاء عملاً بمذهب من يرى أن من أسلم على يده شخص كان ولاؤه له، وإنما قيل له الجعفى لذلك.

٢- وأما والد البخاري إسماعيل بن إبراهيم، فله ترجمة في كتاب الثقات لابن حيان، فقد قال في الطبقة الرابعة: إسماعيل بن إيراهيم والد البخاري يروي عن حصاد بن زيد، وصالك، وروى عنه العراقيون، وذكره ولده في التاريخ الكبير،؛ فقال: إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة: سمع من مالك، وحماد بن زيد، وصافح ابن المبارك، ومات إسماعيل ومحمد صغير فنشا في حجر أمه، ثم حج مع أمه وأخيه أحمد، وكان أس منه، فأقام هو بمكة مجاورا يطلب العلم، ورجع أخوه أحمد إلى بخارى.

#### د) ثانيا، رحلات البخاري العلمية والرد على فرية الدكتور ٢٥٠

هذا رد على الدكتور في طعنه في أنساب رواة الحديث وأنهم عجم، وأنهم لا دراية لهم باللغة العربية وأسرارها التي بها ينكشف الحديث المكذوب، وتركز طعن الدكتور في أمير المؤمنين في الحديث الإمام البخاري ظنًا منه أنه من بخارى.

ولا يدري الدكتور الرحلات العلمية لرواة الأحاديث، فليرجع الدكتور الذي يطعن في أنساب رواة الحديث إلى (هدي الساري، (ص٥١) وإلى «طبقات الشافعية، (٢ / ٥)؛ لعله يتذكر أو يخشى.

متعددت رحلات البخاري العلمية؛ للأخذ عن الشيوخ، والرواية عن المحدثين؛ حيث ابتدأت برحلته إلى الحج في صحبة والدته وأخيه، وكان ذلك سنة عشر ومائتين للهجرة، وسنه لا تتجاوز عشر سنوات، وما كاد يفرغ من حجه والاتصال علماء مكة ومحدثيها، حتى رحل إلى المدينة وأخذ عن علمائها.

لقد أثر البخاري أن يجعل الحرمين الشريفين

طليعة رحلاته العلمية للتحصيل والرواية؛ حيث اقام بها ستة أعوام حتى إذا استوفى حظه من الرواية والسماع انتقل في رحلاته العلمية عبر الأقالم والأقطار.

١- روى سهل بن السدي عن البخاري قال: «دخلت إلى الشام ومصر والجزيرة مرتين، وإلى البصرة أربعا، وأقمت بالحجاز ستة أعوام، ولا أحصى كم مرة دخلت إلى الكوفة وبغداد مع المحدثين.

ثم تتابعت رحلات البخاري، وسفره في سبيل الحديث والرواية، حتى شملت أغلب الحواضر العلمية في وقته، واستغرقت معظم حياته، كل ذلك يجالس العلماء، ويحاورهم، ويجمع الحديث ويرويه، ويعقد مجالس التحديث والمناقشة، ويتعرض للامتحان والكيد؛ فيخرج سالمًا منتصرًا على الكائدين والمتربصين.

۲- روى محمد بن أبي حاتم قال: سمعت البخاري يقول: «دخلت بغداد ثماني مرات، كل ذلك أجالس أحمد بن حنبل».

وهكذا تكون الأقطار والأقاليم التي رحل إليها البخاري، وحدث فيها وزارها هي: (مكة – المدينة – بغداد – واسط – البصرة – الكوفة – دمشق – حمص – قيسارية – عسقلان – خراسان – نيسابور – مرو – هراة – بخاري – مصر) وغيرها.

فاين الدكتور نفسه من هذه الرحلات لأمير المؤمنين في الحديث الإمام البخاري، هو ومن وراءه من منكري السنة الذين لا رحلات لهم إلا إلى أهوائهم وأهواء من وراءهم من المستشرقين.

ولم يكتف الدكتور بهذا الباطل الذي أدحضناه، فذهب إلى قصة باطلة ليتخذها قاعدة يهدم بها السنة، وسننسفها له نسفًا، ونبين للآمة عدم درايته بهذا العلم، وأنه يجادل بالباطل ليدحض به الحق.

#### 🚥 ثالثًا، القصة الفتراة على أبي بكر الصديق رضي الله عنه 🚥

لقد ادعى الدكتور أن الصديق أبا بكر رضي الله عنه قام بحرق الحديث؛ حيث أورد في كتابه الإسلام وتؤخر المسلمين، والذي تبين بالفحص والتحقيق أن عنوان الكتاب فيه تدليس على القراء، وكان الأولى به أن يفصح عن سوء قصده فيقول: أماديث موضوعة في صحيح البخاري وصحيح مسلم تسيء إلى الإسلام وتؤخر المسلمين، ولقد أورد في مقدمته قصة باطلة يهدم بها السنة، ويطعن بها في البخاري؛ حيث يدعي أن السنة قد حرقت، ولم تسجل إلا بعد أكثر من ٢٠٠ عام بعد وفاة رسول الله عن، فاضطروا إلى ما يسمى (بالعنعنة)، ثم مقول ذلك الدكتور في كتابه (ص١٩):

فهذه الطريقة غير مضمونة، ولا تخلو من الاخطاء: فكثيرا ما تنقطع الحلقة، أو يدخل مدلس وكذاب. ظنًا منه أن السنة قد حرقت، ولم تسجل إلا

الأوحيد العدد<sup>213</sup> السنة التاسعة والثلاثون Upload by: altawhedmag.com

بعد أكثر من مائتي سنة، فجاءت بعد هذه الفترة أسانيد ملفقة بالانقطاع والتدليس والكذب.

ثم قال في كتابه (ص١٥): «ورغم مشاغل الخليفة الأول أبي بكر بحروب الردة فقد قام بجمع (٥٠٠) خمسمائة حديث، ولكنه توقف وأحرق ما جمعه.....

الدكتور الذي يدعي أن السنة قد حُرقت، وأنه لا توجد أسانيد؛ حيث يدعي أيضًا أن كتابة الحديث كانت بعد أكثر من مائتي عام بعد وفاة رسول الله الا

وسنرد على هذه الفرية إن شباء الله بالتفصيل، ولكن نتساءل أولاً:

 ١- إذا كانت الأحاديث حرقت ولا توجد أسانيد، فباي سند جئت بقصة حرق ابي بكر للسنة؛

٢- وإذا كنت يا دكتور لا تعرف من السنة إلا حرق السنة، فهلا خرجت حديث حرق السنة، فكلامك بغير تخريج هو تخريب للسنة!!

٣- وإذا كنت لا تدري ما التخريج فانت لا تدري أيضًا التحقيق. وإذا كنت لا تعرف حتى مبادئ هذا العلم، فكيف تفتري على الصديق أبي بكر رضى الله عنه بقصة حرقه للسنة، وأنهم لم يسالوا عن الإسناد إلا بعد أكثر من مائتي عام لتسجيل الأحاديث.

٤- كيف سولت للدكتور نفسه ليحرق الإسناد الذي خص الله به المسلمين من بين سائر الملك!!

٥- لقد بين الإمام السيوطي في «التدريب» (٢ / ١٥) قيمة هذا الإسام ابن (١٥٩ من من من عن الإمام ابن حرم في تعريف الإسناد أنه قال:

أ- هو نقل الثقة عن الثقة يبلغ به النبي اله عن الاتحال الاتصال، خص الله به المسلمين دون سائر الملل.

ب- وأما مع الإرسال والإعضال فيوجد في كثير من اليهود، لكن لا يقربون فيه من موسى قربنا من محمد 4/2 ، بل يقفون بحيث يكون بينهم وبين موسى أكثر من ثلاثين عصرا، وإنما يبلغون إلى شمعون ونحوه.

جـ- قال: وأما النصارى فليس عندهم من صفة هـذا الـنـقل إلا تحـريم الـطلاق فـقط، وأمـا الـنـقل بالطريق المشتملة على كذب أو مجهول العـين فكثير في نقل اليهود والنصارى.

د- وأما أقوال الصحابة والتابعين فلا يمكن اليهود أن يبلغوا إلى صاحب نبي أصلاً، ولا إلى تابع له، ولا يمكن النصارى أن يصلوا إلى أعلى من شمعون وبولس. أه.

٦- لذلك أخبرج الإمام مسلم في مقدمة الصحيح، باب «الإسناد من الدين»؛ حيث قال: حدثنى محمد بن عبد الله بن قهزاذ من أهل مرو قال: سمعت عبدان بن عثمان يقول: سمعت عبد الله بن المبارك يقول: «الإسناد من الدين، ولولا الإسناد لقال من شاء ما شاء». أه..

فكيف سولت للدكتور نفسه أن يهدم الدين. دهدمه للإسناد؟

وإن كان الدكتور لا يدري ما إسناد القصة التي جاء بها ليحرق السنة، فإلى الدكتور إسناد هذه القصة التي افترى فيها على الصحابي الجليل آمي بكر الصديق رضي الله عنه.

أورد الحافظ الذهبي رحمه الله في كتابه «تذكرة الحفاظ» (١ / ٥) قال: «نقل الحاكم فقال: حدثني بكر بن محمد الصيرفي بمرو أخبرنا محمد بن موسى البربري أخبرنا المفضل بن غسان، أخبرنا علي بن صالح، أخبرنا موسى بن عبد الله بن حسن بن حسن، عن إبراهيم بن عمر بن عبيد الله التيمي، حدثني القاسم بن محمد قالت عائشة:

اجمع أبي الحديث عن رسول الله 4 وكانت خمسمائة حديث، فبات ليلته يتقلب كثيراً، قالت: فغمني، فقلت: اتتقلب لشكوى أو لشىء بلغك؟

فلَّما أصبح قالُ: أي بنَية هُلمي الأُحاديث التي عندك فجئته بها فدعا بنار فحرقها، فقلت: لما أحرقتها؟

قال: خشيت أن أموت وهي عندي فيكون فيها أحاديث عن رجل قد ائتمنته ووثقت ولم يكن كما حدثنى فاكون قد نقلت ذاك، اهـ.

قلت: هذه هي القصة التي سود بها الدكتور مقدمة كتابه ليهدم بها السنة، وهذا هو سندها وإلى القارئ الكريم التحقيق ليتبين له عدم معرفة الدكتور بهذا العلم.

#### 00 سادسا، التحقيق 00

هذه القصة التي أوردها الدكتور واهية، والسند الذي جاءت به تالف.

هذه القصة التي جاعت في أحد عشر سطراً لم يكتب منها الدكتور إلا سطراً واحداً يوافق هواه: فلم ينقل من القصة إلا هذه الكلمات: قام أبو بكر بجمع (٥٠٠) حديث، ولكنه توقف وأحرق ما جمعه.. وهنا أمران:

الأصر الأول: الدكتور أضاع السند؛ قبان كان أضاعه عن جهل فهذه مصيبة، وإن كان أضاعه وأخفاه عن عمد فالمصيبة أعظم؛ لأنه بإخفائه للسند الذي هو الإخبار عن طريق المتن يضل عن سبيل الله محرقه للسنة.

حيث إن في السند العلة التي تظهر نكارة هذا المتن، وإلى الدكتور بيان العلة، وهي: موسى بن عبد الله بن حسن بن حسن:

١- أورده الإمام الحافظ أبو جعفر محمد بن عمرو بن موسى بن حماد العقيلي المكي في كتابه الضعفاء الكبير، (٤ / ١٥٩ / ١٧٣٠) قال: موسى بن عبد الله بن حسن قال البخاري: فيه نظر.

 ٢- أورده الإمام الحافظ أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي في «المبران» (٤ / ٢١١

النه ديد رج

A 1281 -

۸۸۸۹) قال: «موسى بن عبد الله بن حسن بن حسن العلوي قال البخاري: فيه نظر».

٤- أورده الإمام الحافظ شهاب الدين أبو الفضل أحمد بن علي بن حجر العسقلاني في لسان الميزان (٦ / ١٤٤) (١٨٧٧ / ١٦٦٨) قال: «موسى بن عبد الله بن حسن بن حسن العلوي قال البخاري: فيه نظر. واقر ما قاله الإمام الذهبي في الميزان». أهـ.

ه- قلت: وهذا المصطلح عند أمير المؤمنين في الحديث الإمام البخاري له معناه لا يفقهه إلا أهل الصنعة.

قال الصافظ ابن صحر في هدي الساري ص(٥٠٤): اللبخاري في كلامه على الرجال توق زائد، وتصر بليغ يظهر لمن تامل كلامه في الجرح والتعديل، فإن أكثر ما يقول: سكتوا عنه، فيه نظر، تركوه ونحو هذا.....

٦- قال الإمام السيوطي في «التدريب» (١ / ٣٤٩) في التنبيه الأول: «البخاري يطلق: فيه نظر وسكتوا عنه فيمن تركوا حديثه». اهـ.

٧- قلت: بهذا يتبين أن الحديث الذي جاعت به
 القصة متروك، والقصة واهية لا تصح.

٨- لذلك قال الإمام الذهبي بعد أن أورد حديث القصة في «تذكرة الحفاظ» (١ / ٥) قال: «فهذا لا يصح».

الأمر الأخر: الدكتور أسقط معظم المتن: فإن كان عن جهل فهذه أيضًا مصيبة، وإن كان عن عمد فالمصية أعظم.

فالمتن أيضًا اهتم به علماء الصنعة اهتمامًا عظيمًا، لا كما يدعي الدكتور أن علماء الحديث لم يتعرضوا للمتن؛ حيث قال ص(٢٢):

وقد اعتمد الألباني في هذا على نفس القاعدة القديمة، وهي الرواية والعنعنة دون التعرض للمعنى أو المنطق، أهـ.

قلت: والدكتور بقوله هذا يكرر عبارة المستشرقين ومنكري السنة، وهؤلاء لا دراية لهم بمناهج المحدثين في الجرح والتعديل، فهذا ابن حيان في كتابه «المجروحين» (١ / ٣٥٠) ينكر الراوي المجروح، ويذكر ما له من مناكير، ثم يقول: «يروي عن الشقات المحموعات الذي يتخايل إلى المستمع لها وإن لم يكن الحديث صناعته أنها موضوعة». اه.

هذا على سيدل المثال لا الحصر.

ونسال الدكتور: لقد جئت بقصة سندها محذوف ومتنها مبتور، فالسند كما بينا تالف متروك، والمتن يطعن في عدالة الصحابة رضي الله عنهم.

الم يعلم أن قصبة حرق أبي بكر للسنة تلك القصة الباطلة جاء في متنها أن عائشة رضي الله عنها قالت لأبيها: «لم حرقتها»».

قال: خشيت أن أموت وهي عندي فيكون فيها أحاديث عن رجل قد ائتمنته ووثقت ولم يكن كما حدثني فاكون قد نقلت ذاك. اهـ.

ونتساعل: عمن ينقل أبو بكر الصديق حديث

النبي في ومن هم الرجال الذين يحدثون أبا بكر الصديق بحديث النبي في لا ريب أنهم صحابة النبي في حيث قال الإمام الذهبي عقب القصة: متوفى الصديق رضي الله عنه لثمان بقيت من جمادي الأخرة من سنة ثلاث عشرة.. اه..

إذن أكابر الصحابة أكثرهم موجود؛ فكيف يطعن في صحابة النبي 🍣 بأنهم حدثوه وائتمنهم ولم يكن كما حدثوه؟!! فهذا من علامات الوضع.

إن القصة باطلة، كما بين علماء الصنعة في تحقيق الأسانيد والمتون؛ حيث قال الإمام ابن القيم في المنار المنيف، (فصل ١٣) القاعدة (١٢) قال: ونحن ننبه على أمور كلية يُعرف بها كون الحديث موضوعًا: منها أن يكون الحديث مما تقوم الشواهد الصحيحة على بطلانه.

فهذا هـو أمـير المؤمنين في الحديث الإمـام البخاري الذي كشف عن علة حديث قصة حرق أبي بكر للسنة، وما كان للدكتور ومن وراءه من منكري السنة دراية بهذه العلة ولا دراية بالإسناد الذي يحمل هذه العلة.

الم يان للدكتور وأمثاله أن يتقوا الله في أمير المؤمنين في الحديث الإمام البخاري، وإن كان الدكتور لا دراية له بالصناعة الحديثية كما بينا؛ فليرجع إلى أئمة هذا العلم، فقد نقل الحافظ ابن حجر في هدي الساري (ص٥١٥) عن الإمام البيهقي في المدخل، عن الحاكم أبي عبد الله قال: سمعت أيا نصر أحمد بن محمد الوراق يقول: الأعمش، يقول: سمعت مسلم بن الحجاج وجاء إلى محمد بن إسماعيل البخاري فقبَل بين عينيه وقال: دعني حتى اقبل رجليك يا استاذ الأستاذين، وسيد المحدثين، وطبيب الحديث وعلله. اه.

وماً كنت لأرد على الدكتور لو احتفظ لنفسه بالطعن في صحيح البخاري، ولكن يقوم بنشر طعنه في كتاب يوزع توزيع الجرائد في «أخبار اليوم»، ولا يتقي الله في استاذ الأستاذين وسيد المحدثين وطيب الحديث وعلله.

وساواصل بيان افتراءاته على الإسناد، وبيان افتراءاته على الاعتقاد التي ادت به إلى الاعتداء على الإمام البخاري في كتابه (ص(١٣)، وكذَب الحديث رقم (١٢٨٥) في صحيح البخاري: نتيجة جهله باصول الاعتقاد - كما سنبين - حتى سولت له نفسه أن يقول عن هذا الحديث الذي في أعلى درجات الصحة: والظاهر أن واضع هذا الحديث... هكذا يطعن في صحيح البخاري، ويدعي أن به أحاديث موضوعة مكنوبة.

وسنواصل الرد هذه الافتراءات في أعداد قادمة إن شاء الله تعالى،

والله وحده من وراء القصد، والحمد لله رب العالمين.

#### التكبير لسجود التلاوة ده

مارها لجنة الفتوى بالمدئد العام

يسال عبد القادر على حدود من العبور فيقول. إذا كان الواحد منا يصلى فاراد أن يسجد للتلاوة، فهل يكبر عند سجوده، وكذلك عند القيام من السجود؛ وهل يكون التكبير خارج الصلاة انضا:

الحواب ثبت عن رسول الله و أنه كان يكبر في الصلاة في كل خفض أو رفع، إذا سجد كبر، وإذا نهض كبر، وهكذا. روى عنه ذلك أصحابه رضي الله عنهم، أما إذا سجد للتلاوة في خارج الصلاة فلم يرو إلا التكبير في أوله؛ كما روى ذلك أبو داود والحاكم، أما عند الرفع من السجود في خارج الصلاة فلم برو فيه تكبير ولا تسليم، فلا

يشرع إلا التكبيرة الأولى عند السجود إذا كان خارج الصلاة، ويُشرع لمن سجد سجدة التلاوة أن يقول فيها مثلما يقول في سجود الصلاة من التسبيح والدعاء، وليس بعدها تشهد، ولا تكبير عند الرفع، ولا تسليم في الأصح من قولي أهل العلم؛ لعدم ورود ذلك عن رسول الله

وصح عنّ عائشة - رضي الله عنها - قالت: كانَ رَسُولُ الله يَ يَقُولُ في سُجُود الْقُرْآن بِاللَّيْلِ يَقُولُ في السُجْدة مرارا: "سَجَدَ وَجَهي للَّذي خَلَقَهُ، وَشَقٌ سَمْعَهُ وَبَصَرهُ بِحَوْلِهِ وَقُوْتَهِ، [آبو داود ١٤١٦ وصححه الإلباني].

#### دو سجدة التلاوة في الصلاة السرية دو

ويسال سؤالاً ثانياً فيقول هل يجوز للإمام وهو يصلي الصلاة السرية أن يسجد إذا مر باية سحدة

الحواب ثبت عن عُمرَ بن الْحَطَّابِ رَضَى اللَّهُ عَنَّهُ أَنَّهُ قَرَآ يَوْمُ الْجُمُعَة عَلَى الْمَنْبَرِ سِنُورَة النَّحْل، حَتَّى إذا جاء السَّحِدة نَزَلَ فَسَجَد وَسَحِد النَّاسُ، حَتَّى إذا كَانَتَ الْجُمُعَة الْقَابِلَةُ قَرآ بِهَا حَتَّى إذا جاءَ السَجِدة قَالَ: يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا تُمُرُّ بِالسُجُود فَمَنْ سَجَد فَقَدْ أَصَابَ، وَمَنْ لَمْ يَسَجِدُ قَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ، وَلَمْ يَسْجِد عَمرُ رضي اللَّهُ عَنَّهُ، وَزَادَ نَافِعُ عَنْ ابْنَ عَمرَ رضي اللَّهُ عَنَّهُمَا: إِنَّ اللَّهُ لَمْ يَقْرِض عَلَيْنَا السَّجُود إِلا أَنْ نَسَاءَ. [البخاري ١٠٧٧].

وكان جُل الصحابة حاضرين ولم ينكر عليه أحد، وهو خليفة راشد أمرنا رسول الله في باتباع سنته، وعلى هذا فسجود التلاوة ليس بواجب لكنه سُنة، فإذا قرأ الإمام في الصلاة السرية قمر باية

سجدة فسجد؛ فإن سجوده هذا يُحدث اللبس والشك والتشويش على المصلين، والواجب على الإمام أن يضمن للمامومين صحة صلاتهم، لما تبت عنَّ أبي هُرَيْرة رضي الله عنه قال: قال رسُول الله : «الإمام ضامن، والمُوَدَّن مُؤْتَمن، اللّهم أرْشد الأَثْمَة وَاعْفُرْ للْمُؤَدَّنين.

[أبو داود ٥١٧ وصححه الإلباني]. فعلى الإمام إذا صلى صلاة سرية بالمامومين آلا يسجد سحود التلاوة؛ لأن السجود سنة، ودفع اللبس والتشويش عن المامومين واجب، ولا تُقدم السنة على الواجب، والمامومون لا يعرفون لماذا سجد الإمام، بل الغالب أنهم سيظنون أنه نسي ركن الركوع، وسينقسم الناس في متابعته، وبهذا لم يضمن لهم السلامة في صلاتهم، كما حتْ على ذلك

النوحيد رجت ١٤٣١ه

النبي 🐷 .

ال إبراهيم على من دكرنس - تقهلية 00 ىقول الحلف يغير الله كيف خرم الرسول 00 الحلف مغير الله

#### وقد قال هو 🛎 للرجل: افلح وابيه إن صدق

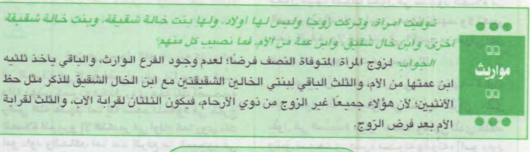
الحواب ورد في فتاوى الأزهر ما خلاصته: قال الحافظ ابن حجر في فتح الباري: وخلاصة ما جاء فيه:.. أما حلف الرسول تع بغير الله، فقد جاء في الصحيح أنه قال للأعرابي الذي أقسم ألا يزيد ولا ينقص عما تعلمه من الرسول ته من الواجبات: «أفلح وأبيه إن صدق» [مسلم ١١]. وأجب عن ذلك باجوية للعلماء منها:

أ- الطعن في صحة اللفظة – وأبيه – كما قال ابن عبد البر: إنها غير محفوظة، وزعم أن أصل الرواية: «أفلح والله»، فصحفها بعضهم.

ب- أن ذلك كان يقع من العرب، ويجري على السنتهم من دون قصد للقسم أي الحلف، والنهي إنما ورد في حق من قصد حقيقة الحلف، قاله البيهقي، وقال النووي: إنه الجواب المرضى.

ج- أنه كان يقع في كلامهم على وجهين: للتعظيم وللتاكيد، والذهي إنما ورد عن التعظيم. د- أنه كان في ذلك حذف، والتقدير: أفلح ورب أبيه. قاله البيهقي.

هـ- أنه للتعجب، وليس قسماً. قاله السهيلي. ومما تقدم يتبين أن أهل العلم لا يوافقون على القسم بغير الله سبحانه وتعالى، ولا تعظيم إلا له، والنصوص الكثيرة تدل على حرمة القسم بغير الله، وأنه من الكبائر.



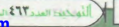
ا م م و لا ية الخال في الزواج 10 K

#### يسال: ١. س. س. من دمنهور بحيرة يقول: من هم أولياء المراة الذين لهم الحقّ في تزويجها، وهل يصلح الخال وليًا لابنة اخته إذا رفض ابوها تزويجها:

الحواب الأحق من الأولياء بتزويج المرأة: أبوها وإن علا، يعني جدها وجد أبيها، ثم ابنها وإن سفل، يعني ابن ابنها أو ابن ابن ابنها، ثم أخوها لأبيها وأمها، ثم أخوها لأبيها فقط، ثم أولادهم وإن سفلوا، ثم العمومة، ثم أولادهم وإن سفلوا، ثم عمومة الأب، ثم السلطان. [المغني لابن قدامة ٩ / ٣٥٥].

والولاية شرط من شروط صحة النكاح على الراجح من أقوال أهل العلم؛ لما ثبت عن عَائِشَةً رضي الله عنها أَنُّ النَّبِيُ ﷺ قَالَ: «أَيُّمًا امْرَأَة أُنْكِحَتَّ بِغَيْرِ إِذْنِ مَوَالِيهَا فَنِكَاحُهَا بَاطِلُ تَلاتًا، ولَهَا مَهْرُهَا بِما أَصَابَ مِنْهَا؛ فَإِنَّ اسْتَحَرُوا فَإِنَّ السُلُّطَانَ وَلَى مُنْ لا وَلَى لَهُ، [أحمد ٢٣٣٦ وصححه الالباني].

وأحق الأولياء بتزويج المرأة أبوها، فإذا وُجد الأب وكان أهلاً للولاية، ولم يكن عانتًا متعنتًا عاضلاً لابنته عن النكاح؛ لم يكن لغيره تزويجها إلا بإذنه. فإن كان الأب بعيداً ولم يكن بإمكانه حضور مجلس العقد فله أن يوكل غيره سواء كان الموكل الخال أو قريبًا من أقربائه أو غريبًا، وتقصير الأب في حق أولاده لا يُسقط ولايته عليهم؛ إلا إذا لم يكن مسلماً وهم مسلمون، فلا ولاية له عليهم، وخال البنت ليس من أوليائها؛ فليس له أن يلي عقد النكاح دون إذن من له الولاية عليها، وإلا كان النكاح باطلاً، أما في حالة عدم وجود الأولياء مطلقًا وكانت مسافرة مع خالها في بلد أجنبي، فيمكن أن يلي خالها العقد عليها، والله أعلم.



# الإسماعيلية

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد: نـواصل الـكلام حـول بـيـان عقـائـد الشـيـعة الإسماعيلية بطوائقها المختلفة:

١- تعتقد الشيعة الإسماعيلية بضرورة وجود إمام معصوم منصوص عليه من نسل محمد بن إسماعيل، يصفون هذا الإمام بصفات ترفعه إلى مقام الألوهية، فالإمام عندهم وارث لجميع الأنبياء وللأئمة الذين سبقوه، وهو مخصوص بعلم الباطن، فالأئمة عندهم هم وجه الله ويد الله، وهم الذين يحاسبون الناس يوم القيامة، وهم الصراط المستقيم والذكر الحكيم والقرآن الكريم، والكعبة رمز للإمام المعصوم عندهم.

٢- ينكرون صيفات الله عز وجل، فهو عز وجل لا موجود ولا غير موجود، ولا عالم ولا جاهل، ولا قادر ولا عاجز، ولم يخلق سبحانه العالم خلقًا مباشرًا، بل كان ذلك عن طريق العقل الكلي الذي يسمونه بالحجاب، وقد حل العقل الكلي هذا في الإنسان، وهو النبى والأئمة المستورون من بعده.

٣- يعتقدون أن محمد بن إسماعيل [الذي ينسبون إليه] حي لم يمت، وأنه في بلاد الروم، وهو قائم المهدي الذي سيبعث برسالة جديدة ينسخ بها شريعة النبي 30.

٤- يتبرعون من الشيخين ابي بكر وعمر رضي الله عنهما، ويصفونهما بصفات قبيحة كإبليس وفرعون وهامان والطاغوت وهُبل.

٥- لا يقيمون الصلاة في مساجد عامة المسلمين، وظاهرهم في العقيدة يشبه عقائد المسلمين، ولكن باطنهم شيء أخر، وصلاتهم للإمام الإسماعيلي المعصوم.

2222222222222

٦- يقوم الإسماعيلية البُهرة بإحياء كل ما يتعلق

بالفاطميين من قبور ومساجد؛ حيث يدفعون الأموال الطائلة لتشييد القبور والمساجد كما فعلوا بالضريح المزعوم للحسين بالقاهرة وضريح السيدة زينب.

عداد/

Jo b which

وكذا فهم لا يسمحون لأحد باعتناق مذهبهم ما لم يولد من أصل بُهري، فضلاً عن اعتقادهم أن أثمتهم ينحدرون من سلالة علي بن أبي طالب رضي الله عنه، وهم معصومون عن الخطا.

٧- قبلة البهرة في صلاتهم هي قبر الداعي الحادي والخمسين طاهر الدين المدفون في مدينة بومباي الهندية، ويطلقون عليه اسم الروضة الطاهرة، والصلاة عند البهرة الإسماعيلية تجب في العشرة الأيام الأولى من شهر المحرم فقط، وفي غيرها لا تجب، كما أن صلاتهم لا بد أن تكون في مكان خاص يسمى الجامع خانه، وإن لم يلتزم الفرد بالصلاة في هذا المكان في أيام المحرم الأولى؛ فإنه يُطرد من الطائفة، ويُحرم من جميع الفرق الإسماعيلية.

أما الإسماعيلية الأغاخانية فلهم عقائد تخالف عقائد المسلمين، يوضحها - عاشق حسين - رئيس لجنة الشئون الدينية؛ فيقول:

أ- تحيتنا يا على مدد، وجوابها مولانا على مدد، وشهادتنا أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، وأن علياً هو الله.

ب- لسنا بحاجة إلى وضوء؛ لأن الوضوء هو طهارة القلب فقط، ولا يفسد صومنا بالأكل والشرب، وصومنا يحتوي على ثلاث ساعات فقط، ونفطر في الساعة العاشرة صباحا، وذلك تطوعا، لكن طوال السنة نصوم يوم الجمعة فقط الذي يكون بداية الشهر، ويغرض علينا دفع اثني عشر ونصف في المائة روبية من مجموع أموالنا، بدلاً من الزكاة، أما الحج فهو رؤية إمامنا الحاضر، الذي هو القرآن الناطق عندنا.

النوحيد رجيب ١٣٦١ ه

وعلى درب صكوك الغفران عند الكنيسة يقتفي الأغاخانية هذا السبيل؛ فيعتقدون أن عالمهم يمحو عنهم الذئوب والخطايا بسكب الماء عليهم، وليس على العاصي إلا أن يذهب إلى مكان العبادة فقط ليشرب الماء ويغسل نفسه به.

هذه بعض معتقدات الإسماعيلية بطوائفها، فهل ترى اخي أنها تلتقى مع معتقدات المسلمين، أم أنها فرقة من الفرق الهالكة النارية التي أخبر بها خير الدية؟!

وبعد بيان جانب من معتقدات هذه الفرقة الضالة، إليك أخي جانبًا من طقوسهم وعباداتهم التي ابتدعوها:

١- المصلاة عند البهرة لا تؤدى إلا في أماكن خاصة للعبادة، وبإذن مسبق من الإمام أو الداعي المطلق، والصلاة عندهم تؤدى ثلاث مرات في اليوم فقط، وقبلتهم فيها قبر إمامهم طاهر سيف الدين.

٢- للإسماعيلية البُهرة عادات وطقوس هندوسية في حفلات زواجهم؛ حيث يستعملون معجون الكركم على جسم العريس، ويقومون بإيقاد السراج، وفرش طريق العريس بالنقود المالية الثمينة.

٣- يتشاءمون بمرور الجنائز من أمامهم، ويستعملون التمائم والتعاويذ خوفًا من العين، ولا يبدعون أي عمل إلا بعد استشارة العراقين والمنجمين.

٤- للبُهرة زي خاص يتميزون به عن غيرهم؛ حيث يرتدي الواحد منهم قميصًا وسروالاً وطاقية مزركشة باللونين الذهبي والأصفر.

٥- اتخذوا قبور أئمتهم ودعاتهم مزارات يسالونهم الشفاعة؛ ذلك لأن الغلو متأصل فيهم وفي أسلافهم، فالإسماعيلية الأغاخانية الموجودة في العراق يوجد لهم حسينيات يلجئون إليها، منها ما هو في بغداد، ومنها ما هو في البصرة، وكذا في كربلاء والنجف، ويوجد لهم حسينيات في غرب الهند: حيث يوجد قبر كل من «داود بن عجب شاه»، وداود بن قطب شاه، وهما متجاوران.

٦- لهم أعياد يعظمونها ويحتفلون بها، منها: عيد الغطر والأضحى وعيد الغدير والنيروز، وعيد يوم الإمام، وهو اليوم الذي تولى فيه على رضي الله عنه الخلافة، وعيد ميلاد الإمام أغاخان، وعيد الذكرى السنوية للزيارة الأولى التي قام بها أغاخان للهونزا، وذلك فى ٢٠ أكتوبر سنة ١٩٦٠م.

وتوجد طائفة البُهرة الإسماعيلية في الهند؛ حيث المركز الرئيس في مدينة بومباي، وينتشرون في قرى ومدن الهند، ويقدر عددهم بحوالي مليوني نسمة، كما يقيم بعضهم في اليمن وتذرانيا ومدغشقر وكينيا، وموجودون باعداد قليلة في الكويت ودبي والبحرين وعدن، أما الإسماعيلية الإغاخانية فهم موجودون في باكستان؛ حيث مركزهم الرئيس في

كراتشي، ويقيم بعضهم في سوريا وإيران، وعمان.

وللإسماعيلية بطوائفها تاريخ ملوث بدماء أهل السنة والاعتداء على مقدسات المسلمين وكل علماء المسلمين، فهم الذين حاولوا أثناء خلافة الحاكم بأمر الله الفاطمي سرقة جسد الرسول ، فسلط الله عليهم وعلى من أرسلهم ريحا أصيبوا بالذعر بسببها، وعادوا خاسرين، كما حاول خليفة فاطمي أخر في الفترة ما بين ٢٢٤ إلى ٤٤ه نقل جثمان الرسول إلى مدينة القاهرة، فبعث أربعين رجلاً من الأشداء الذين تأمروا بدورهم بحفر سرداب من مكان بعيد إلى قبر الرسول ، لكن الله أهلكهم جميعاً، وانهار عليهم السرداب؛ فاماتهم مدحورين إلى جهنم ويئس المصير.

والفاطميون كذلك هم الذين قتلوا العلامة أبا بكر ضابلسي؛ حيث قام رحمه الله بين يدي الخليفة الفاطمي، وقال كلمته المشهورة: لو أن معي عشرة أسهم لرميت الإسماعيلية بتسعة، ورميت الروم بسهم و احد؛ ذلك لأنهم غيروا في دين رب العالمين، وقتلوا الصالحين،؛ فامر الخليفة الفاطمي بسلخه وهو حي، فقام يرتل القرآن الكريم حتى رق له قلب اليهودي الذي كان يسلخه، وما رق له قلب الشيعي الإسماعيلي الباطني الخبيثا!!

وقد حاولوا اغتيال القائد المجاهد صلاح الدين الأيوبي، وقتلوا الحجاج الأمنين، وهدموا قبة زمزم، وقلعوا باب الكعبة المشرفة، وحاولوا قلع ميزاب الكعبة، لكنه سقط على راس من حاول ذلك، فاهلكه الله.

ذلك قسليل من كستسير من الستساريخ الأسسود للإسماعيلية بطوائفها الباطنية الكافرة، فاعتبروا يا أولى الألباب. والله من وراء القصد.

المراجع:

-دراسة عن الفرق في تاريخ المسلمين،
 د. احمد محمد جلي.
 ٢-الحركة الباطنية في العالم الإسلامي، محمد الخطي.

٣-الإسماعيلية المعاصرة، محمد الجوير. ٤-الإسماعيلية، إحسان إلهي ظهير. ٥-أصول الإسماعيلية، برثارد لويس.

77777777777777

· (المحمد العد 173 المنة الت



الحمد لله الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ولو كره المشركون، والصلاة والسلام

على إمام المرسلين وسيد الأولين والأخرين، وبعد:

فقد برا الله سبحانه وتعالى رسوله 🧼 من كل شائبة تشوبه وكل عيب يعيبه، ومن كل شرك وهوى، وخلّصه لنفسه تخليصًا، واتخذه خليادٌ كما اتخذ إبراهيم خليادٌ، ومن براءات رسول الله 🚁 الواردة في الكتاب العزيز

والسنة المطهرة ما يلى:

#### ود أولا برايته ٢ من الشرك والشركان ٢٠

فهو اول الموحدين لربه سبحانه، فقال تعالى: (قُلُ هَذه سَبِيلي أَدْعُو إلى اللَّه عَلَى بَصِيرَة أَنَا وَمَنَ اتَّبَعَني وَسُبُحَانَ اللَّه وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ [يوسف: ١٠٨]، أي أنزَه الله تعالى واعظمه عن أن يكون له نظير أو شبيه، أو ظهير أو صاحبة أو ولد أو مشير، وقال الله تعالى: ﴿ إِنِّي وَجُهْتُ وَجُهِيَ لِلَّذِي فَطَر السُمَاوَات وَالأَرْضَ حَنِيفًا وَمَا أَنَا مَنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ [يوسف: ١٧٩].

وقال سبحانه وتعالى: ﴿قُلْ إِنِّي نُهِيتُ أَنْ أَعْبُدُ الدَين تَدْعُون مِنْ دُونِ اللَّه قُلْ لا أَتَّبِعُ أَهُواءَكُمْ قَدْ صَلَلْتُ إِذَا وَمَا أَنَا مِنَ الْمُهْتَدِينَ ﴾ [الانعام: 61]، وقال تبارك وتعالى: ﴿قُلْ إِنَّى نُهيتُ أَنْ أَعْبُدُ الَّذِينَ تَدْعُونَ مَنْ دُونِ اللَّه لَمَا جَاءَتِي الْبَيْنَاتُ مِنْ رَبِّي وَأَمَرْتُ أَنْ مُسْلَمُ لِرِبَ الْعَالَمِينَ ﴾ [غافر: 17]، وقال جل وعلا: ملَة إِبْراهيمَ حَنَيفًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ [الانعام: 17] ملة إبراهيمَ حَنيفًا وما كانَ مِن الْمُشْرِكِينَ ﴾ [الانعام: امرا أول الضاء: ﴿قُلْ إِنَّ صَلاتِي وتُسْكِي وَمَحْيَايِ وَمَمَاتِي لِلَّهُ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الانعام: 17].

قال الحافظ ابن كثير: وليس يلزم من كونه أمرَ باتباع ملة إبراهيم الحنيفية أن يكون إبراهيم اكمل منه فيها؛ لأنه عليه السلام قام بها قيامًا عظيمًا واكملت له إكمالاً تامًا لم يسبقه أحد إلى هذا الكمال، ولهذا كان خاتم الأنبياء وسيد ولد أدم على الإطلاق، وكان رسول الله في إذا أصبح قال: أصُبَحْنًا علَى فطرة الأسلام، وكلمة الإخلاص، ودين نَبِينًا مُحمدً

٥، وَمِلْـة أَبِينَا إِبْرَاهِـم حَنْـيفًا وَلَمْ يَكُنُ مِنْ الْمُشْرَكِينَ. [أحمد ١٥٣٦٤ وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة ٢٩٨٩].

ويامره تعالى أن يخبر المشركين الذين يعبدون غير الله، ويذبحون لغير اسمه أنه مخالف لهم في ذلك، فإن صلاته لـله، ونـسكه عـلى اسـمه وحده لا شريك له.

وَعَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ الأَنْصَارِيِّ رضي اللَّهِ عنهما أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ ذَبَحَ يَوْمُ الْعِيدِ كَبْسَيْن تُمُ قَالَ حَيْنَ وَجُهَهُما: إِنِّي وَجُهْتُ وَجُهي لِلَّذِي قَطَر السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ حَنَيقا مُسْلَما، وَما أَنَا مَنْ الْمُسْلِمِينَ إِنْ صَلاتِي وَنَسَحَي وَمَحْيَايِ وَمَماتِي لِلَهُ رَبَ الْعَالَمَينَ لا شَرِيكَ لَهُ وَبِذَلِكَ أُمَرْتُ وَأَنَا أَوَلُ الْمُسْلِمِينَ، بَسَم اللَّهُ، اللَهُ أَكْبَرُ، اللَّهُمَ مَتْكَ وَلَكَ عَنْ مُحَمَدُ وَأُمْتَهُ، [أحمد ١٥٠٢٢ وصححه الحاكم].

ومن كل ما سبق تبين براعته ومن الشرك: اكبره واصغره، وظاهره وخفيه في الاعتقاد والأقوال والإفعال: فلا تعلق قلبه بغير ربه، ولا دعا سوى الإله الحق سبحانه، ولا صلى ولا صام ولا نبح، ولا نذر ولا تصدق إلا لله رب العالمين، ولا عظم ولا حلف إلا بالله سبحانه ولا والى ولا تبرأ إلا لله وفي الله وحده لا شريك له، ولا قصد إلا مولاه ولا طلب إلا من الله سبحانه، وإذا كان تبرأ من الشرك، كذلك تبرأ من المشركين قبله وفي زمانه وبعد موته من قال تعالى: وينتكم وأوحى إلى هذا القرآن لأشركم به ومن بلغ أنتكم لتشهدون أن مع الله الهة أخرى قل لا أشهد قل الأسركين اله واحد وإنني بريء مما تشركون المنعة قل المعاد الانعام: 14].

lip sec 15

القرآن فكانما رأى الرسول ، والآية دليل على براءة النبي من شرك المشركين الذين يرون أن مع الله الحق آلهة أخرى يقصدونها من دون الله، أو مع الله كالأولياء والصالحين وآل بيت النبي الطاهرين؛ فيطلبون منهم كشف الضر وجلب النفع ودفع المخاطر، ورد الغائب وشفاء المريض، وكل ما لا يُطلب إلا من الله؛ طلبوه من هؤلاء المخلوقين، فالرسول

يقول لهؤلاء جميعًا: ﴿ إِنَّنِي بَرِيءُ مِمَّا تُشْرِكُونَ ﴾.

ويقول تعالى أيضًا؛ ﴿وَأَذَانُ مِنَ اللَّهُ وَرَسُولَهِ إِلَى النَّاسِ بَوْمَ الْحَجِّ الأَكْبِرِ أَنَّ اللَّهُ بَرِيءُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ وَرَسُولُهُ فَإِنَّ تَبْتُمُ فَهُو حَيْرُ لَكُمْ وَإِنْ تَوَلَيْتُمْ فَاعَلَّمُوا أَنْكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِي اللَّهُ وَيَشَرِ الْذَينَ كَفَرُوا بِعَذَابِ اليم ﴾ [التوبة: ٣]، فالله سبحانه ورسوله بريئان من التوسلات على اعتاب الحسين، والبدوي، والسيدة زينب، بريئان من دعاء هؤلاء وغيرهم، بريئان من الحلف بهم وبغيرهم.

ويقول 😂: «من حلف بغير الله فقد أشرك». [أبو داود ٣٢٥٣، وصححه الآلباني].

كذلك تبرأ ممن شابه المشركين أو خالطهم وجاورهم؛ لحديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده قال: قال رسول الله ت: «ليس منا من تشبه بغيرنا، لا تشبهوا باليهود ولا بالنصارى، فإن تسليم اليهود الإشارة بالأصابع، وتسليم الخصارى الإشارة بالأكف، [الترمذي ٢٦٩٥ وحسنه الالياني].

وقوله عليه السلام: «أَنَا بَرِيءُ مَنْ كُلُّ مُسْلَمٍ بِقَيمُ بَيْنَ أَظْهُرِ الْمُشْرِكِينَ». قَالُوا: يَا رَسُولُ اللهِ لَمَّ قَالُ: ﴿لَا تَرَاءَى نَارِاهُمَاء. [آبو داود ٢٦٤٧، وصححه الألباني].

ومن البراءة من جميع أحوال المشركين قوله تعالى: ﴿ وَمَنْهُمْ مَنْ يُؤْمِنُ بِهِ وَمَنْهُمْ مَنْ لاَ يُؤْمِنُ بِهِ وَرَبُّ أَعْلَمُ بِالْمُفْسِدِينَ (٤٠) وَإِنْ كَدُبُوكَ فَقُلْ لِي عَمَلِي ولَكُمْ عَمَلُكُمْ الْتُمُ بَرِيتُونَ مِماً أَعْمَلُ وَإِنَا بَرِيءُ مِماً تَعْمَلُونَ ﴾ [يونس: ٤٠، ٤١].

#### عد ثانيا براعته تل من معصية العصاة م

قال الله تعالى: ﴿ وَاحْفَضْ جَنَاحَكَ لَمَنِ اتَبِعَكَ مَنَ الْمُؤْمَنِينَ (٢١٥) فَإِنَّ عَصَوْكَ فَقُلْ إِنِّي بَرِيءٌ مِمًا تَعْمَلُونَ ﴾ [الشعراء: ٢١٥، ٢١٦].

قال ابن كثير رحمه الله: أمره أن يلين جانبه لمن اتبعه من عباد الله المؤمنين، ومن عصاه من خلق الله كائنًا من كان فليتبرأ منه. [ابن كثير: ٣ / ٤٧٧].

ومن براعته في السنة المطهرة قوله فيما رواه كعب بن عجرة قال: قال رسول الله 👛 : «إنه سيكون بعدي امراء فمن دخل عليهم فصدقهم بكذبهم

Itawhedmad.co

واعانهم على ظلمهم فليس مني ولست منه، وأنا منه بريء، ومن لم يدخل عليهم ولم يصدقهم بكذبهم ولم يعذهم على ظلمهم فهو مني وأنا منه، وسيلقاني فيكون معي. [النسائي ٢٠٨ وصححه الألباني].

وقوله: ومن أمن رجلاً على دمه فقتله فأنا بريء من القاتل وإن كان المقتول كافراً .. [السلسلة الصحيحة: ٤٤٠].

ولحديث أبي موسى أن رسول الله 🍜 برئ من الصالقة والحالقة و الشاقة. [متفق عليه].

وهذه المعاصى تأتى بها النساء عند نزول المصيبة، وساق أبو موسى هذا الحديث لأنه وجع وجعًا فعُشي عليه ورأسه في حجر امرأة من أهله: فلم يستطع أن يرد عليها شيئًا، فلما أفاق قال: أنا بريء ممن برئ منه رسول الله ، قال ابن حجر: الصالقة: التي ترفع صوتها بالبكاء، ويقال فيه بالسين المهملة، ومنه قوله سيمو م بالسنة حداد ، والصلق ضرب الوجه، ورفع الصوت أشهر. والحالقة: التي تحلق راسها عند المصيبة.

والشاقة التي تشق ثوبها، وعند مسلم أنا بريء ممن حلق وسلق وخرق. (مسلم ٢٩٩) [فتح الباري ٣ / ١٩٨].

وعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله 📬 : اليس منا من ضرب الخدود وشق الجيوب ودعا بدعوى الجاهلية .. [البخاري ١٢٩٤].

وقال ابن حجر: أي ليس من أهل سنتنا وطريقتنا، وليس المراد به إخراجه عن الدين، وفائدة إيراده بهذا اللفظ المبالغة في الردع عن الوقوع، وقيل: المعنى ليس على ديننا الكامل، أي أنه خرج من فرع من فروع الدين وإن كان معه أصله، ويظهر لي أن هذا النفي يفسره التبري، وأصل البراءة الإنفصال من الشيء، وكانه توعده بأن لا يدخله في شفاعته مثلاً، وقيل: أنا بريء أي من فاعل ما ذكر وقت ذلك الفعل، ولم يرد نفيه عن الإسلام، فإن وقع التصريح

عن تبرأ النبي من شرك المشركين الذين يرون أن مع الله الحق آلهة أخرى يقصدونها من دون الله، أو مع الله كالأولياء والصالحين وآل بيت النبي الطاهرين؛ فيطلبون منهم كشف الضروجلب النفع ودفع المخاطر، ورد الفائب وشفاء المريض، وكل ما لا يطلب إلا من الله؛ طلب ومن هؤلاء المخلوقين ٢

TT K linker

#### 

بالاستحلال مع العلم بالتحريم أو التسخط مثلاً بما وقع فلا مانع من حمل النفي على الإخراج من الدين. [فتح الباري: ٣ / ١٩٥].

ومما تبرأ منه النبي على ما في حديث أبي هريرة رضي الله عنه: اليس منا مَن خبب امرأة على زوجها، أو عبداً على سيده. [أبو داود ٢١٧٧، وصححه الإلياني].

وحديث ابي سعيد الخدري: «ليس منا من لم يتغر بالقرآن». [البخاري ٧٥٢٧].

وحُب المراة على زوجها: أفسدها عليه، وكذا أفسد العبد على سيده، والتغني بالقرآن أي قراءته مع إعطاء كل حرف حقه من المُحرج والصفة، والمد والغنة، والقلقلة وأحكام التجويد.

وعن ابن عمر رضي الله عنهما أن النبي ٢ قال: من حمل علينا السلاح فليس منا .. [متفق عليه] قال النووي: مذهب أهل السنة الفقهاء: من حمل السلاح على المسلمين بغير حق ولا تاويل ولم يستحله فهو عاص ولا يكفر بذلك: فإن استحله كفر، فاما تاويل الحديث فقيل: هو محمول على المستحل بغير تاويل فيكفر، ويخرج من الملة، وقيل: معناه: ليس على النووي ٢ / ١٠٨].

وفي رواية أبي هريرة رضي الله عنه قال ت: من حمل السلاح علينا فليس منا، ومن غشنا فليس منا، [مسلم ٢٩٤].

واعظم براءة له علم عان قبل أن يموت بخمس حيث تبرا من أهل الغلو فيه وفي أهل بيته، الكاذبين في حبهم له المتخذين المساجد على قبور آل بيته، فعن جُندب قال: سمعت رسول الله من قبل أن يموت بخمس وهو يقول: إني أبرا إلى الله أن يكون لي منكم خليل، فإن الله تعالى قد اتخذني خليلاً كما اتخذ إبراهيم خليلاً، ولو كنت متخذًا من أمتي خليلاً لاتخذت أبا بكر خليلاً، ألا وإن من كان قبلكم كانوا

٥٥ تبرأالنبي على ممن تعلق قلادة وضعهافي عنقه افكيف بمن يصرخ على أعتاب الأموات طالبامنهم تفريج الكريات وقضاء الحاجات ؟ ١

يتخذون قبور أنبيائهم وصالحيهم مساجد، ألا فلا تتخذوا القبور مساجد، إني أنهاكم عن ذلك.. [مسلم ١٢١٦].

وقال النووي: إني أبرا أي أمتنع من هذا وأنكره، والخليل: المنقطع إليه وقيل المختص بشيء دون غيره، قيل هو مشتق من الخلة، وهي الحاجة، وقيل الخُلة، وهي تخلل المودة في القلب، فنفى أن تكون حاجته وانقطاعه إلى غير الله تعالى، وقيل: الخليل من لا يتسع القلب لغيره. [صحيح مسلم بشرح النووي ٥ / ١٣].

وكذا ما صبح عن رويفع قال: قال لي رسول الله : بيا رويفع لعل الحياة ستطول بك فاخبر الناس أن من عقد لحيته أو تقلد وترا، أو استنجى برجيع دابة أو عظم: فإن محمداً بريء منه .. [أبو داود ٣٦ وصححه الألباني].

قال الخطابي، عقد اللحية يفسر على وجهين: أحدهما: كانوا يفعلونه في الحرب، وذلك من زي أهل الأعاجم تكبراً وعُجياً، والثاني: معالجة الشعر ليتعقد ويتجعد؛ وذلك من فعل التأنيث، وتقلد وتراً: جعله قلادة في عنقه أو عنق دابته.

فقد تبرأ النبي 🚁 ممن تعلق قلادة وضعها في عنقه: فكيف بمن يصرخ على أعتاب الأموات طالبًا منهم تفريج الكربات وقضاء الحاجات؟!

ومن براعته أيضًا ما حدث من بعض الصحابة على سبيل الجور في الحكم: روى البخاري بسنده: «بعث رسول الله خالد بن الوليد إلى بني جذيمة فدعاهم إلى الإسلام فلم يُحسنوا أن يقولوا أسلمنا فجعلوا يقولون: صبانا صبانا، فجعل خالد يقتل منهم وياسر ودفع إلى كل رجل منا أسيره حتى إذا كان يوم أمر خالد أن يقتل كل رجل منا أسيره، فقلت: والله لا أقتل أسيري ولا يقتل رجل من أصحابي أسيره حتى قدمنا على النبي فذكرناه فرفع النبي يده فقال: «اللهم إني أبرأ إليك مما صنع خالد مرتين. [البخاري ٤٣٣٩].

يقول ابن حجر: وأما خالد فحمل هذه اللفظة -صبابًا - على ظاهرها؛ لأن قولهم صبابًا أي خرجنا من دين إلى دين، ولم يكتف خالد بذلك حتى يصرحوا بالإسلام. وقال الخطابي: يحتمل أن يكون خالد نقم عليهم العدول عن لفظ الإسلام؛ لأنه فهم منهم أن ذلك وقع على سبيل الأنفة، ولم ينقادوا إلى الدين فقتلهم متاولاً قولهم، قال الخطابي: أنكر عليه العراد من قولهم وترك التثبت في أمرهم قبل أن يعلم المراد من قولهم صبابًا، وإكمالاً للبراءة فأمر النبي علياً رضي واده. [فتح الباري ٧ / ٢٥٥].

lister

Upload by: altawhedmag.cor

A 1541

15 malut

اي دفع دية القتل الخطا، وتبرأ النبي المن من الدماء التي سُفكت دون تريث وتثبت واستحقاق لسفكها، وإن كان الفاعل هو سيف الله، رضي الله عنه.

#### ون فالثاء براعته الله من الباع الأهواء ٢

قال الله تعالى: ﴿ قُلْ إِنِّي نُهِيتُ أَنْ أَعْبُدُ الَّذِينَ تَدْعُونَ مَنْ دُونِ اللَّه قُلْ لاَ أَتَّبِعُ أَهْوَاءَكُمْ قَدْ ضَلَلْتُ إِذًا وَمَا أَنَا مِنَ الْمُهْتَدِينَ ﴾ [الإنعام: ٥٦]. ولنتامل: قوله: نهيت أن أعبد الذين تدعون ولم يقل الذين تعبدون، فكل من دُعي من دون الله فقد عبده من دعاه، وقوله: أعبد ولم يقل إني نهيت أن أدعو الذين تدعون من دون الله؛ ليؤكد ما قلناه أن من دعا غير الله وساله قي آمور لا يقدر عليها إلا الله؛ فقد عبده من دون الله، أو عدده مع الله، والرسول منه براء.

ومثلها في سورة غافر: ﴿قُلْ إِنّي نَهِيتُ أَنَّ أَعْبُدُ الَّذِينَ تَدْعُونَ مَنْ دُونِ اللَّهُ لَمَّا جَاءَفَى الْبِينَاتَ مِنْ رَبّي وَأُمَرْتُ أَنْ أَسْلَمَ لَرَبَ الْعَالَمِينَ ﴾ [غافر: ٢٦]، واسبغ الله تعالى عليه نعمة العصمة من اتباع أهواء آهل الصلال والتحريف والتبديل والتعطيل، قال الله تعالى: ﴿ولَوْلا فَضُلُ اللَّهُ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُ لَهَمَتْ طَائَفَةُ مِنْهُمْ أَنْ يُضَلُوكَ وَمَا يُضَلُونَ إِلاَ أَنْفُسَهُمُ وَمَا يَضُرُونَكَ مَنْ شَيْء وَأَنْزَلَ اللَّهُ عَلَيْكَ أَلْكَتَابَ وَالْحَمَّةَ وَعَلَمُكَ مَا لَمَ تَكُنْ تَعْلَمُ وَكَانَ فَضُلُ اللَّهِ عَلَيْكَ عَظَيمًا ﴾ [النساء: 111].

#### ت وابعا براعته على من ملكية النفع والضر عد

قال الله تعالى: ﴿قُلْ لا أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلَا ضَرًا الا ما شاء الله ولو حُتْتَ أَعَلَمُ الْغَيْبَ لاسْتَكْثَرُتَ من الْحُيْر وما مسني السُوءُ إنْ أَنَا إلاَ نَذِيرُ وَبَشِيرُ لَقُوْم يُؤْمِنُونَ ﴾ [الاعراف: ١٨٨]، وقوله تعالى: ﴿قُلْ لا أَمَلْكُ لَتَفْسِي ضَرًا وَلا نَفْعًا إلاَ مَا شاءَ اللهُ لَكُلَ أُمَّه اَجَلُ إِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ قَلا يَسْتَأْخرون سَاعَةً وَلاَ يَسْتَقُدُمُونَ ﴾ [يونس: ٤٩]، وقال تعالى: ﴿قُلْ إِنِّي لا اَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًا وَلا رَشَدًا ﴾ [الجن: ٢١]، ففي الايتين الأوليين صرح القرآن ببراءة النبي من ملكية النفع والضر لنفسه، ومن لم يملك لنفسه لا يملك لغيره من باب آولى، دُجاءت الآية الثالثة مُصَرَحة بعدم الملكية للغير، قال الله تعالى: ﴿قُلْ إِنِّي لاَ أَمْلِكُ لَكُمْ ﴾، وإن

كان رسول الله 😨 مع علو قدره وارتفاع شائه وسيادته على الثقلين لا يملك لنفسه نفعًا ولا ضرًا، ولا يملك لغيره، فكيف يملك حفيده الحسن أو الحسين أو أحد من آل بيته، أو أي واحد من عموم الناس، والجميع دونه في الرتبة والمنزلة باتفاق

قالُ الله تعالى: ﴿ قَدْ جَاءَكُمْ بَصَائِرُ مِنْ رَبَّكُمْ فَمَنْ أَبْصَرَ فَلَتَقْسِهِ وَمَنْ عَمِي فَعَلَيْهَا وَمَا أَنَا عَلَيْكُمْ بِحَقِيظِ ﴾ [يونس: ١٠٨].

#### ود خامنا، برايته تا من ابتفاء الدنيا بالدين ده

قال الله تعالى: ﴿قُلْ مَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجَّرٍ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُتَكَلَّفِينَ ﴾ [ص: ٨٦]، قال ابن كثير: ما أسالكم على هذا البلاغ، وهذا النصح أجرا تعطونيه من عرض الحياة الدنيا، وما أنا من المتكلفين، وما أزيد على ما أرسلتي الله تعالى به ولا أبتغي زيادة منه، وإنما أبتغي بذلك وجه الله تعالى والدار الأخرة، وقال عبد الله بن مسعود: يا أيها الناس، من علم شيئًا فليقل به، ومن لم يعلم فليقل: الله أعلم، فإن من العلم أن يقول الرجل لما لا يعلم: الله أعلم، فإن أنا من المُتكفّنَ ﴾ [متفق عله].

وكذا قوله تعالى: ﴿ ذَلَكَ الَّذِي يُبَشَرُ اللَّهُ عَبَادَهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمَلُوا الصَّالِحَاتَ قُلْ لاَ أَسَّالُكُمْ عَلَيْه أَجْرًا إلاَ الْمُوَدَّة فَي الْقُرْبَى وَمَنْ يَقْتَرِفْ حَسَنَةً نَرْدُ لَهُ فَيهَا حُسْنًا إِنَّ اللَّه عَفُورُ سَكُورُ ﴾ [الشورى: ٢٣]. قال ابن كثير: قل يا رسولنا لهؤلاء المشركين من كفار قريش لا أسالكم على هذا البلاغ والنصح لكم مالاً تعطونيه، وإنما أطلب منكم أن تكفوا شركم عني، وتدروني أبلغ رسالات ربي؛ وإن لم تنصروني فلا تؤذوني بما يبنى وبينكم من القرابة.

وعن ابن عباس رضي الله عنهنا أنه سُئل عن قوله تعالى: ﴿ إِلاَ الْمُودُةُ فِي الْقُرْبَى ﴾، فقال: إن النبي له يكن بطنَ من قريش إلا كان له فيهم قرابة، فقال: إلا أن تصلوا ما بيني وبينكم من القرابة. [البخاري ٤٨١٨].

ثم قال ابن كثير: والحق تفسير هذه الآية بما فسرها به حبر الأمة وترجمان القرآن، ولا ننكر الوصاة باهل البيت، والأمر بالإحسان إليهم، واحترامهم وإكرامهم، فإنهم من ذرية طاهرة، من أشرف بيت وُجد على وجه الأرض فخرا وحسبا ونسبا، ولاسيما إذا كانوا متبعين للسنة النبوية الصحيحة. [ابن كثير: ٤ / ١٤٣ - ١٤٥].

وللحديث بقية في الحلقة القادمة إن شاء الله تعالى.

الحمد لله وحده، واصلي واسلم على من لا نبيُ بعده، تبينا محمد واله وصحبه، وبعد: نواصل حديثنا حول محيطات الإعمال، وحديثنا

اليوم بإذن الله تعالى عن: co رفع الموتقوق موتاتي كله co

قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَتُوا لاَ تَرْفَعُوا أَصُواتَكُمْ فَوْقَ صَوْتَ النَّبِي وَلاَ تَجْهَرُوا لَهُ بَالْقُولُ كَجَهْرِ بَعْضَكُمْ لَبِعُضٍ أَنْ تَحْبَطَ أَعْمَالُكُمْ وَأَنْتُمْ لاَ تَشْعُرُونَ ﴾ [الحجرات: ٢].

عن ابن ابي مليكة قال: كاد الخيران أن يهلكا: ابو بكر وعمر، رضي الله عنهما، رقعا اصواتهما عند النبي حين قدم عليه ركب بني تميم، فاشار احدهما بالإقرع ابن حابس اخي بني مجاشع، واشار الأخر برجل آخر، قال نافع: لا أحفظ اسمه، فقال ابو بكر لعمر: ما أردت إلا خلافي، قال: ما أردت خلافك، فارتفعت أصواتهما في ذلك، فانزل الله تعالى: ويا أينها الذين أمنوا لا ترفعوا أصواتكم الإية، قال ابن الزبير: فما كان عمر يسمع رسول الله جد هذه الآية حتى يستفهمه. [البخاري: ماها].

واما أبو بـكر فقال: والذي أبـزل عليك الكتاب يا . رسول الله، لا أكلمك إلا كأخي السرار حتى القى الله.. [الحاكم: ٣٧٢٠ وصححه على شرط مسلم، ووافقه الذهبي].

واعظم من ذلك ما كان بشان ثابت بن قيس رضي الله عنه: فعن موسى بن انس، عن انس بن مالك رضي الله عنه أن النبي افتقد ثابت بن قيس؛ فقال رجل: يا رسول الله، أنا أعلم لك علمه، فأتاه فوجده جالساً في بيته، منكساً رأسه، فقال له: ما شانك فقال: شرّ، كان يرفع صوته فوق صوت النبي ، فقد حبط عمله، وهو من أهل النار، فأتى الرجل النبي فأخبره أنه قال: كذا وكذا، فقال موسى بن أنس: فرجع إليه المرة الأخرة ببشارة عظيمة فقال : ، اذهب إليه فقل له: إنك لست

من أهل النار، ولكنك من أهل الجنة،. [البخاري ٣٦١٣]. هكذا علّم الله المؤمنين أن يعظموا النبي ويحترموه ويوقروه، فنهاهم عن رفع أصواتهم فوق صوته، وعن أن يجهروا له بالقول كجهر بعضهم لبعض، أي: ينادونه باسمه: يا محمد، يا أحمد، كما ينادي بعضهم بعضاً، قال الله تعالى: ﴿ لاَ تَجْعَلُوا دُعَاءَ الرُسُول بَيْنَكُمْ حَدُعَاء بَعْضَكُمْ بَعْضاً ﴾ [النور: ٢٣].

اعداد/ عبده الأقرع

وإنما أمروا أن يخاطبوه خطابًا يليق بمقامه ليس كخطاب بعضهم بعضًا، كان يقولوا: يا نبي الله، أو يا رسول الله، ونحو ذلك، وقد بين الله تعالى أن توقيره واحترامه بغضً الصوت عنده لا يكون إلا من الذين امتحن الله قلوبهم للتقوى، أي: أخلصها لها، وأن لهم بذلك عند الله المغفرة والأجر العظيم، وذلك في قوله أولَكَ الذين أَسْتَحَنَ اللهُ قُلُوبَهُمُ للتَّقُوى لَهُمْ مَعْفَرَةً وَأَجْرُ عَظِيمٌ ﴾ [الحجرات: ٣].

ومعلوم أن حرمة النبي 👘 بعد وفاته كحرمته في أيام حياته.

وبه تعلم أن ما جرت به العادة اليوم من اجتماع الناس قرب قبره وهم في صخب ولغط، واصواتهم مرتفعة ارتفاعاً مزعجاً، كله لا يجوز، ولا يليق، وإقرارهم عليه من المنكر، وقد شدد أمير المؤمنين عمر رضي الله عنه النكير على رجلين رفعا أصواتهما في مسجده . وقال: لو كنتما من أهل المدينة لاوجعتكما ضرباً. [سنن البيهقي ١٠ / ١٠٣].

عن السائب بن يزيد الصحابي رضي الله عنه قال: كنت في المسجد فحصيني - رماني - رجل، فنظرت فإذا عمر بن الخطاب رضي الله عنه، فقال: اذهب فائتني بهذين، فجئته بهما، فقال: من اين انتما؟ فقالا: من اهل الطائف، فقال: لو كنتما من اهل البلد لاوجعتكما، ترفعان

النوحد ١٣٢١ ه

أصواتكما في مسجد رسول الله [البخاري: ٤٧٠]. والله تعالى قد أمر الناس إذا هم أرادوا أن يناجوا النبي بشيء مما لهم فيه حظ ألا يناجوه حتى يقدِّموا بين يدي نجواهم صدقة، فكان الرجل إذا أراد أن ، وشرقًا له ، فلما فعلوا ذلك ضاقت على بعضهم الصدقة، فاحتاج إلى مناجاته فتوقف عن مناجاته، فخفف الله عز وجل ذلك على المؤمنين رافة منه بهم، فقال الله تعالى في ابتداء الأمر: ﴿ يَا أَيُّها الّذِينَ آمَنُوا إِذَا نَجَيْتُمُ الرسُولَ فَقَدْمُوا بَيْنَ يَدِي نَجُواكُمْ صَدَقَة ذَلِكَ حَيْر

هذا لمن قدر على الصدقة، ثُمَّ قال الله تعالى تفضلاً على من لم يجدُ صدقة؛ ﴿قَانَ لَمْ تَحِدُوا قَانُ اللَّه عَقُورُ رَحِيمُ ﴾ [المجادلة: 11]، ثم قال الله تعالى – تفضلاً على الجَميع: من قدر على الصدقة ومن لم يقدر –: ﴿ أَأَسْفَقْتُمُ أَنْ تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدِيُّ نَجُواكُمُ صدقات قَادُ لَمْ تَقْعَلُوا وَتَابَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَاقيمُوا الصَلاةَ وَأَتُوا الرُّكَاةَ وأَطْيعُوا اللَّهُ وَرَسُولَهُ وَاللَّهُ خَبِيرُ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [المجادلة: 14]، فخفف عنهم الصدقة، وأمرهم بإقام الصلاة، وإيتاء الرُكاة، والطاعة له عز وجل ولرسوله

وقد دلت آيات القرآن الكريم على أنَّ الله تعالى لا يخاطبه تفي كتابه باسمه، وإنما يخاطبه بما يدل على التعظيم والتوقير، فناداهُ باحبَّ اسمائه وأسمى اوصافه كقوله: ﴿ يَا أَيُّهَا التَّبِيُّ حَسْبُكَ اللَّهُ وَمَنِ اتَّبَعُكُ من الْمُؤْمَنِينَ ﴾ [الأنفال: 1٤].

و ذَيَّا أَيُّهَا النَّبِيُّ حَرَّضِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى الْقَتَالِ ﴾ [الإنفال: ٦٥].

و ذِيا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لِمَنْ فِي أَيَّدِيكُمْ مِنَ الأَسْرَى ﴾ [الأنفال: ٧٠]-و ذِيا أَمُّهَا النَّعِيُّ إِنَّا أَرْسَلْتَاكَ شَاهِدًا وَمُبَشَّرًا

وذيرا > [الأحراب: ٤٥]. وتذيرا > [الأحراب: ٤٥].

و ﴿ بِا أَيُّهَا الرَّسُولُ لاَ يَحْرُنُكَ الَّذِينَ يُسَارِعُونَ فِي الْكُفُرِ ﴾ [المائدة: ٤١].

وَ ﴿ يُلا أَيُّها الْرُسُولُ بِلَغَ ما أُنَّزِل إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ ﴾ [المائدة: 17].

وهذه الخصوصية لم تثبت لغيره من الأنبياء، بل ثبت أن كلاً منهم – صلوات الله وسلامه عليهم – نودي باسمه: كقوله سيحانه:

وَيَا أَدَمُ اسْكُنْ أَنْتَ وَزَوْجُكَ الْجِنَّةَ ﴾ [البقرة: ٣٥]. ﴿ يَا عَيِسَى ابْنَ صَرِيمَ أَأَنَّتَ قَلْتَ لَلنَّاسِ اتَّحْدُونِي وَأَمَّى إِلَهْيَنَ مَنْ دُونِ اللَّهُ ﴾ [المائدة: ١١٦].

اللي إنهين من دون الله يو المحدة (المحدة). ( قدل ما نُوحُ المُنطُ بسيلام ﴾ [هود: ٤٨].

linger mar 1731

77

الله مَنْ يَعْدَى عَمَّلْنَاكَ خَلَيْفَةً فِي الأَرْضَ ﴾ [ص: ٢١]. (وَنَادَيْنَاهُ أَنْ يَا إِبْرَاهِيمُ (١٠٤) قَدْ صَدَقْتَ الرُّقْيَا ﴾ [الصافات: ١٠٤، ١٠٤].

﴿ يَا لُوطُ إِنَّا رُسُلُ رَبِّكَ ﴾ [هود: ٨١]. ﴿ يَا زَكَرِيًا إِنَّا تُبْتَتَرُكَ بِقُلاَمِ ﴾ [مريم: ٧]. ﴿ يَا يَحْيَي خُذ الْكَتَابَ بَقُومٌ ﴾ [مريم: ١٢].

ومع هذا فإننا نريد أن نذكر: أنه يجب على كل إنسان أن يميز بين حقوق الله تعالى التي هي من خصائص ربوبيته، التي لا يجوز صرفها لغيره، وبين حقوق خلقه كالنبي ليضع كل شيء في موضعه؛ لأن صرف الحقوق الخاصة بالخالق التي هي من خصائص ربوبيته إلى النبي أو غيره ممن يعتقد فيهم الصلاح مستوجب سخط الله وسخط النبي ، وسخط كل متبع له دالحق.

ومعلوم أنه – صلوات الله وسلامه عليه – لم يأمر بذلك هو ولا أحد من أصحابه، وهو ممنوع في شريعة كل نبي من الأنبياء، والله – جلّ وعلا – يقول: ﴿مَا كَانَ للبَشَرِ أَنْ يُؤْتِيَهُ اللّهُ الْكتَابَ وَالْحُكُمَ وَالنَّبُوَةَ ثُمَ يَقُولَ للنَّاس كُونُوا عبادا لي مَنْ دُونِ الله ولكنْ كُونُوا رَبَانَيْنَ يَمْ كُنْتُمْ تُعَلِّمُونَ الْكتَابَ وَبِمَا كُنْتُمْ تَدُرُسُونَ (٧٩) وَلاَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تَتَحْذُوا الْمَلَائِكَةَ وَالتَّبِينِ أَرْبَابًا أَيَأْمُرُكُمْ دالكُفْر بَعْد إِذْ أَنْتُمْ مُسْلَمُونَ ﴾ [ال عمران ٩٧ - ٨]

يل الذي كان يأمر به ته هو ما يأمره الله بالأمر به في قوله تعالى: ﴿قُلْ بَا أَهُلُ الْكَتَابِ تَعَالُوا إِلَى كَلَمَة سواء بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلاَ نَعْبُدُ إِلاَّ اللَّهُ وَلاَ شُشُرِكَ به شَيْئًا وَلاَ يَتَحَدَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ فَإِنَّ تَوَلُّوْا فَقُهُوا اَشْهِدُوا عَانًا مُسْلَمُونَ ﴾ [ال عمران: 15].

فعلينا معاشر المسلمين أن نعظم ربنا بامتثال أمره واجتناب نهبه، وإخلاص العبادة له، وتعظيم نبينا ﷺ باتباعه والاقتداء به في تعظيم الله والإخلاص له، والاقتداء به في كل ما جاء به.

والأنخالف ولا نعصيه، ونعظمه التعظيم الموافق لما جاء به ، وترك ما يسميه البعض محبة وتعظيمًا، وهو في الحقيقة احتقار وازدراء وانتهاك لحرمات الله ورسوله . (ليس بامانيكم ولا أماني الله وليًا ولا نصيرا (١٢٣) ومن يعمَل من الصالحات من ذكر أوَّ أُنْتَى وهُو مُؤْمنَ فأولك يدخُلُون الْجَنْة وَلا يُظْلُمُونَ بَقَيراً ﴾ [النساء: ١٢٣. ١٢٢].

وعن عمر -رضي الله عنه- أن رسول الله 🐱 قال: «لا تطروني كما أطرت النصباري ابن مريم؛ إنما أنا عبدُ، فقولوا: عبد الله ورسوله، [البخاري ٢٤٤٥].

هذان الوصفان هما أصدق وصف وأشرفه في رسول الله ، قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلَمَتُنَا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِينَ ﴾ [الصافات: ١٧١]، فوصفهم الله بالعبودية قبل الرسالة مع أن الرسالة شرف عظيم. والحمد لله رب العالمين. الحسد لله والحملاة والسلام على رسول الله. وعلى اله وصحته ومن والاه ويعل فنا يزال الجديث موصولا عمن تكور إمامته على

ON

الحلقة الثالثة والعشرون

اختلف الفقهاء في حكم القصر بالنسبة للمسافر على رأيين:

الأول: يرى أن القصر فرض، وهو مذهب الحنفية، وقد رُوي عن علي وعمر رضي الله عنهما، وعن عمر بن عبد العزيز رحمه الله.

الثاني: يرى أن القصر جائز والإتمام جائز، والأفضل القصر، وهو مذهب جمهور الفقهاء من المالكية والشافعية والحنابلة، وهو قول عائشة، وسعد بن أبي وقاص، وعثمان رضي الله عنهم.

الراجح: هو ما ذهب إليه جمهور الفقهاء القائلين بجواز القصر وعدم وجوبه، فالقصر سنة مؤكدة عن رسول الله ، فعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: محبَّتُ رَسُولَ الله فَكَانَ لا يَزِيدُ في السُفَرِ عَلَى رَحُعتَيْن وَأَبَا بِحُر وَعُمَر وَعُثَمانَ كَذَلِكَ رضي اللهُ عَنَّهُمُ، [البخاري ١١٠٢].

#### ي ثانيا، سافة القصري

اختلفت كلمة الفقهاء في تحديد المسافة التي يقصر فيها المسافر الصلاة على عدة مذاهب: فمنهم من حدّدها بزمان السير؛ فقالوا: يقدر بمسيرة يوم وليلة أو يومين معتدلين أو ليلتين معتدلتين سيرًا بسير الإبل المثقلة بالأحمال ودبيب الأقدام ذهابًا فقط دون الإياب.

ومنهم من قال: مسيرة ثلاثة أيام ولياليها من أقصر أيام السنة في البلاد المعتدلة بسير الإبل ومشي الأقدام.

ومنهم من حددها يطول المسافة، فقالوا: تُقدر

Upload by: altawhedmag.com

باربعة بُرد، والبريد اربعة فراسخ، والفرسخ ثلاثة أميال، والميل يقدر بحوالي ١٨٤٨ متراً؛ فتكون المسافة قرابة تسعة وتمانين كيلو متراً.

اعداد المستشار / حمد السيد على

ومنهم من قال في كل سفر قريباً كان أم بعيداً بشرط أن يتجاوز المسافر ميلاً.

والراجح من هذه الأقوال: أن كل ما يُطلق عليه سفر يقصر فيه المسلم، وهو قول شيخ الإسلام ابن تيمية؛ حيث قال في الفتاوى: «إن تحديد مسافة القصر ليس ثابتًا بنص ولا إجماع ولا قياس». [مجموع الفتاوى ٢٤ / ٣٨].

وقال أيضاً: «الغرق بين السفر الطويل والقصير لا أصل له في كتاب ولا في سنة، فهذه نصوص الكتاب والسنة ليس فيها تفريق بين سفر طويل ولا قصير، فمن فرق بينهما فقد فرق بين ما جمع الله بينه فرقاً لا أصل له من كتاب ولا سنة، فالشارع أطلق السفر، وما أطلقه؛ فالمرجع فيه إلى العرف، فكل ما كان سفراً في عرف الناس فهو السفر الذي علق به الشارع الحكم، أما ما تُقل عن ابن عمر وابن عباس فهو باطل، فقد ثبت عنهما وغيرهما ما يخالف ذلك، وتحديد السفر بالمسافة لا أصل له في شرع ولا لغة ولا عرف. اه. [المرجع السابق].

#### 

المذهب الأول: يرى وجوب الإتمام على المسافر الذي يصلي خلف مقيم، سواء أدرك معه ركعة واحدة أو دونها، ولو قدر التسليمة الأولى: وهو قول الحنفية والشافعية والحنابلة، ويروى عن ابن عمر وابن عباس رضي الله عنهم.

١- عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: قال رسول
 الله : «إنما جُعل الإمام ليؤتم به». [متفق عليه].
 ووجه الـدلالـة من الحـديث: أن قـصس الـصلاة

للمسافر خلف المقيم ستؤدي إلى مفارقة الإمام، وهو



اختلاف عليه منهى عنه.

ووجه الدلالة: أن ابن عباس رضي الله عنه أفتاه بصلاة ركعتين إذا لم يصل مع الإمام، فتكون دلالة المفهوم أن يصلي أربعًا إذا صلى مع الإمام، ويؤيده ما جاء عن ابن عباس رضي الله عنهما أيضًا أنه سُئل: ما بال المسافر يصلي ركعتين إذا انفرد وأربعًا إذا ائتم بمقيم؟ فقال: تلك السنة. [أحمد في المسند وصححه الألياني].

وفي لفظ أخر: أنه قال له موسى بن سلمة: إنا إذا كنا معكم صلينا أربعًا، وإذا رجعنا صلينا ركعتين؟ فقال: تلك سنة أبي القاسم. [أحمد ١٨٦٢ وصححه الإلياني].

٣- عن نافع عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: صلى رسول الله ته بمنى ركعتين، وأبو بكر بعده وعمر بعد أبي بكر، وعثمان صدراً من خلافته، ثم إن عثمان صلى بعد أربعا، فكان ابن عمر إذا صلى مع الإمام صلى آربعا، وإذا صلاها وحده صلى ركعتين. [متفق عليه واللفظ لمسلم ٦٩٤].

٤- بالقياس على من يصلي الجمعة خلف من يصلي الظهر؛ فإنها تجب تامة، فكذلك صلاة المسافر لا تُصلى ركعتين خلف من يصلي أربعًا.

المذهب الثاني: يرى أن المسافر إذا أدرك مع من وجب عليه الإتمام ركعة صلى بصلاته، ووجب عليه الإتمام، وإن لم يدرك معه ركعة صلى ركعتين، وهو قول المالكية والزهري وقتادة والحسن البصري.

دليله: عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله 🐲: «من أدرك ركعة من الصلاة؛ فقد أدرك الصلاة». [أبو داود ١١٢٣ وصححة الإلباني].

وحه الدلالة:

أنه إذا أدرك مع الإمام ركعة؛ فقد أدرك تلك الصلاة، ووجب عليه أن ياتم بإمامه فيصليها تامة، وإن أدرك دون ركعة، أي أدرك الإمام بعد الرفع من الركوع ففى هذه الحالة لم يدرك تلك الصلاة، ومن تَم فلا يلزمه حكمها، ويكون له القصر.

المذهب الثالث: يرى أن المسافر لا يلزمه الإتمام، بل يُشرع له القصر، سواء أدرك مع الإمام ركعة أم لا، وهو قول داود الظاهري وهو مروي عن طاووس والشعبي.

أ- استدلوا بأنه لو وجب على المسافر أن يُتم إذا صلى خلف مقيم؛ اعتباراً بحال إمامه؛ فلما لم يجز للمقيم أن يقصر الصلاة خلف المسافر اعتباراً بحال نفسه؛ وجب ألا يلزم المسافر أن يتم الصلاة خلف المقيم اعتباراً بحال نفسه.

الذه معد العدد 23 السنة التا

٢- لأنه مؤد للصلاة في السفر؛ فجاز أن يقصرها
 كالمنفرد.

#### ون مناقشة الأدلة ون

اولاً: مناقشة دليل المالكية: - اعتُرض على دليل المالكية بانه وارد في إدراك الوقت آداءً، وليس إدراك الجماعة؛ ومن ثَم يكون الاستدلال بالحديث في غير محله.

ثانيا: مناقشية دليل الظاهرية:

قـال المـاوردي في الحـاوي: «أمـا الجـواب عن قولهم: لو وجب على المسافر أن يتم خلف المقيم لجاز للمقيم أن يقصر خلف المسافر؛ فهو أن يقال: الإتمام عزيمة، والقصر رخصة على صفته، فلم يجز للمقيم ترك العزيمة والأخذ بالرخصة تبعاً لإمامه، ووجب على المسافر ترك الرخصة والأخذ بالعزيمة تبعاً لإمامه عند عدم الصفة. وأما قياسهم على المنفرد فالمعنى فيه أنه غير مؤتم بمتم؛ فلذلك جاز له القصر، اه.

الراجح: هو ما ذهب إليه أصحاب الرأي الأول، وهو وجوب الإتمام على المسافر الذي يصلي خلف مقيم، سواء أدرك معه ركعة واحدة أو دونها، ولو قدر التسليمة الأولى.

قال الشيخ ابن عتيمين رحمه الله: المسالة الخامسة: إذا ائتم المسافر بمقيم فإنه يتم؛ لقول النبي عنه: «إنما جُعل الإمام ليؤتم به» [متفق عليه].

وقوله ٢٠ : «ما أدركتم فصلوا وما فاتكم فأتموا» [متفق عليه]. فيشمل كل ما أدرك الإنسان وكل ما فاته، ولأن ابن عباس سُنل: ما بال الرجل المسافر يصلي ركعتين ومع الإمام أربعا؟ فقال: تلك هي السنة، ولأن الصحابة رضي الله عنهم كانوا يصلون خلف عثمان بن عفان وهم في السفر في منى أربعا، فهذه آدلة أربعة؛ كلها تدل على أن الماموم يتبع إمامه في الإثمام. أه.

ثم قال رحمه الله: إذا أدرك المرء من صلاة الإمام ركعة في الصلاة الرباعية فبكم ياتي؟ ياتي بثلاث، وإن أدرك ركعتين أتى بركعتين، وإن أدرك ثلاثًا أتى بركعة، وإن أدرك التشهد أتى بأربع؛ لعموم قوله : وما فاتكم فأتموا، أه.

#### 00 رائعا، حكم امامة السافر للمقيم 00

إذا اجتمع مسافرون ومقيمون، وأرادوا الصلاة جماعة، فمن يُقدم للإمامة: المسافر أم المقيم؟

فرق الـعـلـمـاء بـين أمرين: الأول: إذا كـان فيـهم السلطان أو الإمـام الراتب، فهمـا الأولى بالإمـامة، في الإقامة والسفر، والدليل على ذلك:

١- عنْ عَمْرانَ بَنْ حُصَيْنِ رضي الله عنه قال: غَزَوْتُ مَعَ رَسُول اللهُ - ٢ - وَشَهَدْتُ مَعَهُ الْفَتْحَ؛

### ese ese ese ese

فَأَقَامُ بِمَكُةً ثَمَانِيَ عَشْرُةَ لَئِلَةً لاَ يُصَلِّي إِلاَّ رَكْعَتَيْنِ وَيَقُولُ: «يَا أَهْلُ الْبَلَدِ صَلُّوا أَرْبَعُا؛ فَإِنَا قَوْمُ سَقَّرُ» [أبو داود ١٣٣١ وصححه الألباني].

٢- عن ابن عمر رضي الله عنهما أن عمر بن الخطاب كان إذا قدم مكة صلى بهم ركعتين، ثم يقول: يا أهل مكة أتموا صلاتكم فإنا قوم سفر. [رواه مالك فى الموطأ (١٩٦) بسند صحيح].

الثاني: إن لم يكن فيهم إمام راتب أو سلطان، وتساووا في الفقه والقراءة؛ فقد اختلفوا في ذلك على رأيين:

الرأي الأول: يرى أن إمامة المقيم أولى، وهو قول الشافعية وبعض الحنابلة.

:41.

١- أن المقيم يتم الصلاة، والإتمام أفضل.

٢- لأنه يستوي مع من خلفه؛ فيكون فراغهم على سواء، أي أن المأمومين سيفرغون من الصلاة مع الإمام، سواء كانوا مسافرين أم مقيمين.

فإن قدموا مسافرًا جاز، وإن كان على خلاف الأولى، واختلفوا في تقديمه هل هو مكروه أم لا؟ على قولين:

القول الأول: قال الشافعي في الأم يكره؛ لخروجه

من الصلاة قبلهم.

القول الثاني: قال الشافعي في الأم: لا يكره؛ لأن المسافر بخلاف المقيم في إباحة الرخصة، وليس استباحة الرخصة نقصًا فيه، فإذا أمَّهم صلى ومن خلفه من المسافرين ركعتين إن أحبوا القصر، ووجب على من خلفه من المقيمين أن يتموا الصلاة أربعًا، ولم يجز أن يقصروا؛ لأن فرضهم الإتمام.

الراي الثاني: يرى استواء إمامة أحدهما للآخر دون كراهة، وهو قول الجمهور.

دليله:

ا- حديث عمران بن حصين السابق.

٢- حديث سالم بن عبد الله السابق.

الراجح: هو القول الأول القائل بأن تقديم المسافر على خلاف الأولى، ولكن مع عدم الكراهة، وهذا مع مراعاة أن الخلاف في حالة الإستواء في الفقه والقراءة، أما إن اختلفوا وكان المسافر هو الأقرأ والأفقه فإنه يُقدم على المقيم؛ لقوله :: "يؤم القوم اقرؤهم لكتاب الله...، الحديث [مسلم ٢٧٣]. وللحديث يقية إن شاء الله تعالى.

-1271

### فرصة عمل بالسعودية

تعلن مدرسة خاصة بالسعودية عن احتياجما لمعلمين جميع التخصصات وأخصائيين اجتماعيين (ابتدائي - إعدادي - ثانوي عام) ما عدا الجغرافيا والتاريخ

الشــروط

(١) مؤهل جامعي تربوي (٢) سيرة ذاتية (٣) أصول المؤهلات مع صور (٤) عدد ٦ صور شخصية حديثة
 (٥) خبرة لا تقل عن خمس سنوات . (٦) الحضور للمقابلة الشخصية في مدارس الخطيب الخاصة بالقاهرة.

العــــنوان القاهرة - مدارس الخطيب الخاصة

ه ٤ ش أحمد عرابي من أول ش أحمد عصمت - جسر السويس - بالقرب من نادي الشمس في الفترة من ٢٠١٠/٧/١٣م إلى ٢٠١٠/٧/٢٨م ( ما عدا الخميس والجمعة ) من الساعة (٩) التاسعة صباحاً إلى الساعة (٢) الثانية بعد الظهر

وتعبئة الطلب www.nooralislamschool.com وتعبئة الطلب والحضور بمدارس الخطيب بالعنوان السابق engli mi lei file alla جماعة أنصار السنة المحمدية المركز العام إدارة شئون القرآن الكريم

#### in the all (PRI) and a حة مسايقة القرارة

وسوف يقام حفل لتكريم الفائزين بالمركز العام، وذلك يوم الأحد ١٢ شعبان ١٤٣١ هـ الموافق ٢٥ / ٢٠ / ٢٠١٠ م بعد صلاة الظهر 🚥 ٥٥ وعلى الفائزين إحضار صورة البطاقة الشخصية، وإن كان صغيراً فيحضر صورة شهادة الميلاد مع صورة بطاقة ولي الأمر 🚥

1-1- 1211 ale

| In the Killing and inter         | ما معدود رضاع مالة ون المستوى الأول دن ا | lab the a |
|----------------------------------|------------------------------------------|-----------|
| ومبقدها تدواليبوا والإلاما وسياك | سلا الدي المساءالطائريين                 | الترتيب   |
| مزكربدر - البحيرة                | حمادة محمد السيد خطاب                    | - Water   |
| محرمبك - إسكندرية                | مصطفى فتحي عبد الحميد أحمد               | der it    |
| ماينةنصر                         | ط اهر السيد كمال الرغبي                  | -7-       |
| أبوكبير - شرقية                  | الشتاوي زيدان عبد المتعم                 | -1        |
| مشيرف منوفية                     | محمود محمد بيومي العجواني                | -0        |
| <u>الا</u> ر                     | سمية إبراهيم عبدالبديع                   | -7        |
| د سو                             | صلاح مد مد رزق الحليسي                   | V         |
| إمبابة - جبيز                    | احمد عبدا العزيز سلامة                   | -A        |
| إما                              | بلال محمود عبده عبدالكريم                | 10-29     |
| المقرين - شرقيا                  | هيثم عبدالسلام سليمان سالم               | -15       |

#### م المعتبية في الشات

| العنوان          | المساء الفائتزيين                | الترقيب |
|------------------|----------------------------------|---------|
| الرمل - إسكتدرية | مصطفى محمد عبدالعزيز حسن         | 1       |
| الإسماعياجة      | إبراهيم عبدالعزيز عبدالرحمن خليل | -7      |
| الرمل - إسكتدرية | أحمد محمد عبدالعزيز حسن          | -7      |
| دماط             | هادي هاشم محمد اله نداوي         | -t.     |
| اللي في ورة      | شوقي محمد شوقي حسن               | 1000    |
| العواسجة - شرقية | محمد السيد محمد علي              | -1      |
| ديرب نجم - شرقية | شريف رفعت سعد إبراهيم            | - 4     |
| عابديـن          | محمد عبداللطيف المندوه           | ACTIN   |
| المقرين - شرقية  | محمد السيد جمعة حسن              |         |
| ك ف ر ال شيخ     | شادرجب عبدال فعم                 |         |

| العشوان                                                                                | المساء الفائزيين                         | الترتيب       |
|----------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|---------------|
| منياالقمح - شرقي                                                                       | عبدالله محمد مختاد عبدالرحمن             | 11 50         |
| أبوكبير-شرقي                                                                           | أحمد علاءالدين سباعي السيد               | -7            |
| بو بير سري                                                                             | عبيداليله محمود أحميد عيلى               | 441           |
| عين شمس - القاهر                                                                       | محمد شكري إبراهيم إبراهيم                | -1            |
| الإسكتدري                                                                              | ي ارام ح م د جلال                        | -0            |
| الشين- الغرب                                                                           | أسامية متحسم ودأبي وسلامية               | -1            |
| بابيس-شرقي                                                                             | يـــــرا خــيــري حــســيــنى مــحــمــد | -Y            |
| المسنطة-غرب                                                                            | حسناء إبراهيم عبدالفتاح                  |               |
| بابيس-شرقي                                                                             | ليطفى عبدالحيليم ليطفى محمد              | @-4-          |
| منيا القمح - شرقي                                                                      | محمدمحم ودم بارك                         | dellar.       |
| مدرية، ومقدم معجد مع<br>معرفة ومقدمة معرفة مع معرفة مع<br>معرفة معرفة المحافظ معرفة مع | الستوى الرابع ٢٥                         | in the second |
| المتبوان المتبوان                                                                      | ٢٠٠٠ ٢٠١١ أسمساء الفائزيسي ١٢٠٠٠ ٢٠٠٠    | الترتيب       |
| العدوة - ههيا - شرقي                                                                   | أحمد محمد عبدالحميد أبوهاشم              | the the       |
| کف رع ج ی ب                                                                            | أحسد عسيد مسحسد عسلي                     | alterite      |
| المسالحية الجديد                                                                       | محمد عبدالفتاح عوض محمد                  | -4            |
| المحلة الكبرى - غربي                                                                   | ياسم ين أحمد عبدالمحسن                   | -1            |
| بابيس-شرقي                                                                             | عبدادة طارق عبدالبديع الدق               | -0            |
| حـــدائق حــــاـــوا                                                                   | مصطفى مدحت حكيم عبده                     | ×             |
| b i b                                                                                  | أحمد عادل عالي يوسف                      | Y Y           |
| بشبيش المحلة الكبرة                                                                    | عبدالرحمن عبدالحميد محمد أبو النجا       |               |
| الل : وف :                                                                             | ایمان سعید ابراهیم بر کر                 | and an all    |
| ك ف رال ش ي                                                                            | هند حمدی عب داند ا                       | - G- W-       |
| released and                                                                           | المستوى الخيامس ال                       | الم مد مد     |
| المحاد المنبوال                                                                        | المع معد أسمساء القائزيس ما الم مع       | الترقيب       |
| الشين - غرب                                                                            | خالده بدالسلام الخلفي                    | -1            |
| بني عامر - الزقازيق - شرقيا                                                            | السيدم حمود السيدم حمد                   | And Same      |
| ك فرال م الحا                                                                          | منصور حسام منصور محمد                    | THE T         |
| بني عامر - الزقازيق - شرقيا                                                            | محمد محمود السيد محمد                    | not 2         |
| المسالحية الجديد                                                                       | محمد إبراهيم محمد محمد                   | -0            |
| دماه                                                                                   | عبداللهعمادعبداللهقليلة                  | -1-           |
| بابيس - شرقيا                                                                          | شيماء حسن سائم                           | Y             |
| کے فن ورنجا                                                                            | إبراهيم أحمد محمد محمود                  | -A            |
| b i b                                                                                  | حمزة مسعد محمد عبدالفتاح                 | -4            |
| بشبيش - المحا                                                                          | محمد محمود محمد سعيد                     | -10.          |

## من أخبار الجماعة

اجتماع لجان الدعوة بأنصار السنة المحمدية الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، أما بعد:

٥٥ فقد عقد ظهر الأحد الموافق ٢٢ من جمادى الآخرة ١٤٣١ه- الموافق ٢٠١٠/١/ الماد فقد عقد ظهر الأحد الموافق ٢٠١٠/١
٢٩ اجتماع دعوي بالمركز العام، حضره رؤساء المروع ومسئولو الدعوة فيها؛ وذلك المناقشة خطة الدعوة خلال الموسم المسيفي في الأيام المقادمة.

وقد حضر اللقاء أعضاء مجلس إدارة المركز العام لجماعة أنصار السنة المحمدية، وعقد الاجتماع برئاسة الرئيس العام للجماعة الدكتور عبد الله شاكر الجنيدي، ونائب الرئيس الدكتور عبد العظيم بدوي، الذي عاد منذ أيام من زيارته الدعوية لأمريكا، ومدير إدارة الدعوة الشيخ علي حشيش الذي تحدث بدوره عن خطة ومنهج الدعوة خلال الموسم الصيفي، مطالبًا الفروع ومسئولي الدعوة بضرورة عمل تقرير دعوي عن الفروع يتضمن خطب الجمعة، والدروس القائمة، والدروس المنهجية، وأسماء الخطباء، والأسابيع الثقافية التي تقيمها الفروع.

وفي بداية الاجتماع رحب الرئيس العام ونائبه بأعضاء الوفود، وتبادلوا معهم خطط العمل الدعوية في الفترة القادمة.

الدعود المدكتور أيمن خليل مدير إدارة الشئون القانونية عن وجود المدعو محمود محرم المحرر بجريدة روزاليوسف الذي دأب على نشر الأخبار المكذوبة والملفقة عن الجماعة، خاصة أن الاجتماع قاصر على رؤساء الفروع ومسئولي الدعوة، وقد طلب الدكتور أيمن خليل من فضيلة الرئيس العام المتصويت بين الحاضرين على إخراجه من الجلسة ومفادرة المركز العام، خاصة أنه لم توجئه له دعوة لحضور الحراجه من الجلسة ومفادرة المركز العام، خاصة أنه لم توجئه له دعوة لحضور الحراجه من الجماعة ومسئولي الدعوة، وقد محدم المدكتور أيمن خليل من فضيلة الرئيس العام المتصويت بين الحاضرين على الحراجه من الجلسة ومفادرة المركز العام، خاصة أنه لم توجئه له دعوة لحضور الاجتماع، وقد مؤت المركز العام، خاصة أنه لم توجئه له دعوة لحضور المراجة من الجلسة ومفادرة المركز العام، خاصة أنه لم توجئه له دعوة لعضور من الاجتماع، وقد مؤت المحضور على طرده من الجلسة؛ حيث إنه شخص غير مرغوب منه، خاصة وأن المركز العام قد رفع على الجريدة وعلى هذا الشخص قضايا وبلاغات منظورة أمام النائب العام.

العام وقد اقترح كثير من رؤساء الفروع ضرورة عقد هذا الاجتماع كل أربعة أشهر؛ لما فيه من فوائد، وطالب الرئيس العام الجميع بضرورة الالتزام بالمنهج الدعوي للجماعة، وعدم الخروج عنه، ذلك المنهج السلفي الذي دأبت الجماعة على الالتزام به منذ نشأتها.

وتقدم أعضاء الفروع باقتراحات لتنشيط الدعوة، وكذلك برامج دعوية من الفروع المتميزة دعوياً؛ لمناقشتها وتعميمها على فروع أنصار السنة.

والله ولى التوفيق.

275







### مكتبة طالب العلم متخصصة في التحذير من الغلو في الدين

والإفساد في الأرض والتطرف والتكفير.

- التكفير وضوابطه
- د. إبراهيم الرحيلي
- مشكلة الغلو في الدين (٣ مجلدات)
   د. عبد الرحمن اللويحق
- فتنة التفجيرات والاغتيالات (مجلد)
   الشيخ أبو الحسن المأربي
- الفتاوى المهمة في القضايا المدلهمة (مجلد)
   هيئة كبار العلماء
  - المواعظ والخطب المنبرية (مجلد)
     لأئمة الحرم وهيئة كبار العلماء
- تقريرات أئمة الدعوة في مخالفة مذهب الخوارج وإبطاله
   د. محمد هشام ظاهري
  - معاملة الحكام في ضوء الكتاب والسنة عبد السلام بن برجس آل عبد الكريم
  - الحكم بغير ما أنزل الله/وجادلهم بالتي هي أحسن بندر بن نايف العتيبي
    - قواعد في التعامل مع العلماء
       د. عبد الرحمن بن معلا اللويحق

تلفون: 25339069 - فاكس: 25339067 ص.ب.: 5585 الصفاة 13056 الكويت - ص.ب.: 38130 الضاحية 72252 الكويت