

Upload by: altawhedmag.com



MGTAWHEED@HOTMAIL.COM رئيس التحرير: GSHATEM@HOTMAIL.COM

قسم التوزيع والاشتراكات

ت:۱۷۹۳۹ه۲۹۹۹ ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM المركز العام:

۲۳۹۱۵٤۵٦-۲۳۹۱۵۵۷۲، هاتف www.ansaralsonna.com

### تنويه

مفاجأة

کبری

إلى الأخوة مشتركي مجلة التوحيد بمصر، برجاء مراجعة مكتب البريد التابع لكم، والاتصال بقسم الاشتراكات في حالة عدم وصول الجلة، والإبلاغ عن اسم مكتب البريد التابع له المشترك؛ للتواصل مع المسئولين في هيئة البريد، وبحث الشكوى؛ لضمان وصول المجلة للمشترك في موعدها والله الموفق

تحديم التعاري الكريم كرتور فت كاملية تحديق وي ملى 27 مجالياً، مع مجاليات مجالة التوحيي مع 27 سينة كاملية

رئيس مجلس الإدارة

د.عبد الله شاكر الجنبدي

السلام عليكم

أشرف حديث لأهل الشام

عَنْ أَبِي ذَرٍّ، عَن النَّبِيِّ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فِيمًا رَوَى عَنِ اللَّهِ

تُبَارَكُ وَتُعَالَى أَنَّهُ قَالَ: «يَا عبَادي إِنِّي حَرِّمْتُ الظُّلْمَ عَلَى نَفْسِي،

وَجَعَلْتُهُ بَيْنَكُمْ مُحَرَّمًا، فَلَا تَظَالُوا، يَا عبادي كُلُّكُمْ ضَالٌ الا

مَنْ هَدَيْتُهُ، فَاسْتَهْدُونِي أَهْدِكُمْ، يَا عبَادِي كَلَّكُمْ جَائِعٌ، إِلَّا مَنْ

أَطْعَمْتُهُ، فَاسْتَطْعِمُونَى أَطْعِمْكُمْ، يَا عبَادِي كَلْكُمْ عَارٍ، إِلَّا مَنْ

كَسَوْتُهُ، فَاسْتَكْسُونيَ أَكْسُكُمْ، يَا عبَادي إِنَّكُمْ تُخْطِئُونَ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ، وَأَنَا أَغْفَرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا، فَاسْتَغْفَرُونِيَ أَغْفَرُ لَكُمْ،

يَا عبَادي إنَّكُمُ لَنْ تَبْلُغُوا ضَرِّي فَتَضُرُّونِي وَلَنْ تَبْلُغُوا نَفْعِي،

فَتَنْفَعُونِي، يَا عَبَادِي لَوْ أَنَّ أَوَّلَكُمْ وَآخَرَكُمْ وَإِنْسَكُمْ وَجِنَّكُمْ كَانُوا

عَلَى أَتُقَى قُلُبٍ رَجُلٍ وَاحد مِنْكُمُ، مَا زَادَ ذَلِكُ فِ مُلْكَى شَيْئًا، بَا

عبَادي لَوْ أَنَّ أَوْلَكُمْ وَآخَرَكُمْ وَإِنْسَكُمْ وَجِنَّكُمْ كَانُوا عَلَى أَفْجَر

قُلْبِ رَجُل وَاحد، مَا نَقَصَ ذَلكَ مِنْ مُلْكي شَيْئًا، يَا عبَادي لَوْ أَنَّ

أَوْلَكُمْ وَآخرَكُمْ وَإِنْسَكُمْ وَجِنَّكُمْ قَامُوا فِي صَعِيد وَاحد فَسَأَلُوني

فَأَعْطَيْتُ كُلِّ إِنْسَانِ مَسْأَلَتُهُ، مَا نَقَصَ ذَلِكَ مِمًّا عِنْدِي إِلَّا كَمَا

يَنْقُصُ الْخُيَطُ إِذَا أَدْخَلَ الْبَحْرَ، يَا عَبَادِي إِنَّمَا هِيَ أَعْمَالُكُمْ

أَحْصِيهَا لَكُمْ، ثُمَّ أَوَفَيكُمْ إِيَّاهَا، فَمَنْ وَجَدَ خَيْرًا، فَلْيَحْمَد اللَّه وَمَنْ

وَجَدَ غَيْرَ ذَلكَ، فَلَا يَلُومَنْ إِلَّا نَفْسَهُ، قَالَ سَعِيدٌ، كَانَ أَبُو إِدْرِيسَ

(صحيح مسلم ٢٥٧٧)

الْجُوُلَانِي، إِذَا حَدَّثَ بِهَذَا الْجَدِيثِ، جَثَا عَلَى رُكْبَتَيْهِ.

Upload by: altawhedmag.com

التحرير

في هذا العدد

رئيس التحرير،

جمالسعدحاتم

| and the second se |                                                |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| ۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | الافتتاحية: الرئيس العام                       |
| ٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | الأمثال في القرآن : مصطفى البصراتي             |
| 1.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | باب التفسير: د. عبد العظيم بدوي                |
| ١٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | مع القصة في كتاب الله، عبد الرزاق السيد عيد    |
| 11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | باب السنة: د. مرزوق محمد مرزوق                 |
| 11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | درر البحار: علي حشيش                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | العدل من مقاصد الشريعة                         |
| 77                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | : د. خالد بن علي الغامدي                       |
| عزيز ۲۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | نظرات في الإجماع ومدونات نقله (٢): محمد عبد ١١ |
| ۳۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | البيوع المنهي عنها، صلاح نجيب الدق             |
| 177                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | واحة التوحيد: علاء خضر                         |
| **                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | دراسات شرعية: متولي البراجيلي                  |
| ٤٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | باب العقيدة؛ د. عبد الله شاكر                  |
| 27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | عظم مكانة كافل اليتيم: د. محمود سرحان          |
| ٤٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | الخوارج شر الخليقة (٢)؛ جمال عبد الرحمن        |
| 04                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | تحذير الداعية: علي حشيش                        |
| ov                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | قرائن اللغة: د. محمد عبد العليم الدسوقي        |
| ٦٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | باب الفقه: د. حمدي طه                          |
| 77                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | تلك أمنيته ولكن! عبده أحمد الأقرع              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | تذكير المسلمين بأهمية قضاء الدين:              |
| ٧.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | المستشار أحمد السيد علي                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                |

مدير التحرير الفني: حسين عطا القراط







### ثمن النسخة

مصر ۲۰۰ قرش ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، القرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أورويا ٢ يورو

### الاشتراك السنوي

۱- في الداخل ٤٠ جنيها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد ، على مكتب بريد عابدين ، مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الاسم والعنوان ورقم التليفون ٢- في الخارج ٢٥ دولارا أو ١٠٠ ريال سعودى أو مايعادلهما أو مايعادلهما القاهرة . باسم مجلة التوحيد . أنصار السنة حساب رقم /١٩١٥٩٠

٥٥٨ چې ۵ هی الکرتی کا کاری کا کر کالی کالی کالی سال کاری سال کاری میں کا کاری میں کا کاری میں کا کاری میں کا ک

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

مطابع الأهرام التجارية - قليوب - مصر

ماعة الصارالشنة المج لحلقة الرابعة يقلم/ الرئيس العام د/ عبدالله شاکر الجنبدی nna banha.com Upload by: altawhedmag.com

ربيع الأخر ٢٣٧ هـ - العلد ٢٣٥ - السنة الخامسة والأربعون

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعدُ،

فقد تحدثت في اللقاء السابق عن شرط من الشروط المعتبرة عند إجراء الأحكام على الناس، وهو إقامة الحجة، وأواصل في هذا اللقاء الكلام حول بقية الشروط، فأقول مستعينًا بعلام الغيوب؛

٧- القصد والاختيار من الفاعل للفعل، والمراد بذلك: تحقيق الإرادة لوجود الفعل على وجه الرضا والاختيار؛ وذلك لأن القصد له دور في الحكم على الفعل والفاعل، ومما يدل على ذلك حديث أنس رضي الله عنه الذي يرويه عن النبي صلى الله عليه وسلم، وفيه: «لله أَشَدُ فَرَحَا بِتَوْبَهُ عَبْدِه حينَ يَتُوبُ إلَيْه منْ أَحَدكُم كَانَ عَلَى رَاحلَته بَارْضَ منها فاتَى شَجَرَة فاضطَجَعَ في ظلّها، قَد أَيسَ منْ مَنْهَا فَاتَى شَجَرَة فاضطَجَعَ في ظلّها، قَد أَيسَ منْ فَاحَدٌ بِخطامها ثُمَّ قَالَ من شدَة الْفَرَحِ، اللهُمَ أَنْتَرَ عَبْدِي وَأَنَا رَبُّكَ، أَخْطًا مَنْ شَدَة الْفَرَحِ، (مسلم: مَعْدِي وَأَنَا رَبُّكَ، أَخْطًا مَنْ شَدَة الْفَرَحِ، (مسلم: 1927).

فهذا الرجل تكلم بكلام فيه كفر، ولكنه لما لم يقصد ما قال عذره الشارع في ذلك. قال القاضي عياض رحمه الله في شرحه، دوفيه أن ما قال الإنسان من مثل هذا من نهي وذهول غير مؤاخَذ به إن شاء الله، (إكمال المعلم ٢٤٥/٨).

وقد قرر ابن القيم رحمه الله أن القصد في القول أو الفعل أمر معتبر في الشرع، وفي ذلك يقول: «ومن تدبر مصادر الشرع وموارده تبين له أن الشارع ألغى الألفاظ التي لم يقصد المتكلم بها معانيها، بل جرت على غير قصد منه، كالنائم والناسي والسكران أو المرض ونحوهم، ولم يكفر من قال من شدة فرحه براحلته بعد يأسه منها «اللهم أنت عبدي وأنا ريك»، فكيف يعتبر الألفاظ التي يقطع بأن مراد قائلها خلافها، ولهذا المعنى رد شهادة المنافقين ووصفهم بالخداع والكذب والاستهزاء، وذمهم على أنهم يقولون بأفواههم ما ليس في قلوبهم، وأن بواطنهم تخالف ظواهرهم، وذمَّ تعالى من يقول ما لا يفعل، وأخبر أن ذلك من أكبر المقت عنده، ولعن اليهود إذ توسلوا بصورة عقد البيع على ما

حرمه عليهم إلى أكل ثمنه وجعل أكل ثمنه لا كان هو المقصود بمنزلة أكله في نفسه، وقد لعن رسول الله صلى الله عليه وسلم في الخمر عاصرها ومعتصرها، ومن المعلوم أن العاصر إنما عصر عنبًا، ولكن لما كانت إنما نيته هي تحصيل الخمر لم ينفعه ظاهر عصره، ولم يعصمه من اللعنة لباطن قصده ومراده. (إعلام الموقعين (١٠٧/).

وقد فرقت الشريعة بين قتل العمد وقتل الخطأ، وجعلت لكل حكمًا يخصه في الدنيا والآخرة، قال الله تعالى في قتل العمد: ﴿ وَمَن تَقْتُلُ مُؤْمِثً أُمْتَعَمَدًا فَجَزَآؤُهُ جَهَنَّدُ خَالِدًا فَهَا وَعَضِبَ اللهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّلُهُ عَذَانًا عَظِمًا . (النساء:٩٣)، وقال في قتل الخطأ: «وَمَا كَانَ المُؤْمِن أَن يَقْتُلُ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَاً وَمَن قَلَلَ مُؤْمِنًا خَطَاً فَتَحْرُرُ رَقِبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَدِيَةٌ مُسَلَّمة إِلَى أَهْلِهِ إِلَّا أَن يَضَكَدُقُواً ، (النساء: ٩٢)، وهذا يدل على أن للقصد دورًا في الحكم على الفعل والفاعل، وقد أشار السبكي رحمه الله إلى ذلك، وهو يتحدث عن إيذاء النبي صلى الله عليه وسلم، قال: «لكن الأذى على قسمين؛ أحدهما : يكون فاعله قاصدًا لأذى النبى صلى الله عليه وسلم، ولا شك أن هذا يقتضى القتل، وهذا كأذى عبد الله بن أبي في قصة الافك.

والأخر: أن لا يكون فاعله قاصدًا لأذى النبي صلى الله عليه وسلم، مثل كلام مسطح وحمنة في الإفك، فهذا لا يقتضي قتلاً.. ومن الدليل على أن الأذى لا بد أن يكون مقصودًا قوله تعالى (إن ذلكم كان يؤذي النبي) فهذه الآية في ناس صالحين من الصحابة لم يقتض ذلك الأذى كفرًا،. (فتاوى السبكى ١٩/٢٢).

قلَتُ: المراد بالأذى المذكور في الآية: هو التضييق على النبي صلى الله عليه وسلم وأهله في المنزل، وكان حياء النبي صلى الله عليه وسلم يمنعه من نهيهم عن ذلك، فأدَّبَهم الله بهذا التوجيه، قال الزجاج: «كان النبي صلى الله عليه وسلم يحتمل إطالتهم كرمًا منه، فيصبر على الأذى في ذلك، فعلم الله من يحضره الأدب،. (فتح القدير للشوكاني ٢٩١/٤).

ومما يلحق بشرط القصد والاختيار ما يعرف

بلازم القول، والمراد بلازم القول؛ ما يرتبط به من المعاني الخارجة عن لفظه ارتباطًا قويًّا، فلو نطق إنسان بلفظ يلزم منه الكفر لا يكفر إلا إذا بُيَّن له ذلك، والتزمه، وهو يعرف أيضًا بالتكفير بللآل، والذي عليه المحققون: أن لازم المذهب ليس بمذهب إلا إذا استلزمه صاحب المذهب. يقول الشاطبي رحمه الله: «ولكن الذي كنا نسمعه من الشيوخ أن مذهب المحققين أصل الأصول: أن الكفر بالمآل، ليس بكفر في الحال، كيف والكافر ينكر المآل أشد الإنكان. (الاعتصام ٢/٢١٤).

ويقول ابن تيمية: «فلازم المذهب ليس بمذهب، إلا أن يستلزمه صاحب المذهب، فخلق كثير من الناس ينفون ألفاظًا أو يثبتونها، بل ينفون معان أو يثبتونها، ويكون ذلك مستلزمًا لأمور هي كفر، وهم لا يعلمون بالملازمة بل يتناقضون. وما أكثر تناقض الناس، لاسيما في هذا الباب، وليس التناقض كفرًا». (مجموع الفتاوى ٣٠٦/٥).

ونصَّ ابن الوزير رحمه الله فيما يخص التكفير بالإلزام على أن المحققين من أهل العلم أنكروه ولم يقبلوه، ومنهم، محمد بن منصور، والشيخ تقي الدين في شرح العمدة، والغزالي في التفرقة، ثم يقول: «إن التكفير بالإلزام ومآل المذهب رأي محض لم يرد به السمع، لا تواترًا، ولا آحادًا، ولا إجماعًا،. (العواصم والقواصم ٢/٢٦٧، ٣٦٨).

وقد فصًّل الشيخ محمد بن عثيمين رحمه الله هذه المسألة تفصيلاً دقيقاً وذكر أن اللازم من قول الله تعالى وقول الرسول صلى الله عليه وسلم قول أحد سوى قول الله ورسوله صلى الله عليه وسلم فله حالات ثلاث: الأولى: أن يُذكر للقائل اللازم فيلتزمه، فهو قول له، والثانية: أن يُذكر اللازم للقائل، فيمنع التلازم بينه وبين قوله فلا يعد قولاً له، والثالثة: أن يكون مسكوتًا عنه فلا ينكر بالالتزام ولا يمنع، فحكمه في هذه الحالة يندكر بالالتزام ولا يمنع، فحكمه في هذه الحالة الا ينسب إلى القائل حكم حتى نستفصل منه، لازمًا من قوله، لزم أن يكون قولاً له؛ لأن ذلك هو ثم قال رحمه الله، فإن قيل: إذا كان هذا اللازم لازمًا من قوله، لزم أن يكون قولاً له؛ لأن ذلك هو بأن الإنسان بشر، وله حالات نفسية وخارجية لله وجب الذهول عند اللازم، فقد يغفل أو يسهو أو ينغلق فكره، أو يقول القول في مضايق المناظرات من غير تفكير في لوازمه ونحو ذلك،. (القواعد المثلى ص١٤، ١٥).

وبهذا يظهر فساد من يقول بلازم المذهب بإطلاق، ومن يحملون كلام الناس ما لا يحتمل وما لا يقصد بغيًا منهم وعدوانًا، أو جهلاً بهذه الأحكام الشرعية المقررة عند أهل العلم النابهين، (انظر، لسان العرب ٥٣٥/١٣).

الإكراه شرط عند إجراء الأحكام على المكلفين، ويدل على ذلك قول الله تعالى: « مَن كَفَرَ بِاللَّهِ مِنْ يَعْدِ إِيمَنِيهِ إِلَا مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ. مُطْمَعًا أَ بَالإِيمَنِ وَلَكِنَ مَن شَرَحَ بِالكُفْرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ عَصَبٌ تِنَ اللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابً عَظِيمٌ (النحل: ١٠٦).

قال ابن كثير رحمه الله: «إلا مَنْ أَكَرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئَنٌ بِالإيمَانِ، فهو استثناء ممن كفر بلسانه ووافق المشركين بلفظه مكرهاً لما ناله من ضرب وأذى، وقلبه يأبى ما يقول، وهو مطمئن بالإيمان بالله ورسوله.

(تفسير ابن كثير ٧٩٣/٢).

وقال أبو بكر بن العربي: «لما سمح الله تعالى في الكفر به، وهو أصل الشريعة عند الإكراه، ولم يؤاخذ به، حمل العلماء عليه فروع الشريعة، فإذا وقع الإكراه عليها لم يؤاخذ به، ولا يترتب عليه حكم، وعليه جاء الأثر المشهور عند الفقهاء: رُفع عن أمتي الخطأ والنسيان وما استُكرهوا عليه». (أحكام القرآن: ٣/١١٨٠ (١١٨١).

قلت: الحديث الذي ذكره ابن العربي أخرجه ابن ماجه وابن حبان والحاكم وصححه وأقره الذهبي، كما في المستدرك (١٩٨٢)، وصححه الألباني في سنن ابن ماجه (١٩٨١)، وقال ابن قدامة: «ومن أكره على الكفر، فأتى بكلمة الكفر، لم يَصر كافرًا، وبهذا قال مالك، وأبو حنيفة، والشافعي». (المغنى ٢٩٢/١٢).

وقال ابن تيمية: «أباح سبحانه عند الإكراء أن ينطق الرجل بالكفر بلسانه، إذا كان قلبه مطمئنًا بالإيمان، بخلاف من شرح بالكفر صدرًا، وأباح للمؤمنين أن يتقوا من الكافرين تقاة، مع نهيه لهم عن موالاتهم، وعن ابن عباس: إن التقية باللسان، ولهذا لم يكن عندنا نزاع في أن الأصول لا يثبت حكمها في

حق المكرّه بغير حق، فلا يصح كفر المكره بغير حق، ولا إيمان المؤمن بغير حق». (الاستقامة ٣١٩/٢).

وللإكراء شروط أربعة متى تحققت كان الإكراء معتبرًا، وهي كما يلي: الشرط الأول: أن يكون فاعله قادرًا على إيقاع ما يُهدد به، الثاني: أن يغلب على ظنه أنه إذا امتنع أوقع به ذلك، الثالث: أن يكون ما هدده به فوريًا، فلو قال: إن لم تفعل كذا ضربتك غدًا، لا يُعد مكرهًا، ويستثنى ما إذا ذكر زمنًا قريبًا جدًا، أو جرت العادة أنه لا يُخلف. الرابع: ألا يظهر من المأمور ما يدل على اختياره، وذلك يكون فيمن أكره على أن يطلق مرة واحدة فطلق ثلاثًا». (فتح

### موانع تكفير المعين

ذكرت فيما مضى ضرورة مراعاة الشروط الواجبة قبل الحكم بالتكفير، وهنا أذكر الموانع التي تمنع من لحوق الوعيد الصادر بالكفر وغيره على المعينين،

### وهي كما يلي:

الجهل: والجهل نقيض العلم، فمن جهل الخطاب الشرعي الوارد من رب البرية في مسألة من المسائل، وخالف بسبب الجهل، فلا يحكم عليه حتى يعلَم، لأنه قد يكون الشخص المعين حديث عهد بإسلام ولم يتعلم أحكامه، وقد وقع هذا في عهد النبي صلى الله عليه وسلم، كما في حديث أبي واقد الليثي: أن مر بشجرة للمشركين يقال لها: ذات أنواط، يعلقون مر بشجرة للمشركين يقال لها: ذات أنواط، يعلقون أنواط كما لهم ذات أنواط، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «سبحان الله، قلتم كما قال قوم موسى: «اجعل لنا إلهًا كما لهم آلهة»، والذي نفسي بيده لتركين سنن من كان قبلكم». (أخرجه الترمذي، وقال: حديث حسن صحيح، وصححه الألباني، وانظر: صحيح سن أبي داور ٢٣/٢).

ويلاحظ هنا أن النبي صلى الله عليه وسلم حكم على طلبهم هذا بأنه شرك ومن فعل المشركين، وأنه ينافج إثبات الألوهية لرب العالمين، ومع ذلك عذرهم ولم يكفرهم، ولم يطلب منهم تجديد الإيمان لجهلهم وحداثة عهدهم بالإسلام.

يقول ابن تيمية رحمه الله: «لكن من الناس من يكون جاهلا ببعض هذه الأحكام جهلا يعذر به، فلا

يحكم بكفر أحد حتى تقوم عليه الحجة من جهة بالإغ الرسالة كما قال تعالى، ولتاكر يكون للنّاس على أللو حُجَّة بَعَدَ ٱلرُّسُلِّ ( (النساء: ١٦٥) ، وقال تعالى، ورما كُمَّ مُعَذِبِنَ حَقَّ بَعَكَ رَسُولًا » (الإسراء: ١٥) ولهذا لو أسلم رجل ولم يعلم أن الصلاة واجبة عليه، أو لم يعلم أن الخمر يحرم، لم يكفر بعدم اعتقاد إيجاب هذا وتحريم هذا، بل ولم يعاقب حتى تبلغه الحجة النبوية. والصحيح الذي تدل عليه الأدلة الشرعية، أن الخطاب لا يثبت في حق أحد قبل التمكن من سماعه، فإن القضاء لا يجب عليه لي الصور المذكورة ونظائرها مع اتفاقهم على انتفاء الإثم؛ لأن الله عفا لهذه الأمة عن الخطأ والنسيان، فإذا كان هذا في التأثيم فكيف في التكفير؟!

وكثير من الناس قد ينشأ في الأمكنة والأزمنة الذي يندرس فيها كثير من علوم النبوات، حتى لا يبقى من يبلغ ما بعث اللله به رسوله من الكتاب والحكمة، فلا يعلم كثيرًا مما يبعث الله به رسوله ولا يكون هناك من يبلغه ذلك، ومثل هذا لا يكفر، ولهذا اتفق الأئمة على أن من نشأ ببادية بعيدة عن العلم والإيمان، وكان حديث العهد بالإسلام، فأنكر شيئًا من هذه الأحكام الظاهرة جاء به الرسول، ولهذا جاء في الحديث: « يأتي على الناس زمان لا يعرفون فيه صلاة ولا زكاة ولا صومًا ولا حجًا إلا الشيخ الكبير، والعجوز الكبيرة، يقول: أدركنا آباءنا وهم يقولون: لا إله ولا الله، وهم لا يدرون صلاة ولا زكاة ولا حجا، فقال، ولا صوم ينجيهم من النار«.

وقد دل على هذا الأصل ما أخرجاه في الصحيحين عن أبي هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال، « قال رجل لم يعجل حسنة قط لأهله إذا مات فحرقوه، ثم أذروا نصفه في البر، ونصفه في البحر، فوالله لئن قدر الله عليه ليعذبنه عذابًا لا يعذبنه أحدًا من العالمين. فلما مات الرجل فعلوا ما أمرهم، فأمر الله البر فجمع ما فيه، وأمر البحر فجمع ما فيه، ثم قال: لم فعلت هذا؟ قال، من خشيتك يا رب، وأنت أعلم؟ فغفر الله له، (مجموع الفتاوي ٤٠/١١ عـ ٤٠٤).

وقد بحث هذه المسألة السيوطي رحمه الله ومما قال: «كل من جهل تحريم شيء مما يشترك فيه غالب الناس لم يقبل، إلا أن يكون قريب عهد بالإسلام، أو نشأ ببادية بعيدة يخفى فيها مثل ذلك». (الأشباه والنظائر ص٢٠٠).

وقد علق ابن عبد البر رحمه الله على هذا الحديث تعليقًا علميًّا دقيقًا جاء فيه: «وأما جهل هذا الرجل المذكور في هذا الحديث بصفة من صفات الله في علمه وقدره، فليس ذلك بمخرجه من الإيمان؛ ألا ترى أن عمر بن الخطاب وعمران بن حصين وجماعة من الصحابة سألوا رسول الله صلى الله عليه وسلم عن القدر، ومعلوم أنهم إنما سألوه عن ذلك وهم جاهلون به، وغير جائز عند أحد من المسلمين أن يكونوا بسؤالهم عن ذلك كافرين، أو يكونوا في حين سؤالهم عنه غير مؤمنين». (التمهيد: ٢/١٨).

وقد عذر النبي صلى الله عليه وسلم من اعتقد الخمر بعد تحريمها لجهله بالتحريم، كما في حديث عبد الله بن وَعُلة السبئي- من أهل مصر-العنب فَقَالَ عَبْدَ الله بْنَ عَبَّاس عَمَّا يُعْصَرُ مِنْ الْعنَب فَقَالَ ابْنُ عَبَّاسَ إِنَّ رَجُلاً أَهْدَى لاَ سُولَ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ رَاوَيَة حَمْر، فَقَالَ لَهُ رَسُولَ الله صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ وَاوَيَة حَمْر، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ الله صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ هَنَ هَلْ عَلمْتَ أَنَّ الله قَدْ حَرَّمَهَا وَقَالَ، لاَ هُ فَسَارً إِنْسَانًا، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ عَلمَ، هَلْ عَلمْتَ أَنَّ الله قَدْ حَرَّمَهُا وَقَالَ، لاَ هُ فَسَارً إِنْسَانًا، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّه قَالَ، فَفَتَحَ الْمَزَادَة حَتَّى ذَهَبَ مَا وَيها. (مسلم، قُالَ، فَفَتَحَ الْمَزَادَة حَتَّى ذَهَبَ مَا فِيهَا. (مسلم، (١٥٧٩).

قال النووي في شرحه لقول النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث: «هل علمت أن الله قد حرمها؟ قال: لا»: «لعل السؤال كان ليعرف حاله فإن كان عالما بتحريمها أنكر عليه هديتها وإمساكها وحملها وعزره على ذلك فلما أخبره أنه كان جاهلا بذلك عذره والظاهر أن هذه القضية كانت على قرب تحريم الخمر قبل اشتهار ذلك وفي هذا أن من ارتكب معصية جاهلا تحريمها لا إثم عليه ولا تعزيز، (شرح النووي على مسلم: (1/).

وللحديث صلة إن شاء الله تعالى.

ない در اسات قر آنبة 1 -(مثل الحياة مصطفى البصراتى اعداد/ A BY ALL N راينع الأخر VT310--11011 な際と 170- Ilmin Ibelande e Marie A State 大学学 大学の時代

### الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعدُ:

ففي هذا المقال نتحدث عن مثل آخر من الأمثال القرآنية، وهو من سورة يونس، الآيتان الرابعة والعشرون والخامسة والعشرون، وهما: «إنّا مَتْلُ الْحَوْوَ الذّيّا كَنَّا أَنْزَلْنَهُ مِنَ السَّاوَ فَأَخْلَطُ بِهِ. قَاتُ الْأَرْضِ مِنَا يَأْكُلُ النَّاسُ وَالْأَعْمَدُ حَقَّ إِنَّا أَعْدَتِ الأَرْضُ نُخُوْهَا وَأَزْتَتَ وَطَتَ أَعْلَمَا أَنَّهُمْ قَدِرُوتَ عَلَيّا أَسَها أَمْرُهُ يَذَكُو أَوْ تَبَارَا فَجَعَلَتُهَا حَصِدًا كَان لَمْ مَعْن والأَسْن يَدَعُوا إِلَى وَاللَّهُ مَنْدِينَ القَوْمِ مِعَتَى وَالأَسْنَ يَدْعُوا إِلَى وَاللَّهُ مَنْدَيْهِ عَصَدُونَ عَلَيْتَ الْمُوا يَدْعُوا إِلَى وَاللَّهُ مَنْدَيْهِ عَصَدَهُا وَمَا يَعْدَى وَاللَّهُ يَدْعُوا إِلَى وَاللَّهُ مَنْدَى اللَّهُ عَدِيرُونَ عَلَيْتَ الْمَاتِ الْمُنْ يَعْفُوا إِلَى وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَدْيَةً مَن مَنْ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ وَاللَّهُ عَنْهُ مَنْ عَالَيْنَ الْعَ

### المعنى الأجمالي:

هذا مثل ضربه الله تعالى للحياة الدنيا في تزينها في عين الناظرين، فتبهرهم بزينتها وتُعجبهم فيميلوا إليها، اغترارًا بها، حتى إذا ظنوا أنهم مالكون لها قادرون عليها سُلبوها بغتة أحوجَ ما كانوا إليها، وحيل بينهم وبينها، فشبهها بالأرض التي ينزل الغيث عليها فتعشبُ، ويحسن نباتها، ويروق (أي أنه قادر عليها مالك لها، فيأتيها أمر اللَّه أنه قادر عليها مالك لها، فيأتيها أمر اللَّه متدرك نباتها الآفةُ بغتة، فتصبح كأن لم منها، فهكذا حال الدنيا، والواثقُ بها سواءٌ، وهذا من أبلغ التشبيه والقياس. (انظر: الرجامع لأمثال القرآن ص١٢٢).

وبًا كانَّت الدنيا عرضة لهذه الآفات، والجنة سليمةُ منها، قال اللَّه تعالى: «وَاللَّهُ يَدْعُو إلَى دَار السَّلاَم» (يونس ٢٥)، فسماها هنا دَار السَلام لسلَامتها من هذه الآفات التي ذكرها في الدنيا، فعمَّ بالدعوة إليها، وخص بالهداية من شاء، فذاكَ عدلُهُ وهذا فضله.

### المعنى التفصيلي:

قوله تعالى: «إِنَّمَا مَتَلُ أَلْحَبُوْهِ الْأَيَّا كُمَّاهٍ أَتَرَلَّتُهُ مِنَ ٱلتَّمَاةِ » (يونس: ٢٤)، إنما ليست للحصر الحقيقي، بل للحصر الإضافي (المجازي)؛ لأنه تعالى ضرب للحياة الدنيا أمثالاً غير هذا، وليس المشبه به هو ما دخله الكاف في

قوله: «كماء»، بل ما يفهم من الكلام.

«مثل»: قال ابن فارس في «معجم مقاييس اللغة» (٢٩٦/٥): المَثَلُ والمِثَال في معنى واحد، وربما قالوا: مَثِيلُ كشبيه.

وقال الفيروزآبادي في البصائر (٤٨١/٤): المَثَلُ، والمَثُلُ، والمَثيل-كالشَّبَه، والشُّبَه، والشَّبِيه، لفظًا ومعنى، والجَمع أمثالُ.. وقد يستعمل المثل- بكسر الميم- عبارة عن المشابه لغيره في معنى من المعاني أي معنى كان». اه..

والمت لل- بفتح الميم والثاء-يستعمل غالبًا في الأمور المعنوية لتقريبها بالمعانى الحسية، لهذا قال الله تعالى: « لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ مثل ٱلسَّوْءِ وَيِنَّهِ ٱلْمَثْلُ ٱلْأَعْلَىٰ وَهُوَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْحَكِيمُ، (النحل: ٦٠)، وقال الراغب في «مفرداته» (ص٤٦٢): «المثل: عبارة عن قول في شيء يشبه قولا في شيء آخر بينهما مشابهة ليبين أحدهما الآخر ويصوره. وعلى هذا الوجه ما ضرب الله تعالى من الأمثال، فقال: «وَيَلْكَ ٱلْأَمْثَالَ نَضْرُبُهَا النَّاس لعلَهُم بَفَكُرُونَ، (الحشر: ۲۱). اه «مفردات الراغب».

وأكثر أمثال القرآن الكريم نجد وجه الشبه فيها منتزعًا من هيئة مركبة فيها الصوت واللون والحركة، ويحتاج البليغ في إدراكه إلى إعمال فكر وإمعان نظر، فإذا استطاع أن يدرك وجه الشبه بين الطرفين- نوع إدراك- ملك عليه التمثيل مشاعره، وبهره ما فيه من جمال التعبير

ودقة التصوير وروعة البيان، فالأمثال القرآنية مقاييس عقلية، تخلو من التكلف والاعتساف، وقواعد كلية للمبادئ الخلقية الصالحة لكل زمان ومكان والأصل في المثل- كما عرفنا- أنه يقوم على تشبيه شيء بشيء لوجود عنصر تشابه بينهما أوأكثر.

والمثل القرآنى أسلوب بيانى ايجمع في طياته نماذج حية مستمدة من الواقع المشاهد، لتكون هذه النماذج أقيسة عامة للحقائق المجردة أو الأعمال المجرية، أو الأمور التى لا تقع تحت الحس والإدراك في الدنيا، والتي يترتب عليها أحكام شمولية، ويبنى عليها صلاح أمر الناس في الدنيا والأخرة. (الأمثال القرآنية، دراسة تحليلية، د. محمد بكر إسماعيل ص ١٩). «الحياة الدنيا»: الدنيا دار التكليف والخلافة في الأرض، وقد سُميت دنيا إما لدناءتها، وإما لدنوها وقرب زوالها، أو سميت بذلك للمعنيين معًا.

ولما كانت الدنيا تغروتمر في سرعة البرق الخاطف أو الريح العاصف وفيها من ألوان البهجة والزينة والزخرف ما يحمل الإنسان على التمسك بها والتشبث بمتاعها، والتعلق بزخارفها مما يجعله ينسى والنعيم الأبدي لمن آمن وعمل صالحا ثم اهتدى، لما كان أمر الدنيا كذلك وأمر الإنسان فيها على ما ذكر ضرب لها الحق سبحانه مثلاً يكشف عن

حقيقتها، وسرعة زوائها، فقال سبحانه: «إنَّمَا مَثَلُ الْحَيَاة الدُّنْيَا، الآيَدَ. (الأمثال القرآنَ دراسة تحليلية بتصرف). «كَمَاءِ أَنزَلْنَاهُ مِنَ السَّمَاءِ» وهو المطر.

«فَاخْتَلَطَ بِـه» الباء هنا للسببية، أي، بسببه.

«نَبَاتُ الْأَرْضِ» بأن اشتبك بعضه ببعض لَكثرته حتى بلغ إلى حد الكمال، ويحتمل أن يُراد أن النبات كان في أول بروزه ومبدأ حدوثه غير مهتز، ولا مترعرع فإذا نزل الماء اهتز، ورَبَا حتى اختلط بعض الأنواع ببعض.

«مُمًا يَأْكُلُ النَّاسُ وَالْأَنْعَامُ» وصف لنبات الأرض الذي منه أصناف يأكلها الناس من الخضروات والبقول، وأصناف تأكلها الأنعام من العشب والكلا، وذلك يشبَّه به ما ينعم به الناس في الحياة من اللذات، وما ينعم به الحيوان، فإن له حظاً في نعيم الحياة بمقدار نطاق حياته.

ولما كان ذلك قد تضمن المأكول ولما كان ذلك قد تضمن المأكول والآكل صح أن تُشبه به رغبات على حسب اختلاف مراتب الهمم، وذلك يتضمن تشبيه معالي الأمور من نعيم الدنيا، التي تسمو إليها الهمم العوالي بالنبات الذي يقتاته الناس، وتشبه سفاسف الأمور بالنبات الذي يأكله الأنعام، ويتضمن تشبيه الذين يجنحون إلى تشبيه الذين يجنحون إلى تشمي تعالى: «وَالَّذينَ كَفَرُوا يَتَمَتَّعُونَ وَيَأْكُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ

أخذت لونها الحسن المشابه للون الذهب، وبعضه للون الفضة، ويعضه للون الزمرد.

قال فالصحاح: الزخرف الذهب ثم يشبه كل مموه، اه.

وف القاموس: الزخرف بالضم الذهب وكمال حسن الشيء، ومن القول حسنه، ومن الأرض ألوان نباتها، والمعنى أن الأرض استوفت واستكملت لونها الحسن المشابه بعضه للون الذهب وبعضه للون الفضة.

و«حتى» غاية لمحذوف، أي ما زال ينمو ويزهر حتى أخذت حسنها ونضارتها وبهجتها، وأظهرت ألوان زهرها من أبيض وأخضر وأحمر وأصفر وغير ذلك. اهـ. القاموس.

وقال القرطبي في تفسيره (٣٢٥٤/٤) في تفسير قوله تعالى: «حَرَّ إِذَا أَحَدَبَ الْأَرْضُ أُخَرُفَهَا » (يونس، ٢٤): أي حُسْنَهَا وَزِينَتَهَا. وَالزُّخْرُفْ كَمَالْ حُسْن السَّيْء، وَمنْهُ قَيلُ للذَهَبِ: زخرف.

(وَازْيَنْتْ) أَيْ: بِالْحَبُوبِ وَالْتُمَارِ والأزهار، والأصل تزينت أدغمت التاء في الزاي وجئ بالف الوصل، لأن الحرف الدغم مقام حرفين الأوَّل منْهُمَا سَاكَنْ وَالسَّاكَنَ لا يُمْكَنُ الأبْتَدَاءُ بِهِ. اه. 33.5

£

a - 11ahe

110

واطلاق أخذت الأرض زخرفها على حصول الزينة فيها استعارة مكنية، شبهت الأرض بالمرأة حين تريد التزين فتحضر فاخر ثيابها من حلى وألوان، والعرب يطلقون على ذلك التناول اسم السنة الخامسة والأربعون الأخذ، قال الله تعالى: «يا بَنِي آدَمَ خَذُوا زِينَتَكُمْ عِندَ كُلّ مَسْجد».

وقال بشاربن برد:

وخدى ملابس زينة ومصنغات وهي أفخر

قوله: «وظن أهلها»: أي: أهل تلك الأرض الآخذة زخرفها.

«أنهم قادرون عليها»: أي: غلب على ظنونهم، أو تيقنوا أنهم قادرون على حصادها والانتفاع دها محصلون لثمرتها رافعون لغلتها متمكنون من قطافها، والضمير في (عليها) للأرض، والمراد النبات الذي هو عليها. (فتح البيان لصديق حسن القنوجي ٢٢٦/٣).

وقال ابن عاشور في «التحرير والتنوير» (١٤٣/٦): ومعنى «أنهم قادرون عليها» أنهم مستمرون على الانتضاع بها محصلون لثمراتها، فأطلق على التمكن من الانتفاع ودوامه لفظ القدرة على وجه الاستعادة.

قوله: «أتاها أمرنا» أي: قضاؤنا أو أمرنا بهلاكها.

«ليلا أو نهارًا» أو للتنويع أي تارة بأتى قضاؤنا وعذابنا ليلا، وتارة يأتى نهارًا، «فَجَعَلْنَاهَا حَصيدًا» أي: جعلنا زرعها شبيهًا بالمحصود في قطعه من أصوله. قال أبو عبيدة: الحصيد: المستأصل وقيل المقطوع بالمناجل.

واعلم أن في قوله تعالى: «أتاهًا أَمْرُبْ لَيُلا أَوْ نَهَارًا فَجَعَلْنَاهَا حصب أ، اشرارة لإرادة الاستئصال فهو يندر بالتهديد للكافرين ويجعل التمثيل أعلق بحياتهم، كقوله تعالى: «حَتَّى إذا فرحوا بما أوتوا أخذناهم بَعْتَة فإذا هُم مَّبْلسُونَ» لا سيما وقد ضرب هذا المثل لتمتع الكافرين ببغيهم وإمهالهم عليه، ويزيد تلك الإشبارة

وضوحًا قوله: «وَظنَّ أَهْلَهَا أَنَّهُمُ قادرُونَ عَلَيْهَا ، المؤذنَ بأن أهلها مقصودون بتلك الإصابة. والحصيد؛ المحصود، وهو الزرع المقطوء من منابته، والإخبار عن الأرض بحصيد على طريقة المجاز العقلي وإنما المحصود نبأتها. ومعنى: «كأن لم تغن» أى: كأن لم يكن زرعها موجودًا فيها بالأمس مخضرًا طريًا.

والداء في «بالأمس» للظرفية، والأمس: اليوم الذي قبل يومك، واللام فيه مزيدة لتملية اللفظ مثل الذي في كلمة الآن. والمراد بالأمس في الآية مطلق الزمن الذي مضى لأن (أمس) يستعمل معنى ما مضى من الزمان، كما يستعمل الغد في معنى المستقبل واليوم في معنى الحال.

قوله: «كَذَلِكَ نَفَصَلَ الْآيَات لقوم يتفكرُون».

«كذلك» أي: مثل ذلك التفصيل البديع.

وهذه الجملة تذييل جامع، أى: مثل هذا التفصيل نفصل أى نبين الدلالات كلها الدالة على عموم العلم والقدرة واتقان الصنع، فهذه آية من الأسات المسبنة وهي واحدة من عموم الآيات، وتقدم نظيره في قوله تعالى: «وَكَثَلَكَ نُعْصَلُ أَلْأَيْنَتِ وَلِتَسْتَمِنَ سَبِيلُ ٱلْمُجْرِمِينَ » (الأنعام: ٥٥)، واللام في «لقوم يتفكرون» لام الأجل، أى: لأجل أن يتفكروا.

والتفكر: التأمل والنظر، وهو تفعل مشتق من الكفر وقد مر عند قوله تعالى: «قُلْ هَلْ يَسْتَوى الأعمى والبصير أفلا تَنفكرونَ» (الأنعام: ٥٠)، وفيه تعريض بأن الذبن لم ينتفعوا بالآيات

ليسوا من أهل التفكر ولا كان تفصيل الآيات لأجلهم. قـولـه: «والله يـدعو إلـى دار السلام»:

قال ابن عاشور في التحرير والتنوير (١٤٤/٦): «الجملة معطوفة على جملة: «كَذَلِكَ أيَ: نفصل الأَيَات لقَوْم يَتَفَكَّرُونَ» أي: نفصل الأَيَات لقَوْم يَتَفَكَّرُونَ» إلى دار الإسلام دار الخلد». إلى دار الإسلام دار الخلد». اهـ. وقال ابن كثير: «لما ذكر رغب في الجنة ودعا إليها وسماها دار السلام، أي: من فقال: «وَاللَّهُ يَدْعُو إلَى دَارِ السَّلَام وَيَهْدي مَن يَشَاءُ إلَى صرَاطَ مُسْتَقِيم». اه.».

وقَالُ صددَيقُ حسن خان القنوجي في «فتح البيان» (٢٢٨/٣)؛ لما نفر عباده عن الميل إلى لدنيا بما ضربه من المثل السابق، رغبهم في الدار الآخرة بإخبارهم بهذه الدعوة منه عز وجل إلى دار السلام، قال الحسن وقتادة؛ الصلام هو الله تعالى، وداره الجنة. وقال الزجاج: والمعنى: والله يدعو إلى دار السلامة.

كالرضاع والرضاعة». وقيل: أراد السلام الذي هو التحية لأن أهلها ينالون من الله السلام بمعنى التحية كما في قوله: « غَيَنُهُمْ فِهَا سَلَمُ » (إبراهيم: ٢٣).

وقيل: السالام اسم لأحد الجنان السبع أحدها: دار السلام، والثانية: دار الجلال، والثالثة: جنة عدن، والرابعة: جنة المأوى. والخامسة: جنة الخلد، والسادسة: جنة الفردوس. والسابعة: جنة النعيم. وقيل: أراد دار للسلام المواقع من المؤمنين بعضهم على بعض في الجنة، وقد الجنة، وإنما اختلفوا في سبب التسمية بدار السلام.

وقال أحمد بن عبد الرحمن القاسم في «تفسير القرآن بالقرآن» (١٢٧/٣): «والله يدعو» في كتابه وعلى لسان رسوله صلى الله عليه وسلم، «إلى دار السيلام» والنعيم بالايمان وصالح الأعمال واجتناب ما ينافي ذلك من الشرك والمعاصي بخلاف دعاة الضلال والشر والفاسد الذين يأمرون بالمنكر وينهون عن

بين أظهر المسلمين في كل زمان ومكان فإنهم يدعون إلى النار بالكلام المعسول، وسماها تعالى دار السلام لسلامتها من جميع الأهات والمؤذيات من الحروالبر والسباع والمجرمين والفساق والشراق والحشرات والبعوض والمراض والهرم والموت والتعب والجوع والعطش، وسلامة قلوبهم قلوبهم من الهم والغم والحسد، بخلاف دار الدنيا التي لا تخلو من الأهات والمائب والأحزان والكوارث والنغصات. اه.

قوله: «ويهدي من يشاء إلى صراط مستقيم»:

والهداية التي هي الإرشاد مختصة بمن قدر إيمانه. قال أبو العالية: يهديهم للمخرج من الشبهات والفتن والضلالات.

«إلى صراط مستقيم» أي: دين الإسلام، جعل سبحانه الدعوة إلى دار السلام عامة والهداية خاصة بمن يشاء أن يهديه تكميلاً للحجة وإظهارًا للاستغناء عن خلقه. اه.. وللحديث بقية إن شاء الله، العالمن.

> تتقدم أسرة تحرير مجلة التوحيد بخالص التهنئة للأستاذ جلال عبد الحميد محمد بيومي غالي، لحصوله علي الدكتوراه بتقدير مرتبة الشرف الأولي من كلية الدعوة الإسلامية بالقاهرة وقد تكونت لجنة المناقشة من أ.د/ صابر احمد طه مشرفاً ود. اسماعيل عبدالعليم مشرفاً متابعاً.

2:10

وتهنئة خاصة من الاستاذ حسين عطا القراط مدير تحرير مجلة التوحيد ' متمنياً له دوام التقدم والرقي.

سهرة الدخان (٢٦) ونعمة كانوا فم قال تعالى : « كَمْ تَرَكُوا مِن جَنَّتِ وَعُبُونِ ( ) وَزُرُوع وَمَقَامِ كَرِيمِ فَنَكِهِنَ (٢) كَذَلِكَ وَأَوَرْتُنَهَا قَوْمًا ءَاخَرِينَ (٠) فَمَا بَكْتُ عَلَيْهُ السَّمَةُ وَالأَرضُ وَمَا كَانُوا مُنظرينَ (1) وَلَقَدْ بَحَيْنَا بَنِي إِسْرَةٍ مِنَ الْعَذَابِ اللَّهِينِ (2) مِن فِرْعَوْنَ إِنَّهُ. كَانَ عَالِيًا مِنَ الْمُسْرِفِينَ (1) وَلَقَدِ ٱخْتَرْنَهُمْ عَلَى عِلَمٍ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ (٢) وَءَانَيْنَهُم مِنَ ٱلْآيَتِ مَا فِيهِ بَلَتؤا مُبِي (٣) إِنَّ هَتُؤَلَّاءٍ لَيَقُولُونَ ٢) إِنْ هِيَ إِلَّا مَوْتَتُنَا ٱلأُولَى وَمَا خَعْنُ بِمُنشَرِينَ ٢) فَأَنُوا بِعَابَآبِنا إِن كُشَر صَدِقِينَ ٢) أَهُمْ خَيْرُ أَمْ قَوْمُ تُبَعِ وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ أَهْلَكْنَهُمْ إِنَّهُمْ كَأُنوا مجرمينَ ٢) وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِيدِ ٢٠ ٢٠ مَ خَلَقْنَهُمَا إِلَّا بِٱلْحَقِ وَلَكِنَّ أَحْتُرُهُم لَا يَعْلَمُونَ الفَصل مِيقَنتُهُم أَجْمَعِينَ () يَوْمَ لا يُعْنى مَوْل عَن مَوْل شَيْعًا وَلا هُمْ يُصَرُونَ (الدخان: ٢٥-٤٢). (أ) إلَّا مَن تَحِمَ اللَّهُ إِنَّهُ هُوَ ٱلْعَدِيرُ ٱلْتَحِيدُ (1) »

الحمد لله والصلاة والسلام على سيدنا رسول . الله، وبعد:

ā

4

راينع الأخر

- 110-15

يَقُولُ تَعَالَى فِي بَيَانِ مَا فَقَدُوهُ مَنْ نَعَم الله: « كَرْ تَرَكُوْا مِن جَنَبِ وَعُبُونَ ( ) وَزُرُوع وَمَقَارِ كَبِيرَ ( ) وَنَعْمَ كَانُوا فَيَا تَكَهِنَ » وَنَحْنُ أَنْنَاءُ مَصْرَ نَرَى مَا تَرَكَ هُرْعُوْنُ وَقَوْفُهُ مَ مَنْ عُيُونِ وَآبَارِ وَأَنْهَارِ، وَحَدائقَ وَبَسَاتينَ، وَزُرُوع مُخْتَلَفَهَ الأَصْنَافَ وَالأَلُوَانَ، وَقَصُور مُشَيَّدَة، فَمَا أَعْظَمَهَا مَنْ خَسَارَة، وَمَا أَعْظَمَ حَسْرَتَهُمْ عَلَى مَا تَرَكُوا. قَالَ تَعَالَى «كَذْلكَ، أَي الأَمْرُ الَّذِي وَصَفْنَاهُ فَيمَا تَرَكُوا هُوَ كَذَلكَ، أَي كَمَا ذَكَرْنَا. «وَأَوْرَتْنَاهَا فَيمَا تَرَكُوا هُوَ كَذَلكَ، أَي كَمَا ذَكَرْنَا. «وَأَوْرَتْنَاهَا فَيمَا تَرَكُوا هُوَ كَذَلكَ، أَي كَمَا ذَكَرْنَا. «وَأَوْرَتْنَاهَا فَيْهُمُا آعَظَمَ مَنْ خَسَارَة وَالأَلْوَانَ، وَقَالَ تَعَالَى وَقَرْتُنَاهَا مَعْمَا تَحَدِينَ هُمْ بَنُو إِسْرَائِيلَ، كَمَا صَرَّحَ بِذَلكَ مَنْ حَتَبَ وَعُرُونَ هُمَا يَنُهُ وَالاً عَمَا مَنْ حَسَرَعُهُمْ عَلَى مَا فَتَوَمُنَا مَنْ عَلَى اللهُ عَالَا مَعْنَاهُ وَرُبْنَا سُبْحَانَهُ فِي مَا تَحَدِينَ هُمُ بَنُ فَعَالَ اللهُ مُرَائِيلَ، عَمَا مَتَعَنَى مُتَرَعَ مُعُرَيْنَهُمُ عَلَى مَا مَنْ مَنْ مَعْنَا مُوْتَاهُ فَي مَنْكُونَ اللَّهُ عَنْ بَعْهُ مَصَرَ عَرَيْنَا هُ وَقُورُ مُعَانَى اللهُ فَعَا مَنْ عَلَيْ اللهُ عَالَ الْقَعَانَ إِنَّذَاقًا وَعَانَاهُ مُعَانَا مَعْنَاهُ وَا مَنْ مَنَا عُوالاً لَوْنَا اللَّعَانَ مُعَانَا عَالَ المَعْلَى إِنَا عُنَ عَالَةً عَالَ الْعَالَى الْمَنْهُمُ عَلَى مَعْتَاهُ إِلَيْ عَالَ الْعَالَى اللهُ الْعَالَى الْنَا عَالَ عَالَى الْعَالَى اللَّذَي مَا مَوْتَنَاهُ الْعَانَا مُنَا الْهُ عَالَ عَنْنَاهُ إِنَّهُ عَامَا مَنْ عَامَا عَانَا مَا عُنَا عُرَيْنَا مُنْ عَالَ عَالَ عَالَى الْذَلِي وَأَوْرَيْنَهَا مَنَ

« فَمَا بَكُنْ عَلَيْمُ السَّبَاءُ وَٱلأَرْضُ لاَ نَهُمْ لَم يُعْمَلُوا عَلَى الأَرْض عَمَلاً صَالحا فَتَفْقَدَهُ بِمَوْتِهِمْ، وَلَمْ يَصْعَدْ

إِلَى السَّمَاءِ لَهُمْ عَمَلٌ صَالِحٌ فَتَفْقَدُهُ بِمَوْتِهِمْ، وَإِنْمَا تَبْكِيَانِ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالَحَاتَ.

اعداد/

د . عبد العظيم بدوى

عَنْ سَعيد بْن جُبَيْر-رَحمَهُ الله- قَالَ، أَتَى ابْنَ عَبَّاس رَجُلٌ، فَقَالَ، يَا أَبَا عَبَّاس ( أَرَأَيْتَ قَوْلَ اللَّه وَمَا كَاذُوا مُتَظَرِينَ ، هَمَا بَكَت عَلَيْهُمُ السَّمَاءُ وَالأَرْضُ وَمَا كَاذُوا مُتَظَرِينَ ، هَمَا بَكَت عَلَيْهُمُ السَّمَاءُ وَالأَرْضُ عَمَا كَاذُوا مُتَظَرِينَ ، هَمَا بَكَت عَلَيْهُمُ السَّمَاءُ وَالأَرْضُ عَانَ عَلَا اللَّهُمَاءِ مِنْهُ يَنْزَلُ رَزْقُهُ، وَفَيه يَصْعَدَ عَمَلُهُ، فَإِذَا مَاتَ الْثُومَنُ قَأَعْلَقَ بَابُهُ مِنَ السَّمَاء الَّذِي كَانَ وَإِذَا هَتَدَهُ مَنَ الأَرْضَ اللَّتِي كَانَ يُصَلِّ فَيهَا وَإِذَا هَقَدَهُ مُصَلَّهُ مِنَ الأَرْضَ الَّتِي كَانَ يُصَلِّ فِيهَا وَيَذْكُرُ اللَّه فيهَا بَكَتْ عَلَيْهِ ، وَإَنَّ قَوْمَ هَرْعَوْنَ لَمُ وَيَذْكُرُ اللَّه فيهَا بَكَتْ عَلَيْهِ ، وَإِنَّ قَوْمَ هَرْعَوْنَ لَمُ يَكُنْ لُهُمْ فِي الأَرْضِ آثَارَ صَالِحَهُ، وَلَمْ يَكُنْ يَصَعَمُ وَالأَرْضُ. (جَامِع البِيان (٢٤/٢٥)وَ١٢٤)).

وَقَـوْلُـهُ تَعَالَى: ﴿ وَمَا كَانُوا مُظَرِنَ إِنَّ وَمَا كَانُوا

مُوَخَرِينَ بَعْدَ إِذْ جَاءَهُمُ الْعَذَابُ الْمُهِينُ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: «إِنَّ أَجَلَ اللَّهُ إِذَا جَلَة لا يُؤْخُرُ (نوح: ٤)، وَقَالَ تَعَالَى: « وَلِكُلِّ أُمَّةِ أَجُلُ فَإِذَا جَلَهُ لَجُلُهُمُ لا يَسْتَأْخُرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقَدِمُونَ » (الأعراف: ٣٤). « وَلَقَدْ بَعْنَا بَنِي إِسْرَقِيلَ بِنَ الْهَذَابِ

الَّهُونِ ، وَأَيُّ إِهَانَهَ أَعْظَمُ مِنَ الإهَانَة الَّتِي أَذَاقَتَهَا فرْعَوْنُ بَنِي إِسْرَائِيلَ؟ لَقَدَ قَتَلَ ذَكُورَهُمْ، وَاسْتَعْمَلَ شُيُوخَهُمْ وَإِنَاثَهُمْ فِي الأَعْمَالِ الشَّاقَةِ الَّتِي يَعْجِزُ عَنْهَا قَوْمُهُ.

وَقَوْلُهُ تَعَالَى: «من هرْعَوْنَ» بَدَلُ مَن الْعَذَابِ اللَّهِين، كَأَنَّهُ هُوَ نَفْسُهُ الْعَذَابُ، وَذَلَكَ مُبَائَفَهُ ع تَقْبِيح فعله- لَعَنَهُ اللَّه-، وَيُمْكَنُ أَنْ يَكَونَ فِ الْكَلَام مَحْدُوَفٌ، تَقْديرُهُ: مَنْ عَذَابَ الْسُرفينَ، يَعْنِي إنَّهُ كَانَ عَالَيا مَن الْعَالَينَ، الْسُتَكْبِرِينَ عَلَى عباد الله، وَاسْتَكْبَرَ عَنْ عبادة الله، وَكَانَ مَن الْسُرفينَ الَّذِينَ تَجَاوَزُوا الْحَدُودَ الَّتِي رُسَمَت لَهُمْ وَتَعَدُّوهَا، «وَمَن يَعَدَ حُدُوة الْهُ الْوَلَيَكَ هُمُ الطَّلِيُونَ» (البقرة: الله، عَادَاتِهُ الطَّلِيُونَ» (البقرة: الله كَانَ عَنْ الْسُرِعْنَ (البقرة: الله مَا يَعْذَاتُهُ مَا الطَّلِيُونَ» (البقرة: الله مَا يَعْذَاتُهُ مَا الطَّلِيُونَ» (البقرة:

«وَلَقَد اخْتَرْنَاهُمْ عَلَى عِلْمِ عَلَى الْغَالَاِينَ»:

لَقَدْ عَلَمُ الله أَنَّ بَنِي إِسْرَائِيلَ كَانُوا خَيْرَ النَّاس، فَاصْطَفَاهُمُ وَاجْتَبَاهُمْ، وَفَضُّلُهُمْ عَلَى عَيْرِهِمْ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: « وَلَقَدَ النَّيَا بَيَ إِسْرَةٍ بَلَ الْكِنَبَ وَالْتُكُرُ وَالنَّبُوَةَ وَرَنَقْتُمْ مِنَ الْقَيْبَ وَمَشَلْتُهُمْ عَلَى الْعَلَيِنَ » (الجاثية: 11)، فَلَمَّا غَيْرُوا وَبَدَّلُوا ضُرِيَتْ عَلَيْهِمُ

الذلة والسكنة، وَبَاوُوا بغضب منَ الله، وَسَلَبَهُمُ الله مَا أَنْعَمَ بِهُ عَلَيْهِمْ، وَجَعَلَ الْكَتَابَ وَالْحِكَمَ وَالنَّبُوَّةَ فِي بَنِي إِسْمَاعِيلَ، وَبَعَثُ مُحَمَّدًا صلى الله عليه وسلم بالهُدَى وَدِينَ الْحَقْ، وَجَعَلَ أَمَّتَهُ خَيْرَ أَمَّة أُخْرِجَتْ للنّاس، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدَ أأنينا بنى إشرويل ألكتب والحكم والتبؤة ورزقتهم بن الطيبب وفضلنغم عَلَى ٱلْعَلَمِينَ (٢) وَءَاتَبْنَهُم بَيْنَتِ مَنَ ٱلأَمَرُ قَمَا آخْتَلَقُوا إِلَّا مِنْ بَعَدِ مَا جَاءَهُمُ الْعِلْمُ بَعْنَا يَتَنَهُمُ إِذَ رَبَّكَ يَقْضِي يَنْهُمْ بَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ فِيمَا كَانُوْأ فِيهِ يَغْلِلْفُوتَ (\*) تُمَرَّ جَعَلْتَكَ عَلَى شَرِيعَةٍ مِّنَ ٱلأَمَرِ فَأَنَّبْعُهَا وَلَا تُنَّبِعُ أَهْوَاءَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ، (الحاشية: ١٦- ١٨)، وَقَـالُ تَعَالَى: «ثُمَّ أوُرَثْنا الْكتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا منْ عبَادنا، (فاطر: ٣٢)، وَقَالُ تَعَالَى مُخَاطِبًا أَمَّهُ مُحَمَّد صلى الله عليه وسلم: «كُنْتُ خَبْرُ أَمَّةٍ أُخْرَجَتَ لِلنَّاسِ، (آل عمران: ١١٠).

عَنْ بَهُرْ بِن حَكِيم عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدُه قَالَ، سَمَعْتُ نَبِيَّ اللَّهُ صلى اللَّه عليه وَسلم يَقُولُ،

ألاً إِنَّكُمْ تُوفُونَ سَبْعِينَ أَمَّةً أَنْتُمُ خَيْرُهَا وَأَكْرَمُهَا عَلَى الله عز وجل». (صحيح سنن الترمذي:٣٠٠١). «وَآتَيْنَاهُم مِنَ الآيَاتِ مَا فِيهِ

بَلاءُ مَّبِينَ، قَــالَ قَـتَـادَةُ-رَحِـمَـهُ اللَّهُ-: نَعْمَةُ بَيُنَةٌ مَنْ قَلْق الْبَحْر، وَتَطْليل الْغَـمَـام، وَإِنْــزَالَ الْنَـنُ وَالسَّلُوَى، وَالَنَعَم الَّتِي أَنْعَمَهَا عَلَيْهِمْ. وَقَالَ ابْنُ زَيْدَ: ابْتَلاَهُمْ بَالرَّخَاء وَالشُدَّة، وَقَرَأَ: ‹وَنَبْلُوكُم بِالشَّرَ وَالْخَيْرِ الْتَنزِيل (٥/١١٢)).

## دَلائلُ الْبِغَثِ وأَهْوَالُ الْقِيَامَةِ؛

دان حَثُولاً لَتَعُولُونَ (() إن حِن إلا مَوَنَتُنَا الأولى وَمَا عَسَ بِمُنشَمِينَ (() مَاتَوْا بِنَابَاماً إن كُشَر صَدِيقِنَ (() المَمْ حَدَرُ أَمَ قَوْمُ نُبَع وَالَذِينَ مِن مَلِعْم المَلكَكُم إنتَم كَلُوا تحرينَ (() وَمَا مَلْمَا السَكون وَالأَرْضَ وَمَا بَيْهِمَا لَكِينَ (() مَا عَلَنْتَهُما إلا بِالحق وَلَكُنَ أَحْتُمُمْ لا بِمَلَمُونَ (() إِنَّ يَوْمَ لا بِعْنِي مَوْل عَن مَوْل شَيْعًا وَلا هُمْ مُو الْمَرْتَ (() إِلا مَن رَحِم اللَّهُ إِنَّهُ مُو الْمَرْتَ () إِلا مَن رَحِم اللَّهُ إِنَّهُ

ゴムー

رايع الأخر

A 124V

- العدد 200 - السنة الخامسة والأربعون

«إِنَّ هُوُلاًءٍ لَيَقُولُونَ» هَكَذَا يُشيَرُ إلَيهِمُ وَلاَ يُسَمِيهِمْ، تَحْقيرًا لَهُمْ، وَحَطًا مِنْ شَأْنهُمْ، لَأَنَّهُمُ بِقَوْلِهِمْ هَذَا كَفَرُوا بِاللَّهِ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: دَرَان مَحَبٌ فَحَبٌ فَحَبٌ

قَوْلُمُ أَدَا كُمَّا تُزَمَّا أَنَّا لَقِي خَلْقِ جَدِيدُ أَوْلَتِهَ الَّذِيبَ كَفَتُرُوا لِيَغِيَّمُ

(الرعد: ٩)، وَالْكَافَرُونَ شَرُّ الْبَرِيَّة، كَمَا قَالَ تَعَالَىٰ: « إِذَّ

الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنَّبِ وَٱلْنُتْرِكِينَ فِي هَارِ جَهَنَّ حَلِينَ فِيماً أَوْلَتِكَ هُمْ مَنَّرُ الْدَرَيَةِ » (البينة: ٦)، بَلْ هُمْ شَرَّ الدَوَابِ عِندَ اللَّهُ الَّذِينَ كَفَرُوا مَعْمَرُونَ » (الأنفال: ٥٩)، وَإِذْ هُمْ وَزْنَا، وَلِذَلِكَ أَعْرَضَ عَنْهُمْ، وَأَشَارَ إِلَيْهِمْ، وَلَمَ يُسَمَهِمْ.

«إَنْ هَــوُلاء لَيَقُولُونَ (٣٤) إنْ هَـيَ إلاَ مَوْتَتُنَا الأُولَـى وَمَا نَحْنُ بِمُنَشَرِينَ» أَيْ بِمَبْعُودينَ بَعْدَ الْمُوْت كَمَا تَقُولُ يَا مُحَمَّدُ، وَإِنْ كَنْتَ تُرِيدُ أَنْ نُصَدُقَكَ هَيمَا تَدَعِيه مِنَ الْبَعْث بَعْدَ الْمُوْت: «هَأَتُوا بَآبَائنَا إِنَ كُنتُمُ صَادقَينَ»، فَإِنْ أُخْيِيْتَهُمْ آمَنًا بِكَ وَصَدَقَتْنَاكَ.

َقَالُ تَعَالَى: «أَهُمُ خَيْرٌ أَمْ قَوْمُ تُبَع وَالَّذينَ مِن قَبْلِهِمُ أَهْلَكْنَاهُمُ إِنَّهُمَ كَانُوا مُجَرِمِينَ ﴾:

تُبَعَّ مِنْ مُلُوَكَ الْيَمَنِ، سُمِّيَ تُبَعًا لِكَثْرَة أَتْبَاعَه، وَكُلُّ وَاحد مَنْهُمْ يُسَمَّى تُبَعَا لأَنَّهُ يَتَبَعً صَاحِبَهُ.

التوحيد

ربيع الأخر ٢٣٧ هـ - العدد ٢٣٧ - السنة الغامسة والأربعون

لَكَنْ أَهْ لَ السَّيَرِ وَالتَّارِيخ يَدْكُرُونَ عَنْ تُبُعِ هَذَا أَنَّهُ كَانَ رَجُلاً صَالِحًا، عَلَى ملَّة إبْرَاهِيمَ، وَقَدْ سَمَعَ مَنْ أَحْبَارِ يَهُودَ عَنْ قُرْبِ بَعْثَة النَّبِيُ صلى اللَّه عليه وسلَم وَأَنَّهُ سَيُهَاجرُ إلَى الَّدينَة، فَبَنَى دَارًا فِي الَّدينَة، وَتَمَنَّى أَنْ يَحْرَجَ النَّبِيُ فَي زَمَانِه لِيَكُونَ مِنْ أَتَبَاعَه. وَلَكِنَ قَدُومَ تَبْعِ وَلِذَلِكَ ذَمَّ اللَّهِ قَوْمَهُ

وَلَمْ يَذُمَّهُ، وَأَخْبَرَ أَنَّهُ أَهْلَكَ قَومَهُ، وَلَمْ يُخْبِرُ أَنَّهُ

أَهْلَكَ تُبْعًا نَفْسَهُ. وَكَانَ قَوْمُ تُبْع أَشدُ قَوَّة منْ قَرَيْش، وَأَكثر جَمْعًا، فَأَهْلَكُهُمُ اللَّهُ بِذُنُوبِهِمْ، وَفِيه تَعْرِيضَ بِقَرَيْش، وَإِشْبَارَةُ إِلَى قَدْرَةِ اللهُ عَلَيْهِمُ وَعَلَى أَخْدَهُمْ، كَمَا أَخَذَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ، قَوِمَ عَاد وَثُمُودَ، وَقَومَ إِبْرَاهِيمَ وَقَومَ لُوط، وَأَصْحَابَ مَدَّيِّنَ، وَلَذَلكَ لَّا قُصَّ الله عَلَيْهِمْ نَبَأَ الْهَالكِينَ من الأمم في سُورَة القمر، تَوَجَّهُ إِلَيْهِمْ بِهَذَا السُوَالِ: « أَكْفَارُهُ عَرْ مَنْ أَوْلَتِكُمُ أَمَرِ لَكُمْ مُدَامَةً وَ اللهُ ٢ أَرْ يَقُولُونَ غَنْ جَمِيعٌ مُنْتَصِرٌ () سَبْبُونَ لَجْمَعُ وَيُوَلُّونَ ٱلَّذِبْرَ ۞ بَلِ ٱلسَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَٱلسَّاعَةُ أَدْهَىٰ وَأَمَرُّ (القمر: .( 27 - 27

«وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاوَات وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لأَعِينَ»: هَنَفَى اللَّهُ ذَلكَ كَمَا قَالَ شُبُحَانَهُ: «وَمَا عَلَقَنَا الَّتِي كَمُوا هَالَ شُبُحَانَهُ: «وَمَا عَلَقَنَا الَّتِي كَفُوا » (ص: ٢٧)، أَمَا الَّذِينَ آمَنُوا هَقَدْ قَالَ اللَّه عَنْهُمُ: «إَنَّ آلَيُل وَالتَّهار لآيَتِ الأَرْضِ وَاخْتَلَفِ شَالَذِينَ يَذَكُرُونَ اللَّه قِيَمًا وَقُعُودًا وَعَلَ جُوْبِهِمْ وَتَعَصَّرُونَ إِنَّ عَلَيْهُ عَلَيْهُ التَبَهَاتِ وَالأَرْضِ وَتَعَصَرُونَ فِي عَلَى التَبَهَاتِ وَالأَرْضِ وَتَعَصَرُونَ فَا عَلَقَتَ هَذَا التَبَهَاتِ وَالأَرْضِ وَتَعَامَرُونَ عَانَهُ عَلَيْهُ مَنْ عَلَقَتْ عَلَى اللَّهُ مَنْ يَعْذَلُونَ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَنْ عَلَيْ مُوْتِعَا وَتَعَالَقُونَ عَلَيْهُ عَلَيْهُ التَبَعَاتِ وَالأَرْضَ وَتَنَا مَا عَلَقَتَ هَذَا التَبْعَاتِ وَالأَرْضَ وَتَنَا مَا عَلَقَتَ هَذَا التَبِعَاتِ وَالأَرْضَ وَتَنَا مَا عَلَقَتَ هَذَا التَبَعَاتِ وَالأَنْ عَلَيْنَ وَتَنْعَالَيْ اللَّهُ عَنْهُمُ وَقَتَعَا وَقُعُودًا إِنَّا عَلَيْنَ عَلَيْنَ مَا عَلَقَتَ هَا إِنَّا إِنَّهُ إِنَّا مَا عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْ إِنَا عَانَةً عَنْ عَلَيْ وَلَكُمُ وَنَعْتَ عَلْهُ عَلْهُ عَنْهُ وَقَتَعَانَا عَالَيْنَ عَلَيْنَ عَنْ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَا عَالَيْنَ عَلَيْ عَلَيْ عَالَيْنَا عَانَا عَانَةُ عَالَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَا إِنَا عَلَيْنَ عَلَيْ الْنَا عَانَا عَانَا عَانَا عَانَا عَلَيْنَ عَلَيْنَا عَانَا عَانَا عَلَيْ عَلَيْنَا عَنَا عَانَا عَا عَانَا عَانَ

بَطِلُا سُبْحَنَكَ فَقِنَا عَذَابَ أَلنَّارٍ» (آل عمران: ١٩٠- ١٩١).

فاذا كان لا بليق بواحد من بَنِي آدَمَ أَنْ يَبْنِيَ دَارًا كَبِيرَةً، وَيُزَيِّنَهَا وَيُجَمِّلَهَا، ثُمَّ يَهْدَمَهَا قَبْلُ أَنْ يَنْتَفَعَ بِهَا، فَكَيْفَ يَلِيقُ بالله أنْ يَخْلَقَ الْسَمَوات وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا ثُمَّ يُزِيلَهُمَا بَلاً مُصْلَحَة، وَلَذَلِكَ قَالَ فِي الإِنْكَارِ عَلَيْهِمْ: «فَنَا يُكَذِبُكَ بَعَدُ بَالدِّن 🕥 أَلْتُسَ أَلَهُ بِأَخَرُ لَلْتَكِينَ ، (التين: ٧- ٨)، كَيْفَ بَقُولُونَ لاَ بَعْثَ بَعْدَ الْمُوْتَ؟! «أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَحْكُم الحاكمينَ، بَلَى! فَمِنْ حَكَمَتَهُ سُنْحَانَهُ أَنْ يَنْعَثَهُمْ بَعْدَ الْمُؤْت وليجزى الَّذِينَ أَسْتَقُوا بِمَا عَمِلُوا وَيَجْرِيُ ٱلَّذِينَ أَحْسَنُوا بِٱلْمُسْنَى (النجم: ٣١)، «فَمَن يَعْمَل مِثْقَكَالَ ذَرَّةِ خَيْرًا يَسَرَّهُ، 🕥 وَمَن يَعْسَمَلُ مِتْعَسَالُ ذَرَّة شَرًا يَرَهُ» (الزلزلة: ٨).

ثُمَّ صَرَّحَ رَبُّنَا سُبُحَانَهُ بِمَا خَلَقَ لَهُ السَّمَوَات وَالأَرْضِ، فَقَالَ: «مَا خَلَقْنَاهُمَا إِلاَّ بِالْحَقَّ» وَمِنْ أَجْل الْحَقَّ. وَالْحِقَّ الَّذِي خَلَقَ اللَّهُ الْحَلَق مِنْ أَجْله هُوَ التَّوْحِيدُ، الَّذِي هُوَ إِفْرَادُ اللَّه بِالْعَبَادَة، وَآلِاسَ إِلاَ لِعَبْدُونِ (٢) مَا أَرِيدُ مِنْهُم مَوَ الْزَزَاقُ ذُرَ الْقُوْ الْتِينُ، (الذاريات: هُوَ الْزَزَاقُ ذُرَ الْقُوْ الْتِينُ، (الذاريات:

«وَلَكَنَّ أَكْثَرَهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ» فَهُمُ لاَ يُؤْمِنُونَ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: «بَلَ كَذَبُواً بِهَا لَرَ مُحِطُوا بِعِلَيهِ، وَلَمَا

يَأْتِهِمْ تَأْوِيْهُ » (يونس: ٣٩). «إِنَّ يَـوْمَ الْفَصْلِ مِيقَاتُهُمْ أَجْمَعِينَ»:

يَوْمُ الْفَصْلِ هُوَ يَوْمُ الْقَيَامَةِ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ زَبِّكَ هُوُ يَفْصِلُ

بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَنَمَةِ فِيمَا كَانُوا فِيهِ يَغْتَلِفُونَ» (السجدة: ٢٥)، وَقَدْ عَظْمَ الله شَبأَنَ ذَلِكَ الْيَوْم فَقَالَ: «وَإِذَا ٱلرُّسُلُ أَقِنَتَ (") لِأَى يَوْمِ أُبِلَكَ (أَ) لِيَوْرِ ٱلْمُصْلِ (أَ) وَمَا أَدْرَنكَ | يَنِعِبَادِ لَا خَوْقُ عَلَيْكُمُ ٱلْيُوْمَ وَلَآ أَشْر مَا يَوْمُ ٱلْفَصْلِ () وَثَلَّ تَوْمَيذِ لِلْمُكَذِبِينَ () أَلَرْ نَبْلِكِ ٱلْأَوَّلِينَ » (المرسلات: ١١- ١٦)، وَقَالَ تَعَالَى: «يَوْمَ لا أَبِي سَعِيدَ الْخَدْرِيِّ رِضِي اللَّه يُغْنى مَوْلى عَن مَوْلى شَيْئًا وَلا هم يُنصرون»:

المُوْلَى هُوَ الأَخُ وَابْنُ الأَخ، وَالْعُمْ وَابْنُ الْعُمْ، وَنَحْوُهُمْ مَنْ الأقارب، قَالَ تَعَالَى: « وَلِكُلْ جَعَلْنَا مَوَلَى مِعًا تَرَكَ أَفْوَلِدَان وَالأَقْرَبُونَ » (النساء: ٣٣)، وَالْعُنِي أَنَّ الأَقَارِبَ لاَ يَنْفَعُ بَعْضَهُمْ بَعْضًا يَوْمَ الْقَيَامَة، كَمَا قَالُ تَعَالَى: ﴿ فَإِذَا نُوْحَ فِي ٱلصُّورِ فَلا أَنسَابَ يَبْنَهُمُ تَوْمَيَدٍ وَلَا يتساءلون» (المؤمنون: ۱۰۱)، وقال تعالى: « فَإِذَا جَآءَتِ ٱلصَّاغَةُ ( وَمَ يَغَرُ الْنَرُ مِنْ أَخِهِ (6) وَأَنِيهِ وَأِيهِ ] وَنَاج مَحْدُوش، وَمَكْدُوسٌ فِي 💮 وَصَحِبَهِ. وَبَنِيهِ 🕞 لِكُلْ أَنْرِي بِنَهُمْ يَوْمَيْدِ شَأَنٌ يُغْبَيهِ» (عبس: ٣٣- ٣٧)، وَقَالَ تَعَالَى: «لَن تَنْعَكُمُ أَرْحَائُكُمُ لِي مُنَاشَدَةً فِي الْحِقّ، قَدْ تَبَيَّنَ وَلا أَوْلَنْدُكُمْ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ يَفْصِلْ يَنْنَكُمْ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ» (الممتحنة: ٣). وَقَـوْلُـهُ تَعَالَى: «وَلا هُمْ

يُنصَرُونَ» أَيْ وَلا هُمْ يُمْنَعُونَ منْ عَذَابِ اللهِ، وَبُنيَ الْفَعْلُ «يُنصَرُونَ» لَمَا لَمْ يُسَمَّ فَاعلَهُ، ليَشْمَلَ كُلُّ نَاصر مِنْ دُونِ اللَّهِ، وَلَدْ لِكَ قَالَ تَعَالَى: «بَنَّهُ ثُلَّ ٱلتَرَآيرُ () فَمَا لَهُ مِن قُوَةٍ وَلَا

ناصر» (الطارق: ٩- ١٠). ثُمَّ اسْتَثْنَى رَيُّنَا سُبْحَانَهُ، فَقَالَ: «إلا مَن رِّحمَ اللَّهُ» أَيْ: فَإِنَّهُ يُغْنِي بَعْضَهُمْ عَنْ بَعْضٍ، وَيَنْفَعُ

بَعْضُهُمْ بَعْضًا، وَيَشْفَعُ بَعْضُهُمْ في بَعْض. وَهَذه الآيَة كَقَوْله تَعَالَى: ﴿ ٱلْأَخِلَا ، يَوْمَذِ بَتَضْهُد المَعْض عَدُور إِلَّا ٱلْمُتَّقِينَ ( عَزَنُون ، (الزخرف: ٢٧- ٨٦). وَفِي حَديث الشَّفَاعَة عَنْ عنه قال: ا قُلْنَا يَا رُسُولُ الله هَلْ نُرَى رَبِّنًا يَـوُمُ الْقَيَامَة؟ قال رُسُبول الله صلى الله عليه وسلم: «يُؤتى بالجسر فيُجْعَل بَيْنَ ظَهْرَى جَهَنَم». قلنًا يَا رَسُولَ الله وَمَا الْحِسُرُ؟ قال: «مَدْحَضة مَزْلَة، عَلَيْه خطاطيف وكلاليب وحسكة مُفلطحة، لهَا شؤكة عُقيْفاء تكونُ بِنَجْد يُقَالُ لَهَا السَّعْدَانُ، المؤمن عليها كالطرف، وَكَالْبَرْقِ، وَكَالرِّيحِ، وَكَأْجَاوِيد الْخَيْل، وَالرِّكَابِ، فَتَاج مُسَلَّم، نَار جَهَنَّمَ، حَتَّى بَمُرَّ آخَرُهُمُ يُسْحَبُ سَحْبًا، فَمَا أَنْتُمْ بِأَشَدُ لَكُمْ مِنْ الْمُؤْمِنْ يَوْمَنُدْ لَلْجَبَّارِ، وَإِذَا رَأَوْا أَنْهُمُ قَدْ نَجُوْا غَ

إخوانهم يقولون: رَيِّنا (إخْوَانْنَا كانوا يُصَلُّونَ مَعَنا، وَيَصُومُونَ مَعَنا، وَيَعْمَلُونَ مَعَنا. فَيَقُول الله تعالى: اذْهَبُوا فَمَنْ وَجَدْتُمُ في قليه مثقال دينار من إيمان فَأَخْرِجُوهُ. وَيُحَرِّمُ اللَّهِ صُوَرَهُمُ عَلى الثار، فيَأْتُونِهُمْ وَبَعْضَهُمْ قَدْ غَابَ فِي النَّارِ إِلَى قَدَمه وَإِلَى أَنْصَافَ سَاقَيْهُ، فَيُخْرِجُونَ مَنْ عَرَفُوا، ثُمَّ يَعُودُونَ فَيَقُولُ اذَهَبُوا فَمَنْ وَجَدْتُم فِي قَلْبِه مثقال نصف دينار فأخرجُوهُ. فيُخْرِجُونَ مَنْ عَرَفوا، ثُمَّ يعودون فيقول اذهبوا فمن وَجَدْتَم في قلبه مثقال ذرَّة من إيمان فأخرجوه. فيُخرجون مَنْ عَرَفُوا». (صحيح البخاري .(VETA)

وَمِنْ هُنَا قَيلَ: اسْتَكْثُرُوا من الإخران فإن لكل مُؤمن شفاعة.

وقال الأمام الشافعي رحمه الله:

أحب الصّالحين ولست منهم لعَلى أَنْ أَنَالَ بِهِمُ شَفَاعَة وَقَوْلُهُ تَعَالَى: «إِنَّهُ هُوَ الْعَزِيزَ الرَّحيمُ» أَيْ هُوَ سُبُحَانَهُ الْعَزِيزُ الَّذِي لاَ يُغْلَبُ وَلاَ يُقْهَرُ،

ā

3

ربيع الأخر ٢٣١ هـ - العدد ٢٣٥ - السنة الغامسة والأربعون

«وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ» (الأنعام: ١٨)، وَهُوَ الرَّحِيمُ بِعِبَادِه مَعَ كَمَال عزَّتِه وَكُنْرِيَائِهُ.

وفي الجمع بَيْن الاسمين إشارة إلى وُجُوب تقواه لعزته، والطمع في عَفوه لرَحْمَته. وَمَا أكشر مشل هذا في الْقُرْآن الْكَرِيم. وللحديث بقية إن شاء

الله، والحمد لله رب العالمي.

مع القصة في كتاب الله

نزول عيسى عليه السلام في آخر الزمان (١٢) فقه الأحاديث (٤) ثم ماذا بعدً؟

الحمد لله العلي الكبير، والصلاة والسلام على البشير النذير، سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، آما بعدُ:

うろうち

(اللا الأخر

V1216

Itane YYO- Ituits Itelound e 12 ( sec.

عداد/

عبد الرزاق السيد عيد

### مادابعد؟

ماذا بعد الأحداث العظيمة التى مرت بنافي اللقاءات السابقة، ماذا بعد كسر الصليب وقتل الخنزير وقتل الدجال، وهلاك يأجوج ومأجوج؟ وهذه أحداث من علوم الغيب أخبر بها الصادق الذي لا ينطق عن الهوى، وهذه الأحداث الكبرى التي سيباشرها المسيح ابن مريم بإذن الله تعنى تطهير الأرض من الفساد بأشكاله وألوانه؛ فكسر الصليب يشبه ويرمز إلى القضاء على فساد العقيدة، وقتل الخنزير يدل على ذبح فساد الاعتقاد في استباحة ما حرم الله، ومقتل الدجال هو قضاء على فساد القيادة التي تتزعم الشرق العالم، وهلاك يأجوج ومأجوج، وهم همج رعاع أتباع كل ناعق بالا علم، فإذا تخلصت الأرض ومَن عليها من المؤمنين من فساد الاعتقاد واتباع الهوى؛ أي: من فتن الشبهات، وفتن الشهوات، ومن الزعامة الفاسدة المضللة التي تقود الناس إلى جهنم، ومن الدهماء الفاسدة الذين لا همَّ لهم إلا شهواتهم، فماذا يحدث بعد ذلك؟ هذا ما سنوضحه بعون الله فيما يلى:

### أولا: تشير إلى النصوص الحديثية الواردة في ذلك:

« -- ثم يُقال للأرض أنبتى ثمرتك، وردي بركتك، فيومئذ تأكل العصابة من الرمانة ويستظلون بقحفها ويبارك في الرسل حتى أن اللقحة من الإبل لتكفى الفئام من الناس، واللقحة من البقر لتكفى القبيلة من الناس، واللقحة من الغنم تكفي الفخذ من الناس، فبينما هم كذلك إذ بعث الله ريحا طيبة فتأخذهم تحت آباطهم، فتقبض روح كل مؤمن وكل مسلم، ويبقى شرار الناس يتهارجون فيها تهارج الحمر فعليهم تقوم الساعة»، هذه في صحيح مسلم من حديث النواس بن سمعان، وعند أحمد وغيره، وقد ألف بينها وصحح أحاديثها الشيخ الألباني رحمه الله في كتابه «قصة المسيح»، وفي السلسلة الصحيحة برقم (١٩٢٦)، وهذه الروايات من معظم ما ورد في القصة، ولكن هذا لا يمنع أن نورد بعض الأحاديث الأخرى، كما في الصحيحين من حديث أبى هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «والله لينزلن ابن مريم حكمًا عدلا (عادلا) فليكسرن الصليب، وليقتلن الخنزير، وليضعن الجزية، ولتتركن القلاص، فلا يسعى عليها، ولتذهبن الشحناء والتباغض والتحاسد،

وليدعون إلى المال فلا يقىله iet».

ثم ماذا بعد: «فيمكث عيسى عليه السلام في الأرض أربعين سنة، ثم يتوفى فيصلى عليه المسلمون»، رواه أحمد من حديث أبى هريرة وابن حبان وصححه الشيخ الألباني.

### ثانيًا عرض مجمل للنتائج:

ماذا يترتب على خلو الأرض من الشروالفساد المتمثل في فتن الشبهات المضللة وفتن الشهوات المفسدة، ومن دعاة على أبواب جهنم يتزعمهم الدجال، ومن الهمج الرعاع أتباع كل ناعق، وأسوؤهم يأجوج ومأجوج؛ فإذا حدث ذلك بفضل الله، وكان الإمام حكمًا عادلا وهو عيسى ابن مريم عليه السلام الذي يحكم بكتاب الله وسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم عند ذلك تملأ الأرض من السّلم أي من الإسلام والسلام والسلامة، فلا يُعبدُ إلا الله وحده لا شريك له، فلا يُعبد الهوى ولا الشيطان ولا النفس ولا الدنيا، ولا يتخذ الناس بعضهم أريابًا من دون الله، عندئذ تُنزع الشحناء من النفوس والبغضاء والتحاسد، ويحل محلها المحبة والإخاء والإيثار، ويقول الله سبحانه وتعالى للأرض: «أنبتى ثمرتك وردي بركتك». ومن هنا قال عليه السلام: «طوبي لعيش بعد المسيح، طوبى لعيش بعد المسيح» أي: ما أطيب العيش بعد نزول المسيح عليه السلام في آخر الزمان؛ وبعد كسره للصليب وقتله للخنزير وقتله الدجال، وهلاك يأجوج

عندما بتحقيق توحييد الله في الأرض تنسزل البركة من السماء وتخرج من الأرض ويسبود الأمن والأمان والسلامة.

ومأجوج، ووضعه الجزية، وعدم قبوله من أحد كائنًا من كان عندئذ إلا الإسلام، فتكون الملة واحدة؛ ملة إبراهيم، والدين واحددا؛ دين محمد صلى الله عليه وسلم، ولا يُعبد إلا الله سبحانه وتعالى، وبهذا أنزل الله كتبه وأرسل رسله. ثالثا: مظاهر البركة والأمن والأمان بعد توحيد الله سبحانه :

عندما يتحقق توحيد الله في الأرض تنزل السركة من السماء وتخرج من الأرض ويسود الأمن والأمان والسلامة، وبهذا أقام الله حجته على خلقه، وألهمها إبراهيم عليه السلام فأقامها على قومه منذ عهد بعيد وسجّلها القرآن الكريم بأحرف من نور تتلى على الناس إلى ما شاء الله حيث قال رينا عز وجل: « الَّذِينَ وَامَنُوا وَلَرْ بَلَبِسُوَا إيكنتهم بظُلم أولَتِيكَ لَهُمُ الْأَمَنُ وَهُم مُهْتَدُونَ (٢٠) وَتِلْكَ حُجَتُنا الْيَنْهَا إِبْرَهِيهُ عَلَى قَوْمِهِ نَرْفُعُ دَرْجَلتِ مَّن نُشَاء إِنَّ رَبَّكَ حَكِمُ عَلِيمُ (الأنعام: ٨٢، ٨٣)، فمصدر الأمن والهداية هو توحيد الله؛ لأن الظلم المنهى عنه هو الشرك المنافي للتوحيد في أصله وكماله.

وقد أقام الله سبحانه وتعالى هذه الحجة أيضًا على أهل الكتاب حيث قال سيحانه: « وَلَوَ أَنَّ أَهْلَ ٱلْكِتَنَبِ ءَامَنُوا وَٱتْقَوَا لَكَفْرُنَا عَنْهُمْ سَتِتَاتِهِمْ وَلَأَدْخَلْنَاهُمْ جَنَّتِ ٱلنَّعِيمِ 🕑 وَلَوَ أَنَّهُمْ أَقَامُوا ٱلتَوْرَيَةَ وَٱلْإِنْجِيلَ وَمَا أَنزِلَ إِلَيْهُم مِّن زَبَّهُمْ لأَكْلُوا مِن فَوْقِهِمْ وَمِن تَحْتِ أَرْجُلِهِمْ مِنْهُمْ أَمَدٌ مُقْتَصِدَةٌ وَكَثِرٌ مِنْهُمْ سَاءَ مَا يَعْمَلُونَ » (المائدة: ٦٦،٦٥). وقد أقام الله سيحانه هذه الحجة على كل الخلق ومنهم أهل القرى عاد وثمود وقوم لوط وآل فرعون وغيرهم، فقال سيحافه: « وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرِيَّ ءَامَنُوا وأتقوا لفنحنا عليهم بكركنت من الشكاء وَالْأَرْضِ وَلَنَكِنَ كَذَبُوا فَأَخَذَنَّهُم بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ» (الأعراف: ٩٦). أخسى المقارئ: كان لا بد من هذه المقدمة قبل الحديث عن مظاهر البركة والأمن والأمان؛ لأنها تبين وتوضح سنن الله في خلقه والتي لا تتبدل ولا تتغير وللناس في كل زمان ومكان؛ نصيب من نتائجها بحسب التعامل معها، والآن نعود لتفصيل مظاهر البركة كما جاء تفصيلها في الأحاديث الشريفة:

۱- «أنبتى ثمرتك وردي بركتك، تنبت الأرضى نباتها ببركة من الله سبحانه، وهذه البركة التي وضعها الله في الأرض منذ خلقها لآدم وذريته دون تدخل مفسد من الإنسان بالهرمونات والمسرطنات التي تسمم الأبـدان، ومن مظاهر هذه البركة أن الرمانة الواحدة تكفى العصابة، أي: الجماعة من الناس التي تصل إلى

おう

E

えか

A121 4

- 1917

220

الأريعين نفسًا لكبر حجمها، حتى إن قشرتها تقعر وتستخدم كمظلة ويستظل بها الجماعة من الناس يأكلون منها ويستظلون يقحفها، ومن مظاهر هذه البركة أن بدارك في الضرع كما بارك في الزرع، فتكفى اللقحة من الإبل-أى الناقة التي يكون لها لبن وهي قريبة العهد بالولادة تكفى أى تكلفي الجلبة الواحدة منها الفئام من الناس، وهي الجماعة الكبيرة أكبر من العصابة وأقل من القسلة، وأما الحلية الواحدة من المقرة فتكفى القبيلة، وهكذا سارك الله سنحانه في الزرع والضرء وإذا بارك الله في شيء فبركته لا حدود لها، (يكفى الضرع الواحد).

### ٢- أما مظاهر الأمن، فمنها:

«لا تشباح ولا تحاسبد ولا تباغض». هذا ليس بين البشر فحسب، بل بين الحيوانات ذات السموم من الحيات والعقارب وغيرها تنتزع منها سمومها ويلعب بها الصبيان الصغار في أمن وأمان، حتى الأسود المفترسة يلعب معها الصغار فلا تضرهم، والذئاب تصبح في الغنم كالكلاب التى تحرسها، وتضع الحرب أوزارها بين البشر؛ لأنه لا بغى ولا حسد ولا ظلم، ولا اختلاف في الدين ولا في المذهب، فأهل الأرضى كلهم على دين واحد وهو الإسلام، وكلمتهم واحدة لا يعبدون إلا الله وحده لا شريك له وإمامهم واحد وهو عيسى ابن مريم عليه السلام حكمًا عدلا مقسطا يطبق فيهم شريعة الاسلام، فلا تنازع بين الناس في عقيدة ولا في دنيا؛ لأن المال

3

30

# الأمن والبركة والسلام الأمن والبركة والسلام مصدرهم توحيد الله سبحانه وإقامة شرعه في الأرض.

# "

سيفيض حتى لا يقبله أحد كما في صحيح البخاري من حديث أبي هريرة، وكذا في صحيح مسلم: «ولتُتركنَّ القلاص فلا يسعى إليها ولتذهبن الشحناء والتباغض والتحاسد ويدعون إلى المال فلا يقبله أحد». والقلاص جمع قلوص وهي الناقة من الأبل، وهي من أشرف أنواع الأبل وأنفسها من أموال أحد ولا يهتم أحد بالمال لصفاء النفوس وامتلائها بالأيمان وقناعتها بما في أيديها وقرب الساعة.

### ۳- ومن مظاهر الأمن والسلام رخص ثمن الخيل.

فضي الحديث الدي رواه أبو أمامة الباهلي رضي الله عنه: «.. ويكون الثور بكذا وكذا من المال، ويكون الفرس بالدريهمات». قالوا: يا رسول الله، وما يُرخص الفرس؟ قال: «لا تُركَب لحرب أبدًا».

فلماذا الحروب وقد دان الناس بدين الله وذهب التباغض والتحاسب والشبحناء من النفوس، وزاد المال وفاض وعمَّت

البركة أرجاء الأرض ونزلت من السماء.

### رابعا: من أهم الدروس المستفادة:

الأمن والبركة والسلام مصدرهم توحيد الله سبحانه وإقـامـة شرعه في الأرض.

قال ابن القيم رحمه الله: «فإن الشرك أظلم الظلم كما أن أعدل العدل التوحيد، فالعدل قرين ولهذا يجمع سبحانه بينهما، أما الأول ففي قوله تعالى: « شَبَ الذ أنَهُ لا إله إلا هُوَ وَالْمَلَيَكَةُ وَأُوْلُوْا المَانَيَ لاَ إِلَهُ إِلاَ هُوَ وَالْمَلَيكَةُ وَأُوْلُوا المَانَي فكقوله تعالى: « إِلَ وأما الثاني فكقوله تعالى: « إِلَ المَرْكَ لَفُلُمُ عَظِيرٌ » (لقمان: ١٣)» (كتاب الفوائد، ص٢٨).

ولهذا سمى رسول الله عيسى عليه السلام ووصفه بقوله: «إمامًا حكمًا عادلا»، فهو إمام عادل يقود الناس إلى توحيد الله الذي هو أساس العدل، وإذا سار العدل حُفظت الحقوق، ونصبر المظلوم وولت الهموم وأدبيرت الغموم، ورحم الله الامام ابن تيمية حين قال في كتاب الاستقامة: «وَأَمُورُ النَّاس تستقيم فالذنيا مع العدل الذى فيه الاشتراك في أنواع الإثم: أكثر ممًا تستقيمُ معَ الظلم في الحقوق وإن لم تشترك في إثم ا وَلَهُذا قَيلٍ: إِنَّ اللَّهُ يُقِيمُ الْدُوْلَةَ العادلة وإن كانت كافرة ؛ وَلا يُقْيِمُ الظالمة وَإِنْ كَانْتْ مُسْلَمَةً. وَيُقَالُ: الدُنْيَا تَدُومُ مَعَ الْعَدُلْ وَالْكَفْرِ وَلا تَدُومُ مَعَ الظَّلَم وَالأسْسَلَام» (مجموع الفتاوي ١٤٦/٢٨). والله سيحانه أعلم وأعز وأكرم، وإلى لقاء آخر أستودعكم الله الذى لا تضيع ودائعه.

باب السنة

عزو العديث للكتب السنة: رواه البخاري في كتاب الرقاق، باب الغنى غنى النفس (٨/ ٩٥) (٦٤٤٦). ومسلم في كتاب الزكاة، باب ليس الغنى

عن كثرة العرض (٢/ ٢٢٦) (١٠٥١). ورواه الترمذي في جامعه (تحقيق شاكر) في أبواب الزهد، باب من قال إن الغنى غنى النفس(٤/ ٨٦٦) (٢٣٧٣).

ورواه ابن ماجه في سننه باب القناعة (٢/ (٢١٣٢) (١٣٨٦).

### المعنى العام للحديث:

(ليس الغنى عن كثرة العرض) أي ليس الغنى الحقيقي النافع المحمود المعتبر ما حصل عن كثرة العرض والمتاع الدنيوي، (ولكن الغنى غنى النفس) أي: المحمود المعتبر عند أهل الكمال هو استغناء النفس بما قسم لها، وقناعتها ورضاها به بغير الحاح في طلب ولا إلحاف في سؤال، فكأنه غني،. (أهاده ابن بطال وغيره). الشرح التفصيلي:

في شرحه للحديث في كتاب (الأدب النبوي) لمحمد عبدالعزيز الخولي رحمه الله (ص: ١٧٨) كلام بليغ يبين فيه الفرق بين مفهوم الناس للغنى والمفهوم الشرعي له قال ما مفاده:

### الغنى في عرف الناس:

والغنى في عرف الناس من كثر ماله، وعظمت ثروته، والصواب هو:

ما قد بين الرسول صلى الله عليه وسلم أن الغنى ليس بسعة الثروة. ووفرة المال. وكثرة المتاع، (ولكن الغنى غني النفس).

### وفقر القلوب هو الداء:

فقد جاء في بعض روايات هذا الحديث الصحيح أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «يا أبا ذر أترى كثرة المال هو الغنى؟ قال: قلت نعم يا رسول الله، قال: أفترى قلة المال هو الفقر؟ قال: قلت نعم يا رسول الله قال: إنما الغنى غنى القلب والفقر فقر القلب».

وخطورة هذا أن من كان فقير القلب كانت مقاييسه مختلفة، فكان المال عنده هو الغنى لذا: فإنه قد لا يبالى أربح المال من حلال أم من الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وبعد:

الكنيز المقدد

والاستحابة

نسبد کل مولود

صلى الله عليه وسا

فمع كلمات نورانية، وقاعدة إسلامية تقوم عليها المجتمعات الطاهرة النقية، حققها الإسلام في الوقت الذي عجزت فيه الفلسفات المعاصرة أن تحققها، وذلك من خلال حديث قليل المبنى عظيم المعنى رواه الإمام المخاري بسنده إلى أبي هريرة رضي الله عنه، عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ، لَيْسَ الغنَى عن كَثَرَة العَرَض، وَلَكِنَّ الْغَنَى غِنَى النَّفُسِ،

🗡 اعداد/ د . مرزوق محمد مرزوق

ā

حرام؛ لأن حب الدنيا قد استقر في قلبه فأفسد عليه هذا القلب، ومنعه القناعة برزقه. وعلى هذا فالفقير حقًا هو فقير القلب وإن كثر ماله، وتشعبت أملاكه.

هذا وإن كان ذلك وصف الغنى، فكيف السبيل إليه؟

إن أول السبل هو الرضا بما قدر الله وأعطى، والثقة بأن ما عنده خير وأبقى، فثمرة الرضا بالقضاء والقدر كما أفاده (في مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح: ٨/ ٣٢٣٦)، استغناء المقلّب بإغْنَاء الرَّبْ،...، هَمَنْ كَانَ قَلْبُهُ حَرِيصًا عَلَى جَمَعَ الْمَالِ، فَهُو فَقيرٌ فِي حَقيقَة الْحَالِ وَنَتيجَة الْمَالَ، وَإَنْ كَانَ لَهُ كَثِيرٌ مِنَ الْأُمُوَالَ... وَمَا أَحْسَنَ مَنْ قَالَ،

وَلَمْ يَكْشِفْ لِخُلُوقٍ قِنَاعَهُ

وَأَنْشَدَ أَبُو الطَّيِّبِ: وَمَنْ يُنْفِقِ السَّاعَاتِ فِي جَمْعِ

5

3

3

えか

V131 @

- Itatic YYO

- Itmis

الفثامسة والأربعون

### الساعات في جمع مَالَهُ مَخَافَةً فَقُر فَالَّذِي فَعَلَ الْفَقُرُ أَهْمَية هذا العديثُ:

هذا الحديث عجيب في صغر مبناه وعظم معناه؛ وذلك لأنه ليس مجرد حديث تربوي يذكر للمواعظ فقط، بل هو حديث مرتبط بكثير من أعمال الإيمان فلا يستفيد منه إلا من حقّق هذه الأعمال الإيمانية، وتظهر هذه الأهمية من علاقة قوله، وقال الله: « أيَحَسَرُونَ أَنَّمَا نُعْدُهُ بِهِ مِن مَالٍ وَبَينَ هَوَله، وقال الله: « أيَحَسَرُونَ أَنَّمَا نُعْدُهُ بِهِ مِن مَالٍ وَبَينَ فَ نُتَاعٍ مَمْ فِ لَلَيْرَبُ بَلَ لَا يَتْعُرُونَ () إِنَّ اللَيْن مُم مَنْ قَوْلُه، وقال الله: « أيَحَسَرُونَ أَنَمَا نُعْدُهُ بِهِ مِن مَالٍ وَبَينَ فَ قَالَةٍ مَنْ فَ لَقَرَنَ () وَالَذِينَ هُم يَابَتُ رَبِّمٍ فَرُمُونَ وَقُوْرُهُمْ وَالَيْنَ هُم بِيَمْ لَا يَعْمُونَ () وَالَذِينَ هُم مَنْ الْفَيْرُبُ وَهُمْ مَا سَنِقُونَ () وَلَا نَكَلْتُ فَسَا الأَ وسَعها وَلَدَيَا الْفَيْرُبُ مَعْنَ إِلَيْ فَ مَرْمَ مَ لَن مَامَ فَ الْعَانَ مَا مَا وَقُوْمُمُ مَا سَنِقُونَ () وَلَا نَكُمْ فَسَا الاً وسَعها وَلَدَيَا وَمَامُ أَعْنَلُ سَ دُونِ ذَلِكَ هُمْ لَهَا عَامَوْنَ () بَلَ قُلُوبُهُمْ فِي الْحَقُونَ فِي أَنَّهُ عَلَيْهُ مَ

والمعنى أيظنون أن المال الذي نرزقهم إياه لكرامتهم علينا؛ إن ظنوا ذلك أخطئوا، بل هو استدراج كما قال تعالى: ( أَيَحْسَبُونَ أَنَّمَا نُبِدُّهُمْ بِهِ مِن مَّالِ وَبَينَ () سَاعِ هُمْ فِي لَفْيَرُتَ بَلَ لَا يَشْعُرُونَ () إِنَّ ٱلَيْنَ هُم مِنْ خَشْيَةِ رَبِّ مُشْفِغُونَ () وَٱلَّذِينَ هُم بِنَايَتِ رَبِّهِمْ فَوْمِنُونَ () وَٱلَيْنَ

هُر رَبَّهُمْ لا يُشْرَكُونَ () وَٱلَّذِينَ يُؤَوَّنُ مَا مَاتَوَا وَقُلُوْهُمْ وَجِلَاً أَنَّهُمْ إِنَ رَبَّهُمْ لَا يَشْرَكُونَ () أَوَّلَتَكَ يُسْرَعُونَ فِي لَقَبَرَتِ وَهُمْ هَا سَنِقُونَ () وَلا تُكُلِّفُ نَفْسًا إِلاَّ وُسْمَهَا وَلَدَيْنَا يَكْنَبُ يَعْلَقُ وَهُرْ لَا يُظْلُونَ () بَلْ قُلُومُهُمْ فِي عَمَرَ وَمِنْ هَذَا وَهُمَ أَعَسَلُّ مِن دُونِ ذَلِكَ مُمْ لَهَا عَبِلُونَ () بَلْ قُلُومُهُمْ فِي عَمَرَ وَمِنْ هَذَا وَهُمْ أَعَسَلُّ مِن دُونِ ذَلِكَ عن بعض صفات المؤمنين، ثم بين أن هذا التكليف باعمال الإيمان هو مما يُطاق، وليس ظلما للعباد، وأن المُعرض عن هذا التكليف المستصعب له الظانَ أن الرزق الذي رُزق به دليل على رضا الله وإن كان قد خالف حكم الله فيه، كل ذلك دليل أن قلوبهم في غمرة من هذا، أي: من الاستدراج المذكور

وعليه فخيرية المال ليست لذاته بل بحسب ما يتعلق به.. ولا يكون الإنسان غنيًا بحق إلا أن يؤدي حق الله في المال، ولا يتأتى ذلك إلا بأعمال الإيمان، والتي منها ما ذكر في الآيات التي صدَّر بها البخاري بابه. (ينظر: الفتح: ١١/ ٢٧١).

### ومما يستفاد من الحديث:

أن الله تبارك وتعالى رزق نبيه البيان، وآتاه جوامع الكلم؛ لذا كان من بركات كلام النبوة أنك تجده قليل المبنى غزير المعنى، فحديث مثل هذا لا تجده يصل لعشر كلمات بحروفه، ومع هذا ففوائده تكاد تملأ الدواوين.

ومن هذه الفوائد ما يحتاج إلى فتح العلماء وشرحهم، ومنه ما يفهمه كل قارئ مسلم بنظرته للحديث مستنبطا منه ما يفتح الله عليه من مواعظ وعبر -بعيدا عن الأحكام-، وإن المتصفح لما استنبطه العلماء من فوائد حول هذا الحديث ليجد أنه أفاد الزهد، كما نص الإمام الترمذي، وقصر الأمل كما أفاده البيهقي في شعب الإيمان»، والرضا بقضاء الله والتسليم له كما أفاده البيهقي في «الأداب»، وذم الاقتصار على الدنيا وجمع المال كما أفاده الشجري في «ترتيب الأمالي الخميسية» وسخاوة النفس كما في «الأدب المفرد للبخاري»، والعزة والشرف كما أفاده القرطبي، والقناعة والعفاف والاقتصاد في المعيشة كما في شرح «رياض الصالحين»، غير أننا - تقديرًا للموقف - نكتفى بفائدتين عظيمتين هما من أهم ما طرح لنا هذا الحديث المبارك وهما:

- الاستجابة لمفاهيم الشرع، وإن خالفت ما نفهم.

### - والقناعة والتعفف وهما ثمرتا الزهد. أولاً: الاستجابة لفاهيم الشرع وإن خالفت ما كنا عليه من قبل:

وأرجو- يا حبيبي- انتباهك رجاء نصحك ودعائك، إن المتتبع لسنة الله في خلقه في قصص إرسال الرسل إلى قومهم ليشعر بأهمية هذه السمة في تغيير حياة الناس مما هم عليه عده السمة في تغيير حياة الناس مما هم عليه ينقسمون إلى هريقين، واحد قوله، سمعنا وأطعنا، يستجيب لمفاهيم الشرع وتعاليمه وإن خالفت ماكان عليه، وهذا يحيا عن بينة، وفريق آخر يهلك عن بينة، وهو من عارض تعاليم الشرع وأعرض عنه معتمدًا على ما كان عنده به الترك إلى الإعراض بالكلية فيكون كمن قال به الترك إلى الإعراض بالكلية فيكون كمن قال تعالى على لسانهم، (إنَّ وَجَدْنَا عاباً، عَلَى أَمَةٍ وَإِنَا عَلَى مَاتَرهم مُقْتَدُونَ» (الزخرف، ٢٣).

إذن فالناس يتمايزون بهذه السمة - سمة تلقّي تعاليم الشرع ومفاهيمه بالقبول أو بالرد -إلى فريقين؛ فريق طائع مهتد، وآخر عاص معرض، وهنا يكون الخلاف.

وهـذا الخـلاف درجـات فقد يكون بـدايـة من رد الدين بالكلية كما قـال الكفار (إنـا وجدنا آبائنا على أمة...)، وقد ينتهي بشكل أخفَ من أشكاله وهو ردّ مفهوم يريد الشارع أن يصححه لنا؛ كحديثنا الذي بَين أيدينا، والذي يريد أن يصحُح لنا مفهوم (الغنى)، ومعناه وما يترتب عليه.

وهذا الأمر لأهميته نجد أن الشارع يحرص على توجيه الناس إليه في غير ما موضع فنجد النبي صلى الله عليه وسلم كثيرًا ما يسأل عن أمر ما، ثم يجيب المسلمون بجواب، ثم يفاجئهم النبي صلى الله عليه وسلم بجواب مختلف؛ يربيهم عليه، فيستجيب المؤمنون وكأنهم لم تكن عندهم في القضية جواب سابق؛ وذلك لكونهم قد استقرت في نفوسهم أنهم عبيد لله، والعبد شعاره وقوله: سمعنا وأطعنا، ومثاله، عنَّ أبي هُرَيْرَةَ، أنَّ رسول الله، قال: «أتَدْرُونَ مَا الْمُفْلُسُ؟ قَالُوا: الْمُفْلُسَ مَنْ أُمَّتِي مَنْ لَا دَرْهَمَ لَهُ وَلَا مَتَعَ، فَقَالَ: إنَّ الْمُفْلُسَ مَنْ أُمَّتِي

يَاتِي يَوْمَ الْقَيَامَة بِصَلاة وَصِيَام وَزَكَاة، وَيَاتِي قَدْ شَتَّمَ هَذَا، وَقَدْفَ هَذَا، وَأَكَلَّ مَالَ هَذَا، وَسَفَّكَ دَمَ هَذَا، وَضَرَبَ هَذَا؛ فَيُعْطَى هَذَا منْ حَسَنَاته، وَهَذَا منْ حَسَنَاته؛ فَإِنْ هَنيَتُ حَسَنَاتُهُ قَبْلَ أَنَّ يُقْضَى مَا عَلَيْه، أُخَذَ مَنْ خَطَايَاهُمْ فَطُرِحَتْ عَلَيْه، ثُمَّ طُرحَ فَيْ النَّارِ.. فَيغير النبي مفهومَهم عن المَلس، وهَكذا فيتغير مفهوم المؤمنين في الحال بحسب ما جاء به الشرع.

إن هذه القضية -أعنى: قضية استجابة المؤمن لتعاليم الشرع ومفاهيمه- وإن خالفت ما استقر عليه فهمه وتنشئته وتربيته؛ هذه القضية هي مفرق عظيم في حياة المجتمعات المؤمنة، وفي تربيتهم، وهي دليل إيمان عام، وإيمان خاص بأن تعاليم الشرع وأوامره ومفاهيمه وإن خالفت قناعاتنا، فإن في شرع الله الخير، وكما قال أهل العلم بعبارة أصولية: «أينما وُجدت المصلحة فثُمَّ شرع الله»، فمتى أمر الشرع وقرر ففي أمره الخير والمصلحة مهما كان عندنا من مفهوم خلاف ذلك، فلا بد من الاستجابة؛ لاعتقادنا أن المصلحة في مآلات الشرع، وإن كان الحال بخلاف ذلك، وما قصة أم موسى عنا ببعيدة، لما قال لها الله تعالى: (فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَكَأَلْقِيهِ فِي ٱلْبَرَ) (القصص: ٧)، فهل يُعقل أن تُلقى أمُّ بولدها في البحر إن خافت عليه؟! فالظاهر من الحال أن من يلقى في اليم فإنه يغرق ويهلك، لكن المآل أن الله كتب لموسى عليه السلام النجاة بهذا، فكان المآل خيرًا، وهكذا حال المسلم.

وعودًا إلى حديثنا فالمفهوم المستقر لدى الناس جميعا أن الغني هو مَن عنده مال ومتاع، فجاء الإسلام ليغير هذا قائلاً، إن الغنى الحقيقي هو غنى النفس، وقد دللنا على هذا المفهوم الجديد من واقعنا، إذن فالمسلم يستجيب لهذا المفهوم وما يترتب عليه من سلوك، وإن كان يخالف ما يفهم سيرًا على القاعدة العامة أنه: «أينما وُجِدت المصلحةُ فثَمَّ شرع الله».

### ثانيا: القناعة:

وهي الكنز المفقود، فهي أهنأ العيش، وهي من صفات المؤمنين؛ لذا كانت من ثمرات الإيمان وترتب اكتسابها على الخوف من الواحد الديان

فقال نبينا العدنان فيما رواه الإمام أحمد عن زيد بن ثابت أنه سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «مَنْ كَانَ هَمُهُ الأَخَرَةَ، جَمَعَ الله شَمْلَهُ، وَجَعَلَ غَنَاهُ فِي قَلْبِه، وَأَتَتْهُ اللَّذِيا وَهِيَ رَاغِمَةٌ، وَمَنْ كَانَتْ نَيَّتُهُ اللَّذْنَيَا، فَرَقَ الله عَلَيْه ضَيْعَتَهُ، وَجَعَلَ فَقُرَهُ بَيْنَ عَيْنَيْه، وَلَمُ يَأْتِه مِنَ الَدُّنْيَا إِلَّا مَا كُتِبَ لَهُ، (صححه الألباني فِي الصحيحة).

والإنسان مهما رُزق من المال ولم يكن قنوعًا فلن يملأ عينه شيء .

### ومن ثمرات القناعة:

وهذه السمة من جمالها أنها لو تحلى بها العامة لزالت من بينهم الضغائن والأحقاد، وحلت بينهم الألفة والمودة؛ إذ أكثر أسباب الخلاف والشقاق بين الناس بسبب الدنيا والتنافس عليها، وما ضعف الدين في القلوب إلا من مزاحمة الدنيا له، ولذلك كان من دعائه صلى الله عليه وسلم: « اللهم إني أعوذ بك من قلب لا يخشع، ومن دعاء لا يُسمع، ومن نفس لا تشبع، ومن علم لا ينفع، أعوذ بك من هؤلاء الأربع،.

أما أهميتها للعلماء والدعاة فحدُّث ولا حرج، فباستقامة الدعاة والعلماء على هذه الخلال يحفظ الله البلاد والعباد؛ وذلك لأن بهم تُقام الحجة، ويظهر الدين، فلو أنهم أعطوا في دينهم الدُّنيَّة لضاعوا وأضاعوا العباد، ولو رزقهم الله خُلق القُناعة فما يبالون بالدنيا ولا يحتاجون إلى أحد ولا يفكرون إلا في أخراهم، ومن وصاياهم في ذلك: أوصى سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه ابنه فقال: «يا بني، إذا طلبت الغنى فاطلبه بالقناعة؛ فإنها مال لا ينفد».

وقيل لبعض الحكماء: «ما الغنى؟» قال: «قلة تمنيك، ورضاك بما يكفيك».

وكان محمد بن واسع - رحمه الله تعال ى- يبل الخبز اليابس بالماء ويأكله ويقول: «من قنع بهذا لم يحتج إلى أحد».

ويقول عامر بن عبد قيس: «أربع آيات من كتاب الله إذا قرأتهن مساءً لم أبال على ما أمسي، وإذا تلوتهن صباحًا لم أبال على ماً أصبح.

( مَا يَفْتَحِ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةِ فَلَا مُمْسِكَ لَهُمَاً وَمَا يُمْسِكْ فَلَا مُرْمِيلَ لَهُ مِنْ بَعَدِهِ وَهُو الْعَرَيْزُ الْحَكِمُ ) (فاطر: ٢)، (وَ إَتَ يُرِدْكَ بِخَيْرِ فَلَا رَآدَ لِفَضْلِهِ تَضِيبُ بِهِ. مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهُ ) (يونس:

من الآية (١٠٧٦)، (وَمَا مِن دَلَتَةِ فِي اَلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللَّهِ رِزْقُهَا وَيَعَلَّدُ مُسْنَقَرَهَا وَمُسْتَوَدَعَهَا كُلُّ فِي حَتَّ مَّينِ ) (هود ٢٠)، (سَيَجْعَلُ اللَّهُ بَعْدَ عُسَرٍ بُشَرً) (الطلاق: من الآية ٧). (ينظر: التوكل لعبد الغني المقدسي ص ٣٧). ومن أفعالهم:

يقول صالح بن أحمد بن حنيل؛ دخلت على أبي يوما في أيام الواثق، والله يعلم على أي حال نحن، (يعنى: من الحاجة والشدة والفقر)، وقد خرج لصلاة العصر، وكان له لبد يجلس عليه، قد أتى عليه سنون كثيرة حتى بلي، وإذا تحته كتاب -يعنى رسالة -، وفيه: بلغنى يا أبا عبد الله ما أنت فيه من الضيق، وما عليك من الدَيْن، وقد وجهت إليك بأربعة آلاف درهم على يد فلان، وما هي من صدقة، ولا زكاة، وإنما هو شيء ورثته من أبي، (وكانوا يرون أن الميراث من أطيب المكاسب؛ لأنه لا تبعة على الإنسان فيه)، يقول صالح؛ فقرأت الكتاب ووضعته في مكانه، فلما دخل قلت: يا أبت ما هذا الكتاب؟، فاحمر وجهه، وقال: رفعته منك، يعنى: وضعه تحت هذا لئلا يراه صالح، ثم قال: تذهب لجوابه؟، فكتب إلى الرجل: وصل كتابك إلى ونحن في عافية، فأما الدَّيْن فإنه لرجل لا يُرهقنا، يعنى؛ لا يطالبنا بالحاح، وأما عيالنا ففي نعمة الله، فذهبت بالكتاب إلى الرجل الذي كان أوصل كتاب الرجل، فلما كان بعد حين ورد كتاب الرجل مثل ذلك، يعنى: أرسل مرة ثانية، فرَدَّ عليه بمثل ما رد، فلما مضت سنة أو نحوها ذكرناها، يقول: جلسنا نتذكر يوم أرسل الرجل الكتاب، فقال الإمام أحمد: «لو كنا قىلناها كانت قد نفدت الآن، وانما هو طعام دون طعام، ولياس دون لياس، وإنها لأيام قلائل، (ينظر: سيرة الإمام أحمد بن حنيل: ص: .(22

فتلك صفة صنعت أحمد بن حنبل.

هذا وليس المراد من كلامنا ترك الكسب، بل الحلال منه مطلوب، وإنما الذي يتعارض مع القناعة أن يغشَ التاجر، وأن يتسخط الموظف، وأن يتنازل الداعية عن دعوته أو يميع مبدأه رغبة في مال أو جاه، وأن يذلُ المرء نفسه لغير الله- تعالى- لحصول مرغوب، فذلك ما يجب الحذر منه، وفي هذا القدر كفاية، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحمه وسلم.

# لتوحيك الإبيع الأخر131 هـ - العدد 277 - السنة الخامسة والأربعون



٣٨٨- «إذا كانَ يَوْمُ القِيامَةِ دَعا الله تعالى بِعَبْدٍ مِنْ عَبِيدِهِ فَيَقِفُ بَيْنَ يَدَيْهِ فَيَسْأَلُهُ عن جاهِهِ كما يَسْأَلُهُ عن ماله».

الحديث لا يضح: أخرجه الحافظ الطبراني في «المعجم الصغير» (ح١٨) من حديث ابن عمر مرفوعًا وقال: «لم يروه عن عبد الله بن دينار إلا سليمان بن بلال، تفرد به يوسف بن يونس الأفطس». اه. قال الإمام الحافظ ابن حبان في المجروحين (١٣٧/٣)؛ «يوسف بن يونس الأفطس شيخ يروي عن سليمان بن بلال ما ليس من حديثه ، لا يجوز الاحتجاج به إذا انفرد، ولقد أثبت الحافظ الطبراني تفرده، لذلك أخرجه الحافظ ابن حبان في المجروحين (١٣٧/٣)، وجعله من مناكير يوسف الأفطس وقال: «وهذا لا أصل له من كلام النبي صلى الله عليه وسلم». اه. وأخرج له هذا الحديث عن سليمان وقال: لا يرويه عنه غير الأفطس وهو منكر». وأخرج له هذا الحديث عن سليمان وقال: لا يرويه

وأخرجه الخطيب في «تاريخ بغداد» (٩٩/٨) من حديث الأفطس وقال: هذا حديث غريب جدًا لا أعلمه يروى إلا بهذا الإسناد». اهـ.

うちょう

(14) 12 4 W31 a - 1 auc

200 - السنة الخامسة والأربعون

٣٨٩- «إِنَّ الْمُؤمنَ همَّتُه فِي الصَّلاَة وَالصِّيَام وَالْعِبَادَة، وَالْلُنَافِق هِمَتُه فِي الطَّعَام وَالشرَاب كالبهيمة.»

الحديث لا يصح: أورده الغزالي في «الإحياء» (٦٨/٣) وقال: سُئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن علامة المؤمن والمنافق، فقال: «إن المؤمن همته...» الحديث. قال الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء» (٦٨/٣): «الحديث لم أجده أصلاً». اه.

٣٩٠ د اللِّصُ مُحَارِبٌ للله وَلرَسُوله هَاقْتُلُوهُ هَمَا أَصَابَكُمْ منْ إِثْم هَعَلَى د.

الحديث لا يصح: أخرجه ابن حبان في «المجروحين» (٢٠٨/٢) ومن طريقه ابن الجوزي في «الموضوعات» (١٢٦/٣) من حديث فرات بن زهير عن مالك بن أنس عن أمه، عن أم علقمة عن عائشة مرفوعًا، وآفته فرات بن زهير قال ابن حبان: «شيخ يروي عن مالك بن أنس ما لم يحدث به مالك قط، لا تحل الرواية عنه، ولا الاحتجاج به بحال». اه. وقد أخرجه الدارقطني في «غرائب مالك» عن الحسن بن محمد بن سعيد، عن الحسن بن هاشم عن مخلد عن فرات بن زهير، قاله الحافظ ابن حجرية «اللسان» (٥٠٢/٤) (٥٠٢/١٠). ٣٩١- « اتَقُوا مَوَاضعَ التُهَم «.

الحديث لا يصح: أورده الغزالي في «الإحياء» (٣٥/٣) وقال الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء»: «لم أجد له أصلاً».

٣٩٢- «مَن قَرَأ سورة المطفِّفين سقَّاه الله من الرَّحيق المختوم يومَ القيامة».

الحديث لا يصح: أخرجه الثعلبي في تفسيره المسمى «الكشف والبيان» (١٤٩/١٠)، والواحدي في تفسيره المسمى «الوسيط في تفسير القرآن المجيد» (٤٢٠٤٤) (ح١٢٩٥) من حديث أُبي بن كعب مرفوعًا ، وعلته سلام بن سُليم الطويل أبو أيوب المدائني، كذاب ليس بشيء، يروي الموضوعات، كذا في «تهذيب الكمال» (٢٢٢٧/٢٢٢٨)، و«الميزان» (٢٣٥/١٧٥/٢)، و«المجروحين» (٢٣٥١) لابن حبان، وعلة أخرى: هارون بن كثير مجهول، روى عنه سلام الطويل فضائل القرآن، وعلة أخرى زيد بن سالم عن أبيه نكره، وهذه العلل تزيد الحديث وهنًا على وهن، وهذا الحديث أورده الزمخشري في «الكشاف» (٢٤٢٤).

٣٩٣- « مَنْ قَرَأَ سُورَةَ انْشَقْتُ أَعَاذَهُ الله أَنْ يُعْطِيَهُ كَتَابَهُ وَرَاءَ ظَهْرِهِ »-

3

الأخر ٢٢٦٢ هـ - العدد ٢٣٥ - السنة الخامسة والأربعون

الحديث لا يصح: أخرجه الثعلبي في «تفسيره» (١٥٨/١٠) والواحدي في «تفسيره» (٤٥١/٤). (ح١٣٠٦)، وعلته سلام بن سليم الكذاب، وهارون بن كثير المجهول، وزيد بن سالم عن أبيه نكرة، كما بينا آنفًا، وأورده الزمخشري في «الكشاف» (٥٦٨/٤).

٣٩٤- «إِنَّ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى لَوْ أَغْفَلَ شَيْئًا، لأَغْفَلَ الذَّرَّةَ وَالْخُرْدَلَةَ وَالْبَعُوضَةَ

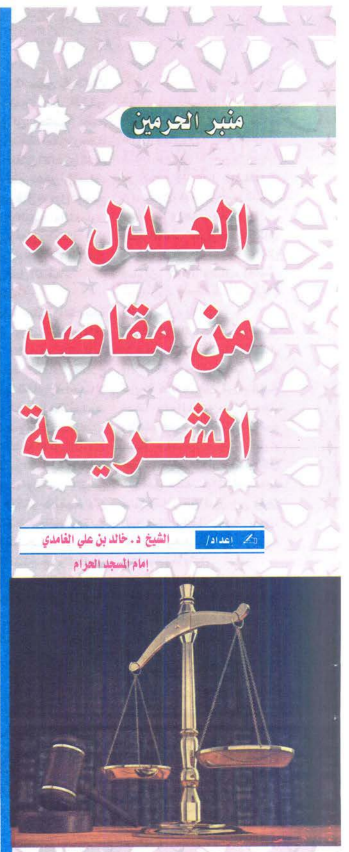
الحديث لا يصح: أخرجه أبو الشيخ في «العظمة» (ح١٨٩) من حديث أبي هريرة مرفوعًا، وعلته أبو أمية بن يعلى، وهو إسماعيل بن يعلى، قال الإمام البخاري في «الكبير» (١١٩٨/٣٧٧/١): «سكتوا عنه». اه.

فائدة: قال الحافظ الذهبي في «الموقظة» (ص٤٨)؛ «أما قول البخاري؛ سكتوا عنه. فظاهرها أنهم ما تعرضوا له بجرح ولا تعديل، وعلمنا مقصده بالاستقراء: أنها بمعنى تركوه». اه.

ولذلك قال ابن كثير في «اختصار علوم الحديث» (ص٨٩)؛ «من ذلك أن البخاري إذا قال في الرجل: سكتوا عنه. أو: فيه نظر. فإنه يكون في أدنى المنازل وأردئها عنده ولكنه لطيف العبارة في التجريح فليعلم ذلك». اه.

قلت: يتبين ذلك من قول ابن حبان في «المجروحين» (١٢٦/١): «أبو أمية بن يعلى كثير الخطأ فاحش الوهم». اه. وقال النسائي في «الضعفاء والمتروكين»: متروك الحديث. اه.

وية رواية ابن طهمان (٢٩٥): سمعت يحيى بن معين يقول: «أبو أمية بن يعلى ليس بثقة». اه. قلت: ويغني عن هذا الخطأ والوهم الفاحش في هذا الحديث الواهي قول الله تعالى: «وَمَا يَعْرُبُ عَن رَبِّكَ مِن مَنْقَالِ ذَرَةٍ فِ ٱلأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَاءِ وَلَا أَسْعَرَ مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْبَرُ إِلَا فِي كِنَبَ شَيْنِ» (يونس: ٦١).



الحمد لله، الحمد لله عدد خلقه، ورضا نفسه، وزنة عرشه، ومداد كلّماته، حمدًا يليقُ بجلاله وعظمته وكبريائه، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهدُ أن محمدًا عبدُه ورسولُه، صلَّى الله عليه وعلى آله وأصحابه، والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين، وسلَّم تسليمًا كثيرًا. أما بعد:

فاتقوا الله- عباد الله-، وراقبوه في السر والعلانية، وإن استطعتُم أن تلقوا ربَّكم وأنتم خفيفة ظهورُكم من دماء الناس، خميصة بطونُكم من أموالهم، كافَّة ألسنتُكم عن أعراضهم، مُلازمون لأمر جماعتهم.. فافعَلوا، فوالله آلذي لا إله غيره؛ إن ذلك لهو الفوز العظيم، (وَمَن يُعْلِع آللَهُ وَرَسُولُهُ. وَيَغْسَ آللَهُ وَيَتْقَعُ فَأُوْلَتِكَ هُمُ آلفَاتَرُونَ ) (النور: ٥٢).

عالَّنا اليوم تتجاوزُ فيه صورٌ من الظلم والْجُور والْعُدوان حدودَ الزمان والمكان، وتظهرُ فيه ألوانُ من البغي وانتقاص الحقوق الإنسانية المشروعة بدَوافع عُنصرية، وموروثات طائفية، وخلَل عقديًّ وفكريً. مما يُؤكِّدُ الحاجة الماسَّة إلى إصلاح النفوس والعقول، وتهذيبها بصالح الأخلاق ومكارم الصفات التي جاء النبي- صلى اللَّه عليه وآله وسلم- لإكمالها ورعايتها، والتي تُقوَّمُ السلوك، وتُصلِحُ فسادَ القلوب.

وإن من أعظم تلكم الأخلاق وأشملها لجميع نواحي الحياة: قيمة إنسانيَّة إسلاميَّة كُبرى، ومبدأ رفيعًا بديعًا، غدا مقصدًا من أجلُ مقاصد الشريعة وكليَّاتها، ألا وهو: «الإنصافُ والعدل». الإنصافُ والعدلُ الذي ما بعثَ الله الرسل وأنـزل الكتب إلا من أجل تحقيقه في الأرض، (لَقَد أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا

# بِٱلْبَتِنَتِ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُدُ ٱلْكِنَبَ وَٱلْمِيزَاكَ لِيَقُومَ ٱلنَّاشُ بِٱلْقِسْطِ )

(الحديد: ٢٥).

وأمر الله تعالى النبي- صلى الله عليه وآله وسلم- وأمَّته بالإنصاف والقسط، في الأقوال والأفعال والحكم بين لأغول بيَّنكُمُّ ) (الشورى: ١٥)، وقال: (وَإِذَا قَلْتُمْ فَأَعْدِلُوا وَلَوَ صَالَ ذَا قُرْقٌ ) (الأنعام: ١٥٢)، وقال: (وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ التَّاسِ أَن عَكْلُوا إِلَّذَكِلُ ) (النساء: ٥٨).

وامتثل النبي- صلى الله عليه وآله وسلم- أمرَ ربِّه وتوجيهه، وطبَّق العدل والإنصاف في كل أحواله وأيامه. وسُنَّتُه الشريفة وسيرتُه العطرة خيرُ مثال وشاهد، وتربيتُه-صلى الله عليه وآله وسلم-لأصحابه على الإنصاف والعدل مع المُوافق والمُخالف لا تُحصى شواهِدُه، ولا تُعدُّ نهاذجُه.

### أمة الإسلام!!

التوحيد

3

الثاني ٢٣٧ ٥١ هـ - المدد ٢٣٧

- السنة الخامسة والأربعون

مرَّ عُمر بن الخطاب - رضي اللَّه تعالى عنه وأرضاه - بشيخ كبير من أهل الذمَّة وهو يتَكفُّفُ الناسَ ويسالُهم، فوقف عليه وقال مقولته الشهيرة: ما أنصفناك، أن كنا أخذنا منك الجزية في شبيبَتك، ثم فيَّعناكَ في شَيبَتك، ثم أمر له برزق دائم.

عدلٌ وَإِنصَاف لا يقفُ عند حدود وأعراف، يشملُ القريبَ والبعيدَ، والمُسلمَ والكافرَ. هذا العدلُ والإنصافُ هو الذي جعل شيخَ الإسلام ابن تيمية-

رحمه الله - لما سعَى في فكاك أسرى المُسلمين عند التَّتر، وعلم أنهم لن يُطلقوا معهم أسرَى أهل الذمَّة، أصَرَ رحمه الله - على إطلاق الأسرَى كلَّهم وقال - في سُمُوً نفس وإنصاف لا نظير له، قال -: «بل جميخ من معك من اليهود والنصارى الذيت هم أهل ذمَّتنا، فإنا اللَّه ولا من أهل الذمَّة».

إن الإنصاف حلية الشريعة وزينة الملّة، وركيزة الإصلاح، وهو خُلُق الأنبياء والنُّبلاء، وواسطة عقد السعادة وصلاح الأحوال، وما تحلّى به أحدً إلا دلَّ ذلك على سلامة صدره،

وطهارة قلبه، وجودة عقله. وإذا ضيَّعَت الأمة الإنصاف، فلا وإذا ضيَّعَت الأمة الإنصاف، فلا تسَل عن قُشُو الأنانية والأثرة الإجحاف، ويخس الناس أشياءَهم، فتفتر هممهم عن تحقيق الأمانة والجودة في الأعمال والمنجزات، ويدوق المجتهد والناجح والمُخلص المجتهد والناجح والمُخلص وإخفاء الحاسن وإبراز المساوئ. مما يُضعف في المجتمع روح المناء.

إن الإنصاف ثمرة العدل ورونَقُه وبهاؤه، ولا يُمكن أن يستفيد العبد من علمه بالحق حتى يُقيم العدل والإنصاف، كما قال الله: ( وَمِتَنْ ظَفَناً أُمَّةٌ يَهُونَ بِالحَقِ وَهِد يَعْدِلُونَ) (الأعراف: ( 101)، وقال-سبحانه-: (يَأَيُّهُ

الَّذِينَ مَامَنُوا كُوُنُوا قَوَّرِمِينَ بِالْقِسْطِ شَهُدَلَة لِلَّهِ وَلَوْ عَلَى أَنفُيكُمْ أَوِ الْوَلِلَّنِينَ وَالْأَقْرِينَ ) (النسساء: شَنَانُ قَوْمِ عَلَى أَلاَ تَعْدِلُوا أَعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقُوكُ ) (الماندة: ٨)، وقال: (وَلَا تَبْخَسُوا النَّاسَ أَشْيَاءَهُمْ ) (هود: ٨٥).

ولقد أنصفَ القرآنُ أهلَ الكتاب حينما قال: (لَيُسُوا سَوَلَهُ) (آل عمران: ١١٣)، وقال: (يَنَهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَآَحَكُرُهُمُ ٱلْفَلَمِقُونَ)

(آل عمران: ۱۱۰).

ولذلك كان الواجبُ على العبد أن يزن الأمور بميزان العدل والإنصاف، حتى يحيا حياة كريمة هانئة؛ فإن لربّه عليه حقًّا، ولوالذيه عليه حقًّا، ولأهله عليه حقًّا، ولوُلاة أمره عليه حقًّا، ولإخوانه عليه حقًّا، والإنصافُ أن يُعطي كل حقًّا، والإنصافُ أن يُعطي كل على منابر من نور عن يمين الدين يعدلون في حكمهم وأهليهم وما وُلُوا».

### أمة الإسلام (!

إننا في زمن أحوَجُ ما نكون فيه إلى فهم حقيقة الإنصاف والتأذُّب بآدابه. فليس من الإنصاف في شيء أن يُعامَل به قومٌ لحبَّة أو قرابة، ويُغضَ الطرفُ عنهُ في مُعاملة قوم أن تسُوءَ العلاقات الأسرية والاجتماعية بمُجرَّد زَنَّة أو الأعذارُ، ويُغلَّب جانبُ المحاسن الكثيرة، ويُقبَل العضوُ مَن

أخلاق الناس، (خُذ ٱلْعَقْرَ وَأَحْرَ بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْجُنهِلِينَ ) (الأعراف: ١٩٩).

وما أعظمَ قول نسِنا- صلى الله عليه وآله وسلم- في تأسيس هذه القاعدة التي هي من أهم قواعد الإنصاف؛ ومُخرَجًا. حيث قال- بأبي هو وأمي- أمة الإسلام !! صلى الله عليه وآله وسلم-: «لا يَضرَك مؤمن مُؤمنة» يعنى: لا يُبغض ولا يكرَهُ زوجٌ مؤمنٌ زوجته المؤمنة، «إن سخط منها خَلْقًا رضي منها ويكتُمُ حسناته ومحاسنه، آخر» (رواه مسلم وغيره). وقال سعيدُ بن المُسيَّب- الجنة، والقادحُ لا يشعُر. رحمه الله-: «ليس من شريف ولا عالم ولا ذي سُلطان إلا وفيه عَيْبٌ، ولكن من الناس من لا ينبغي أن تَذكرَ عيوبُه؛ فمن كان فضله أكثر من نقصه وهب نقصه لفضله».

إن هذه النظرة المتوازنة الحكيمة يجب تطبيقها في التعامُل مع الحكّام والوُلاة والعلماء وذوى الهيئات والشرف وسائر الناس، ومع المخالفين كذلك، فيُعامَلون جميعًا بهذا الميزان النبوي الذي يحفظ لهم حقوقهم ومحاسبتهم، مع الإصلاح الأقوال والأفعال، فقال: ) والتقويم والنصيحة لهم.

وإن من أبهَى صور الإنصاف ولم يُسمُ أصحابَها. ألا تفسد علاقتك بالمسلمين بسبب اختلاف وجهات النظر، فهو لا يُفسدُ الوُد يقول: «ما بالُ أقوام يفعلون والمحشة عند التجرد والإنصباف، ولا تأخذهم بلازم قولهم، فهو ليس بلازم

لهم، وتُحسنُ الظنَّ بهم، وتضع أمرَهم على أحسنه ما لم يأتك ما يغلبُ ذلك، وإياك أن تظنَّ سُوءًا بكلمة خرجَت من أخيك المسلم وأنت تجد لها في الخير محملا

إن مما يخدش الإنصاف ويخرمُه: أن يتورَّط المرءُ في نشر أخطاء وزلات مُسلم ظاهر العدالة والسلامة، ولعلهقد حطرحله فخ

كما قال النبي- صلى الله عليه وسلم- عن حاطب بن أبى بلتعَة- رضى الله عنه-: « لعل الله اطلع على أهل بدر، فقال: اعلموا ما شئتم فقد غفرت لکم».

وإن المنصف إذا انتقد فإنه ينقد الأقوال لا القائلين، فيكون نقده للرأى والفعل هادفًا بِنَّاءً، بِنَيَّة طِيبة وأدب حسن، لا بقصد الإسقاط والتجريح والتوبيخ، والدخول في النيًات والمقاصد.

فالقرآن حينما نقد إنما نقد وَمِنْهُمْ)، (وَمِنْهُمْ)، (وَمِنْهُمْ)،

وتمثَّل ذلك النبي- صلى الله عليه وآله وسلم- فكان كذا وكذا».

وإن من أجل عُرى الإنصاف: التثبت والتأنى في تصديق

الأخبار وبناء الأحكام عليها، وما ثبت لمسلم من العدالة والفضائل فلا تنفى عنه ولا تزال إلا بيقين مثله أو أقوى منه، لا بالظنون والشكوك، وزعموا، وقالوا، فبئسَ مطيَّة الرجل: زعموا، و(إن بَعْضَ ٱلظَّنَّ إِنَّرْ) (الحجرات: ١٢).

### أبها التاس22

أخذ الناس بظواهرهم وترك سرائرهم إلى ربِّهم-سبحانه وتعالى-، وقبول الحق من الحبيب والمغيض، والاعتراف بالخطأ، وكلام الأقران بعضهم في بعض يُطوَى ولا يُروَى ولا يُشاء، هو عين الإنصاف والتسامي. ومراعاة اختلاف علماء مذاهب المسلمين المتبوعة واجتهاداتهم السائغة، والإعدار لهم، وعدم التشنيع والنذم، والسبعيُ في جمع الكلمة على ولاة الأمور، ونبذ الفرقة والاختلاف المذموم. كل ذلك من أهم الأسس التى يبنى عليها الإنصاف والعدل، والتي تشيع الأمن والاستقرار في المجتمعات، وتبعث الطمأنينة وتهيئ النفوس والعقول للإنتاج والعمل المثمر البنّاء. إن الإنصاف فطرة ربَّانيَّة سويَّة، وقيمة خُلُقيَّة نبويَّة، من أخذ بها وتحلّى سعد وفازَ وعلا وترقى، والله يُحَبُّ

المقسطين. ومن خالف ذلك، واتبع منهج المطففين الذين يأخذون الذي لهم وافرا

كاملاً، ويُخسرون ويُنقصون في حقوق غيَرهم وقي الذي عليهم. فما أبعدَه من منهج، وما أجدرَهم بقول ربُنا-سبحانه-: (رَبُّلُ لِلْمُطَفِّنِينَ) (المطففين: ۱).

### ويعد، أيها المسلمون (١

الإنصاف عزيز، وكلّ الناس مُحتاجٌ إليه، وهو شاقٌ على نفوس كثير من الناس، الذين تلبُّسُوا بآفات قلبيَّة وسُلوكيَّة منعَتهم من التجرُّد لله والتحلى بحلية الإنصاف العظيمة. ذلك أن كثيرًا من الناس يحملهم هوى النفوس، والغضب، والغيرة، والحسد، والكبر على عدم الإنصاف والتمادي في الإجحاف، وغمط الحق، وازدراء الناس وبخسهم محاسنهم وكتمها، وتمنى زوال النعمة عن إخوانهم حسدًا من عند أنفسهم

### وإن عينَ الرُضا عن كل عيبِ كليلةُ

ふキ

「ま」ない

7731 a. - 11aL.c 770 - 11min

الخامسة والأربعوز

ولكنَّ عينَ السُّخط تُبدي المساويا ومن أكثر ما يمنعُ العبدَ من أن يكون مُنصفًا عادلاً التعصُّب المقيتُ لغير الحق، والتحزُّب لغير الله ورسوله- صلى الله عليه وآله وسلم-، والاستبدادُ دالرأى.

هُذا وإن الغلُوَّ والتطرُّف لا يمنعُ المرءَ من الإنصاف فحسب؛ بل يحملُه على سفك دماء المُسلمينَ وتكفيرهم وتفسيقهم بغير حقً، واستحلال دمائهم وأموالهم وأعراضهم.

ولذلك كانت الخوارج كلاب النار، كما أخبر النبي- صلى الله عليه وآله وسلم-؛ لأنهم من أشدَ الفرَق ظُلمًا وعُدوانًا وبُعدًا عن العدل والإنصاف، وتراهم لفساد رأيهم وعقلهم ينهَشُون ويتعاوّون ويتهارَشُون على المُسلمين والمُصلِّين، وقد سلم منهم أهلُ الأوثان، كما هُو الحالُ في بعض بُلدان المُسلمين الذين ابتُلوا بأهل الغلُوَ والعُنف والتشدُّد.

إن كثيرًا من قضايا المسلمين المعاصرة ومُشكلاتهم لا يُنظرُ إليها بعدل وإنصاف، مما يزيدُ الجراحَ اتساعًا، والآلام إيلامًا، فتطولُ المحنةُ، وتتعاطَمُ المؤونةُ على بعض بلاد المُسلمين.

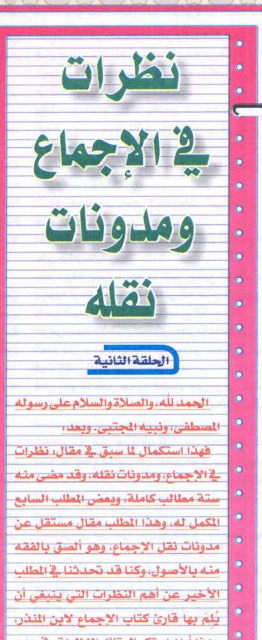
ولكن- بفضل الله ونعمته-تتضافر جهود المملكة وإخواننا المسلمين في الدول الإسلامية لرد الغدوان ورفع الظلم الواقع على إخواننا في فلسطين وسوريا واليمن، ودحر أفكار التطرُّف والأرهاب بعاصفة حزم تارةً، وبتحالف إسلاميَّ تارةً أخرى، وسعى حثيث لكشف المعتدين والحاقدين، وردً كيدهم، وإبطال مكرهم. كما بين ذلك بوضوح ولاء خادم الحرمين الشريفين-أيَّده الله-في خطابه الضافي، الذى أكد فيه حرص الملكة على الدفاع عن قضايا العرب والمسلمين في المحافل الدولية.

الواجبُ على المسلمين جميعًا هو نُصرةُ المطلومين، وغوثُ المُستغيثين، ونجدةُ الملهُوفين، والوقوفُ مع كل صادق وناصح قام للَّه في سبيل تحقيق ذلكَ. والحدرَ الحدرَ من تخذيل المُخذُلين، وارجاف المُرجفين المُخلصين، ويفتلون ضدَّهم المُخلصين، ويفتلون ضدَّهم يُشتَّتوا جهودَهم، ويَبعثروا نجاحاتهم.

وإن على أصحاب الأقلام والكتبة في وسائل الإعلام المختلفة، وشبكات التواصل الاجتماعي واجبا شرعيًا بالقيام بالعدل والإنصاف، فيكونون صفا واحدامع حكامهم وعلمائهم وبلادهم ضد أهل البغى والعدوان والظلم، فترتقى الجهود وتتكامَل، وتشتدُ اللّحمة وتتعاون في الوقوف مع حكامنا وعلمائنا والمخلصين في مثل هذه الأحداث والفتن والمدلهمًات، وأن يمتثل الجميعُ قول رينا- سبحانه وتعالى-: ( وَإِذَا جَآءَهُمُ أَمْرٌ مِّنَ ٱلْأَمْنِ أَوِ ٱلْخَوْفِ أَذَاعُوْا بِهِ ۖ وَلَوْ رَدُّوْهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَى أَوْلِي ٱلْأَمَرِ مِنْهُمْ لْعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمٌ وَلَوْلَا فَضَلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْتُهُ لَأَتَّبِعَتُمُ ٱلشَّبَطَانَ إلَّا قَلِيلًا) (النساء:

اللهم أصلح أحوال المسلمين في كل مكان، اللهم أصلح أحوالهم في فلسطين، وفي سُوريا، وفي العراق، وفي اليمن، وفي كل مكان يا رب العالمين.

.(17



وهذا أوان استكمال تلك النظرات في عدد

الشيخ محمد عبد العزيز

من أهم كتب نقل الإجماع.

اعداد/

Ċ

ونقلة الإجماع من أهل العلم في الجملة ينقسمون إلى قسمين: البرأها، ذخار ماستقدام قاه، ممر

القسم الأول: أهل نظر واستقراء تام، ومعرفة بعلماء الأمصار، ومذاهبهم، وأقوالهم الفقهية، وهؤلاء هم العمد في معرفة الإجماع ونقله. وهؤلاء لهم طريقتان في نقل الإجماع:

الأولى: أن ينقلوه في كتبهم مختلطا بغيره مع نقلهم لمذاهب علماء الأمصار، ومن هؤلاء الطحاوي في شرح معاني الآثار، وابن المنذر في كتبه الإشراف والأوسط،والإقناع، والطبري في اختلاف الفقهاء، وتهذيب الآثار، والمروزي في اختلاف العلماء، وابن عبد البر في كتابيه التمهيد والاستذكار، وابن هبيرة في إجماع الأئمة الأربعة واختلافهم، وهو جزء من كتابه الإفصاح الذي شرح به الجمع بين الصحيحين للحميدي.

الأخرى: إفراده بمصنف مستقل، وهذه قليلة جدًا عبر التاريخ، ولم يتصدر لها إلا بعض الأفذاذ، كابن المنذر في كتابه الإجماع، وابن حزم في مراتب الإجماع على أن ابن حزم طريقته ألصق بطريقة أهل الفقه، وقد استفاد من كتب ابن المنذر، ومن كتب ابن عبد البر.

القسم الآخر؛ أهل نظر، واستقراء، ومعرفة بمذاهب علماء الأمصار في الجملة، لكن جل معرفتهم بها بواسطة غيرهم، كابن رشد الجد والحفيد، والنووي، وابن قدامة، وابن تيمية، وابن القيم، وابن بطال، وابن حجر وغيرهم من أهل العلم.

1

1

i

الثاني ١٣٧٧ هـ - العدد

20 - السنة الخامسة والأربعون

YY

وقد سبق قول النووي في المجموع (١٩/١)؛ «وأكثر ما أنقله من مذاهب العلماء من كتاب الإشراف والإجماع لابن المنذر، وهو الإمام أبو بكر محمد بن إبراهيم بن المنذر النيسابوري الشافعي القدوة في هذا الفن».

وقال ابن تيمية مجموع الفتاوى جمع ابن القاسم» (٥٩/٢١)، «وقال أبو بكر بن المنذر، وعليه اعتماد أكثر المتأخرين في نقل الإجماع والخلاف».

وهـ وَلاء قد ينقلون الإجـمـاع محتجين به فهذا منهم إقرار له، وقد ينقلونه ناقدين له

2042020202



مظهرين لعدم انعقاده لاطلاعهم على مخالف يقدح في انعقاده، وهذه هي الفائدة من نقل الأجماع عنهم، وإن كانوا واسطة.

وهذا أوان الشروع في ذكر مصنفات الإجماع غير كتاب ابن المنذر:

 ٢. كتاب مراتب الإجماع: لأبي محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الظاهري التوفي سنة ٤٥٦هـ:

وقد بدأ ابن حزم - رحمه الله تعالى - كتابه بمقدمة وضح فيها مذهبه في الإجماع، ومنهجه الذي سيتبعه في نقله، وهذه الجزئية تحتاج لوقفة يوضح فيها بعض النقاط المهمة، ويوازن فيها بين ما قرره ابن حزم في كتابه الإحكام، وما سلكه في كتاب مراتب الإجماع لا يسعها هذا المقال.

لكن لابد من الإشارة إلى عدد من الأمور:

الأول: أن ابن حزم يحتج بإجماع غير الصحابة. رضي الله عنهم. خلافًا لإمام المذهب داود بن علي الظاهري (وهـذا المسلك غير غريب عنه فهو غير مقلد في الأصول أو الفروع،و إنما اختار مذهب صاحبه داود اجتهادًا).

الثاني: من معالم منهج ابن حزم في هذا الكتاب أنه لا يدخل فيه إلا الإجماع المتيقن (العلم بعدم الخلاف، لا عدم العلم بالخلاف).

قال ابن حزم (ص ٢٨)؛ «وصفة الإجماع هو ما تيقن أنه لا خلاف فيه بين أحد من علماء الإسلام،ونعلم ذلك من حيث علمنا الأخبار، التي لا يتخالج فيها شك».

وقال (ص ٣٣): «وإنما ندخل في هذا الكتاب الإجماع التام الذي لا مخالف فيه البتة،، وتلك دعوى عريضة انتقد لأجلها.

على أن ابن حزم. رحمه الله. نفى العلم بالمخالف، ولم يقطع بالأجماع في مواضع من كتابه.

فقد قال ابن حزم في مراتب الإجماع: (لا أعلم خلافا في كذا) في خمسة مواضع:

- في الركاز (مرتين).

- في الطلاق والخلع.

- الصيد والضحايا (مرتين).

- السبق والرمي.

ربيع الثانى

12

110

الخامسة والاربعون

وقال (في مسألة ٣٨٩ ص ١٢٨، ١٢١): «ولا نعلم خلافا في أن من طلق ولم يشهد أن الطلاق له لازم ولكن لسنا نقطع على أنه إجماع «.

الثالث: أن ابن حزم بدعواه السابقة جعل الإجماعات

التي ينقلها من القطعيات التي يكفر منكرها. قال ابن حزم: «الإجْمَاع قَاعدَة من قَوَاعد الْلَهَ الحنيفية يرجع إليه ويفزع نَحُوه وَيكفر من خَالفه إذا قَامَت عَلَيْه الْحِجَّة بِأَنه إجماع»..

وقال: «وأيضا فَإِنَّهُم لا يُكَفَرون من خالفهم في هَذه الْمَاني وَمن شَرَط الإجماع الصَّحيح أَن يُكَفَّر مَن خَالفَهُ بِلاَ اخْتلاف بَين أحد من الْسَلمين في ذَلك فَلَو كَانَ مَا ذَكَرُوهُ إَجماعا لَكُفَّر مخالفوهم بِلَ لَكُفَّرُوا هم لأنهم يخالفونها كثيرًا...

الرابع: قسم ابن حزم الأجماعات التي ينقلها إلى قسمين:

الأول: سماه الأجماع اللازم، وهو ما كان الأجماع فيه على حكم تكليفي.

وقد عرفه بقوله: «هو مَا اتفق جَميع العلمَاء على وُجُوبه أو على تُحُريمه أو على أنه مَّبَاح لاَ حرَام وَلاَ وَاجب فسمينا هَذَا الْقسم الإجماع اللاَزم».

الأُخر: سماه الإجماع المجازي، وهو ما أجمع فيه أهل العلم على براءة ذمة من أخذ به من عهدة التكليف، فهذا القدر فقط هو ما اتفق عليه.

قال: «هُوَ مَا اتَفق جَميع الْعلمَاء على أَن من فعله أو اجتنبه فقد أدَى مَا عَلَيْه من فعل أَواجْتنَاب أَو لم يَأْثَم فسمينا هَذَا الْقسم الإجماع المجازي»..

الخامس؛ أن ابن حزم قد أكثر من المحترزات عند نقله للإجماع بعكس ابن المنذر الذي ينقله بعبارة مختصرة، وانظر على سبيل المثال الإجماع الأول في كتاب الطهارة في أول كتابه فإنه ذكره في سبعة أسطر وزيادة.

السادس: أن ابن حزم نقل في كتابه إجماعات أبواب الفقه، وختم بإجماعات باب العقيدة.

تنبيه: على مكانة هذا الكتاب فإن كثيرًا من أهل العلم لا ينقلون عنه الإجماعات بعكس ابن المنذر الذي قال فيه ابن تيمية « مجموع الفتاوى جمع ابن القاسم» (٥٩/٢١):

«وقال أبو بكر بن المنذر، وعليه اعتماد أكثر المتأخرين في نقل الإجماع والخلاف».

إحصاء عددي لمسائل الإجماع في الكتاب: عدد المسائل التي نقل فيها الإجماع: ١٠٩٤ مسألة، تشمل العمليات، وهي جل الكتاب والعلميات (العقائد)، وقد ختم بها الكتاب. فالإجماعات التي نقلها في العمليات ١٠٤٠ إجماعًا، والإجماعات التي نقلها في الاعتقادات

التي يكفر من خالفها ٥٤ إجماعًا. (هذا إحصاء خاص، وإلا فمطبوع الكتاب ليس مرقمًا).

وانتقض ابن حزم في آخر كتاب الاعتقادات التي يكفر من خالفها مسألة واحدة نقل فيها ابن مجاهد الإجماع على عدم جواز الخروج على الحاكم الجائر، وشنع ابن حزم عليه، وأتى بهجر من القول، كعادته إذا خالف أحدًا، فليته سكت عن بعض ما قال، فانظرها (ص ٢٧٤). وإنما كان نقضه لهذا الإجماع لأنه لا يرى انعقاد الإجماع بعد الخلاف، خلافًا للجمهور، فقد قال في مقدمة كتابه مراتب الإجماع (ص ٢٢ (: «وقوم عدوا اتفاق العصر الثاني على أحد قولين أو أكثر كانت للعصر الذي قبله إجماعًا، وكل هذه آراء فاسدة ».

وهذه المسألة من هذا القبيل، فقد انعقد فيها الإجماع متأخرًا بعد الخلاف وانما انعقد الاجماع عليها بعد فتنة ابن الأشعث، وهل هذا الخلاف مستقر أم لا؟ موضع نظر، والراجح عندي الثاني. والجمهور على خلاف ما قرر، بل وقد نقل الاتفاق على انعقاد الإجماع بعد الخلاف غير المستقر أهل العصر الثاني على أحد قولي أهل العصر الأول، من المتكلمين، وكثير من فقهاء الشافعية والحنفية. لنا: أن ما أجمع عليه أهل العصر الثاني سبيل المؤمنين فيجب اتباعه، لقوله عز وجل: « ويتبع غير سبيل المؤمنين «، ولأنه إجماع حدث بعد ما لم يكن، فيكون حجة كما إذا حدث بعد تردد».

أما الخلاف غير المستقر إذا حدث بعده الإجماع فقد قال أبو إسحاق الشيرازي في اللمع (ص ٢٦٠): «وأما إذا اختلفت الصحابة على قولين ثم اجتمعت على أحدهما، نظرت فإن كان ذلك قبل أن يبرد الخلاف ويستقر، كخلاف الصحابة لأبي بكر. رضي الله عنه. في قتال مانعي الزكاة وإجماعهم بعد ذلك زال الخلاف وصارت المسألة بعد ذلك إجماعًا بلا خلاف،.

ومن الفوائد التي ذكرها ابن حزم في كتابه إحصاء المواضع التي لا إجماع فيها. والأبواب التي ذكر أنه لا إجماع فيها أربعة أبواب وهي:

- اللقطة والضالة.

- الإجارة.

- الصلح-

- الشفعة.

وهذان الكتابان (الإجماع لابن المنذر، ومراتب الإجماع لابن حزم) هما من أهم ما ألف في نقل الإجماع بعامة، ولم يلقيا من الاهتمام ما يليق بهذه المكانة فما زال الكتابان يحتاجان إلى دراسات تجرى حولهما، ولذا فقد أطلت الوقفة معهما قليلاً خلافًا لما سأفعله مع غيرهما.

غير أنه قد قامت حول الكتابين عدة دراسات منها: . كتاب: أحكام الاجماع والتطبيقات عليها من خلال كتابي ابن المنذر وابن حزم في بابي الطهارة والصلاة. لخلف محمد الحمد، وهو رسالة ماجستير بإشراف الشيخ، أحمد فهمي أبو سنة ١٤١٢هـ ١٩٩٢م.

. وقد قسم المعهد العالي للقضاء جامعة الإمام محمد بن سعود . الدراسات العليا . كتاب الإجماع لابن المنذر، وكتاب مراتب الإجماع لابن حزم على خمس رسائل ماجستير تقوم بدراسة الإجماعات لكل كتاب منهما.

لكن ما زال مطبوع الكتابين لم يستفد من هذه الجهود.

٣. كتاب نوادر الفقهاء، لمحمد بن الحسن التميمي الجوهري التوفي سنة ٣٥٠ هـ، تحقيق، فضل الراد، طبع دار القلم، دمشق.

ومن أهم معالم منهج الجوهري:

 الاعتداد بالإجماع إذا انعقد بعد خلاف مطلقا.
 أنه لا يعتد بخلاف الواحد والاثنين بل يعتبره شذوذًا ولذا يذكر معه الإجماع.

أنه لم ينقل في هذا الكتاب إلا هذا النوع من الإجماع (المسائل التي أجمع عليها مع خلاف الواحد والاثنين، وهي مسائل الجمهور عند غيره). ولذا سمى كتابه نوادر الفقهاء.

وقد نقل جمع من أهل العلم عن كتاب النوادر كابن القيم، وابـن التركماني، والعيني وغيرهم، وقد استفاد المصنف كثيرًا من كتب الطحاوي، على أن هذا الكتاب يحتاج لوقفة ليس هذا محلها.

. عدد المسائل التي نقل فيها الإجماع: ٣٢٠ مسألة، من هذا النوع، ولذا فهو كتاب فريد في بابه.

٤. كتاب الإقناع للإمام الحافظ علي بن محمد بن عبد الملك أبي الحسن ابن القطان الفاسي المتوفى

inf and

3

ā

سة والأربعون

### سنة ۲۲۸ه.

وهو ليس كتابًا أصيلا في نقل الإجماع، بل هو كتاب وسيط ينقل الإجماع من عدة كتب، فهو كتاب موسوعي في هذا الباب، وهو مرتب على الأبواب، ويشمل أبواب العلميات (العقائد)، والعمليات (الفقه).

والمصنف رحمه الله تعالى استقرأ أربعة وعشرين كتابًا ينقل منها الإجماع، منها المطبوع، ومنها المخطوط، ومنها ما هو مفقود أو في عداد المفقود، وهذا القسم الأخير يبلغ تسعة كتب تقريبًا.

### إحصاء عددي لسائل الإجماع في الكتاب:

عدد المسائل التي نقل فيها الاجماع: ٤٠١٨ مسألة ٥. كتاب موسوعة الإجماع لشيخ الإسسلام ابن تيمية، لعبد الله بن مبارك البوصي. طبع مكتبة البيان الحديثة.

وقد جمع الباحث فيه مسائل الإجماع المبثوثة في جمهور كتب شيخ الإسلام ابن تيمية، والكتب التي نقل منها الإجماعات هي،

. مجموع الفتاوى، جمع الشيخ: عبد الرحمن بن القاسم.

. منهاج السنة النبوية.

ā

1

لةوالأربعون

- جامع الرسائل، لمحمد رشاد سالم.

- مجموعة الرسائل والمسائل، مصورة عن النسخة التي نشرها: محمد رشيد رضا.

 التفسير الكبير، جمع، وتحقيق/د: عبد الرحمن عميرة.

وقد رتب الأجماعات على الأبواب الفقهية، وقد راعى في ذلك ترتيب الحنابلة.

وقد يكرر الباحث بعض الإجماعات في بابين، لصلته بهما.

وضع الباحث للمسائل عناوين من عنده تيسيرًا للوصول لها.

عدد السائل التي نقل فيه الإجماع: ١٥٠٠ مسألة بالكرر.

٦ . كتاب إجماعات ابن عبد البر من (كتاب التمهيد). جمع: فؤاد الشلهوب، وعبد الوهاب الشهري، طبع دار القاسم بالرياض.

وقد جمع الباحثان فيه مسائل الاجماع المبثوثة في كتاب التمهيد، وكتاب التمهيد مرتب على شيوخ مالك في الموطأ، وقد رتبا الإجماعات على الأبواب

الفقهية، مع عزو الأجماع إلى مكانه من الكتاب. عدد المسائل التي أحصيا نقل ابن عبد البر فيها الأجماع: ٨٧ مسألة.

# ٧. كتاب إجماعات ابن عبد البر (دراسة فقهية مقارنة)

إعداد: سيد عبده بكر إسماعيل

إشراف: د. محمد بلتاجي حسن- د. محمد أحمد سراج

الناشر؛ قسم الشريعة الإسلامية- كلية دار العلوم-جامعة القاهرة. ١٤٢١هـ ٢٠٠٠م.

وهذه الدراسة أوسع من سابقتها، فقد شملت أبواب الفقه، بل وبعض أبواب الأصول، ولم تقتصر على كتابي الاستذكار والتمهيد.

. عدد المسائل التي أحصى نقل الإجماع فيه عن ابن عبد البر ٢٦٣٨ مسألة.

. عدد المسائل التي قام بدراستها ١٠٠٠ مسألة فقط، فقد بدأ الدراسة من أول أبواب المعاملات. .عدد المسائل التي أثبت فيه ابن عبد البر الإجماع مع خلاف الواحد فأكثر ١٠٨ مسألة من جملة

۱۰۰۰ مسالة.

٨. كتاب موسوعة الإجماع لسعدي أبي جيب:

وهذه الموسوعة مرتبة ترتيبًا أبجديًا، وقد بلغ عدد الكتب التي استقرأها، ونقل منها الإجماعات في طبعته الثالثة ١٨ كتابًا من أمهات الكتب. - عدد المسائل التي نقل فيها الإجماع في طبعته

الثالثة، ٤٥٨٧ إجماعًا.

. عدد المسائل التي نقل فيها الإجماع طبعته الخامسة (٢٠١٠م): ٩٥٨٨ إجماعًا.

وقد أضاف له بعد ذلك إجماعات ابن عبد البر، ولم أر هذه الطبعة، فلعل الله أن ييسرها بفضله. وهو ليس كتابًا أصيلاً في نقل الإجماع، بل هو كتاب وسيط ينقل الاجماع من عدة كتب كما سبق ذكره. هذا خلا الكتب التي قامت بجمع ودراسة بعض إجماعات أئمة أهل العلم، كابن المنذر، وابن حزم، وابن عبد البر وغيرهم.

وهو موضوع المقال القادم: مدونات نقد الإجماع. هذا ما يسر الله لي ذكره في هذا المقال، فإن يكن صوابًا فالحمد لله وحده، وإن كانت الثانية فأسأل الله أن يغفر لي خطئي وزللي.

والحمد لله رب العالمين.



الذي أرسله ربه هادياً ومبشراً ونذيراً وداعياً إلى الله بإذنه وسراحاً منيراً. الذي أرسله ربه هادياً ومبشراً ونذيراً وداعياً إلى الله بإذنه وسراحاً منيراً. أما بعد: فقد أباح الله تعالى لعباده البيع، واقتضت حكمة الله البالغة أن يُحَرِّمَ عليهم أنواعاً محددة من البيوع التي تنشر العداوة والبغضاء بين الناس. من أجل ذلك أحببت أن أذكر نفسى وإخواني الكرام بهذه البيوع المحرمة حتى يتجنبوها في حياتهم اليومية، فاقول و بالله تعالى التوهيق،

> (١) بيع السلعة قبل قبضها: إذا اشترى المسلمُ شيئاً ما، وأراد بيعه، وجبَ عليه أولاً أن ينقلَ هذا الشيء من المكان الذي اشتراه منه، ثم يبيعه كما يشاء. فعَنْ ابْن عَبَّاس رضي الله عنهما قَالَ، قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ: مَنْ ابْتَاعَ طَعَامًا قَلاَ يَبِيعُهُ حَتَّى يَقْبِضَهُ. قَالَ ابْنُ عَبَّاس: وَأَحْسِبُ كُلَّ شَيْء بِمَنْزِلَةِ الطُعَام. (مسلم. كتابُ البيوع. حديث ٣٠).

فائدة، قبض السلعة يتحقق بنقلها من محل البائع إلى محل المشتري.

XX

عن ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُمَا قَالَ: لَقَدْ رَأَيْتُ النَّاسَ فِي عَهْد رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَبْتَاعُونَ جِزَاهَا يَعْنِي الطَّعَامَ يُضْرَبُونَ أَنْ يَبِيعُوهُ فِي مَكَانِهِمْ حَتَّى يُوَوُوهُ إِلَى رِحَالِهِمْ.(البِحَارِي حَدِيثَ ٢١٣٧ ومسلم حِديثَ ١٥٢٧).

عَنْ أَبُنْ عُمَرَ رَضِي اللَّه عنهما قَالَ: ابْتَعْتُ زَيْتًا فِي السُّوقِ، فَلَمًا اسْتَوْجَبْتُهُ لَنَفْسِي لَقَيَنِي رَجُلُ فَأَعْطَانِي بِه رِيْحًا حَسَنًا فَأَرَدْتُ أَنْ أَضْرِبَ عَلَى

يَده هَأَخَذَ رَجُلٌ مِنْ خَلْفِي بِدَرَاعِي هَا لَتَفَتُّ هَإِذَا زَيْدُ بْنُ ثَابِت هَقَالَ، لاَ تَبِعْهُ جَيْتُ ابْتَعْتَهُ حَتَّى تَحُوزَهُ إلَى زَحُلكَ هَإِنَّ رَسُولَ الله صَلَّي اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمْ نَهَى أَنْ تُبَاعَ السَّلَعُ حَيْثُ تُبْتَاعُ حَتّى يَحُوزَهَا التُجَارُ إلَى رحالهم. (حديث حسن) (صحيح أبي داود للألباني حَديث ٢٩٨٨). هائدة مهمة:

ā,

4

(113 12 40 VT 31 a

-Italie 770 - Italia

I'slamb

والأدبعون

اعلم أخي الكريم: أن نقل المشتري للسلعة من مكان بيعها إلى مكان آخر لا سلطان للبائع عليه، كاف لصحة البيع. روى أيو داود عَنْ ابْن عُمَرَ أَنَّهُ قَالٌ: كُنَّا فِي زَمَن رَسُولِ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ نَبْتَاعُ الطَّعَامَ هَيَبْعَثُ عَلَيْنًا مَنْ يَأْمُرُنَا بانَتقاله منْ الْكَان الَّذي ابْتَعْنَاهُ فيه إلَى مَكَان سَوَاهُ قَبْلَ أَنْ نَبِيعَهُ. (صحيح أبي دَاود للألباني حديث ٢٨٢).

(٢) بيع التاجر ما ليس عنده:
 معنى بيع التاجر ما ليس عنده:

هوأن يذهب المشتري إلى تاجر يطلب منه شراء

سلعة معينة ، وهذه السلعة ، ليست موجودة عند هذا التاجر في هذا الوقت ، فيعقدان على الصفقة عاجلاً أو مؤجلاً ، ثم يذهب التاجر ، بعد هذا الاتفاق ويشتري هذه السلعة ويسلمها للمشترى على ما اتفقا عليه وهذا النوع من البيوع غير جائز لأن الاتفاق على ثمن السلعة قد تم فعلاً قبل أن يتملكها البائع.

عَنْ حَكِيم بُن حزام قَالَ؛ يَا رَسُولُ اللَّه يَأْتِينِي الرَّجُلُ فَيُرِيدُ مَنِّي الَّبَيْعَ لَيْسَ عِنْدِي أَفَأَبُّتَاعُهُ لَهُ مِنْ السُّوقَ؟ فَقَالَ: لاَ تَبِعُ مَا لَيْسَ عَنْدَكَ. (حديث صحيح) (صحيح أبي دأود للألباني حديث ٢٩٩١)؟ فائدة مهمة، صورة بيع غير مشروعة:

قد يحتاجُ شخصٌ لشراء سلعة ما، فيذهب إلى أحد الأغنياء ويطلب منه أن يشتري له هذه السلعة، فيتفقان على ثمن السلعة، وذلك قبل شرائها وتملكها، وبعد هذا الاتفاق يذهب صاحب المال فيشترى السلعة ويعطيها لطالبها.

هذا البيع باطل لأن الاتفاق على ثمن السلعة قد تم فعلاً قبل تملكها، وفي هذا مخالفة واضحة لقول نبينا صلًى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ؛ (لاَ تَبِعُ مَا لَيْسَ عنْدَكَ).

### صورة البيع المشروعة ، 🚿 🗙 🗙

يقوم صاحب المال بشراء السلعة المطلوبة وينقلها إلى مكانه، ثم يعرضها على المشتري قائلاً هذه السلعة بالتقسيط بمبلغ كذا، فإن رضي المشتري فالحمد لله، وإن لم يوافق، فلا حرج في ذلك، و يقوم صاحب المال بالتصرف في السلعة.

ā,

4

3

えん

Ī

3

 $\chi >$ 

### (3) بيع الأشياء المحرمة وآلات اللهو:

لا يجوز للمسلم أن يبيع شيئا محرما، فلا يجوز بيع الميتة، ولا الدم، ولا الخنزير، ولا تماثيل لذوات الأرواح، ولا عنباً لن يتخذه خمراً، ولا يجوز بيع الدخان ولا المخدرات، ولا الخمور، ولا آلات اللهو: كمالات الموسيقى، وكأشرطة الغناء، والفيديو، التي تشتمل على الأغاني والأفلام، والمسرحيات، والمسلسلات، التي تدعو إلى الرذيلة ومساوئ الأخلاق. (انظر، روضة الطالبين للنووي ج

وكذلك بيع السلاح للمتخاصمين وقت الفتنة ، لأن هذا من باب التعاون على الإثم والعدوان. قال الله تعالى: (وَتَعَاوَقُوا عَلَى ٱلْبِرِ وَاللَّقُوى وَلَا نُعَاوَقُوا عَلَ ٱلْإِنْمِ

وَٱلْمُدُوَنِّ) (المائدة: ٢)، وقال تعالى: (حُرَّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْنَةُ وَالذَمُ وَلَتُمُ الْمَنزِيرِ وَمَا أَمِلَ لِغَيْرِ اللَّهِ بِدِء وَالْمُنْخَنَّةُ وَالْمَوَقُوْذَةُ وَالْمُمَرَدِيَةُ وَالنَّطِيحَةُ وَمَا أَكُلَ السَّبِعُ إِلَا مَا ذَكَيْتُمُ وَمَا ذُبِحَ عَلَ النُصُبِ وَأَن تَسْتَقْسِعُوا بِالأَزْلَيْ ذَلِكُمْ فِشَقٌ ) (المائدة: ٣).

وعَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْد اللَّه رَضَيَ اللَّه عَنْهُمَا أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ عَامَ الْفَتَّح وَهُوَ بِمَكَّةَ إِنَّ اللَّه وَرَسُولَهُ حَرَّمَ بَيْعَ الْحَمْرِ وَالْيَتَة وَالْحْتَرْيِرِ وَالأَصْنَام هَتِيلَ، يَا رَسُولَ اللَّهُ، أَرَأَيْتَ شُحُومَ الْيَتَة هَانَّهَا يَطْلَى بِهَا السُّفُنُ وَيُدَهَنُ بِهَا الْجُلُودُ وَيَسْتَصْبَحُ بِهَا الثَّاسُ هَقَالَ، لاَ هُوَ حَرَامٌ حُمَّ قَالَ رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم عنْدَ ذَلكَ: قَاتَلَ اللَّه الْيَهُوذَ إِنَّ اللَّه عَليه وسلم عنْدَ ذَلكَ: فُمَّ بَاعُوهُ هَاكَلُوا ثَمَنَهُ. (البخاري حديث ٢٣٣٦ ومسلم حديث ١٥٨١)

عن أبي عَامر أَوْ أَبِي مَالكَ الأَشْعَرِيُّ قَالَ، قَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ، لَيَكُونَنَّ مَنْ أُمَّتي أَقْوَامٌ يَسْتَحلُونَ الْحِرَ وَالْحَرِيرَ وَالْحَمْرَ وَالْعَازِفَ. (صحيح أبي داود للألباني حدَيث ٣٤٠٧).

المعازف: اسم لكل آلات الملاهي التي يعزف بها، كالزمر، والطنبور، والشَبَّابَة، والصنوج. (سير أعلام النبلاء لذهبي جـ٢١ صـ ١٥٨).

### × × × × × × (\$) بيع الفرر: × × ×

### معنى بيع الغرر:

كل بيع اشتمل على شيء مجهول أو تضمن خطراً يلحق أحد المتعاقدين فيؤدي إلى ضياع ماله. وهذا البيع قد نهى عنه النبي صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ. (الفقه الإسلامي للزحيلي جـ٤ صـ ٤٣٤)، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: نَهَى رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ بَيْعِ الْحَصَاةِ وَعَنْ بَيْعِ الْغَرَرِ. (مسلم حديث ١٩١٣).

قال الإمام النووي (رحمه الله): النهى عن بيع الغرر أصل من أصول الشرع يدخل تحته مسائل كثيرة جداً، ويستثنى من بيع الغرر أمران.

أحدهما، ما يدخل في المبيع تبعا بحيث لو أفرد لم يصح بيعه.

والثاني: ما يتسامح بمثله، إما لحقارته، أو للمشقة في تمييزه، ومن جملة ما يدخل تحت هذين الأمرين بيع أساس البناء (تبعاً للمنزل) واللبن في ضرع الدابة والحمل في بطنها، (هذه أمثلة للأمر الأول) والقطن المحشو في الجبة. (مثال للأمر الثاني). (المجموع للنووي جـ٩ صـ ٢٥٨).

ومن أمثلة بيع الغرر المنهي عنه: بيع اللَّبَن فِي الضَّرْع ، والصوف على ظهر الدابة ، واللوَّلوَ فَيَ الصدف ، والُحمُل فِي الْبَطْن، وَالسَّمَك فِي الْمَاء ، والطَّيْر فِي الْهُوَاء، وبيع الْعَبْد الآبق، وَالْجَمَلَ الشَّارد. وَمَا شَابه ذلك من البيوع التي تشتمل على الغرر. (المغني لابن قدامة جـ٢ صـ ٢٨٩: صـ ٣٠٢).

### (٥) بيع العينة: معنى بيع العينة:

بيع التاجر سلعة ما بثمن محدد إلى أجل مسمى إلى شخص ما وتسلمها إليه ثم يشتريها التاجر من نفس المشتري قبل قبض الثمن المؤجل بثمن نقداً أقل من الثمن المؤجل. (مسلم بشرح النووي ج1 ص11).

وسُميت بالعينة لأن البائع يشتري نفس العين التي باعها. وهذا النوع من البيع حرامُ لأنه ذريعة إلى الريا، وإن كان في صورة بيع وشراء. عَنْ ابْنِ عُمَرَ قَالَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَنْ ابْنِ عُمَرَ قَالَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَنَيْه وَسَلَّمَ يَقُولُ؛ إِذَا تَبَايَعْتُمُ بِالْعَيْنَة وَأَخَذْتُمُ أَذْنَابَ اللَّه عَلَيْكُمُ ذَلاً لاَ يَنْزِعُهُ حَتَّى تَرْجَعُوا سَلَّطَ اللَّه عَلَيْكُمُ ذَلاً لاَ يَنْزِعُهُ حَتَّى تَرْجَعُوا إلَى دينكُمْ. (حديث صحيح) (صحيح أبي داود للألباني حديث ٢٥٩٦).

### (٦) بيع الثنيا:

### معنى بيع الثنيا:

هو أن يبيع الشخص شيئا ويستثنى بعضه إلا أن يكون هذا الشيء المستثنى معلوماً للمشتري، فإذا باع رجلٌ بستاناً فلا يجوز له أن يستثني منه نخلة أو شجرة غير معلومة لما في ذلك من الجهالة. عَنْ جَابِر أَنَّ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ نَهَى عَنْ الْمُحَاقَلَة وَالْمُزَابَنَة وَالْمُخَابَرَة وَالثُّنْيَا إلاَ أَنْ تُعْلَمَ. (صحيح الترمذي للألباني حديث ١٠٣٦).

قال الشوكاني رحمه الله؛ فَإِنْ كَانَ الَّذِي اسْتَثْنَاهُ مَعْلُومًا نَحْوَ أَنْ يَسْتَثْنِيَ وَاحَدَةُ مَنْ الأَشْجَارِ أَوْ مَنْزِلاً مِنْ الْنَازِلِ أَوْ مَوْضِعًا مَعْلُومًا مِنْ الأَرْضِ صَحَّ بِالاَتْفَاق، وَإِنْ كَانَ مَجْهُولاً نَحْوَ أَنْ يَسْتَثْنِيَ

شَيْئًا غَيْرَ مَعْلُومٍ لَمْ يَصِحَّ الْبَيْغُ.(نيل الأوطار للشوكانيج<sup>م</sup> صـ ٢٤٨).

# (٧) تلقي الركبان: معنى تلقى الركبان:

هو أن يقابل الشخصُ رجلاً يحمل سلعة ما، عند مدخل البلد، فيشتريها منه قبل دخوله السوق ومعرفته بالسعر.وهذا البيعُ نهى عنه النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. (روضة الطالبين للنوويج؛ صِداي).

عَنْ عَبْد الله بن مسعود، رَضِيَ الله عَنْهُ قَالَ: نَهَى النَّبِيُّ صَلًى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ تَلَقَّي الْبُيُوعِ. (البخاري جديث ٢١٦٤).

عَنْ عَبْد الله بْن عُمَرَ رَضِيَ الله عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ لَا يَبِيعُ بَعْضُكُمُ عَلَى بَيْع بَعْض وَلاَ تَلَقُّوُا السُّلَعَ حَتَّى يُهُبَطَ بِهَا إِلَى السُّوق. (البخاري حديث ٢١٦٥).

فُائدة مهمّة: من حقّ صاحب السلعة أن يستردها ويفسخ العقد ممن تلقاه ، إذا وصلَ إلى السوق وعَلَمَ أن المشتري قد بخسه في الثمن.

عَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ أَنَّ النَّبِيَّ صلى الله عليه وسلم نَهَى أَنُ يُتَلَقَّى الْجَلَبُ فَإِنْ تَلَقَّاهُ إِنْسَانٌ فَابْتَاعَهُ فَصَاحِبُ السِّلْعَة فيهَا بِالْخِيَارِ إِذَا وَرَدَ السُّوقَ. (حديَث صحيحَ) (صحيحَ الْتَرَمَدِي للألباني حديث ٩٧٥).

### (٨) بيع النجش:

### معنى بيع النجش:

الزُيَادَةَ فِي ثَمَنِ السَّلْعَةِ مِمَّنُ لاَ يُرِيدُ شَرَاءَهَا لِيَقَع غَيْرُهُ فِيهَا. (فتح الَباري للعسقَلاني جَ ٢ صـ ٤١٦).

ā

4

3

3.5

V7312

- lerr

110

1

3

لا يجوز للتاجر أن يتفق مع شخص ما أن يتقدم أثناء وجود المشتري، فيرقع ثمن السلعة ، وهو لا يريد شراءها ، ليقتدي به المشتري ، فيظن أنه لم يرفع ثمن هذه السلعة إلا أنها تستحق ذلك فيغتر بذلك ويزيد هو أيضاً في ثمن السلعة. وهذا السيع حرامُ لأن فيه غش للناس.

عَنْ ابْن عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ نَهَى النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ النَّجْشِ. (البخارَي

حديث ٢١٤٢، ومسلم حديث ١٥١٦). قَالَ ابْنُ أَبِي أَوْفَى: النَّاجِشُ آكِلُ رِبَا خَائِنٌ. وقَال

البخاريَّ عن النجش: هو خداعٌ باطلَ لا يحل. (فتح الباري للعسُقلاني ج٤ صـ ٤١٦). المزاد العلني والمناقصة:

البيع بالمزاد العلني مشهور معلوم ، حيث تعرض السلعة ، ويُذكر ثمن ، ويطلب البائع الزيادة ، ويستمر المزاد حتى لا يوجد من يزيد ، وبذلك يتحدد سعر السلعة فالمزايدة تأتي تبعاً لعرض المائع ، حيث يريد أعلى ثمن.

وأما المناقصة، هي أن تعلن شركة ما عن حاجتها إلى المعدات أو آلات أو سيارات أو غيرها ، وتذكر المواصفات المطلوبة ، وتعرض هذا في مناقصة لمن يقوم بتوريدها وبيعها بأقل ثمن ، وفي المناقصة يكون العرض من المشتري ليصل إلى أقل ثمن. وكلاً من المزايدة والمناقصة بيع صحيح ، جائز شرعاً ولا ضرر فيه ، طالما خلا من الغش والخداع. (فقه البيع للسالوس ص ٥١، ص ٥٤).

### (٩) عَسَبُ الفحل:

### معنى عسب المُحْل:

هو ماء الذُّكَر منْ كُلَّ حَيَوَان هَرَسًا كَانَ أَوْ جَمَلاً أَوْ تَيْسًا أَوْ غَيْر ذَلِكَ. (هتح الباري للعسقلاني ج<sup>3</sup> ص٥٣٩).

لا يجوز استئجار الحيوان الذَّكَر ليجامع الأنثى لتحمل منه والأجرة حَرَام لأَنَّ ماءَ الذَّكَر غَيْر مُتَقَوَّم وَلاَ مَعْلُوم وَلاَ مَقْدُور عَلَى تَسْلِيمه. (المغني لابن قدامة ج٢ ص٢٠٢).

عَنْ ابْـن عُمَرَ رَضِيَ اللَّه عَنْهُمَا قَـالَ، نَهَى النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ عَسْبِ الْفَحْلِ. (البخارَي حديث ٢٢٨٤).

### (۱۰) بيع بيعتين يلا بيعة،

### معنى بيعتين في بيعة:

うちょう

3

3.0

V7312

- 19-1

110

-

التخامسة والأربعون

للبيعتين في بيعة عدة صور ، منها، قول الرجل لآخر بعتك داري هذه بكذا على أن تبيعني دارك هذه بكذا أو تؤجر لي كذا.

ومنها: أن يقول التاجر للمشترى بعتك هذه الساعة بمائة جنية نقداً أو بمائة وخمسين مؤجلة إلى ثلاثة أشهر، ثم يفترقا على ذلك دون بيان أي السعر قدم الاتفاق عليه. (شرح السنة للبغوي ج ٨ ص ١٤٣)

هذا النوع من البيع نهى عنه رسول الله صَلَّى الله

عَلَيْه وَسَلَمَ لأنه يحتوى على جهالة. عَنْ أبي هُرَيْرَةَ قَالَ فَهَى رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم عَنْ بَيْعَتَيْنَ فِي بَيْعَة. (حديثَ صحيح) (صحيح سنن الترمذي للألباني حديث ٩٨٥).

### البيع بالتقسيط:

تجوز الزيادة في الثمن المؤجل عن الثمن الحال ، كما يجوز ذكر ثمن المبيع نقداً وثمنه بالأقساط للدد معلومة ، ولا يصح البيع إلا إذا جزم العاقدان بالنقد أو التأجيل. (فتوى مجمع الفقه الإسلامي - فقه البيع للسالوس صـ ٧٣٥: صـ ٢٣٦).

### (١١) بيع الثمار قبل اكتمال نضجها:

إذا كان للمسلم ثمار وأراد أن يبيعها، فلا يجوز بيعها قبل اكتمال نضجها وذلك مخافة التلفر وحدوث العاهة بها. عَنْ عَبْد اللَّه بْن عُمَرَ رَضِيَ اللَّه عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولَ اللَّه صلى اللَّه عَليهَ وسلم نَهَى عَنْ بَيْعِ الثَّمَارِ حَتَّى يَبْدُوَ صَلاَحُهَا نَهَى الْبَائِعَ وَالْبُنْتَاعَ. (البَخاري حديث ٢١٩٤).

### فائدة مهمة:

قال السيد سابق رحمه الله: إن بيعت الثمار قبل بدو صلاحها والزرع قبل اشتداد الحب ، بشرط القطع في الحال ، صح إن كان يمكن الانتفاع بها، ولم تكن مشاعة ، لأنه لا خوف في هذه الحال من التلف ولا خوف من حدوث العاهة. (فقه السنة للسيد سابق ج٤ ص٥٢).

### (١٢) بيع المصراة من الأنعام:

### معنى التصرية: جمع اللبن في الضرع.

لا يجوز للمسلم أن يترك الناقة أو البقرة أو الشاة عدة أيام حتى يجتمع اللبن في ضرعها ، ترغيباً للناس في شرائها لأن في ذلك غش للناس ، وقد نهانا النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عنه عن أبي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنْ الَنَبِيُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لأَ النَّظَرَيْنِ بَعْدَ أَنْ يَحْتَلِبَهَا إِنْ شَاءَ أَمْسَكَ وَإِنْ شَاءَ

رَدَّهَا وَصَاعَ تَمَرٍ. (البخاري حديث ٢١٤٨). قال ابنُ قدامة (رحمه الله): مَنْ اشْتَرَى مُصَرَّاةً مِنْ بَهِيمة الأَنْعَام، لَمْ يَعْلَمُ تَصْرِيَتَهَا، ثُمَّ عَلَمَ هَلَهُ الْجِيَارُ عَ الرَّدُ وَالأَمْسَاكِ. رُوِيَ ذَلِكَ عَنْ ابْنِ مَسْعُود وَابَّنِ عُمَرَ وَأَبِي هُرَيْرَةَ وَأَنْسَ وَالَيْهَ ذَهَبَ مَالِكُ وَابُنُ

# أَهْلِ العِلمِ. (المغني لابن قدامة جرة صد ٢١٦). (١٣) بيع حاضر لباد:

#### معنى بيع حاضر لياد؛

هو أن يقدمً إلى البلد رجل غريبٌ ، بسلعة يريد بيعها بسعر الوقت ليرجع إلى وطنه فيأتيه رجلٌ من أهل البلد فيقول له: ضع سلعتك عندي لأبيعها لك على التدريج بأغلى من هذا السعر. (روضة الطالبين للنووي ج٣ صـ ٤١٢).

هذا النوع من البيع نهى عنه رسول الله صلى الله عليه وسلم. عَنْ جَابِرِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: لاَ يَبِعُ حَاضرُ لِبَادِ. دَعُوا اَلنَّاسَ يَـرُزُقُ اللَّهُ بَعْضَهُمْ مِنْ بَعْضِ. (مسلم حديث ١٥٢٢).

(1٤) البيع عند أذان الجمعة والصلوات المفروضة: لا يجوز للمسلم أن يبيع أو يشترى سلعة وقت النداء لصلاة الجمعة من صعود الإمام على المنبر إلى أن ينتهي من الصلاة ، وذلك لقول الله تعالى: (يتأيَّم الَذِينَ ، امنُوًا إذَا تُودِت للصَّلَوَة مِن مَوَر المُسُمَة فَاسَعَوَا إلَى ذِكْر الله وَذَرُوا المَيَعُ ذَلِكُمُ مَبَرٌ لَكُمُ إن كُمُتُم تعَلَمُونَ (أن فَإذَا عُضِيتِ الصَلَوَة فَانتَسْرُوا في الأَرْض وَالتَغُوا مِن فَسَل الله وَآذَكُرُوا اللهَ كَعَرا لَمَكُرُ نُولُحُونَ (الجمعة: ٩: ١٠).

قَالَ الأمام القرطبي (رحمه الله)؛ مَنْعَ الله عَزَّ وَجَلُّ البَيْعَ عَنْدَ صَلاَة الْجُمُعَة، وَحَرَّمَهُ فِ وَقْتَهَا عَلَى مَنْ كَانَ مُخَاطَبًا بِفَرْضَهَا. وَالْبَيْعُ لاَ يَحْلُو عَنْ شرَاءٍ فَاكْتَفَى بَدَكُرَ أَحَدهما. (تفسير القرطبي ج١٨ صـ ١٠٤). قَالَ السَيد سابق(رحمه الله)؛ يُقاس على الجمعة غيرها من سائر الصلوات. (فقه السنة للسيد سابق ج٤ صـ٥٠).

#### </tabustritty </tr>

المساجد بيوت الله تعالى أمر الله ببنائها لعبادته، فلا يجوز استخدامها مكاناً للبيع والشراء، لأن هذا يتعارض مع قدسيتها والغرض الذي بنيت من أجله ألا وهو الصلاة وذكر الله تعالى. (المغنى لابن قدامة ج٢ ص ٣٨٣).

قال تعالى: ( فِي نَبُوتِ أَذِنَ أَنَهُ أَنْ تَرْفِعَ وَيَذْكَرُ فِيهَا ٱسْمُدُ يُسَبِّعُ لَهُ. فِيهَا بِالْمُدُقِ وَالْأَصَالِ () وِيَالُ لَا نَلْهِمِمْ يَحْدَرُهُ وَلَا بَيْحُ عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ وَإِقَارِ ٱلسَّلَوَةِ وَإِيَّاهِ الزَّكُوةِ بِمَعْاقُونَ يَوْمَا نَنْفَلُبُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَالْأَبْصَكِرُ () لِيَجْرِيْهُمُ اللَّهُ

# أَحْسَنَ مَا حَمِلُوْا وَيَزِيدَهُم مِن فَضْلِهِ وَاللهُ يَزُدُهُ مَن يَشَاءُ بِغَيرِ حِسَابِ ) (المنور:٣٦:٣٩).

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: إِذَا رَأَيْتُمُ مَنْ يَبِيعُ أَوْ يَبْتَاعُ فِي الْمَسْحِدَ فَقُولُوا: لاَ أَزَبَحَ اللَّه تَجَارَتَكَ وَإِذَا رَأَيْتَمُ مَنْ يَنْشُدُ فيه ضَالَّة فَقُولُوا لاَ رَدً اللَّهُ عَلَيْكَ. (حديث صَحيح) (صحيح الترمذي للألباني حديث (١٦٦٦).

# (11) بيع التلجئة:

# معنى بيع التلجئة:

هو أن يظهر الإنسان بيع سلعته لفلان ، ويكون قد اتفق معه في الباطن أن هذا البيع غير منعقد ، أو يظهر أنه قد باعها له بألف جنيه ، مع أنه قد باعها له بخمسمائة جنيه ، وإنما يفعل ذلك إنقاذاً لسعلته من البيع لوفاء ديونه ، مثلاً ، أو إنقاذاً لها من إنسان ظالم يريد أن يستلب من أمواله ، أو لثلا يأخذها الشريك أو الجار بالشفعة. (الموسوعة الفقهية لقلعجي جا ص ٣٨٨).

قال ابن قدامة بَيْعُ التَّلْجِئَة بَاطلُ، لأنهما (أي المتعاقدين) ما قصدا البيعَ ظلمَ يصبح منهما كالهازلين.(المغني لابن قدامة ج٦ صـ ٣٠٨).

(1۷) بيع المسلم على بيع أخيد المسلم:

#### معتى بيع المسلم على بيع أخيه المسلم:

هو أن تقول لمن اشترى سلعة من تاجر آخر بمبلغ مائة جنيه ، ردها إلى صاحبها وأنا أبيع لكَ أفضل منها بثمانين جنيهاً. (فتح الباري للعسقلاني جـ٤١٤: صـ ٤١٥).

ā

3

3

- Itelet

770 - 12min 11st amin 212 (1-20

وهذا النوع من البيوع قد نهى عنه النبي صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لأنه ينشر العداوة بين الناس. عَنْ عَبْد اللَّهِ بَنْ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ لاَ يَبِيعُ بَعْضُكُمْ عَلَى بَيْعِ أَخِيهِ. (البَخاري حديث ٢١٣٩، ومسلم حديث ٢).

فائدة مهمة؛ قال ابنَ حجر العسقلاني؛ تعليقا على هذا الحديث؛ قَالَ الْجُمْهُورُ؛ لاَ فَرُقَ فِي ذَلكَ بَيْنَ الْسُلِم وَالذُّمِّيُ؛ وَذِكْرُ الأَخ خَرَجَ لِلْغَالَبِ فَلاَ مَفْهُومَ لَهُ.(فتح الباري للعسقلاني ج ٤ صـ ٤٤٤). وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.

من نور كتاب الله الصحبة الصالحة خير معين قال الله تعالى: (وَآصَبْرُ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْمَدُوْةِ وَٱلْمَعِيْ

رُيدُونَ وَجْهَةٌ. وَلَا تُعَدَّ عَيْنَاكَ عَنَّهُمٌ رُيدُ زِينَة ٱلْحَيَوَةِ ٱلدُّنَياً )

THE REAL PROPERTY OF THE PARTY OF THE PARTY

من أقوال آل البيت في الصحابة عن عبد الجبار بن العباس الهمداني أن جعفر بن محمد سئل عن أبي بكر وعمر، فقال: "إنك تسألني عن رجلين

وعمر، فقال: "إنك تسألني عن رجلين قد أكلا من ثمار الجنة" (سير أعلام النبلاء).

CONTRACTOR CONTRA

من هدي رسول الله صلى الله عليه وسلم **ا تباع سنته** 

(الكهف: ٢٨).

عن المقدام بن معد يكرب عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: «ألا إني أوتيت الكتاب ومثله معه، ألا يوشك رجل شبعان على أريكته يقول: عليكم بهذا القرآن، فما وجدتم فيه من حلال فأحلوه، وان وجدتم فيه من حرام فحرموه، وإن ما حرم رسول الله كما حرم الله». (سنن أبي داود ٢٠٦ وصححه الألباني).

1 to cit

(1) 15.0

- Italia

770 - 1min

( some

# من دلائل النبوة من دلائل النبوة

إجابة الدعاء من عبد الله بن عمرو أن النبي صلى الله عليه وسلم خرج يوم بدر في ثلاثمائة وخمسة عشر قال: «اللهم إنهم حفاة فاحملهم، اللهم إنهم عراة فانقلبوا وما منهم دجل إلا وقد رجع بجمل أو جملين واكتسوا وشبعوا». (سنن أبي داود ٢٧٤٧ وحسنه الألباني).

# من فضائل الصحابة

عن أنس رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم صعد أحدًا وأبو بكر وعمر وعثمان فرجف بهم فضريه برجله، فقال: اثبت أحد فإنما عليك نبي وصديق وشهيدان». ( صحيح البخاري ٢٦٧٥).

# من حكمة الشعر

أعمل وأنت من الدنيا على حذر واعلم بأنك ما قدّمت من عمل يُحصَى عليك، وما خلَّفت موروث (العقد الفريد)

# حكم ومواعظ

عن <sup>ما</sup> ي بن أبي طالب رضي الله عنه قال: «جزاء المعصية الوهن في العبادة، والضيق في المعيشة، والنقص في اللذة، قيل، وما النقص في اللذة؟ قال، لا ينال شهوة حلال إلا جاءه ما ينغصه إياها،. (تاريخ الخلفاء).

#### TRANSPORTATION OF TAXABLE PROPERTY OF TAXABLE

# فوائد لغوية

الفرق بين الهبوط والنزول. الهبوط: يتبعه إقامة قال تعالى: (اهبطوا مصراً فإن لكم ما سألتم)، أي: اذهبوا لمصر للإقامة فيها. أما النزول: فهو النزول المؤقت الذي لا يعقبهُ استقرار.



# من أقوال السلف

عن الزهري قال: أكان من مضى من علمائنا يقولون: الاعتصام بالسنة نجاة، والعلم يُقبَض قبضًا سريمًا، فنعش العلم أي (إحياء العلم) ثبات الدين والدنيا، وفي ذهاب العلم ذهاب ذلك كله. (سنن الدارمي).

# من دعائه صلى الله عليه وسلم

عن عائشة رضي الله عنها قالت: فقدت رسول الله صلى الله عليه وسلم ذات ليلة فلمست المسجد، فإذا هو ساجد وقدماه منصوبتان، وهو يقول: أعوذ برضاك من سخطك، وأعوذ بمعافاتك من عقوبتك، وأعوذ بك منك لا أحصي ثناء عليك، أنت كما أثنيت على نفسك،. (سنن أبي داود ٨٧٩).

198 198 198 198 1

# أحاديث باطلة لها آثار سيئة

لا تتفكروا في الله، فإنه لا مثل له، ولا شبيه ولا نظير، ولا تضربوا لله الأمثال، ولا تصفوه بالزوال، فإنه بكل مكان. (هذا الحديث موضوع) وبخاصة الجملة الأخيرة منه فإنها باطلة، وهي من وضع الجهمية المعطلة لصفات الله عز وجل. (السلسلة الضعيفة للألباني).

ゴム

7731 a - 11a1 2 770 - 12mis

من غريب الأحاديث ( (شحم) فيه (ومنهم من يبلغ

العرق إلى شحمة أذنيه ، شحمة العرق إلى شحمة أذنيه ، شحمة الأذن ، موضع خرق القرط، وهو ما لان من أسفلها . ومنه حديث الصلاة «إنه كان يرفع يديه إلى شحمة أذنيه». (الغريب لابن الأثير).

خلق سبي فاحذره

قال عليّ- رضي الله عنه-: «أكثر مصارع العقول تحت بروق المطامع» (المستطرف).

خلق حسن فالزمه قال الحسن البصري رحمه الله تعالى: «بال المجهود في بذل الموجود منتهى الجود» (إحياء علوم الدين).

دراسات شرعية أثر السياق في فهم النص (الحلقة ٧٩) تنوع قرائن السياق وأثره على الأحكام الفقهية

الطادق في الحيض الخاسة

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبى بعده، وبعد؛

ما زال الحديث موصولاً حول الطلاق في الحيض، وقد ذكرنا أدلة الجمهور القائلين بوقوع الطلاق في الحيض، وأدلة المانعين لوقوعه، مع مناقشة هذه الأدلة.

ووصلنا في أدلة المانعين إلى الدليل الرابع، وهي زيادة أبي الزبير في روايته لحديث ابن عمر رضي الله عنهما، «فردًها عليَّ ولم يرها شيئاً». وقلنا، إن هذا الدليل هو أقوى ما احتج به المانعون لوقوع الطلاق في الحيض، وذكرنا أقوال بعض أهل العلم حول تفرد أبي الزبير بهذه الزيادة، وأن الزيادة منكرة. ونستأنف المحث بإذن الله تعالى.

اعداد/

متوثي البراجيلي

أورد الشيخ أحمد شاكر زيادة أبي الزبير التي انفرد بها، وقال: إن أبا الزبير ثقة ثبت، ويخشى من تدليسه، إلا أنه صرّح بأنه سمعه من ابن عمر، ويؤيد صحة رواية أبي الزبير أنه روى هذه القصة نفسها سماعاً عن جابر بن عبدالله في مسند أحمد (انظر: نظام الطلاق في الإسلام ص19). اللوحيل

(13) 18.00

V7314 - 11214

10

- Itunio

الخامسة والأربعوز

قلت: أبو الزبير، نقل أحمد تضعيفه، وضعفه شعبة، وترك مالك حديثه، وقال الشافعي: إن حديثه يحتاج إلى دعامة، وقال أبو حاتم يكتب حديثه ولا يحتج به، وضعفه غير واحد من أهل العلم. وعدّله آخرون، فقال النسائي: ثقة، وقال ابن عدي: روى مالك عن أبي الزبير أحاديث، وقال ابن المديني ثقة ثبت. وقال ابن معين: لم يسمع من عبد الله بن عمر،

وروى البخاري حديثه مقرونًا بغيره (انظر تهذيب التهذيب ٤٤٠/٩-٤٤٣).

وقال الحافظ في التقريب: صدوق إلا أنه يدلّس (تقريب التهذيب ص٥٠٦ ت ٦٢٩١).

وقال ابن أبي حاتم؛ صدوق أو محله الصدق، أولا بأس به، فهو ممن يكتب حديثه وينظر فيه، وقال أبو زرعة عندما سئل يحتج بحديثه؟ قال؛ إنما يحتج بحديث الثقات (الجرح والتعديل لابن أبي حاتم ٨/ ٢٦).

فهو ليس في الدرجة العليا من الرواة، فإذا كان انتفى عنه التدليس بتصريحه بالسماع، كما قال أكثر من واحد من أهل العلم، إلا أنه خالف الرواة الآخرين في هذه الزيادة فقد خالف الإمام مالكًا الذي روى الحديث عن نافع عن ابن عمر بغير زيادة أبي الزبير، وطريق

مالك عن نافع عن ابن عمر، يسميه العلماء بالسلسلة الذهبية وخالف سعيد بن جبير الذي أثبت عن ابن عمر احتساب التطليقة، وخالف يونس بن جبير، وابن أبي ذئب، ونافع، وسالم بن عبد الله بن عمر.

فزيادة أبي الزبير تدور بين أن تكون زيادة ثقة أو تكون شاذة، فرأينا من علماء الحديث من رد زيادة أبي الزبير وقال إنها مخالفة لروايات الآخرين: كأبي داود بعد إيراده الحديث، وابن عبد البر قال عن أبي الزبير: ليس بحجة فيما خالفه فيه مثله، فكيف بمن هو أثبت منه 1 والشافعي ذكر أن رواية نافع أثبت من رواية أبي الزبير وقد وافق نافعًا غيره من أهل التثبت (راجع المقالة السابقة).

وقال الخطابي: وقال أهل الحديث: لم يرو أبو الزبير حديثاً أنكر من هذا (معالم السنن ٢٣٥/٣).

ومن العلماء من قال بصحتها، لكن أوَّلها كالحافظ ابن حجر، فإنه قال، وإسناده: (حديث أبي الزبير) على شرط الصحيح... ونقل كلام العلماء في رد الحديث، ثم تأويلهم على افتراض صحته، بأن قوله، ولم يرها شيئًا، أي شيئًا مستقيمًا لكونها لم تقع على السنة.... أو ولم يرها شيئًا تحرم معه المراجعة أو لم يرها شيئًا جائزاً في السنة ماضيًا في الاختيار وإن كان لازمًا له مع الكراهة.

ثم نقل كلام الشافعي: لم يرها شيئا على أنه لم يعدها شيئاً صواباً غير خطاً بل يؤمر صاحبه أن لا يقيم عليه لأنه أمره بالمراجعة، ولو كان طلقها طاهراً لم يؤمر بذلك... وقول ابن عبد البر: إنما معناه لم تعتد المرأة بتلك الحيضة في العدة، كما روى ذلك عنه منصوصاً أنه قال يقع عليها الطلاق ولا تعتد بتلك الحيضة....

ثم قال الحافظ ابن حجر: «وهذا الجمع الذي ذكره ابن عبد البر وغيره يتعين وهو أولى من تغليط بعض الثقات... ثم قال: ولا

شك أن الأخذ بما رواه الأكثر والأحفظ أولى من مقابله عند تعذر الجمع عند الجمهور» (انظر فتح الباري ٣٥٣/٩- ٣٥٤).

فزيادة أبى الزبير (ولم يرها شيئا) -الراجح أنها شاذة - لأن حديث ابن عمر في قصة تطليق امرأته رواه جمع غفير، وهو ثابت في الصحيحين بغير هذه الزيادة، فالحديث رواه عن ابن عمر؛ يونس بن جبير، وأنس بن سيرين، وطاووس، ونافع مولى ابن عمر، وسالم بن عبدالله بن عمر، وعبدالله بن دينار، وسعيد بن جبير... وغيرهم ولم يرو هذه الزيادة إلا أبو الزبير، وقد رأينا من ترجمته أن حاله لا يحتمل تفرده عن كل هؤلاء المذكورين وغيرهم ممن رووا الحديث، والأثبات في ابن عمر كنافع مولاه، وسائم ابنه. بل قد اختلف فيه على أبي الزبير، فرواه عنه ابن جريج (عبد الملك بن عبد العزيز) رواه عبد الرزاق (ح ١٠٩٦٠)، وروح بن عبادة (مسند أحمد ح ٥٥٢٤) بإثبات هذه الزيادة. بينما أخرجه مسلم (ح ١٤٧١) والطحاوي في شرح معاني الآثار (ح ٤٤٥٧) وابن الجارود في المنتقى (ح ٧٣٣) والنسائي في الكبرى (ح ٥٥٥٥) والصغرى (ح ٣٣٩٢) من طرق عن ابن جريج عن أبي الزبير، بدون هذه الزيادة. مما يرجح أن هذه الزيادة شاذة ليست ثابتة، والله أعلم.

#### الدليل الخامس للمانعين :

العبادات إذا فعلت على وجه محرَّم وكذلك العقود لم تكن صحيحة ولا لازمة؛ لأن النهي يقتضي الفساد. فالطلاق في الحيض نهى عنه الشرع مما يعني فساده وعدم وقوعه. فالصحابة رضي الله عنهم استدلوا على فساد العقود بالنهي عنها، فاستدلوا على فساد عقود الربا بقوله صلى الله عليه وسلم: «لا تبيعوا الذهب بالذهب إلا مثلاً بمثل...». (أخرجه مسلم وغيره من حديث عبادة بن الصامت رضي الله عنه).

واحتج ابن عمر رضي الله عنهما في

19

à,

فساد نكاح المشركات بقوله تعالى: (ولا تنكحوا المشركات حتى يؤمن)، وفى نكاح المحرم بالنهي، وفى بيع الطعام قبل قبضه بالنهي... (روضة الناظر لابن قدامة (/٦٠٩ - ٦١٠).

والقول بأن النهي يقتضي الفساد فيه تفصيل، وقد ذكر العلائي هذا التفصيل في كتابه: تحقيق المراد في أن النهي يقتضي الفساد. ورجَّح القول القائل بأن النهي عن الشيء إن كان بعينه أو لوصفه اللازم فهو مقتض للفساد بخلاف ما إذا كان لغيره، وسواء في ذلكَ العبادات أو العقود. (انظر ص ٩٠-٩١).

فوائد: ١- المنهي عنه لعينه أو لذاته، كالخمر والزنا، فهو حرام قولاً واحداً.

٢- المنهي عنه لغيره، وهو في ذاته ليس بمحرم لكن حرمته جاءت من غيره، مثل بيع العنب لرجل يعصره خمراً وأنت تعلم.... فبيع العنب حلال لكن حرمة بيعه عنه لأنه وسيلة إلى محرم وهو الخمر.

٣- المنهي عنه لوصف لازم له (قائم به) (كالإسكار في الخمر).

والقول بأن النهي يقتضي الفساد هو قول أكثر أهل العلم، أن ما نُهي عنه يقتضي الفساد سواء في العبادات أو المعاملات ولم يفرقوا بين المحرم لذاته أو المحرم لغيره، إذ كل نهي للفساد وهذا العموم قوله صلى الله عليه وسلم في الحديث الذي روته أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها، (من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد) (مسلم).

ーちょう

ريبع الأخر ١٣٦١ هـ - العدد ١٣٧

- السنة الخامسة والأربعون

ولكون المنهي عنه مفسدته راجحة أو خالصة لذا حرمه الله تعالى، والله عز وجل ينهى عما لا يحبه وهو لا يحب الفساد ( سبحانه وتعالى). والفاسد هو الذي لا يترتب عليه آثاره، لكن هناك فرق بين ما نهى عنه لأجل حق الله تعالى كالشرك، ونكاح المحرمات، والربا.... فهذا لا يجوز للعبد إسقاطه. وبين ما نهى عنه لأجل حق الأدميين: كتحريم الخطبة على الخطبة، وبيع النجش.... فمع فساد العمل إلا أنه موقوف على إذن المظلوم، فلو أذن مضى

العمل وترتب عليه آثاره.

وباعتبار آخر ينقسم النهي إلى عبادات ومعاملات، والنهي يقتضي الفساد في هذه وتلك إلا ما كان من المعاملات في حق الآدمي فهو موقوف على إذن صاحبه.

ويجاب عن هذا بأن النهي نعم يقتضي الفساد، لكن هذا مبني على أن النبي صلى الله عليه وسلم نهى ابن عمر رضي الله عنهما عن طلاق الحائض، وإن ذلك الطلاق لم يقع، ونحن رأينا أن النصوص تؤكد أن الطلقة قد احتسبت، وبالتالي لا يستخدم القياس على هذه القاعدة مقابل النص فالمشرع الذي نهى عن إيقاع الطلاق في الحيض، هو الذي أمر باحتساب تطليقة ابن عمر رضي الله عنهما، وبالتالى لا وجه لاستخدام هذه القاعدة.

قال الحافظ ابن حجر: ثم أطال – أي: ابن القيم – من هذا الجنس – أي القياس – بمعارضات كثيرة لا تنهض مع التنصيص على صريح الأمر بالرجعة، فإنها فرع وقوع الطلاق على تصريح صاحب القصة – يعني ابن عمر رضي الله عنهما – بأنها حُسبت عليه تطليقة، والقياس في معارضة النص فاسد الاعتبار، والله أعلم. وقد عُورض بقياس أحسن من قياسه فقال ابن عبدالبر؛ ليس الطلاق من أعمال البر التي يتقرب بها، وإنما هو إزالة عصمة حق آدمي، فكيفما أوقعه وقع، سواء أجر في ذلك أم أثم، ولو لزم المطيع ولم يلزم العاصي، لكان أخف حالاً من المطيع. (فتح الباري ٢٥٥٩).

وبعد: بعد أن استعرضنا أقوال العلماء في مسألة الطلاق في الحيض، من إيقاعه أو عدم إيقاعه بقي لنا في هذا المبحث نتيجته والغرض الذي من أجله كتبته، وهي كيفية استخراج واستخدام القرائن بأنواعها المختلفة في التوجيه والترجيح. القرائن العامة:

# أولاً: الأحكام الشرعية لا تؤخذ من الأحاديث الضعيفة:

وعندنا في هذا البحث عدة أحاديث ضعيفة: - حديث ابن عباس رضى الله عنهما، قال: الطلاق على أربعة أوجه: وجهان حلال ووجهان حرام، فأما اللذان هما حلال فأن يطلق الرجل امرأته طاهرًا من غير جماع أو يطلقها حاملاً مستبينًا حملها، وأما اللذان هما حرام: فأن يطلقها حائضًا أو يطلقها عند الجماع، لا يدري اشتمل الرحم على ولد أم لا؟ (الحديث أخرجه عبد الرزاق ح-١٩٣٠،١٠٩٥ والدارقطني في السنن ح ٢٦٥٨، ٣٩٩٠، والبيهقي في الصغرى ح ٢٦٥٨ والكبرى ح ١٤٩١ والحديث مداره على وهب بن نافع الصنعاني، وهو مجهول.

- وقال الحافظ ابن حجر؛ موقوف، (إتحاف المهرة ح ٨٤١٦)؛ «وقد بينا حكم العمل بالموقوف قبل ذلك ولو صح موقوفًا على ابن عباس رضي الله عنهما؛ فإن معناه لم يختلف عليه أحد، فقد اتفق الجميع على حرمة الطلاق في الحيض، وأن موقعه آثم، وإنما النزاع في وقوعه أم عدم وقوعه».

<sup>۲</sup> - ي دواية للحديث... قال (عبدالله ابن عمر) فقلت يا رسول الله، لو طلقتها ثلاثاً، كان لي أن أراجعها؟ قال: إذاً بانت منك وكانت معصية. (ي سنده على بن سعيد الرازي) وهو ضعيف، انظر مجمع الزوائد ٢٣٦/٤، إرواء الغليل ح ٢٠٥٤، لسان الميزان ٢٣١/٤-٢٣٢.

ولو صحَّ هذا الحديث لكان فيه الرد على من قال باحتمال أن من احتسب التطليقة هو ابن عمر أو عمر رضي الله عنهما وليس رسول الله صلى الله عليه وسلم.

٣- رواية أبي الزبير (محمد بن مسلم بن تدرس) لحديث ابن عمر (عن طلاق زوجته في الحيض) والتي فيها زيادة: قول ابن عمر رضي الله عنهما، فردها علي ولم يرها شيئاً (ضعف هذه الزيادة أبو داوود وابن عبد البر انظر فتح الباري ٣٥٤/٩، والخطابي – انظر معالم السنن ٢٣٥/٣، والشافعي، والحديث رواه جماعة من الثقات عن ابن عمر بغير هذه الزيادة، بل واختلف فيه على أبي الزبير

# - راجع التفصيل فيما سبق). ثانيًا: جمع روايات العديث:

۱- وهذه طريقة المحدثين، كما يقول ابن المديني: الباب إذا لم تجمع طرقه لم يتبين خطؤه (مقدمة ابن الصلاح ص١٩، فالحديث يفسر بعضه بعضًا (انظر فتح الباري ٤٧٥/٦).

وقد قمت بجمع روايات حديث ابن عمر - العمدة في هذا الباب - في العدد الأول من البحث وجمع المرويات بين لنا اتفاق الرواة واختلافهم، وكما بين لنا روايات صريحة في احتساب طلاق الحائض كرواية سعيد ابن جبير، وفيها تصريح ابن عمر رضي الله عنهما، حُسبت على تطليقة. ورواية نافع مولى ابن عمر، وفيها قول نافع عن الطلقة؛ فجعلها واحدة، ورواية سالم بن عبدالله بن عمر عن أبيه أنه قال: فراجعتها وحُسبت لها التطليقة، ورواية نافع مولى ابن عمر وفيها: أن عبدالله بن عمر إذا سئل عن ذلك (طلاق الحائض) يقول: إن كنت طلقتها ثلاثا فقد حرمت عليك حتى تنكح زوجًا غيرك، ولو طلقت مرة أو مرتين، بأن النبي صلى الله عليه وسلم أمرنى بهذا (أي بالمراجعة)، (وقد سبق تخريج هذه المرويات في ثنايا المحث فليرجع اليها).

٢- كما أن جمع مرويات الحديث وأسانيده، بينت لنا أن زيادة أبي الزبير (فردها عليَّ ولم يرها شيئًا) – شاذة تفرد بها، وقد وقفنا على كلام علماء الجرح والتعديل في بيان حاله، وخلصنا أن حاله لا يسمح بتفرده مخالفًا جميع الذين رووا الحديث بدون هذه الزيادة.

ā

3.

3

17.5

VT31 4

-

110

in the

الخامسة والأربعوز

٤١

٣- كما أن جمع أسانيد رواية أبي الزبير بيَّنت لنا أن الرواة عنه اختلفوا في إثبات هذه الزيادة وعدم إثباتها (فأثبت هذه الزيادة ابن جريج وروح بن عبادة، بينما لم يثبتها جمع رووا عنه هذا الحديث، ارجع للتفصيل في البحث).

وللحديث بقية، والحمد لله رب العالمين.

العقيدة وسطية أهل السنة في مسائل الاعتقاد الحلقة الثانية うちょう دينج الأخو 12315 د. عبد الله شاكر - 11971 770 - 1 min 1 milem E e 1 de cue e

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: فقد بدأنا في العدد السابق بيان وسطية أهل السنة والجماعة في مسائل الاعتقاد فتكلمنا عن وسطية أهل السنة في الاسماء والصفات وبدأنا الكلام عن وسطية أهل السنة والجماعة في القدر فتكلمنا عن نشأة الكلام في القدر ونزاع الناس فيه ونكمل في هذا العدد فنقول وبالله تعالى التوفيق:

# إبراز وسطية أهل السنة والجماعة في مسالة القدر:

أهل السنة والجماعة توسطوا (رحمهم الله تبارك وتعالى) في هذه المسألة؛ فأثبتوا مسئولية العبد عن أفعاله وقالوا بأن العبد يثاب ويعاقب على أفعاله، وله إرادة ترجح له الفعل أو الترك، وإن كانوا يقولون: إن هذه الأرادة ليست مؤثرا كاملاً أو تامًا يوجب وجود الفعل؛ فالله خالق أفعال العباد كما هو الخالق للفاعلين، وهو سبحانه لا يكون في ملكه إلا ما يريد كونًا وقدرا، وقدرته هي المؤثر التام في الوجود والإعدام؛ لذا فإن العبد له علاقة بقدرته من حيث هي مؤثر ناقص في الوجود، للوجود. الموجود.

وهم بذلك -أهل السنة والجماعة- يجمعون بين النصوص ويؤلفون بينها فإنه-أي: رب العالمين سبحانه نص في كتابه على خلقه لأفعال عباده فقال: « وَأَنَّهُ خَلَقَكُرُ وَمَا مَمْتُونَ » (الصافات: ٩٦)، ونص على أنه لا يكون في ملكه إلا ما يشاء فقال سبحانه: « وَمَا نَفَاَتُونَ إِلَا أَنَ بِثَاءَ اللَّهُ رَبُّ الْمَلَمِينَ » (التكوير: ٢٩)؛ فأثبت للعبد مشيئة مؤثرة في فعله، وجعل وجود متعلقها خلقًا وإيجادًا تابعًا لمشيئة الله- تبارك وتعالى- فالعبد له مشيئة وإرادة فيما يفعل، كما أثبتت الآية السابقة، إلا أن مشيئته وإرادته تدور في فلك المشيئة العامة المطلقة لرب العالمين سبحانه.

وبالتالي نقول: إن العبد له إرادة وله اختيار فيما يفعل، ولكنه لا يخرج عن إرادة رب العالمين سبحانه، وعن خلق الله عز وجل لأفعاله.

وسطية أهل السنة في نصوص الوعد والوعيد؛

أهل السنة والجماعة أيضًا توسطوا في نصوص الوعد والوعيد بين الوعيدية-ونعني بهم الخوارج-والمرجئة الذين يؤخرون الأعمال عن الإيمان، وتفصيل ذلك وتوضيحه في النقاط التالية:

جاء في كتاب الله وعلى لسان رسول الله صلى الله عليه وسلم كثير من الآيات والأحاديث التي تدل على وعد الله للمؤمنين

والمطيعين بالثواب الجزيل، وأنه أعد لهم جنات تجري من تحتها الأنهار، ووعدهم بألوان من الأجر والجزاء، ووعدهم أيضًا بمغفرة الذنوب فيما دون الشرك، وتكفير السيئات، بل وعد رب العالمين عباده بإبدال السيئات حسنات إن قبلها رب العالمين منهم. ومن هذه النصوص قوله- تبارك وتعالى-: ومن هذه النصوص قوله- تبارك وتعالى-: رقُلْ يَعبَادِي الذَّوَبَ جَعِعًا إِنَّهُ هُوَ الْفَقُورُ الْتَحِمُ، (الزمر: ٥٣)، وقال صلى الله عليه وسلم لأبي ذر الغفاري رضي الله عنه، «ما من عبد قال: لا إله إلا الله، ثم مات على ذلك الوعد.

وجاء أيضًا كذلك في الكتاب والسنة آيات وأحاديث كثيرة، تتضمن الوعيد الشديد بالعذاب الأليم، والخلود في النار لأهل الفسق والمعاصي وأصحاب الكبائر، وقد وصفوا في بعض الآيات بالكفر والفسق والضلال ونحو ذلك، ومن هذه النصوص ما جاء في قول الله ذلك، ومن هذه النصوص ما جاء في قول الله فَجَزَآؤُمُ جَهَنَمُ حَكِيدًا فِهَا وَعَضِبَ الله عَلَيْهِ وَمَنَهُ وَأَعَدَ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ، (النساء: ٩٣)، وما جاء في قول النبي صلى الله عليه وسلم: «سباب المسلم فسوق، وقتاله كفر، وهذه

The second second

أهسل السنسة والجماعسة وسسط بين المرجنسة والوعيدية وهسم يأخذون بنصوص الوعد والوعيد، فيجمعون بين الخسوف والرجساء ولا يفرطون يلا نصوص الوعيسد ولا يغلون غلو الغوارج والمعتزلة.

"

تسمى نصوص الوعيد. والناس قد افترقوا في هذه النصوص إلى طرفين، ووسط؛ فالمرجئة أخذوا بنصوص الوعد، وتركوا نصوص الوعيد، وقالوا: كل ذنب سوى الشرك فهو مغفور؛ فالإيمان لا تضر مع الكفر طاعة؛ وإنما ضلوا في هذا الباب بسبب عبادتهم الله- تبارك وتعالى- بالرجاء وحده،

وإهمال جانب الخوف، وكما هو معلوم عن المرجئة أنهم لم يدخلوا الأعمال في الإيمان، وقالوا: بأن إيمان الناس كلهم سواء؛ فإيمان أبي بكر وعمر (رضوان الله عليهم) كإيمان آحاد الناس، وأن الناس لا يتفاضلون في الإيمان، وقالوا بأن المعاصي والذنوب لا تؤثر في الإيمان، لأن الأعمال لا تدخل فيه، وأخذوا بنصوص الوعد أو بنصوص الرجاء؛ هذا طرف.

قابل هذا الطرف طرف آخر؛ ألا وهم الوعيدية من الخوارج والمعتزلة، وهؤلاء أخذوا بنصوص الوعد والوعيد ولكنهم غلوا في نصوص الوعيد، وقالوا: لابد أن ينجز الله وعده ووعيده، ولا يصح أن يخلف أيًا منهما، وسبب ضلائهم في هذا الباب: عبادتهم الله بالخوف وحده، وإهمال جانب الرجاء.

أما أهل السنة والجماعة: فهم وسط في هذا الباب بين المرجئة والوعيدية من الخوارج والمعتزلة، وهم يأخذون بنصوص الوعد والوعيد، فيجمعون بين الخوف والرجاء ولا يفرطون في نصوص الوعيد كالمرجئة الخالصة الذين قالوا: لا يضر مع الإيمان ذنب. ولا يغلون غلو الخوارج والمعتزلة في نصوص الوعيد، ويقولون (أي أهل السنة) في الوعيد: يجوز أن يعفو الله عن المذنب،

and the second s

24

وأن يخرج أهل الكبائر من النار؛ فلا يخلد فيها أحدًا من أهل التوحيد. وسطية أهل السنة لج باب الأسماء والأحكام: مراد بالأسماء أسماء

الأسماء والأحكام: مراد بالأسماء أسماء الدين: وهي تلك لألفاظ التي رتب الله-عز وجل- عليها وعدًا وعيددًا مثل: مؤمن، وأيضًا المراد بالأحكام: أحكام أصبحاب هذه

الأسماء في الدنيا والآخرة.

a,

1

£

24

VY314-11414

110-

السنة الخامسة والأربعوز

والناس في أحكام عصاة المسلمين وأسمائهم، قد انقسموا إلى طرفين: وعيدية، ومرجئة، وأيضًا وسط بين هؤلاء: وهم أهل السنة والجماعة.

فالوعيدية ونعني بهم الخوارج، ومن سار في ركابهم كالمعتزلة، سلبوا اسم الإيمان عن العاصي في الدنيا وسموه إما كافرًا كالخوارج، أو في منزلة بين المنزلتين -أي: بين الإيمان والكفر؛ كما هو عند المعتزلة-فمرتكب المعاصي عند المعتزلة يقولون عنه: بأنه ليس بمؤمن وليس بكافر؛ وإنما هو في منزلة بين المنزلتين.

والمرجئة والجهمية زعموا أن العاصي مؤمن كامل الإيمان؛ لأن الإيمان عندهم مجرد ما في القلب أو المعرفة القلبية فحسب، وهؤلاء هم الذين قالوا: لا تضر مع الإيمان معصية كما لا تنفع مع الكفر طاعة.

أما أهل السنة والجماعة: فقد أطلقوا على مرتكب الكبيرة اسم مؤمن عاص، أو مؤمن بإيمانه فاسق بكبيرته؛ فلا يزيلون عنه اسم الإيمان بالكلية بذهاب بعضه، ولا يعطونه اسم الإيمان المطلق، والله عز وجل قد سمى المتتلين مؤمنين فقال: « وَإِنْ طَاَهْنَانُ مِنَ الْمُعْمَانُ أَفْسَلُواً أَصْلَحُواً مَنْسَلًاً »

(الح أهسل السنسة والجماعة أهسل السنسة والجماعة وسط بين الفلاة والجفاة وحل على وقع الله عليه وسلم . لا تن

(الحجرات: ٩) وقال: "إِنَّا الْمُؤْمِنُونَ إِخَوَهُ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ الْحُوْمِكُرُ وَرَعْمُونَ لَهُ لَمَلَكُرُ وَرَحُمُونَ » (الحجرات: ١٠)؛ فالله عز وجل لم يسلب اسم الإيمان على الذين ارتكبوا هذه المعاصي والآشام حتى ولو وقع بينهم شيء من القتال؛ فدل ذلك على أن المعاصي لا تزيل اسم الإيمان عن العبد.

أيضًا: انقسم هؤلاء الناس في أحكام مرتكبي الكبائر

ية الدار الآخرة؛ فالوعيدية حكموا بخلود أصحاب الكبائر في النار في الآخرة: مثلاً الخوارج قالوا: إن أهل الكبائر خالدون مخلدون في النار لا يخرجون منها أبدًا. والمعتزلية قالوا: يدخلون النار أيضًا ويخلدون فيها أبد الآباد.

وأهل السنة والجماعة توسطوا بين هؤلاء وهؤلاء وقالوا: إن حكم مرتكب الكبيرة في الآخرة أنه يخاف عليه العقاب، ويرجى له الرحمة؛ فمن لقي الله مصرًّا غير تائب من الذنوب التي استوجب بها العقوبة؛ فأمره إلى الله عز وجل إن شاء عذبه، وإن شاء غفر له؛ فإن غفر له وأدخله الجنة دون عذاب ولا عقاب فبفضل الله ورحمته، وإن أدخله النار وعذبه بقدر ذنوبه، فبعدله، ثم إنه لا يخلد في النار كالكفار، وهم في ذلك ينطلقون من قول الحق تبارك تعالى:

« إِنَّ أَنَّتُهُ لَا يَغْفِرُ أَن يُثْرَكَ بِهِ. وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِعَن يَشَاءُ » (النساء: ٤٨).

وسطية أهل السنة في أصحاب رسول الله. صلى الله عليه وسلم

أهـل السنة والجماعة وسط بين الغلاة والجفاة في صحابة النبي صلى الله عليه وسلم.

تعريف لفظ الصحابي، والغلاة، والجفاة:

الصحابي هو: من لقي النبي صلى الله عليه وسلم مؤمنًا به، ومات على الإسلام.

الغلاة: الذين يقولون بألوهية أمير المؤمنين أبي السبطين علي بن أبي طالب رضي الله عنه أو يقولون بعصمته، أو يفضلونه على أبي بكر وعمر - رضي الله عن جميع أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم.

الصحابة (رضوان الله عليهم) كانوا فيما دار بينهم على رسم الاجتهاد قائمين ، فهم مجتهدون (رحمهم الله) للمصيب منهم أجران وللمخطئ أجر واحد .

والمرسلين؛ وإن كان فضلهم كبيرًا عظيمًا.

ونعتقد أن الصحابة (رضوان الله عليهم) كانوا فيما دار بينهم على رسم الاجتهاد قائمين، فهم مجتهدون (رحمهم الله) للمصيب منهم أجران وللمخطئ أجر واحد؛ كما قال صلى الله عليه وسلم: «إذا اجتهد الحاكم فأصاب فله أجران؛ وإذا أخطأ فله أجر واحد» والصحابة

(رضوان الله عليهم) لا يخرجون عن ذلك؛ فهم إما مصيبون مأجورون أو مخطئون معذورون، وهم (رضوان الله عليهم) دما لهم من السبق إلى الإسلام والعلم به والعمل والاستغفار والتوبة إلى الله، ما يعتبر ما وقعوا فيه أوما حصل بينهم قطرة في بحر لجى؛ أنى لها أن تكدر صفوه أو تغير لونه؛ لاسيما وأن رب العالمين سبحانه قد رضي عنهم وأخبر بذلك عنهم في كتابه فقال: «وَٱلسَّنِعُونَ الأَوَلُونَ مِنَ ٱلْمُهَنِجِينَ وَٱلأَصَارِ وَٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِن رَّضِي ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواً عَنْهُ» (التوبة: ١٠٠)، ووصفهم رب العالمين سبحانه بعدم التبديل والتغيير في شيء من دينه وشرعه فقال: «مَنَ ٱلْبُوْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَنهَدُوا اللهُ عَلَيْتِ فَعِنهُم مَّن قَضَى عَبْهُ وَمِنْهُم مَّن يَنْنَظِرُ وَمَا بَدَّلُوا تَبْدِيلا» (الأحزاب: ٢٣). ومع حب الصحابة (رضوان الله عليهم) وحب أهل السنة لهم، إلا أنهم أيضًا لم يغلوا فيهم ولم يرفعوا واحدا منهم إلى درجة النبوة أو إلى درجة الألوهية؛ بل كانوا يحذرون من الغلو في الدين يصورة عامة.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين. الجفاة: فهم الذين جفوا الصحابة؛ حتى كفروهم، ولعنوهم، ورموهم بالعظائم، ولم ينج من تكفيرهم إلا النزر اليسير. وقد وقع هذا من الروافض كما وقع من الخوارج في حق أمير المؤمنين علي بن أبي طالب رضي الله عنه وبعض الصحابة، وكفعل المعتزلة في تفسيقهم لطوائف من الصحابة، وردهم لشهادتهم، وقلنا بأن الرافضة يسبون أيضًا كثيرًا من صحابة النبي صلى الله عليه وسلم.

وتوسط أهل السنة بين هؤلاء وهؤلاء؛ فأحبوا جميع صحابة النبي صلى الله عليه وسلم وترضوا عنهم، واعتقدوا عدالتهم، وأنهم أفضل هذه الأمة بعد نبيها صلى الله عليه وسلم وأن الله- تبارك وتعالى- قد حفظ بهم دينه، وأقام بهم نعيدة الإيمان صافية نقية، ونحن لم نعرف - وكان لا يمكن لنا أن نعرف - هذا الدين إلا بعد اجتهاد صحابة النبي الأمين صلى الله عليه وسلم، فهم الذين حملوا النبي صلى الله عليه وسلم، فكيف يقع إنسان في تكفيرهم أو تفسيقهم، ومع قولنا إنسان في الأنبياء

- I'al

110

- السنة الخامسة والأربعون

20

a,

# عظم مكانة كافل اليتيم

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله «صلى الله عليه وسلم»؛ أما بعد: لقد رغَّب الإسلام القادرين من أهل البر والصلاح في كفالة اليتامى، والإحسان إليهم ،والعطف عليهم، وحفظ أموالهم ، والعمل على إعدادهم جسميًا ونفسيًا وعقليًا، حتى يصيروا رجالاً صالحين.

اعداد/

١- قال تعالى: «وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْيَتَحَىُّ قُلْ إِصْلَاحٌ لَمَ خَيَرٌ» (البقرة: ٢٢٠).

۲- وقال تعالى: « وَمَاتُوا أَلْيَنَعَىٰ أَتَوَا اَلْمَنْعَىٰ أَمَوَائُمُ أَلَمَ عَلَىٰ وَلَا أَتَوَائُمُ أَنَوَ أَلْمَ الْعَلَيْتِ وَلَا تَتَبَدَلُوا الْمَعْيَيْتَ بِالطَّيْتِ وَلَا تَأْتُوَلُمُ أَنَهُ مَانَ حُولًا مَاتَكُمُوا أَنْوَلُمُمْ إِلَىٰ أَمُوَلَكُمْ إِنَهُ كَانَ حُولًا كَبَرًا وَالْنَسَاءِ: ٢).

٣- وعن سهل بن سعد رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « أنا وكافل اليتيم في الجنة هكذا، وأشرار بأصبعيه السبابة والوسطى « (البخاري ٦٠٠٥).

ゴイー

3

in the

1731 a - 11210

220 - السنة الغامسة والأربعون

واليتيم في اللغة هو من مات أبواه أو أحدهما فانفرد عنهما أو عن واحد منهما، فاليُتم في اللغة الإنفراد – يقال درة يتيمة أي فريدة من نوعها.

وأما في اصطلاح الفقهاء: فمعناه أخص من هذا المعنى، فاليتيم عندهم هو الصغير الذي فقد أباه.

والصغير إذا فقد أباه فقد فَقَدَ الحنان والعطف والرحمة

والابتسامة، وأصبح ضعيفًا كما سماد النبي «صلى الله عليه وسلم « فقال: «اللهم إنى أحررج حق الضعيفين: اليتيم والمرأة (حسن: صحيح ابن ماجة ٢٩٦٧)، وسبب ضعفه أنه فقد العائل والمعبن والمريى، فقد أباه وهو أعظم من يحن عليه ويعطف، وهو أعظم من يمشى في حاجته، ويتعب لراحته، وهو أعظم من يؤثره على نفسه، فيجوع ليشبع، ويظمأ ليروى، ويسهر لينام، ويتعرى ليكسى، فمن مثل الأب؟ ولذلك كان فقده مصيبة عظمى، ورزية كبرى. من هذا اهتم الإسسلام بالبتيم اهتمامًا بالغًا؛ ليعوضه ما فقد، ويظهر ذلك

ليعوضه ما فقد، ويظهر ذلك مما يلي: أولاً: أمـر الله سبحانه

بولام المسر الله سبعانة بالإحسان إلى اليتيم في كل زمان ومكان، بل وعلى مستوى كل الأمم والشعوب،

بل لقد أخذ الله الميثاق على بني إسرائيل بالإحسران قال اليتامى فقال تعالى: « وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَنَى بَنَ إِسْرَويلَ لا مَمْبُدُونَ إِلاَ اللَّهُ وَالْيَتَمَى إحسانًا وَذِى الْقُرْبَى وَأَلْيَتَمَى وَأَقِهُمُوا الصَلَوَة وَمَاتُوا الزَّكَوْة وَأَقِهُمُوا الصَلَوَة وَمَاتُوا الزَّكَوْة وَأَسْمَعْضُورَ «(البقرة: ٨٢). ونحن والله أحق بان نقوم ونعمل بهذا الميثاق الأخلاقي الكبير.

د/محمود محمود سرحان

ثانيا: ولعظم مكانة اليتيم في المجتمع، وعظم أجر الإحسان إليه، أرسل الله عز وجل الخضر وموسى عليه وجل الخضر وموسى عليه السلام لبناء الجدار على كنزهما. قال تعالى « وَأَمَّا لَلِدَارُ قَكَانَ لِفُلَمَيْنِ يَتِمَيْنِ فِي الْمَدِينَةِ وَكَانَ عَنَهُ، كَنَرُ لَهُمَا وَكَانَ أَبُوهُمَا وَيَتَ عَنْهُ، كَنَرُ لَهُمَا وَكَانَ أَبُوهُمَا وَيَتَ عَنْهُ كَنَرُهُمَا وَيَتَ عَنْهُ، كَنَرُهُمَا

شالشا: جعل الله حق اليتيم بعد حق الأرحام وقبل حق الضقراء والمساكين فقال تعالى: «وَأَعْبُدُوا اللهَ وَلَا تُشْرِكُوا به، شَيْعاً وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا وَبِدِي الشُرْبَ وَالْيَتَكَيَ وَالْمَسَتَحَيِّنِ » (النساء: ٣٦).

رابغًا: جعل الله تعالى لليتامي حقًا في المال العام وحقا في المال الخاص فقال تعالى: « وَأَعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُم مِن شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَّهِ خُمْسَكُمُ وَلِلرَّسُولِ وَلَذِي ٱلْقُرْبَى وَٱلْبَتَكَيَ وَٱلْمَسَكَين وَآبْنِ ٱلتَبِيلِ « (الأنفال: ٤١)، وقال تعالى « مَّا أَفَاءَ أَسَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ - مِنْ أَهْلِ ٱلْقُرَىٰ فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي ٱلْقُرْبَى وَٱلْسَنَعَنِ وَٱلْمُسَكَين وَأَبْنِ ٱلتَّبِيلِ» . (الحشر: ٧). هذا في المال العام، أما في المال الخاص فقد جعل الله تعالى لليتامي حقا في أموال الأغنياء، قال تعالى: « يَسْتَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلْ مَآ أَنْفَقْتُم مِّنْ خَيْر فَبِلْتُوَلِدَيْن وَٱلْأَقْرَبِينَ وَالْيَتَنِيَ وَالْمَتَكِينِ وَآبْنِ السَّبِيلُ » . (البقرة: ٢١٥).

خامسا: جعل الله تعالى الإحسبان إلى اليتيم من البر الذي هو عنوان صدق البر الذي هو عنوان صدق البر أن تُوَلُوا وُجُوهَكُم قِمَلَ المَشْرِقِ وَالْمَعْبِ وَلَكِنَ ٱلْمَرَ مَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَالْمَعْبِ وَلَكِنَ ٱلْمَرِ مَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَالْمَعْبِ وَلَكِنَ ٱلْمَرْقِ وَالْمَلَتِهِ حَدْ وَالْمَعْبِ وَلَكِنَ اللَّهِ وَالْمَلَتِهِ وَالْمَلَتِهِ وَالْمَعْبِ وَلَكَنَ اللَّهُ وَالْمَلَتِهِ وَالْمَالَ عَلَ وَالْمَعْبِ وَالْكَنْ وَالْتَعْبَى وَالْمَاتِهِ وَالْمَاتِهِ وَالْمَعْبِ وَالْمَاتِي وَالْمَاتِي وَالْمَاتِهِ وَالْمَعْبِ وَالْمَاتِي وَالْمَاتِي وَالْمَالَ عَلَى وَالْمَعْبُونَ وَالْتَعْبَينِ وَالْتَعْبَينِ فِي الْبَاسَاءِ وَالْمَعْدُولُ وَالْمَنْبِينَ فِي الْبَاسَاءِ

وَالشَّرَّاةِ وَجِينَ ٱلْبَأْسُ أَوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ صَدَقُواً وَأُوْلَتِهَكَ هُمُ ٱلْمُنَقُونَ » (البقرة: ١٧٧).

سادسا: حض الله سبحانه وتعالى المسلمين على إطعام اليتيم. قال تعالى « فَلَا أَفْنَحَمَ المُعَبَةُ () وَمَا أَدْرَبْكَ مَا الْمُعَبَّةُ () مَنْعَبَةُ () أَوْ لِطَعَمَ فِ يَوْمِ ذِي مُسْعَبَةٍ () يَبِما ذَا مَعْرَبَةٍ () أَوْ مِسْكِبًا ذَا مَتْرَبَةٍ () » (البلد: مستكِبًا ذَا مَتْرَبَةٍ () » (البلد:

سابعًا؛ مدح الله المطعمين اليتامى ووعدهم بالجنة والنجاة من شريوم القيامة فقال تعالى: « وَيُظْمِعُونَ الطَّعَامَ عَلَى جُعِمِتِكِمَا وَبَيْما وَلَيولُ (\*) إِمَّا سُلُمُكُو لَنِيد اللَّهِ لا نُهِدُ مِنكُرَ حَلَّهُ وَلا شُمُولًا (\*) إِنَّا عَنَافَ مِن دَيّتا يَومًا عَبُوسًا قَطَرِيرًا (\*) وَفَقَهُمُ اللَّهُ شَرَ ذَلِكَ الْيَوَر وَلَتَهُمْ هَمَرُوا حَمَّةً وَحَرِيرًا (\*) وَيَجَرَهُم بِمَا صَبُوا جَنَةً وَحَرِيرًا » (الإنسان در ١٢.٨).

شامتًا؛ نهى الله المسلمين عن إهانة اليتيم أو الإساءة إليه أو الغلظة عليه، فقال تعالى لرسوله «صلى الله عليه وسلم « فَأَمَّا ٱلْبَيْمَ فَلَا لَقَهْرَ» (الضحى: ٩) وشدد رينا جل وعلا في النهى عن إهانة اليتيم وجعلها من شيم الكافرين المكذبين بيوم الدين، قال تعالى: « أَرَءَيْتَ ٱلَّذِي يُكَذِّبُ بَالدِّبِ () فَذَالِكَ ٱلَّذِى بَدُعُ ٱلْمَيْهِ مَ (الماعون: ١-٢). وقال متوعدًا هؤلاء: « َ بَل لا تُكْرِمُونَ ٱلْتِبَعَر» (الفجر: .(11 تاسعًا؛ حافظ الإسلام على

أموال اليتامى وشدد في ذلك فقال تعالى في أول الآيات: « وَمَاتُوا اللّيَنَى أَمَوَلَمْ وَلَا تَعَدَّلُوا الْآيات بِاللّيْتِ وَلَا تَأَكُوا أَمَوَلَكُمْ إِلَّا أَمَوَلَكُمْ إِنَّهُ كَانَ حُومًا كَبِرًا» (النساء: ٢) وفي آخر الآيات قال تعالى: « إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُوالَ الْيَتَامَى ظُلُما إِنَّمَا يَأْكُلُونَ أَمُوالَ بُطُونهم ذَارًا وَسَيَصْلَوْنَ سَعيرًا أي إذا أكلوا أموال اليتامى بلا سبب فإنما يأكلون نارًا تتاجج في بطونهم يوم القيامة. (مختصر صحيح تفسير ابن كثير ( / ٢٩٨ ).

بل عد النبي- صلى الله بل عد النبي- صلى الله عليه وسلم- أكل مال اليتيم من أكبر الكبائر، ومن الموبقات فقال « صلى الله عليه وسلم « اجتنبوا الكبائر السبع، الشرك بالله وقتل النفس والفرار من الزحف وأكل مال اليتيم. (صحيح الجامع: (ا20).

وقال صلى الله عليه وسلم: «اجتنبوا السبع الموبقات، قالوا يا رسول الله وما هن؟ فذكرها النبي صلى الله عليه وسلم « وعد منها أكل مال اليتيم » (البخاري ٢٦١٥ ومسلم ٨٩).

3

13 191

121 a

- 11-11

10

- السنة الخامسة والأربعون

عاشرًا: جعل الله عز وجل شواب الذي يتعهد اليتيم ويرعاه عظيمًا، وهو مرافقة النبي صلى الله عليه وسلم في الجنة، قال صلى الله عليه وسلم: « أنا وكافل اليتيم في الجنة هكذا، وأشار بإصبعيه السبابة والوسطى

«- (البخاري: ٢٠٠٥). ولا درجة أعلى من هذه الدرجة، ولا منزلة أفضل من هذه المنزلة قال تعالى: « وَمَن يُطْعِ اللهُ عَلَيْم مِنَ النَّبِيَّنَ وَالصَدِيقِينَ وَالشُّهَدَة وَالمَلِعِينَ وَحَسُنَ أُوْلَتَهِكَ رَفِيقًا () ذَلِكَ الْفَضْلُ مِنَ الله ...(النساء: ٢٩- ٧).

فهو الذي وفقهم لذلك وأعانهم عليه، وأعطاهم من الثواب هوق ما يستحقون، « وَكَفَى بِاللهِ عَلِيمًا » (النساء: (١) بمن يستحق الهداية من العباد ومن لا يستحقها، ومن يستحق منهم الثواب ومن لا يستحقه.

فهنينًا لك كافل اليتيم صحبة النبي صلى الله عليه وسلم ومرافقته في الجنة، قال ابن بطال: حق على من سمع هذا الحديث أن يعمل به ليكون رفيق النبي صلى الله عليه وسلم في الجنة ولا منزلة في الآخرة أفضل من ذلك. (1911).

in sin

3

Ę

1114

i

011

j

الخامسة والأربعوز

- يا كافل اليتيم (١ أبشر برقة قلبك وقضاء حاجتك. يقول أبو الدرداء رضي الله عنه ( أتى النبي صلى الله عليه وسلم رجل يشكو قسوة قلبه، فقال صلى الله عليه وسلم: أتحب أن يلين قلبك وتـدرك حاجتك؟ ارحم اليتيم، وامسح رأسه وأطعمه من طعامك يلن قلبك وتدرك حاجتك ( صحيح الترغيب والترهيب ٢٥٤٤).

- يا كافل اليتيم! أبشر

برحمة الله فإن من يرحم اليتيم يرحمه الله لأن النبي صلى الله عليه وسلم قال: « الراحمون يرحمهم الرحمن تبارك وتعالى: ارحموا من في الأرض يرحمكم من في السماء «(صحيح الحامع ٣٥٢٣).

- يا كافل اليتيم ( أبشر فإن الحزاء من جنس العمل. والله عزوجل يقول « هل جزاء الإحسان إلا الإحسان « فالذي يتقى الله في يتامى الناس يجعل الله لأولاده مخرجا بعد موته قال تعالى « وَلَيَخْشَ ٱلَّذِينَ لَهُ تَرَكُّوا مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرْبَيَّةً ضِعَنْهَا خَافُوا عَلَيْهِمْ فَلَيْتَقَوّا ٱللَّهَ وَلَغُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا » (النساء: ٩). قال ابن كثير رحمه الله:» أى كما تحب أن تعامل ذريتك من بعدك، فعامل الناس في ذرياتهم إذا وليتهم، ثم أعلمهم أن من أكل أموال البتامي ظلمًا فانما بأكل في بطنه نارًا « (مختصر صحيح تفسير ابن کثير ۲۹۸/۱).

- يا كافل اليتيم ({ فَإِنكَ مَن أحب الناس إلى الله وتودى أحب الأعمال إلى الله. جاء رجل إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: « يا رسول الله أي الناس أحب إلى الله؟ وأي الأعمال أحب إلى الله؟ فقال الناس إلى الله تعالى أنفعهم للناس، وأحب الأعمال إلى الله عز وجل سرور تدخله على مسلم أو تكشف عنه كربه، أو تقضي عنه دينا أو تطرد عنه جوعًا ولأن أمشي مع أخ ف

حاجة أحب إلي من أن أعتكف في هذا المسجد -(يعني مسجد المدينة) - شهرًا.... (السلسلة الصحيحة ٩٠٦). - با كافل اليتيم!! أنت

- يا حاص الينيم، الم تساهم في بناء مجتمع سليم خال من الحقد والكراهية، وتسوده روح المحبة والود.

- يا كافل اليتيم ( إكرامك له، إكرام لمن شارك رسول الله صلى الله عليه وسلم في صفة اليتم، وفي هذا دليل على محبته صلى الله عليه وسلم. - يا كافل اليتيم ((اعلم أن في كفالتك له بركة تحل عليك وتزيد من رزقك.

- يا كافل اليتيم!! كفالتك
 تزكي المال وتطهره وتجعله
 نعم الصاحب للمسلم.

- يا كافل اليتيم!! كفالتك دليل على ما تتمتع به من طبع سليم وفطرة نقية.(انظر

نضرة النعيم ص ٣٢٦٤). - فاتقوا الله عباد الله في أبناء إخوان لكم، ماتوا وتركوا ذرية ضعافًا، وقد كانوا في حياة آبائهم في سعة من الرزق، ورغد من العيش فانقلبت حالهم، وبُدُلوا من بعد الغني فقرا، ومن بعد العزذلا فاعطفوا عليهم، وامسحوا برؤوسهم، وأزيلوا عنهم سيما الذل والمسكنة، واكسوهم كما تكسون أبناءكم، وأطعموهم مما يطعمون ،وقولوا لهم قولا معروفًا، كما تحبون أن يقال لأولادكم بعد موتكم هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد.

# الحلقة الثانية

فمادج شرالخلية

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله.. ويعدُ: و وعَنْ أَبِي سَلَمَةَ رضي الله عنه، هَالَ، قُلْتُ لأَبِي سَعيد الْخُدُرِيَّ رضي الله عنه، هَلُ سَمِعْتَ رَسُولَ اللَّه صلى الله عليه وسلم يَدُكُرُ في الْحُرُورِيَّة شَيْتًا؟ هَقَالُ: سَمِعْتُهُ يَدُكُرُ: قُوْمًا يَتَعَبَّدُونَ، يَحْقِرُ أَحَدُكُمُ صَلاَتَهُ مَعَ صَلاَتِهِمْ، وَصَوْمَهُ مَعَ صَوْمِهِمْ، يَمُرُقُونَ مِنَ الدَّدِينِ كَمَا يمُرُقُ السَّهُمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ». صححه الألباني. (الحرورية) نسبة إلى حروراء وهو موضع قريب من الكوفة وهم الخوارج لأن خروجهم كان منها. (يتعبدون) أي يتكلفون العبادة. (يحقر) أي يعد صلاته حقيرة قليلة بالنظر إلى صلاتهم. (حاشية السندي على سنن ابن ماجه: (٧٢/١).

اعداد/

٨- وعَنْ أَبِي ذَرِّ رضي الله عنه، قَـالُ، قَـالُ رَسُـولُ الله صلى الله عليه وسلم: «إنَّ بَعْدِي مِنْ أُمَّتِي،...

هُمْ شَرَارُ الْخُلْقِ وَالْخَلِيقَةِ». صححِهُ الألباني.

قَوْلُهُ (هُمْ شَسَرَارُ الْخَلْقِ وَالْخَلِيقَةِ الْبَهَانَهُ، وَقِيلَ هُمَا وَالْخَلِيقَةُ الَّبَهَانَهُ، وَقِيلَ هُمَا بِمَعْنَى وَيُرِيدُ بِهِمَا جَمِيعَ الْخَلْقِ.

٩- وعَنِ ابْن أبِي أوْفَى رضي الله عنه، قَالَ فَقَالَ رَسُولُ الله الله عنه، قَالَ فَقَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم:

الْحَسوَارِجُ كَلاَبُ الْنَارِ». صححه الألباني.

١٠- عَن ابْنِ عُمَرَ رضي الله عنهما، أَنَّ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم قَالَ: يَنْشَأَ

نَشْءٌ يَقْرَوُونَ الْقُرْآنَ لاَ يُجَاوِزُ تَرَاقِيَهُمْ.

كُلَّمًا خَرَجَ قَرْنٌ قُطعَ». قَالَ ابْنُ عُمَرَ، سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّه صلى الله عليه وسلم يَقُولُ، «كُلَّمًا خَرَجَ قَرْنٌ قُطعَ، أَكْثَرَ مِنْ عِشْرِينَ مَرَّةً، حَتَّى يَخْرُجَ يَعْ عَرَاضَهِمُ اللَّجَالُ». حسَّنه الأَلْباني، وقي الزوائد إسناده صحيح. وقد احتج البخاري بجميع رواته.

(وهـذا يـدل على بقاء فكرهم ودوامه، لكن يحمله طوائف تختلف على بعضها في مادتها وأسمائها ولا يكتب لكل فرقة منهم الـدوام. (نـشىء): يريد جماعة أحداثًا. (انظر: النهاية). (كلما خرج قرن) أى ظهرت

Upload by: altawhedmag.com

طائفة منهم. (قطع) أي استحق أن يقطع. (ف عراضهم) في خداعهم. وفي بعض النسخ « أعراضهم « جمع عرض بمعنى الجيش العظيم. وهو مستعار من العرض بمعنى ناحية من الجبل أو بمعنى السحاب الذي يسد الأفق). وَهَذه الذي أَضْهَرُ مَعْنَى وَفَةِ الذي أَضْعَرَ بَعَنَى وَمَعَنَى وَمَعَنَى وَقَدِهُ

ā

1

راينع الأخر

VY31 4 - 11aus

770 - Itmiä Itälomä elikojaej

جمال عبد الرحمن

أاً وعَنْ أَنَسِ بُنِ مَالكَ رضي الله عنه قَالَ ،قَالَ رَسُولُ الله عليه الله عليه وسلم يَخْرُجُ قَوْمٌ فِي آخر النزَّمَانِ أَوْفٍ هَذه الأُمَّة يَشْرُوُنَ الْشَرْآنَ لَا بُجَاوِزُ

تَرَاقِيَهُمْ أَوْ حُلُوقَهُمْ. سَيِمَاهُمُ التَّحْلِيقُ إِذَا رَأَيْتُمُوهُمْ أَوْ إِذَا لَقِيتُمُوهُمْ هَاقْتُلُوهُمْ».

(سيمَاهُمُ التُّحْلِيقُ) قَالَ النَّوَويُّ عالامتهم، وَالْمَرَادُ بالتَّحُليق حَلْقُ الرَّأْس، وَلاَ ذَلالَهُ هَيه عَلَى كَرَاهَة الْحَلْق هَـانَّ كَوْنَ الشَّيْء عَلاَمَة لَهُمُ لاَ يُنَافِ اللَّباحَة كَقَوْله صلى الله عليه وسلم «وَآيَتُهُمَ رَجُل أَسْوَدُ إحْدى عَضُدَيه مثْل بَحَرَام وَلاً مَكْرُوه. حاشية السندي على سن أبن ماجه (/٤/١).

١٢ - وعَنْ أَبِي أَمَامَةَ رَضِي اللَّه عنه، يَقول: «شرُّ قتلى قتلوا تحت أديم السَّمَاء، وَخَيْرُ قتيل مَنْ قَتَلُوا، كَلاَبُ أَهْلِ النَّارِ، قَدْ كان هولاء مسلمين فصاروا كَفَّارًا» قَلْتُ: يَا أَبَا أَمَامَةً، هَذَا شيءُ تقولُه؟ قَالَ: بَلْ سَمِعْتَهُ منْ رَسُول صلى الله عليه وسلم. قَوْلُهُ (شَرُّ قَتْلَى إِلَخْ) قَالُهُ حين رأى رُؤوْسَى الخوارج، فَالتَقْديرُهُمْ شَـرُقْتُلَى (قتلوا). قوْله: (وَخِيرُ قَتَيل مَنْ قَتَلُوا) أَيْ خَيْرِ قَتَيل مَنْ قَتَلَهُ الْخَرِوَارِجْ، فإنه شَهِيدٌ، (كَلابُ أَهْلِ النَّارِ)، وَهُذَا صَرِيحٌ في أَنَّ الْخِـوَارِجَ كَفَرَة، وَيُؤَيِّدُهُ يَخْرُجُونَ مَنَ الدِّين وَنَحْوَهُ، وَالْجِمْهُورُ عَلَى عَدَم تكفيرهم، فيُؤوَّل هَذا بكفران نعْمَة الإيمَان، وَيُؤوَّلْ يَخْرُجُونَ منَ إلدُينَ بِالْخُرُوجِ مِنْ كَمَالِهِ، وَاللَّه تَعَالَى أَعْلَمُ». (حاشية السندى على سنن ابن ماجه

ā

4

ريبع الأخر ٢٣٦ ٥.

- Italic

110

- السنة الخامسة والأربعون



"

يتصرف: ١/٥٧). ١٣- «وَأَخْرَجَ يَعْقُوبُ بْنُ سُفْيَانَ بسَنَد صَحيح عَنْ حُمَيْد بْن هَلال قَال: حَدَّثْنَا رَجُل منْ عَبُد القَيْس قَالَ: لَحِقْتُ بِأَهْلِ النُّهْرِ (الْخُوارِج)، فَإِنَّى أُسَيِرُ مَعَ طَائضة منْهُمْ، إِذْ أَتَيْنَا عَلَى قَرْيَة، بَيْنَنَا نَهْرُ فَخَرَجَ رَجُلٌ مِنَ الْقَرْيَة مُرَوَّعًا فقالوا له الأروع عَلَيْكَ، وَقَطَعُوا إِلَيْهِ النَّهُرَ فَقَالُوا لَهُ، أَنْتَ عبد الله بن خِبَّاب صَاحِبُ النَّبِيِّ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّم؟ قَالَ: نَعَمْ، قَالُوا: فَحَدَثْنَا عَنْ أَبِيكَ فَحَدْثَهُمْ بِحَدِيثٍ، يَكُونُ فَتُنَةٍ، فإن اسْتَطَعْتُ أَنْ تَكُونَ عَبْدُ اللَّهُ الْمُقْتُولُ فَكُنْ، قَالُ فَقَدَّمُوهُ فضربوا عنقه ثم دعوا سُرِيّته (جاريته) وَهِيَ حُبْلي فَبَقَرُوا عَمًّا في يَطْنها .. وَكَانُوا قد أَخَذ واحد منهم تمرة فوضعها في فيه فقالوا له: تمرزة مُعَاهد فيمَ اسْتَحْلَلْتَهَا؟ فقال لهُمْ عَبْدُ الله بْنُ خَبَّابٍ، أَنَا أَعْظُمُ حُرْمَةً منْ هَذه التَّمْرَة ؟ فَأَخَذُوهُ فَذَبَحُوهُ فَبَلَغَ عَلَيًا فَأَرْسِل إليهم أقيدونا بقاتل عَبْد الله بْن خَبَّاب؟ فقالوا؛ كَلْنَا قَتَلُهُ،

فَأَذِنَ حينَئِذ فِي قَتَالِهِمْ. وَعِنْدَ الطَّبُرِيُ مَنْ طَرِيقِ أَبَي مَرَيَمَ قَالَ: أَخْبَرَنِي أَخِي أَبُو عَبْد اللَّهِ أَنَّ عَليًا سَارَ إِلَيْهِمْ حَتَّى إِذَا كَانَ حدَاءَهُمْ عَلَى شَطُ التَّهْرَوَإِن أَرْسَلَ يُنَاشِدُهُمْ فَلَمْ تَزَلْ رُسُلُهُ تَخْتَكُ إِلَيْهِمْ.

حَتَّى قَتَلُوا رَسُولَهُ، فَلَمَا رَأَى ذَلِكَ نَهَضَ إِلَيْهِمْ فَقَاتَلَهُمْ حَتَّى فَرَغَ مَنْهُمْ كُلَّهُمْ... (فتح الباري لابن حجر بتصرف: ٢٩٨/١٢), 11- قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إِنَّ هَذَا وَأَصْحَابِهِ يَصَرَوْون الْتَشَرُّ أَنَ لاَ يُجَاوِزُ يَمُرُقُ السَّهُمُ مِنَ الرَّمِيَةِ ثُمَ لاَ يَعُودُونَ فِيهِ فَاقْتُلُوهُمَ.

هُمُ شَرُّ الْبَرِيَّةِ.

وَفٍي هَذَا الْحَدِيثِ مَنَ الْفَوَائِدِ غَيْرٌ مَا تَقَدَّمَ مَنْقَبَةً عَظِيمَةً لعَليِّ وَأَنَّهُ كَانَ الإمَامَ الْحَقَّ وَأَنَّهُ كَانَ عَلَى الصَّوَّابِ فِ قَتَالِ مَنْ قَاتَلَهُ فِ حُرُوبِهِ فِيَ الْجَمَلِ وَصِفَيْنَ.

- وَفِيه الْكَفَّ عَنْ قَتْل مَنْ يَعْتَقَدُ الْخُرُوجَ عَلَى الأَمَام مَا لَّمْ يَنْصِبُ لِذَلِكَ حَرْيًا أَوَ يَسْتَعَدَ لِذَلِكَ لِقَوْلِه فَإِذَا خَرَجُوا فَاقَتُلُوهُمْ. وَحَكَى الطَّبَرِيُ الإَجْماعَ عَلَى ذَلِكَ فِ حَقِّ مَنْ لاَ يُكَفَّرُ بِاعْتِقَادِهَ.

وَأَسْبَنَى عَنْ عَٰمَرَ بَنَ عَبْدِ الْفَزِيزِ أَنَّهُ كَتَبَ فَي الْخَوَارِجَ بِالْكَفَ عَنْهُمُ مَا لَمْ يَسْفَكُوا دَمَا حَرَامًا أَوْ يَأْخُذُوا مَالاً فَإَنْ فَعَلُوا هَتَاتِلُوهُمْ وَلَوْ كَانُوا وَلَدَي. وَمِن طَرِيَق بِن جُرَيْج قُلْتُ لِعَطَاء مَا قَطَعُوا السَّبِيَلَ وَأَخَافُوا الأَمْنَ

وأسند الطبري عن الحسن أَنْهُ سُئَلُ عَنْ رَجُل كَانَ يَرَى رَأَيَ الْحَــوَارِج وَلَم يَحْرُجُ؟ فقال: العَمَلُ أَمْلَكُ بِالنَّاس من الرَّأي. يعنى: لا قتال على الرأى ما لم يكن عمل بمقتضاه فيه سفك دم أو قطع طريق.

- وَفِيهِ أَنَّهُ لاَ يَجُوزُ قَتَالُ الخوارج وقتلهم إلا بعد إقامة الحجة عَلَيْهِمْ بِدُعَائِهِمْ إِلَى الرُجُوع إلى الحقَّ وَالإعْدَار اليهم والى ذلك أشار البخاري في الترجمة بالآية المذكورة

حكم الغوارج عند أهل السنة: واستدل به لمن قال بتكفير الخوارج وهو مقتضي صنيع البُخَارِي حَيْثُ قَرَنَهُمْ باللحدين وأفرد عنهم المتأولين بترجمة وبذلك صَرَّحَ الْقَاضِي أَبُو بَكُر بْنُ العَرْبِي فِي شَرْح الترمذي، فقال: الصّحيح أنهم كفار لقوله صلى الله عَلَيْه وسلم: «يَمْرُقُونَ مِنَ الإسْسَارَم». وَلِقَوْلِهِ: (لأَقْتَلْنَهُمْ قَتْلُ عَادٍ، وَفِي لَفْظٍ، (ثُمُودَ) وكل منهمًا إنما هلك بالكفر، وَيقوْلُه:

١٥- هم شير الخلق، ولا يُوصَف بذلك إلا الكفارُ، ولقوله:

11- إنهم أبغض الخلق إلى الله تعالى.

١٧- وَلِحِكْمِهِمْ عَلَى كُلْ مَنْ خالف معتقدهم بالكفر وَالتَّخليد في النَّار، فكانوا هم أحق بالاسم منهم،

ذهَبَ أكـثر أهْل الأصُول منْ أَهْسَلِ السُّنَّةِ إِلَى أَنَّ الخسة ارج فشاق وأن حكم

الإسلام يجرى عليهم.

وَمِمِّنْ جَنْحَ إلى ذلك مِنْ أَبْمَة المتأخرين الشيخ تقي الدين السَّبْكيُّ، فقال في فتاويه: احتج مَنْ كَفَرَ الْحُوَارِجَ وَغَلاة الروافض بتكفيرهم أعلام الصَّحَابَة لتَضِمُّنه تَكْذيبَ النبي صلى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ فِ شَهَادَته لَهُمْ بِالْجِنَّةِ. قَالَ: وَهُوَ عندي احْتَجَاجُ صَحِيحٌ. قال القرطبي في المفهم: يُؤَيِّدُ الْقَوْلَ بِتَكْفِيرِهُمْ: التمثيل المدكورُ يعنى أن ظاهر مقصوده أنهم خرجوا منَ الإسْلام وَلَمْ يَتَعَلَّقُوا مِنْهُ بشيء كما خرج السَّهْم من الرِّمِيَّة لسُرْعَته وَقَوَّة رَامِيه بِحَيْث لم يَتَعَلَقُ مِنَ الرَّمِيَّة بشيء وَقد أشدارَ إلى ذلك بِقَوْلِهِ سَبَقَ الْفَرْثِ وَالدَمَ، وقال صاحب الشفاء فيه: وَكذا نقطعُ بِكَفَر كُلْ مَنْ قَالَ قوْلا يُتَوَصَّل به إلى تضليل الأمَّة أَوْ تَكْفَيرُ الصَّحَابَة وَحَكَاهُ صَاحِبُ الرَّوْضَة فِي كتَّاب الرُّدْة عَنْهُ وَأَقَرُّهُ.

وَذَهَبَ أَكْثَرُ أَهْلِ الأُصُول منْ أهْلِ السُّنَّةَ إلى أنَّ الْحُوَارِجَ فسياق وَأَنْ حُكْمَ الإسْلام

يَجْرِي عَلَيْهِمْ لتَلَفْظهمْ بالشهادتين ومواظبتهم على أركان الإسلام وإنما فسقوا بتكفيرهم المسلمين مُسْتندين إلى تأويل فاسد وَجَرَّهُمْ ذَلِكَ إِلَى اسْتَبَاحُهُ دماء مخالفيهم وأموالهم والشبهادة عليهم بالكفر والشرك.

- وَقَالَ الْخُطَابِيُّ أَجْمَعَ عُلْمًاءُ المُسْلِمِينَ عَلَى أَنْ الخوارج مع ضلالتهم فرقة من فرق المسلمين، وأجازوا مُناكحتهم وأكل ذبائحهم، وَأَنْهُمْ لا يُكَفِّرُونَ مَا دَامُوا مُتَمَسِّكِينَ بِأَصْلِ الإِسْلام.

- وَقَالْ عَيَاض كَادَتْ هَذه المسالة تكون أشد إشكالا عند المتكلمين من غيرها حتى سَأَلُ الْفَقِيهُ عَبْدُ الْحِقَ الْإِمَامَ أبًا المُعَالي عَنْهَا فاعْتَذَرَ بَأَنَّ إذخال كافريخ الملة وإخراج مُسْلِم عَنْهَا عَظَيمٌ فِي الدَّين. - قَالَ وَقَدْ تَوَقَفَ قَبْلَهُ الْقَاضى أَبُو بَكُر الْبَاقَلَانِي، وَقَالَ: لَمْ يُصَرِّحِ الْقَوْمُ بِالْكَفْرِ وإنما قالوا أقوالا تؤدى إلى الكفر

3

えらく

1272 L

- 10-1

170-11-15

Italoma elkereci

- وَقَالَ الْغَزَالِي فِي كَتَاب 3 التفرقة بين الإيمان والزندقة: والدي ينبغي الاختراز عن التكفير ما وَجَدَ إليه سبيلا فإن استباحة دماء المصلين المقرين بالتؤحيد خطأ والخطأ في ترك ألف كافر في الحياة أَهْوَنُ مِنَ الْخِطَأَ فِي سَفْكَ دَم لمسلم واحد. ومما احتج به مَنْ لَم يُكفرُهُمْ قَوْلُهُ فِي ثَالَتُ

أَحَاديث الْبَابِ بَعْدَ وَضَفِهِمُ بِالْمُرُوقِ مَنَ الدِّينَ كَمُرُوقِ السَّهَم فَيَنْظُرُ الرَّامِي إِلَى سَهْمِهِ إِلَى أَنَ قَالَ فَيَتَمَارَى كِف الْفُوقَةِ هَلُ علق بهَا شَيْءٍ.

- قَالَ ابَّن بَطَّالَ ذَهَبَ جُمْهُورُ الْعُلَمَاءِ إِلَى أَنَّ أَلْخَوَارَجَ غَيْرُ خَارِجينَ عَنْ جُمْلَة الْسُلمينَ، لَقَوْله: «يَتَمَارَى مِنَ الشَّكُ وَإِذْ وَقَعَ الشَّكُ فَا ذَلِكَ لَمْ يُقْطَعُ عَلَيْهِمْ بِالْخُزُوج مِنَ الإِسْلاَمِ بِيَقِينِ لَمْ يَخْرُجُ مِنْهُ إِلاَّ بِيَقِينِ لَمْ يَخْرُجُ مِنْهُ

- قَـالُ وَقَـدْ سُئلَ عَلِيٌ عَنْ أَهْلِ النَّهْرِ هَلْ كَفَّرُوا؟ فَقَالَ: مِنَ الْكُفْرِ فَرُوا.

قَلْتُ: وَهَذَا إِنْ ثَبَتَ عَنْ عَلَى حُمل عَلى أَنْهُ لَمْ يَكُن اطْلَعَ عَلَى مُعْتَقَدهمُ الَّذِي أَوْجَبَ تكفيرهم عند مَنْ كَفَرَهُمْ وَعَ احتجاجه بقؤله يتمارى في الفوق نظرُ فإن في بعض طرق الحديث المذكور كما تقدمت الإشارة إلَيْه وَكَمَا سَيَأتى لَمْ يَعْلَقُ منْهُ بِشَيْء وَفٍ بَعْضَهَا سبق المفرث واللذم وطريق الْجَمْعِ بَيْنَهُمَا أَنَّهُ تَرَدَّدُ هَل في الفوق شيء أو لا شم تحقق أَنَّهُ لَمْ يَعْلَقْ بِالسَّهْمِ وَلاَ بشيء منه من الرَّمي بشيء وَيُمْكُنُ أَنْ يُحْمَلُ الأَخْتَلَافَ فيه على اختلاف أشخاص منهم وَيَكُونُ فِي قَوْلِه يَتَمَارَى إِشَارَةُ إِلَى أَنَّ بَغْضَهُمْ قَدْ يَبْقَى معة من الإسلام شيء. - قَالَ الْقُرْطَبِي فِي الْمُفْهِم

وَالْقَوْلُ بِتَكْفِيرِهُمْ أَظْهَرُ فِي

ゴー

ريبع الأخر

V731 & - 11444

10

- Imis

الخامسة وال أربعون

77 الخوارج عُبَّاد جُهَّال لم تنشرح صدورهم بنور العلم، ولم يتمسكوا يحيل الله.

الحديث قال فعلى القول

بتكفيرهم يقاتلون ويقتلون

وتسبى أموالهم وهو قول

طائفة من أهل الحديث في

أَمْوَالِ الْحُوَارِجِ. وَعَلَى الْقَوْلِ

بعدم تكفيرهم يسلك بهم

مَسْلِكَ أَهْلِ الْبَغْي إِذَا شَقُوا

العصا ونصبوا الحرب فأما

مَن اسْتَسَرَّ منْهُمْ بِبِدْعَة فَإِذَا

ظهرَ عَلَيْهِ هَلْ يُقْتُلُ بَغْدَ

الاسْتتابَة أوْ لا يُقْتَلُ بَلْ

يُجْتَهَدُ فِجْرَدُ بدْعَته، اخْتَلفَ

فيه بحسب الاختلاف في

- وقال القرطبي أيضا:

وَبَابُ التَّكْفير بَابٌ خَطرٌ وَلا

- قَالَ وَفِي الْحَدِيثَ عَلَمُ مَنْ

أعْلاَم النُّبُوَة حَيْثُ أَخْبَرَ بِمَا

وَقَعَ قَبْلُ أَنْ يَقَعَ، وَذَلِكَ أَنَّ

الخوارج لما حكمُوا بكفر من

خالفهم استباحوا دماءهم،

وَتَرَكُوا أَهْلَ الذَّمَّة، فَقَالُوا:

نفي لهُمْ بِعَهْدِهِمْ، وَتَرَكُوا

قتال المشركين واشتغلوا

بِقَتَالَ الْسُلِمِينَ، وَهَذَا كَلَهُ مِنْ

آثار عبّادَة الجُهَّال الَّذِينَ لَمْ

Upload by: alta

نعُدل بالسَّلامَة شيئًا.

تكفيرهم.

"

وَلَمْ يَتَمَسَّكُوا بِحَبْلِ وَثِيق مَنَ الْعِلْم وَكَفَى أَنَّ رَأْسَهُم رَدً عَلَى رَسَول اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ أَمْرَهُ وَنَسَبَهُ إِلَى الْجَوْرِ نَسْأَلُ اللَّه السَّلاَمَة. - قَالَ ابِن هُبَيئِرَةَ: وَحِ أَوْلَى مَنْ قَتَالَ الْمُشْرِكِينَ.

تَنْشَرحُ صُدُورُهُمْ بِنُورِ الْعِلْم

وَالْحِكْمَةَ هَيَهِ أَنَّ فِي قَتَائِهِمْ حَفْظَ رَأْسَ مَالِ الإَسْلاَمِ وَفِي قَتَالِ أَهْلِ الشَّرْكَ طَلَبُ الرَّيْحِ وَحِفْظُ رَأْسِ الْمَالِ أَوْلَى-

- وَفِيه الزَّجْرُ عَنِ الأَخْدَ بِظَوَاهَر جَميعِ الآيَاتَ الْقَابِلَةَ لَلتَّأُويلَ الَّتَي يُفْضِي الْقَوْلُ بِظَوَاهرِهَا إَلَى مُخَالَفَةٍ إِجْمَاعِ السَّلَفَ.

- وَهَيه التَّحْذِيرُ مِنَ الْفُلُوِّ فِي الدُيَانَة وَالتَّنَطِّع فَي الْعبَاذَة بِالْحَمْلَ عَلَى الَنَّفْس فَيماً لَمْ يَاذَنْ فِيه الشَّرِعَة بِأَنَّهَا وَصَف الشَّارِعُ الشَّرِيعَة بِأَنَّهَا المَا لَشُدَّة عَلَى الْكُفَّارِ وَإِلَى الْرَافَة بِالْوُمْنِينَ فَعَكَسَ ذَلِكَ الْخُوَارَجُ كَمَا تَقَدَّمَ بِيَانُهُ.

الحوارج علما للمام بياده. - وَهَيه جَوَازُ قَتَالَ مَنْ خَرَجَ عَنْ طَاعَة الأَمَامُ الْعَادلِ وَمَنْ نَصَبَ الْحَرْبَ فَقَاتَلُ عَلَى اعْتقاد فَاسد، وَمَنْ خَرَجَ يَقْطَعُ الْطُرُقَ وَيُحْيفُ السَّبِيلَ وَيَسْعَى فِي الأَرْضِ بِالْفَسَادِ.

َ - وَفِيهُ إِبَاحَةً قَتَالَ الْخُوَارِج بِالشُّرُوطَ الْمُتَقَدَّمَةَ وَقَتْلُهُمُ يَدْ الْحَرْبِ وَثُبُوتُ الأَجْرِ لَنْ قَتَلَهُمُ.

والحمد لله رب العالمين.



# رواية المبتدع منكرالميزان يوم القيامة

المتكررة في أفات

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه الواهيات التي اشتهرت وانتشرت على ألسنة المدرسين والطلاب خاصة في هذا العام، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق.

اعداد /

#### أولا: الحديث الرابع من الواهيات:

«أشد الناس عذابًا يوم القيامة عالم لا ينفعه الله يعلمه».

هذا الحديث أورده أيضًا أبو حامد الغزالي في «الإحياء» (٤٨/١) باب «آفات المناظرة» تحت «الفروع المتشعبة من الآفات» بصيغة الجزم، فقال: «ولذلك قال صلى الله عليه وسلم: أشد الناس عذابًا يوم القيامة.. «الحديث.

قلتُ: ولقد نقلته لجنة إعداد وتطوير المناهج من المتخصصين بالأزهر الشريف- حفظه الله من الواهيات والمنكرات- في كتاب «المطالعة والإنشاء» (ص٤٤) المقرر على الصف الثالث الثانوي بالأزهر الشريف هذا العام بصيغة الجزم أيضًا، وخرجته في حاشية الكتاب فقالت: «أخرجه الطبراني في الصغير، والبيهقي في شعب الإيمان». اه.

قلت: فهذا تخريج بغير تحقيق لا يليق بمعاهد علمية في أشد الحاجة إلى التحقيقات العلمية الحديثية، حتى يستطيع الطالب أن يعرف درجة الحديث من حيث الصحة والضعف، خاصة وأن المنتُف أبا حامد الغزالي قد أورده بصيغة الجزم: «قال صلى الله عليه وسلم»، ولقد بينا من قبل الأثر السيئ للتخريج بغير تحقيق حيث قامت

لجنة إعداد وتطوير المناهج بنقل هذا الموضوع «آفات المناظرة» من كتاب «الإحياء» في أكثر من مائة سطر لطلبة علم في أهم مرحلة من مراحل التعليم في «الأزهـر الشريف»، والـذي انتشرت معاهده في البلاد.

على حشيش

فهذا من مقتضيات وموجبات تقديم هذه البحوث العلمية الحديثية، ولو أن الأمر اقتصر على أبي حامد الغزالي وكتابه هذا لتركناه فقد مضى عليه ما يقرب من ألف عام، ولكنَّ الأمر عندما أصبح منهجًا يُدَرَّس لطلبة علم في أكثر البيوتات أوجب علينا حتمية هذه التحقيقات.

#### ثانيًا: التخريج:

١- الحديث أخرجه الحافظ الطبراني في «المعجم الصغير» (١٨١/١) باب «الطاء» (٥٠٧/٣) قال: حدثنا طاهر بن عبد الله البابستري، حدثنا علي بن موسى بن مروان الرازي، حدثنا عبد الله بن عاصم الحماني، حدثنا عثمان بن مقسم الله بن عاصم الحماني، حدثنا عثمان بن مقسم عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أشدُّ الناس عذابًا يوم القيامة عالم لم ينفعه علمه». وقال الطبراني: «لم يَرُوه عن المقبري إلا عثمان البُري». اه..

٢- وأخرج الحافظ البيهقي في شعب الإيمان» (٢٨٤/٢) حديث (١٧٧٨) الحديث من طريقين: أ- ففي الطريق الأول: الوليد بن صالح عن عثمان بن مقسم البري.

والطريق الثاني: يحيى بن سلام عن عثمان بن مقسم البري.

وبهذا يجتمع الوليد بن صالح، ويحيى بن سلام في الرواية عن عثمان بن مقسم والرمز (ح) مأخوذ من التحويل لتحوله من إسناد إلى إسناد كذا في «قواعد التحديث» (ص٢٠٩) للقاسمي.

ب- الطريق الأول عدد رجاله سبعة، والطريق الثاني عدد رجاله تسعة، وبما أن السند العالي: «هو الذي قل عدد رجاله بالنسبة إلى أي سند آخريرد به هذا الحديث بعينه بعدد كثير، قاله الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (ص٥٨)، فالحافظ البهيقي أخرج الحديث بالسند العالي ثم أخرجه من الطريق الآخر بالسند النازل. ح- ويتطبيق قول الإمام الحافظ الطبراني الذي

حد وبتصبيق قول الإمام الحافظ الطبراني الذي أوردناه آنفًا على الطريقين يتبين أن الحديث: «لم يروه عن المقبري إلا عثمان البري». اه.

# ثالثا: التحقيق:

١- مما أوردناه آنفًا يتبين من التخريج طرق الحديث والرواة في كل طريق، وأن الحديث غريب عن سعيد المقبري تفرد به عثمان بن مقسم البري عنه.

التوحيل

いまえろ

V7316

- Iterc

10 - Ilmin Itilaund el'a cuaei

02

إذن لا يوجد متابع لعثمان بن مقسم البري. وإن تعددت الرواة عن عثمان البري حيث رواه عنه: عبد الله بن عاصم الحماني، والوليد بن صالح، ويحيى بن سلام كما هو مبين من التخريج. وبهذا تتركز علة هذا الحديث في عثمان بن مقسم البري ولا متابع له.

ولذلك أخرج الحافظ ابن عدي في «الكامل» (١٥٥/٥) (١٣١٩/٣٥١)؛ أحد عشر حديثًا من منكرات عثمان بن مقسم البري منها هذا الحديث حيث قال:

حدثنا أحمد بن عامر البرقعيدي قال: حدثنا محمد بن عبد الرحمن قال: حدثنا أبو أسامة عن عثمان بن مقسم، عن سعيد المقبري عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم:

«إن أشد الناس عذابًا يوم القيامة عالمٌ لم ينفعه علمه».

ثم قال الإمام الحافظ ابن عدي: «ولعثمان البري غير حديث كثير عن من يروي عنه، وعامة حديثه مما لا يتابع عليه إستادًا أو متنًا، وهو ممن يغلط الكثير. اه.

قلت: وإثبات أن الحديث من الغرائب والأفراد، وأن مدار الحديث على عثمان بن مقسم البري، وأنه لا يتابع عليه إسنادًا ولا متنًا، وهذا أمرٌ مهم جدًّا يعرفه من الحديث صناعته عند التحقيق للوقوف على درجة الحديث والحكم بالتفرد لا ينقاد إلا لإمام جهبذ من جهابذة هذا الفن الدقيق الواسع يتبين ذلك من الذين حكموا على هذا الحديث بأنه من الغرائب والأفراد.

أ- فقد حكم على هذا الحديث بالغرابة والتفرد الإمام الطبراني في «المعجم الصغير» (١٨١/١) فقال: «لم يروه عن المقبري إلا عثمان البُرَي». اهـ كما بينا آنفًا.

ب-وحكم على هذا الحديث أيضًا بالغرابة والتفرد الإمام الحافظ أبو عمر يوسف بن عبد البر في «جامع بيان العلم وفضله» (٥٠٧/١) (ح١٠٧٩) قال: «وذكر ابن وهب قال: حدثني عثمان بن مقسم البري، عن سعيد المقبري عن أبي هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إن من أشد الناس عذابًا يوم القيامة عالمًا لم ينفعه الله بعلمه». ثم خرجه فقال: «حدثناه عبد الرحمن بعلمه». ثم خرجه فقال: «حدثناه عبد الرحمن بن يحيى، حدثنا علي بن محمد، حدثنا أحمد بن داود، حدثنا سحنون، حدثنا ابن وهب، فذكره، فره وحديث انفرد به عثمان البري، لم يرفعه غيره، وهو ضعيف الحديث، معتزلي المذهب فيما ذكروا، ليس حديثه بشىء». اه.

٢- قال الإمام الحافظ إبراهيم بن يعقوب السعدي الجوزجاني المتوفى سنة ٢٥٩ هـ في كتابه «أحوال الرجال» (١٥٣): «عثمان البري، كذاب، كذبه الثوري على سهولته». اه.

وأقره ابن عدي في «الكامل» (١٥٥/٥) (١٣١٩/٣٥١) فقال: «سمعت ابن حماد يقول: قال السعدي: عثمان البري كذاب كذبه الثوري». اه. ٣- وقال الحافظ الذهب في «الميزان»

(٥٥٦٨/٥٦/٣): «عثمان بن مقسم البري أبو سلمة الكندي البصري روى عن القبري وآخرين، كان ينكر الميزان يوم القيامة». اهـ.

أ- وقال الحافظ الذهبي: قال محمد بن المنهال الضرير: حدثني عبد الله بن مخلد، قال: «كنت عند البري فذكرنا الميزان فقال: ميزان علف أو تبن، فرميت ما كتبت عنه». اهـ. قلت: ما ذكره الذهبي أخرجه الحافظ العقيلي في «الضعفاء الكبير» (١٢٢٠/٢١٧/ ) قال: «حدثنا معاذ بن الثنى، قال: حدثنا محمد بن المنهال الضريربه». مروبن علي عن إسماعيل بن الفضل، عن عثمان بن مقسم فقال: ميزان التبن، ميزان العلف، وكان بيكراليزان». اله. وكان ينكراليزان العلم، المنا العلم بن محمد بن المنا العلم بن عثمان يوحكي عنها معاد بن مقسم فقال: ميزان التبن، ميزان العلف، وكان بن مقسم فقال: ميزان التبن، ميزان العلف، وكان بنكراليزان». اله.

آ-وقال ابن عدي في «الكامل» (١٥٥/٥)، «حدثنا علي بن أحمد بن سليمان قال، حدثنا ابن أبي مريم قال: سمعت يحيى بن معين يقول؛ ومن المعروفين بالكذب ووضعه الحديث: عثمان البري». اه.

ولقد أقر ذلك الحافظ الذهبي في «الميزان» (٥٧/٣) فقال: «قال يحيى بن معين، عثمان البُرُي ليس بشيء؛ هو من المعروفين بالكذب ووضع الإحديث». اهـ.

٧- وقال ابن عدي في «الكامل» عن عمرو بن علي قال: «وممن اجتمع عليه أهل العلم من أهل الحديث أنه لا يروى عن قوم من البصريين، وكان مما أجمعوا عليه عثمان بن مقسم البُري كان صاحب بدعة كثير الوهم والغلط». اه.

قلت: ولقد أقر ذلك ابن عدي فقال: «عامة حديثه مما لا يتابع عليه إسنادًا أو متنًا، وهو ممن يغلط الكثيري. اه..

٨- وقال الحافظ العقيلي في «الضعفاء الكبير»
٨- وقال الحافظ العقيلي في «الضعفاء الكبير»

حدثنا أحمد بن على الأبار قال حدثنا مؤمل بن إهاب قال سمعت مؤمل بن إسماعيل يقول سمعت عثمان البري يقول: «كذب أبو هريرة». قال الإمام الذهبي في الميزان (٧٥/٣): « قلت: فما ضر أبا هريرة تكذيب البرى، بل يضر البرى تكذيب الحفاظ له».

قلت: ولقد بينا آنضا تكذيب الإمام الحافظ الجوزجاني للبُري، وتكذيب الإمام الحافظ يحيى بن معين للبُري، وتكذيب الإمام سفيان الثوري للبري.

٩-وقال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (١٠١/٢): «عثمان بن مقسم البري أبو سلمة الكندي يروي عن قتادة وآخرين، كان ممن يروي المقلوبات عن الأثبات، تركه أحمد بن حنبل ويحيى بن معين». اه.

١٠- وقال الإمام البخاري في «التاريخ الكبير» (٢٣١٩/٢٥٢/٦): «عثمان بن مقسم البري أبو سلمة الكندي مولاهم عن نافع وسعيد المقبري وقتادة تركه يحيى القطان». اهـ. وقاله كذلك في «الضعفاء الصغير» (٢٥١).

١١- وقال الإمام الدارقطني في الضعفاء والمتروكين، (٤٠٤): عثمان بن مقسم البري بصري أبو سلمة عن يحيى بن سعيد وهشام بن عروة». اه.

قلت: قد يتوهم من لا علم له بمنهج الدارقطني في «الضعفاء والمتروكين » أنه سكت على البري حيث ذكره بغير صفة، ولا يدري أنه مجرد إثبات اسمه يدل على الضعف الشديد؛ حيث بين ذلك الإمام البري في «المقدمة » فقال: «طالت محاورتي مع ابن حمكان لأبي الحسن علي بن عمر الدارقطني عفا الله عني وعنهما في «المتروكين من أصحاب الحديث، فتقرر بيننا وبينه على ترك من أثبته

على حروف المعجم في هذه الورقات». اهـ. قلت: من هذا يتبين أن من أثبت اسمه في كتاب «الضعفاء والمتروكين» للإمام الحافظ الدارقطني وإن لم يوصف بشيء فهو متفق على تركه عند الإمـام الدارقطني والإمـام البرقاني والإمـام ابن حمكان، وهذه من بدائع الفوائد في مناهج المحدثين في الجرح والتعديل.

١٢-وقال الإمام النسائي في «الضعفاء والمتروكين» (٤١٩)، «عشمان بن مقسم البري، متروك الحديث». اهـ.

قلت: وهـذا المصطلح لـه معناه عند النسائي-قد بينه الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (ص٧٣٠): «مذهب النسائي ألا يـترك حديث -

الرجل حتى يجتمع الجميع على تركه». اهـ. قلت: وهـذه مـن بـدائع الفوائد الحديثية في الصناعة الحديثية.

١٣- قـال الحـافظ ابـن أبـي حـاتم في «الجـرح والتعديل» (٩١٨/١٦٧/٦): «عثمان بن مقسم البري أبـو سلمة كندي روى عـن نافع وسعيد المقبري، وقتادة سمعت أبي يقول ذلك». اه.

١٤- وقال ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل»: «حدثنا صالح بن أحمد بن محمد بن حنبل قال: «قال أبي: عثمان البري حديثه منكر وكان رأيه سوء». اهه.

١٥- وقال ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (١٦٩/٦)؛ «سائت أبي عن عثمان البري فقال؛ متروك الحديث».

١٦- وقال ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل»: «سمعت أبا زرعة وذكر عثمان البري فأولى إلى لاسانه وقبض عليه فقلت: يقول أبي: كذاب، فقال: هو مثل أبي جزي». اه.

قلت: وحتى يتبين قول أبي زرعة في عثمان البري لا بد أن نقف على حقيقة أبي جـزي فهي من مقتضيات هـذا التشبيه والـذي به يُعرف وجه الشبه:

أ- قال الإمام الحافظ ابن عدي في الكامل (٣٠/٧)
 (١٩٧٠/١٧):

«نصر بن طريف أبو جزي الباهلي بصري، حدثنا علان، حدثنا ابن أبي مريم سمعت يحيى بن معين يقول: ومن المعروفين بالكذب وبوضع الحديث نصر بن طريف». اهـ.

in ar

(الل) الأخر

V7316 - 11aLL

770 - Itmin Itelomb elkcinet

ب- وقـال الأمـام الحـافظ إبـراهـيـم السعدي الجوزجاني في كتابه «أحوال الرجال» (١٥١): «أبو جُزي نصر بن طريف: ذاهب».

جـ وقال الإمام النسائي في «الضعفاء والمتروكين» (٥٩٣): «نصر بـن طريف أبـو جـزي، متروك الحديث». قلت: وهذا المصطلح قد بينا معناه آنفا. د- وقـال الإمـام البـخاري في التاريخ الكبير (٢٣٥٥/١٠٥/٨): «نصر بن طريف الباهلي أبو جُزي سكتوا عنه، ذاهب». اه.

وقــال الإمــام الحافظ ابـن أبـي حـاتم في «الجـرح والتعديل» (٤٦٧/٨)؛ «حدثنا محمد بن إبراهيم

بن شعيب، حدثنا أبو حفص عمرو بن علي قال: أجمع أهل العلم من أهل الحديث أنه لا يروي عن جماعة سماهم: أحدهم أبو جزي نصر بن طريف،.اهـ.

ولقد اتفق الأئمة البرقاني وابن حمكان والدارقطني على ترك نصر بن طريف أبي جزي كما هو مبين في الضعفاء والمتروكين (٥٤٤) للإمام الدارقطني.

قلت: من هذا الاستقراء التام لنقد الرجال: ١- يتبين من أقوال أئمة الجرح والتعديل أنَّ أبا جُزي نصر بن طريف من المعروفين بالكذب وبوضع الحديث، وأنه ذاهب متروك الحديث وأجمع أهل العلم من أهل الحديث أنه لا يُروي عنه.

٢- ويتبين من هذا الاستقراء حقيقة الجمع بين عثمان البُرِّي، وأبي جُزي في قول الإمام ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (١٦٩/٦).. المتقدم برقم (١٦).

# الاستثناج:

نستنتج من هذا التحقيق أن حديث: «إن من أشد الناس عذابًا يـومُ القيامة عالمًا لم ينفعه الله بعلمه». والذي نقلته لجنة إعداد وتطوير المناهج من المتخصصين بالأزهر من كتاب «إحياء علوم الدين» لأبي حامد الغزالي، وخرجته في الحاشية: بغير تحقيق كما هو مبين من قولها في الحاشية: «أخرجه الطبراني في الصغير، والبيهقي في شعب الإيمان». اه.

ولم تزد على ذلك كما بينا آنضا، وقد تبين من التحقيق أن هذا الحديث من الواهيات وهو حديث غريب انفرد به عثمان البري لم يرفعه غيره وتبين أنه كذاب، وليس بشيء ومن المعروفين بالكذب ووضع الحديث وكان رأيه رأي سوء، كان دنكر الميزان يوم القيامة.

وإن تعجب فعجب أن يكون هذا الحديث هو أول حديث خرجه وحققه الحافظ العراقي في «تخريج إحياء علوم الدين» وضعفه، ومن قبل الحافظ ابن عبد البر وبين غرابته وعلته وإنه ليس بشيء، حفظ الله الأزهـر الشريف من الواهيات والمنكرات، هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.



الأشعري مع إثباته الصفات . . يكشف زيغ فرق المجسمة ومدعيها على أهل السنة ، ويدحض حججهم

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه .. وبعد ،

فحتى نبرئ ساحة أئمة السلف ومن اتبعهم بإحسان، من تهمة التجسيم التي يحلو لكثيرين ممن لم يفهموا حقيقة الأمر أن يلصقوها بهم هي الأخرى بعد تهمة التشبيه، لا بد من التعرف على حقيقة ما قاله المجسمون على نحو ما قاله المشبهة، وليس ثمة أوثق ولا أولى في حكاية وكشف ما كانوا عليه، من أبي الحسن الأشعري إمام الذهب.

شبهة ( التجسيم ) كما تصورها متكلمة الأشاعرة :

وعن منشأ الخطأ في تصور الأشـاعـرة عـن التجسيم، يقول الأشـعـري - رحمه الله - في كتابه (مقالات الإسلاميين) ص ٢٠٧ «قد أخبَرْنا عن المنكرين للتجسيم أنهم يقولون: إن الباري ليس بجسم ولا محـدود ولا ذي

نهاية، يعني: إلى غير ذلك من صفات السلوب ونعوت المعدوم التي اخترعها المعتزلة ومن كان على شاكلتهم من المتكلمة، واستعاضوا بها عن طريقة أهل السنة في التوسع في ذكر صفات الإثبات بالاكيف، في إشارة منه إلى أن للناهين التجسيم عن صفات الله طريقتين:

اعداد/

إحداهما؛ بالتوسع في ذكر صفات النفي، وهي التي سلكها

ها هـو الأشعري يثبت من خـلال نصوص الوحي وأدلـة العقل ما أراده الله منها، كـذا دون تجسيم ولا تأويل .

# أ.د. محمد عبد العليم الدسوقي الأستاذ بجامعة الأزهر

المعتزلة الذبن صرحوا بذلك قائلين فيما نقله الأشعري عنهم في المقالات ص ١٥٥: «إن الله واحد ... ليس بجسم ولا صورة ولا شخص ولا جوهر ولا عرض ولا بذى لون ولا طعم ولا رائحة ولا مجسة، ولا يتحرك ولا يسكن ولا يتبعض، وليس بذي أجزاء وجوارح وأعضاء ... وليس بذي جهات ولا بذي يمين وشمال وأمام وخلف وفوق وتحت، ولا يحيط به مكان ولا يجري عليه زمان، ولا يوصف بشيء من صفات الخلق الدالة على حدثهم، ولا يوصف بأنه متناه ولا يوصف بمساحة ولا ذهاب في الجهات وليس بمحدود ولا والد ولا مولود، ولا تحجيه الأستارولا تدركه الحواس ولا يقاس بالناس .. لا تراه العيون ولا تدركه الأبصار ولا يسمع بالأسماع، شيء لا كالأشياء..

إلخ»، فخالفوا بنفيهم المفصل هذا طريقة أهل السنة في الإثبات، كما «دفعوا - على ما حكى الأشعري ذلك عنهم في الإبانية ص ٤٦ - أن يكون له يدان مع قوله سبحانه (لِمَا خَلَقْتُ يَدَى ) ص/٧٥)، وأنكروا أن يكون له عينان مع قوله: (وَلَصْنَع عَلَى مَنْيَ ) طه/٣٩)، وأنكروا أن يكون له قوة مع قوله: (ذُو ٱلْقُوَةِ ٱلْمَتِينُ) الداريات/٥٨)، ونضوا ما روي عن رسول الله من (أن الله ينزل كل ليلة إلى السماء الدنيا)»، فعطلوا رؤية الله وسائر صفاته وأسبمائه وأفعاله، وكان هذا «جملة قولهم في التوحيد وقد شاركهم في هذه الجملة الخوارج وطوائف من المرجئة والشيعة وإن كانوا للملة التي يظهرونها ناقضين ولها تاركين».

وقد تبع هـؤلاء جميعا: الأشاعرة، فكان ما قالوه في نعوت السلب مما حكاه عنهم السنوسي وكذا البيجوري في قوله على شرح (جـوهـرة التوحيد) لإبراهيم اللقاني ص ١٠١ وما بعدها - وقد عظمت بهم البلوى -: «إنـه إذا ورد في القرآن أو السنة ما يشعر بإثبات الجهة أو الجسمية أو الصورة أو الجوارح، اتفق أهل الحق وغيرهم ما عدا المجسمة والمشبهة على تأويل ذلك، لوجوب تنزيهه تعالى عما دل عليه ما ذكر بحسب ظاهره»، ويواصل البيجوري خلطه ومزاعمه فيقول نافيا جميع الصفات الخبرية والفعلية جراء نفيه المفصل وتنزيهه المشوب بالتعطيل لجميع صفات الخبر والفعل: «فمما يوهم الجهة قوله

3

えん

VY31 & - 11auc

20 - السنة الخامسة والأربعوز

ر ر أئمة أهل السنة الذين نفوا عن الله كل معاني الجسمية هذه، ونزهوه عن كافة صفات.

# "

تعالى: ( يَنَاقُونَ رَبَّهُم مِن فَوَقِهِمْ ) النحل/٥٠).. ومنه قوله: (الرَّحْنَ عَلَ ٱلْعَرْشِ اسْتَوَىٰ )طه/٥)..

ومما يوهم الحسمية قوله: ( وَجَاءَ رَبُّكَ ) الفجر (٢٢ )، وحديث الصحيحين: (ينزل رينا كل ليلة الى سماء الدنيا.. الحديث).. ومما يوهم الجوارح قوله: ( وَسَغَيَ وَجَهُ رَبِّكَ )الرحمن/٢٧)، (يَدُ أَنَّهِ فَوْقَ أَبِدَيهِمْ ) الفتح/١٠ )، وحديث: (إن قلوب بنى آدم كلها كقلب واحد بين إصبعين من أصابع الرحمن).. كما يستحيل عليه تعالى المماثلة للحوادث بأن يكون حرما سيواء كان مركيا ويسمى جسما أو غير مركب ويسمى جـوهـراً، أو بـأن يكون جهة للجرم، فليس الله فوق العرش ولا تحته ولا عن يمينه ولا عن شماله و.. ليس له فوق ولا تحت ولا يمين ولا شمال» إلى آخر ذلك..

وسبحان الله لا فما قال بأيً من ذلك ولا بكلمة واحدة منه، الأشعري ولا غيره من أهل الحق الذين ذكرنا فيما مضى بعض أقوالهم، ولا ندري ما الفرق بين الأشاعرة في ذلك وبين فرق

الضلالة التى نص الأشعري عليها هاهنا، لاسيما وقد أداهم اتباء طريقة الجهمية في النفي المفصل إلى الكذب على أهل الحق وقصر الصفات على سبع - بزيادة أربع صفات على ما قال به المعتزلة - وتعطيل وتأويل ما عداها، فيا ويح من ترك ما هو معروف في الكتاب والسنة وآثر عليه الهوى فأعماه عن نور الوحى (، وقد مربنا ما به تقوم الحجة على من مال إلى هذه الطريقة وآثرها على منهج أهل السنة والجماعة في إثبات كل ما أثبته الله لنفسه أو أثبته له رسوله.

وثانيهما: بالتوسع في ذكر صفات الإثبات: وهي طريقة أهل السنة والتي ذكرها الأشعري بعدُ ص ٢١١، ٢٩٠ وما بعدها، وتقضي بأن النقائص يجب نفيها عن الله مطلقاً، وأما صفات الكمال – وهو جميع ما جاء به الوحي – فيجب نفي التمثيل والتشبيه والتجسيم عنها.. وقد سبق أن نقلنا آنفاً بعض ما قاله بهذا الصدد.

حقيقة (التجسيم) المنفي عن صفات الله عند الأشعري تبعاً للسلف، ومخالفة الأشعرية لإمامهم ولعموم السلف في هذا الباب:

ولنستكمل هنا ما ذكره الأشعري في بيان مقولات فرق المجسمة نصا، لنرد به عادية الأشاعرة - إبان تعطيلهم صفات الخبر والفعل - في إلصاقهم تهمة التجسيم بأهل السنة.

مهمة التجسيم باعل المسنة. يقول الأشعري في المقالات ص ٢٠٧ : «ونحن الآن نُخبر عن

أقاويل المجسمة واختلافهم في التجسيم.. اختلف المجسمة فيما بينهم على ست عشرة مقالة: فقال (هشام بن الحكم)؛ إن الله جسم محدود عريض عميق طويل، طوله مثل عرضيه وعرضيه مثل عمقه، نوره ساطع، له قدر من الأقدار، بمعنى: أن له مقداراً في طوله وعرضه وعمقه لا يتجاوزه... كالسبيكة الصافية يتلألأ كاللؤلؤة المستديرة من جميع جوانبها، ذو لون وطعم ورائحة ومجسَّة، لونه هو طعمه وهو رائحته وهو مجسته وهو نفسه، يتحرك ويسكن ويقوم ويقعد ...

وقد ذُكر عن بعض المجسمة أنه كان يثبت البارئ مُلوَّنَا ويأبى أن يكون ذا طعم ورائحة ومجسسة، وأن يكون طويلاً وعريضاً وعميقاً، وزعم أنه ية مكان دون مكان، متحرك من وقت خَلقَ الخلق.. وقال قائلون: إن الباري جسم، وأنكروا أن يكون موصوفاً بلون أو طعم أو رائحة أو مجسة أو شيء مما وصف به هشام، غير أنه على العرش مماسُ له دون ما سواه.

واختلفوا في مقدار الباري بعد أن جعلوه جسماً، فقال قائلون: هو جسم وهوفي كل مكان وفاضل عن جميع الأماكن، وهو مع ذلك متناه غير أن مساحته أكثر من مساحة العالم، لأنه أكبر من كل شيء، وقال بعضهم: مساحته على قدر العالم، وقال بعضهم: إن الباري جسم

ما عليه أهل الحديث والسنة: الإقرار . . بما جاء عن الله وما رواه الثقات عن رسول الله، لا يرذون من ذلك شيئاً .

له مقدار في المساحة ولا ندرى كم ذلك القدر، قال بعضهم: هو في أحسن الأقدار، وأحسن الأقدار؛ أن يكون ليس بالعظيم الجافي ولا القليل القمىء، وحُكى عن هشام بن الحكم أن أحسن الأقدار أن يكون سىعة أشيار بشير نفسه، وقال بعضهم: ليس لساحة السارئ نهاية ولا غاية، وأنه ذاهب في الجهات الست اليمين والشمال والأمام والخلف والفوق والتحت، قالوا: وما كان كذلك لا يقع عليه اسم جسم ولا طويل ولا عريض ولا عميق، وليس بذي حدود ولا هيئة ولا قطب، وقال قوم: إن معبودهم هو الفضاء وهو جسم تحل الأشياء فيه، وقال بعضهم هو الفضاء وليس بجسم والأشياء قائمة به.

وقال (داود الجوارب) و(مقاتل بن سليمان): إن الله جسم وإنه جثة على صورة الإنسان، لحم ودم وشعر وعظم، له جوارح وأعضاء من يد ورجل ولسان ورأس وعينين،

يشبهه، وحُكى عن الجواريي أن كان يقول: أجوف من فيه إلى صدره، ومصمت ما سوى ذلك، وقيل: هو مصمت، وقال (هشام الجواليقى)؛ إن الله على صورة الإنسيان، وأنه نور ساطع يتلألأ بياضا وأنه ذو حواس خمس كحواس الإنسيان، له يد ورجل وأذن وعين وأنف وفم وأن له وفرة سبوداء»، وكلاما مثل هذا أورده الأشعرى عن المعتزلة وغيرهم بحق إنكار رؤيته تعالى في الآخرة، وبحق استوائه على عرشه ومكانه من العرش وحركته ونزوله وكيفية حمله.. إلى أن قال: «قالت المجسمة: له يدان ورجلان ووجه وعينان وجنب، ويذهبون إلى الجوارح والأعضاء».. تعالى الله عما يقول الظالمون علوا كبيرا.

والسبوال الذي يفرض والسبوال الذي يفرض نفسه الآن: أين هذا – الكلام الكفري – من معتقد أئمة أهل السنة الذين نفوا عن الله كل معاني الجسمية هذه، ونزهوه عن كافة صفات المخلوقين، وأثبتوا له تعالى مع هذا جميع ما أثبته لنفسه وأثبته له المجسمة والمشبهة والمؤولة ٢٤. وألصق تهمة التجسيم، بأهل

#### السنة المثبتين

ومرة أخرى نذكر للأشعري سوقه إجماع أهل السنة والجماعة على نفيهم التجسيم عن الله، إذ لا يسوغ لنا أن نتغاهل عما أورده في المقالات ص ٢١١، وقال فيه

إبان إثباته جميع الصفات دون ما تفرقة بين صفات المعاني وصيفات الفعل والخبر: «قال أهل السنة وأصحاب الحديث: ليس سيحانه يجسم ولا يشيه الأشياء».. ولا أن ننسى ما ساقه مرة أخرى من إجماء جعله تحت عنوان: (حكاية جملة أصحاب الحديث وأهل السنة)، وذلك بنفس المصيدر ص ٢٩٠ وما تلاها، قال فيه - بعد أن ذكر مقولات فرق الخوارج والروافض والجهمية وبالطبع غيرهم ممن لا يتبعون الأشعري بحق وإن ادعوا الانتساب إليه -: «جملة ما عليه أهل الحديث والسنة: الاقرار .. بما جاء عن الله وما رواه الثقات عن رسول الله، لا يردون من ذلك شيئا .. وأن الله على عرشه كما قال: (الرَّحْنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ) طــه/٥، وأن له يدين بلا كيف كما قال: (خَلَقْتُ سَدَى ) ص (٧٥)، وكما قال: (أَ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ) المائدة (٦٤)، وأن له عينين بلا كيف كما قال: (تَعَرى بِأَعَيْنَا) القمر/١٤)، وأن له وجها كما قال: (وَبَعْنَى وَجُهُ رَبِّكَ ) الرحمن/٢٧)..

ويصد قون بالأحاديث التي فيها: (إن الله ينزل إلى السماء الدنيا)، وياخذون بالكتاب والسنة كما قال تعالى: (فَإِن نَتَرَعَمُ فَ مَتَى مَرْدُوهُ إِلَى اللَّهِ وَارْسُولِ ) النساء/٥٩)، ويرون اتباع مَن سلف من أنمة الدين، وأن لا يبتدعوا في دينهم ما لم يأذن به الله.. ويقرون أن الله يجئ يوم القيامة كما قال: (وَبَاءَ رُبُّكَ وَالْمَاكُ صَغًا صَغًا ) الفجر/٢٢)، ā

4

E

えん

A 1274

- 1917

110

- السنة الخامسة والأربعون

الأشعري يواصل سوق الأشعري يواصل سوق إجماع أهسل السنة على إثبات صفات الخبر والفعل دون تجسيم .

# "

شاء كما قال: (وَعَنَّ أَوَّبُ إِلَيْهِ مِنَ حَلِّ أَلُوَرِيدِ ) ق/١٦)»، إلى أن قال: «فهذا جملة ما يأمرون به ويستعملونه ويرونه، وبكل ما ذكرنا من قولهم نقول وإليه نذهب».. كذا دون ما تفريط ولا إفراط أو توسع في صفات السلب المضية إلى الخوض في الكيف ووصف المعدوم، خلافاً للأشاعرة تبعاً للمعتزلة الذين حكا مقولتهم ص ١٥٩ كما أشرنا.

كما لا يسوغ لنا ألا نذكر بما ساقه - وللمرة الثالثة - من إجماء لأهل السنة في إثبات صفات الخبر والفعل، ذكره هذه المرة برسالته إلى أهل الثغر، حيث قال في الإجماء الخامس ص ۲۱۸ ت.د. شاکر ما نصه: «لا يجب إذا أشتنا هذه الصفات له عز وجل على ما دلت العقول واللغة والقرآن والإجماع، أن تكون محدثة، لأنه لم يزل موصوفا بها، ولا يجب أن تكون أعراضا لأنه عز وجل لم يكن جسما وإنما توجد الأعراض في الأجسام، وبُدل بأعراضها فيها وتعاقبها عليها على حَدْثها.. كما لا يجب أن تكون

نفس الباري جسماً أو جوهراً أو محدوداً أو في مكان دون مكان أو في غير ذلك مما لا يجوز عليه من صفاتنا لمفارقته لنا...

وفي الاجماع العاشر ص ٢٣٦ من نفس المصدر بقول الأشعري ما نصه: «وأجمعوا على وصف الله بجميع ما وصف به نفسه ووصفه به نبيه»، ويقول قبل هذا النص: «وأجمعوا على أن له يدين مىسوطتين وأن الأرض جميعا قيضته بوم القيامة والسماوات مطويات بيمينه من غير أن يكون جوارح، وأن يديه تعالى غير نعمته.. وأجمعوا على أنبه يجيُّ بوم القيامة -والملك صفا صفا - لعرض الأمم وحسابها وعقابها وثوابها، وليس مجيئه حركة ولا زوالا، وإنما يكون المجيء حركة وزوالا إذا كان الجائى جسما أو جوهرا، فإذا ثبت أنه عز وجل ليس بجسم ولا جوهر لم يجب أن يكون مجيئه نقلة أو حركة، ألا ترى أنهم لا يريدون بقولهم: (جاءت زيدا الحمى) أنها تنقلت إليه أو تحركت من مكان كانت فيه إذ ثم تكن جسما ولا جوهرا، وإنما مجيئها إليه: وجودها به .. وأنه ينزل إلى السماء الدنيا، وليس نزوله نقلة لأنه ليس بجسم ولا جوهر.. وأجمعوا على .. أنه تعالى فوق سماواته على عرشه دون أرضه.. وليس استواؤه على العرش استيلاء، لأنه لم يزل مستوليا على كل شىء».

الأشعري يواصل سوق إجماع أهـل السنة على إثبات صفات الخبر والفعل دون تجسيم، ويرد

عادية الأشاعرة:

وكلاما مثل هذا مدعوماً بأدلة النقل والعقل، ساقه الأشعري في أول كتابه (الإبانة عن أصول الديانة)، قائلاً - بعد أن أنكر أقوال فرق الضلالة -: «فإن قال لنا قائل؛ (قد أنكرتم قول المعتزلة والقدرية والجهمية والحرورية والرافضة والرجئة، فعرفونا وديانتكم الذي به تقولون).

قيل له: قولنا الذي نقول به، وديانتنا التي ندين بها: التمسك بكتاب الله ربنا وبسنة نبينا وما روى عن السادة الصحابة والتابعين وأئمة الحديث، ونحن بذلك معتصمون ويما كان يقول به أحمد بن حنبل قائلون، ولن خالف قوله مجانبون .. وأن الله استوى على العرش على الوجه الذي قاله وبالمعنى الذي أراده، استواء منزها عن المماسة والاستقرار والتمكن والحلول والانتقال، لا يحمله العرش، وهو فوق العرش وفوق كل شيء إلى تخوم الثرى، فوقية لا تزيده قربا إلى العرش والسماء، بل هو رفيع الدرجات عن العرش كما أنه رفيع الدرجات عن الثرى، وهو مع ذلك قريب من كل موجود». إلى أن قال ص ٨٥ بعد أن دحض أدلية من تاول (الاستواء) بالاستيلاء وبعد أن ذكر الأدلة المثبتة لهذه الصفة: «فكل ذلك يدل على أنه تعالى في السماء مستوعلى عرشه، والسماء بإجماء الناس

ليست الأرض، فدل على أنه تعالى منفرد بوحدانيته، مستوعلى عرشه استواء منزها عن الحلول والاتحاد».. ومما قاله قبل هذا مناشرة: «وزعمت المعتزلة والحرورية والجهمية أن الله في كل مكان، فلزمهم أنه في بطن مريم وفي الحشوش والأخلية، وهذا خلاف الدين» الي أن قال بعد أن استدل على الاستواء بحديث النزول: إنه تعالى ينزل «نزولا يليق بذاته من غير حركة وانتقال»، فنفى بعباراته السهلة تلككل معانى التجسيم والتشبيه والتكييف والتعطيل، كما رد بها- لله دره-فرى من ينتسبون إليه ممن لا يدينون بمذهبه ولا يقولون بقوله..

وقد سبق أن ذكرنا كلامه المفصل في نفي الجسمية عن صفات الله الخبرية، وذلك إبان حديثنا عنها.. كما ذكرنا جملة من أشمة السلف ممن نقلوا كلامه كونه من الأهمية بمكان.. ويا ليت قومي بالأزهر يعلمون.

افتراءات الأشاعرة على شيغهم: فها هو الأشعري يثبت من خلال نصوص الوحي وأدلة العقل ما أراده الله منها، كذا دون تجسيم ولا تأويل.. ومن شأن المخالفين للمعتقد الصحيح للأشعري الذي ختم به حياته، أن ينكروا ويشككوا يشككوا كذلك في كتبه التي يشككوا كذلك في كتبه التي يشر فيه تراجعه لمعتقد أهل

السنة والجماعة وأوضح فيه ما استقر عليه أمره، لأنهم لو سلَموا بهذا لكان في تسليمهم به اعتراف بمخالفتهم مذهب أهل السنة، ونقضٌ لتأويلاتهم الباطلة ولذاهبهم المنحرفة في النفي وفي ذكر السلوب التي وأدت بهم إلى نفس تأويلاتهم للصفات الخبرية والفعلية.

أما عن تفاصيل ذلك وعن الكلام في إشكالية نسبة الكتب التى قام الأشعري بتدوينها في نهايات حياته وأعلن فيها رجوعه إلى ماكانت عليه جماعة أهل السنة وعلى رأسبها كتاب الإبانية، وعن دوافعه ونياته التي صاحبته لتأليفه إياه.. وكذا الحديث عن الجهود المضنية التي بذلت لتحقيق هذا الكتاب الذي يمثل انتقالة نوعية في إصلاح معتقد الصفات لدى الكثيرين.. وعن المراحل التي مربها وكلام من لم يستوعدوا المرحلة الأخيرة من حياته .. وعن تقرير مذهبه ومنهجه في إثبات جميع الصفات واستنكاره تأويلات من ادعوا شرف الانتساب إليه .. فذلك ماتكفل ببيانه كتابنا: (صحيح معتقد أبى الحسن في توحيد الصفات)، ففيه-تفاديا للتكرار- ما يُستغنى به عن إعادة الكلام في مثل هذه القضايا، لنفرغ للحديث عن مسائل أخرى ذات صلة.. فإلى لقاء آخر نستكمل الحديث بمشيئته تعالى..

والحمد لله رب العالمين.



التشهد الأول والأخير في الصلاة

أحكام الصلاة)

# حكمهما - صفتهما - ما يقال فيهما )

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، ويعد، تكلمنا في اللقاء السابق عن هيئة وصفة الجلوس في التشهد الأول والأخير الواردة عن رسول الله صل الله عليه وسلم، ونتكلم في هذا العدد عن كيفية وضع البدين أثناء الجلوس للتُشهَد،

اعداد/

اتَفق الفقهاء على أنّه يسنَ للمصلّي أثناء الجلوس أن يضع يده اليمنى على فخذه اليمنى، ويده اليسرى على فخذه اليسرى وأنّه يسنَ للمصلّي أن يشير بسبّابته أثناء التَشهَد، وإن اختلفوا في كيفيّة قبض اليد والإشارة. (الموسوعة الفقهية الكويتية ١٠٠/٧٨).

قال العلماء: الحكمة في وضع اليدين على الفخذين في التشهد أن يمنعهما من العبث.

وخصت السبابة بالإشارة لاتصالها بنياط القلب، فتحريكها سبب لحضوره (سبل السلام للصنعاني ٢/٣٧٣).

وقال ابن رسلان: «والحكمة في الإشارة بها إلى أن المعبود سبحانه وتعالى واحد؛ ليجمع في توحيده بين القول والفعل والاعتقاد». (المجموع٤٤٥/٣٤ I

えか

243

& - 1'sLt

170 - Itunia Italouna elitectaet

والسبابة: هي ما بين الإبهام والوسطى، فالعرب تسمِّي أصغر الأصابع: الخنصر؛ ثم التي تليها البنصر، ثم الوسطى، ثم السبابة، ثم الإبهام، والسبابة شُمِّيت بذلك لأن الإنسان عند السب أو اللعن -والعياذ بالله- مع شدة الغضب يشير بها، كالمتوعد، ووُصفت بهذا وأصبح اسمها. (شرح زاد المستقنع للشنقيطى ٢٤/٢).

والسبابة تعرف أيضا بالمسبحة سميت مسبحة لإشارتها إلى التوحيد والتنزيه وهو التسبيح.

(الجموع٣/٥٤٤).

وقد وردت عدة أحاديث تصف لنا وضع اليدين أثناء الجلوس للتَشهَد وهي ما استند إليها أصحاب المذاهب في بيان وضع اليدين أثناء الجلوس للتَشهَد،

د. حمدي طه

الحديث الأول، عن عبد الله بن الزبير رضي الله عنه قال: قَالَ كَانَ رَسُولُ الله -صلى الله عليه وسلم-: «إذا قَعَدَ فِي الصَّلَاة جَعَلَ قَدَمَهُ الْيُسْرَى بَيْنَ هَخذه وَسَاقه، وَهَرَشَ قَدَمَهُ الْيُمْنَى وَوَضَعَ يَدَهُ الْيُسْرَى عَلَى رُكْبَتَه الْيُسْرَى، وَوَضَعَ يَدَهُ الْيُمْنَى عَلَى هَخِذهِ الْيُمْنَى وَأُشَارَ بِإِصْبَعِهِ. (رواه أحمد ومسلم).

وهذه الرواية مستند الحنفية قال الحنفية: يضع يمناه على فخذه اليمنى، ويسراه على اليسرى، ويبسط أصابعه، كالجلسة بين السجدتين، مفرجة قليلاً، جاعلاً أطرافها عند ركبتيه، ولا يأخذ الركبة في الأصح، والمعتمد أنه يشير بسبابة يده اليمنى عند الشهادة، ولا يعقد شيئاً من أصابعه ؛ لأنه اقتصر فيها - أي هذه الرواية - على مجرد الوضع والإشارة. (الفقه الإسلامي وأدلته ٩٠/٢ بتصرف).

وجاء في رواية أخرى لمسلم ،كان رسول الله -صلى الله عليه وسَلم - إذا قعد يدعو، وضع يده اليمنى على فخذه اليمنى، ويده اليسرى على

فخذه اليسرى وأشار بأصبعه السَّبَّابة، ووضع إبهامه على أصبعه الوسطى، ويُلَقَمُ كَفَّه اليسرى ركبتَه، وي رواية لأبي داود بلفظ ، وأشار بالسَّبَّابة لا يجاوز بصرُهُ إشارتَه، وي رواية لأبي داود والنَسائي. بلفظ ، كان يشير بأصبعه إذا دعا ولا يُحرّكها، قال ابن جُريج: وزاد عمرو بن دينار قال: أخبرني عامر عن أبيه أنه رأى النبي -صلى الله عليه وسلم - يدعو كذلك،.

قال العلامة الألباني: (حديث أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يشير بأصبعه...) (رواية محمد بن عجلان) شاذ، بزيادة: « ولا يحركها «، (ورواية عمرو بن دينار) صحيح (صحيح وضعيف سنن أبي داود والنُسائي).

الحديث الثاني، عَنْ وَائل بُن حُجُر قال: قلتُ لأَنْظُرُنَ إلَى صَلاَة رَسُولَ اللَّه -صلى اللَّه عليه وسلم- كَيُفَ يُصَلَّى فَقَامَ رَسُولُ اللَّه -صلى اللَّه عليه وسلم- وفيه.. وإذا جلس في الركعتين أجنحَ اليسرى ونصب اليمني، ووضع يده اليمنى على فخذه اليمنى ونصب أصبعه للدعاء، ووضع يده اليسرى على فخذه اليسرى..... رواه النَّسائي.

وق رواية لأبي داود بلفظ: «دُمَّ جَلَسَ فَافْتَرَشَ رَجُلَهُ الْيُسُرَى وَوَضَعَ يَدَهُ الْيُسْرَى عَلَى فَحَدَه الْيُسْرَى، وَحَدَّ مرْفَقَهُ الأَيْمَنَ عَلَى فَحَدَه الْيُمْنَى، وَقَبَضَ ثَنْتَيْن وَحَلَّقَ حَلَقَهُ، وَرَأَيْتَهُ يَقُولُ هَكَذَا، وَحَلَّقَ بَشُرَ الأَبْهَمَا وَالْوُسُطَى، وَأَشَارَ بالسَّبَّابَة. ورواه أحمد وَلفظه .... ثم قعد فافترش رجله اليسرى، فوضع كفه اليسرى على فخذه وركبته اليسرى، فوضع كفه اليسرى على محذه وركبته اليسرى، وجعل حدً مرفقه الأيمن محذة وركبته اليسرى، وجعل حدً مرفقه الأيمن منا فخذه اليمنى، ثم قبض بين أصابعه، فحلَق منها، قال شعيب الأرناءوط ف تعليقه علي مسند أحمد بن حنبل ٢١٨/٤، حديث صحيح دون قوله: « فرأيته يحركها يدعو بها د فهو شاذ انفرد به زائدة.

وهذه الرواية مستند المالكية قال المالكية: ترسل اليد اليسرى، ويعقد من اليد اليمنى في حال تشهده ما عدا السبابة والإبهام: وهو الخنصر والبنصر والوسطى، بجعل رؤوسها باللُّحْمة التي بجنب الإبهام، مادًا إصبعه

السبابة كالمشيريها، فتصير الهيئة هيئة التسعة والعشرين؛ لأن مدَّ السبابة مع الإبهام صورة عشرين، وقبض الثلاثة تحت الإبهام صورة تسع. (الفقه الإسلامي وأدلته ٢/ ٢٠ بتصرف). الحديث الثالث، حديث ابن عمر: «أن النبي صلّى الله عليه وسلم وضع يده اليمنى على ركبته اليمنى، وعقد ثلاثاً وخمسين، وأشار بالسبابة، (رواه مسلم). وفي رواية له: وقبض أصابعه كلها وأشار بالتي تلى الإبهام).

وهذه الرواية ورواية وائل بن حجر مستند الشافعية والحنابلة قال الشافعية والحنابلة: السنة وضع اليدين على الفخذين في الجلوس للتشهد الأول والأخير، يبسط يده اليسرى منشورة، مضمومة الأصابع في الأصح عند الشافعية، بحيث تسامت رؤوسها الركبة، مستقبلا بجميع أطراف أصابعها القبلة، فلا تفرج الأصابع؛ لأن تفريجها يزيل الإبهام عن القبلة.ويضع يده اليمني على فخذه اليمني، ويقبض منها الخنصر والبنصر، وكذا الوسطى في الأظهر عند الشافعية، أما عند الحنابلة؛ فإنه يحلق الإبهام مع الوسطى. ويشير بالسبابة (أو المُسبِّحة)، لفعله صلى الله عليه وسلم، ويديم نظره اليها، لخبر ابن الزيبر السابق. والأظهر عند الشافعية والجنابلة: ضم الأبهام إلى السبابة، كعاقد ثلاثة وخمسين، بأن بضعها تحتها على طرف راحته. ولو أرسل الإبهام والسبابة معا، أو قبضهما فوق الوسطى، أو حلق بينهما برأسهما أو وضع أنملة الوسطى بين عقدتي الإبهام، أتى بالسنة، لورود جميع ذلك، لكن الأول أفضل كما قال الشافعية؛ لأن رواته أفقه. (الفقه الإسلامي وأدلته ٢ / ٩٠ بتصرف).

بعد ذكر أهم أحاديث الباب وآراء المذاهب الفقهية تبين لنا أن هذه المذاهب سلك أكثرها مسلك الترجيح فقدمت بعض هذه الروايات علي بعض، وقد سلك بعض أهل العلم مسلك الجمع نذكر بعض أقوالهم، فنبدأ بوضع اليد اليسرى، قال العلامة الشنقيطى: «وفيه ثلاثة أوجه:

الوجه الأول: قال بعضهم: يُلقمها ركبته كما جاء في السنن عنه عليه الصلاة والسلام أنه

a

ألقم ركبته، والإلقام، أن تجعلها بمثابة الفم على الركبة، كأن نصفها على آخر الفخذ، ونصفها الذي هو أطراف الأصابع ملتصق بظاهر الركبة، وهذه الصورة تعرف عند العلماء بصورة اللقم.

الوجه الثاني: أن يجعل رءوس أصابعه عند ركبته مستقبلاً بها القبلة. الوجه الثالث: أن تكون على الفخذ، بمعنى أنها لا تكون قريبة من الركبة، وإنما تكون على الفخذ. واليد اليسرى بالإجماع أنه لا يشرع التحريك فيها، والأصل في ذلك أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لما مرّ على الرجل وهو يشير بإصبعيه قال: (أحد أحد) أي: اجعله واحداً، فنهى عن رفع إصبعه الثانية: فدل هذا على أنه ليس من السنة أن يشير بالأصبعين من اليدين، وإنما يقتصر بالإشارة على الكف الأيمن» (شرح زاد المستقنع ٢٤/٢ بتصرف).

أما اليد اليمنى فقال العلامة الشوكاني: «وقد ورد في وضع اليمنى على الفخذ حال التشهد هيئات إحداها. قال ابن رسلان: يرفع طرف مرفقه من جهة العضد عن فخذه حتى يكون مرتفعًا عنه كما يرتفع الوتد عن الأرض ويضع طرفه الذي من جهة الكف على طرف فخذه الأيمن، ثم يقبض ثنتين أي إصبعين من أصابع يده اليمنى وهما الخنصر والبنصر ويحلق بتشديد اللام أي جعل إصبعيه حلقة لحديث وائل بن حجر.

والثانية ما أخرجه مسلم من حديث عبد الله بن عمر: (أن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم كان إذا جلس في الصلاة وضع يده اليمنى على ركبته اليمنى وعقد ثلاثة وخمسين وأشار بالسبابة).

والثالثة قبض كل الأصابع والإشارة بالسبابة كما في حديث ابن عمر الذي ذكر آنفاً،

والرابعة حديث ابن الزيير بلفظ: (كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا قعد يدعو وضع يده اليمنى على فخذه اليمنى ويده اليسرى على فخذه اليسرى وأشار بإصبعه السبابة ووضع إبهامه على إصبعه الوسطى ويلقم كفه اليسرى ركبته).

والخامسة وضع اليد اليمنى على الفخذ من غير قبض والإشارة بالسبابة وقد أخرج مسلم رواية أخرى عن ابن الزبير تدل على ذلك لأنه

اقتصر فيها على مجرد الوضع والإشارة. وكذلك أخرج عن ابن عمر ما يدل على ذلك. وكذلك أخرج أبو داود والترمذي من حديث أبي حميد بدون ذكر القبض، وفيه (...ووضع كفه اليمنى على ركبته اليمنى، وكفّه اليسرى على ركبته اليسرى، وأشار بأصبعه)، قال الألباني: صحيح.

اللهم إلا أن تُحمل الرواية التي لم يذكر فيها القبض على الروايات التي فيها القبض حمل المطلق على المقيد. (نيل الأوطار - الشوكاني ٢١٧/٢ بتصرف).

# مسالة كيف تكون الإشارة بالسباية:

مبني الخلاف في المسألة بين أهل أهل العلم التعارض الظاهر بين الأحاديث في تحريك السبابة وعدم تحريكها، وسنذكر آرائهم، ثم نبين الراجح منها.

المعتمد عند الحنفية أنه يشير بسبابة يده اليمنى عند الشهادة، يرفعها عند نفي الألوهية عما سوى الله تعالى، بقوله، (لا إله)، ويضعها عند إثبات الألوهية لله وحده، بقوله، (إلا الله) ليكون الرفع إشارة إلى النفي، والوضع إشارة إلى الأثبات. ودليلهم رواية ابن الزبير لأنه اقتصر فيها على مجرد الإشارة.

وعند المالكية؛ يندب دائماً تحريك السبابة تحريكاً وسطاً من أول التشهد إلى آخره، يميناً وشمالاً، لا لجهة: فوق وتحت، ودليلهم حديث وائل بن حجر؛ وفيه (...ثم رفع أُصبعه، فرأيته يحركها، يدعو بها، وقد سبق بيان شذوذ هذه اللفظة.

وعند الشافعية: يندب الأشارة بالسبابة دون تحريكها ومحل الرفع عند الشافعية عند قوله: إلاً الله ودليلهم على عدم تحريك الأصبع: حديث عبد الله بن الزبير: «كان النبي صلّى الله عليه وسلم يشير بأصبعه إذا دعا، ولا يحركها، وقد سبق بيان شذوذ هذه اللفظة وحديث سعد بن أبي وقاص قال: «مرَّ علي النبي صلّى الله عليه وسلم وأنا أدعو بأصابعي، فقال: أحد، أحد، وأشار بالسبابة».

وعند الحنابلة؛ يشير بالسبابة (المُسبِّحة)، ويرفعها عند قوله: «إلا الله» ولا يحركها، لخبر ابن الزبير السابق. (انظر في ذلك الفقهُ الإسلاميُّ وأدلَّتُهُ ٢٠/٢، الموسوعة الفقهية الكويتية

# ريبع الأخر ١٤٧ هـ - الملد ٢٣٧ - السنة الخامسة والأربعون

.(1··/YA

قال العلامة الشنقيطي، ويشير بالتوحيد عند قوله، (أشهد أن لا إله إلا الله) وذلك لقوله صلى الله عليه وسلم، (أحَد) والسبب في هذا أن الأصل عدم التحريك؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم قال، (اسكنوا في الصلاة) رواه أبو داود قال الألباني، صحيح. وقال تعالى، (وَقُومُوا لله قانتينَ) (البقرة،٢٣٨). قالوا، الأصل السكونَ وعَدَم الحركة والكلام حتى يدل الدليل على حركة وكلام معتبر، فلما جاء الدليل ووجدنا أنه عليه الصلاة والسلام أمره بالتوحيد، فدلَ ذلك على أنه عند الشهادة، وهذا على الأصل، ولذلك قالوا: يرفعها عند قوله، (أشهد أن لا إله إلا الله). (شرح زاد المستقنع بتصرف/17).

وقال الشيخ الحمد: أما ما ذكره الحنابلة وغيرهم في هذا الباب فلا دليل عليه وظاهر الحديث أنه أشاربها في تشهده كله.

والتشهد في الحقيقة دعاء، لأنه ما بين ثناء على الله وصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم وهما من مقدمات الدعاء وسؤال المغفرة ونحو ذلك فكله في الحقيقة دعاء.

وفي صحيح مسلم من حديث ابن عمر: ( فأشار بأصبعه فدعا بها )، فإذن التشهد كله دعاء.

فالراجح ما ذهب إليه الإمام أحمد في إحدى الروايتين عنه من أنه يشير بها في تشهده كله. (شرح كتاب زاد المستقنع للشيخ الحمد ١٠٧/٢٤ بتصرف).

قلت: والنفس أميل إلى هذا القول.

قال الإمام النووي: مسائل تتعلق بالإشارة بالمسبحة (إحداها) أن تكون إشارته بها إلى جهة القبلة قلت: وهذا محل اتفاق بين الفقهاء (الثانية) ينوى بالإشارة الإخلاص والتوحيد ذكره المزني في مختصره وسائر الأصحاب، واستدل له بما روي عن ابن عباس رضي الله تعالى عنهما، قال: هو الإخلاص، وعن مجاهد قال: « مقمعة الشيطان «.

(الثالثة) يكره أن يشير بالسبابتين من اليدين؛ لأن سُنة اليسرى أن تستمر مبسوطة لحديث سعد بن أبي وقاص قال: «مرَّ عليَّ النبي

صلّى الله عليه وسلم وأنا أدعو بأصابعي، فقال: أحد، أحد، وأشار بالسبابة».

(الرابعة) لو كانت اليمنى مقطوعة سقطت هذه السنة فلا يشير بغيرها؛ لأنه يلزم ترك السنة في غيرها.

(الخامسة) أن لا يجاوز بصره إشارته، واحتج له بحديث عبد الله بن الزبير كما في رواية أبي داود بلفظ «وأشار بالسَّبَّابة لا يجاوز بصرُهُ إشارتَه»، (انظرفي هذا المجموع٤٤/٢٤ بتصرف).

## ما ورد النهي عنه في التشهد :

هناك بعض الهيئات التي ورد النهي عنها في السنة همنها :

أنه يُكره في جلوس التشهد أن يعتمد الرجل على يده أو على يديه، بأن يضعهما على الأرض مستعيناً بهما ، ودليل ذلك حديث ابن عمر رضي الله عنهما قال «نهى رسول الله - صلى الله عليه وسلم - أن يعتمد الرجل على يديه في صحيح وفي رواه ابن خُرَيمة. قال الأعظمي : إسناده صحيح وفي رواية لأحمد «نهى رسول الله - صلى الله عليه وسلم - أن يجلس الرجل في الصلاة وهو يعتمد على يديه».

قال شعيب الأرنؤوط إسناده صحيح على شرط الشيخين .

كما يكره أن يُقعي كما يُقعي الكلب وسائر السباع، وهو الإقعاء المنهي عنه، وهو المسمى عُقْبَة الشيطان، أو عَقِب الشيطان، - والإقعاء المنهي عنه له صور

أحدها : أن يجعل طريق القدمين ويفضي بإليتيه إلى الأرض، فهذا الصورة للإقعاء. الصورة الثانية: أن ينصب رجليه، ثم يفضي بإليتيه إلى الأرض. الصورة الثانية: أن تكون بطون القدمين إلى الأرض، وتلتصق العقبان بالألية ( شرح زاد المستقنع للشنقيطي ٢٩/٢ بتصرف ) ودليل ذلك حديث عائشة رضي الله عنها قالت «وفيه ... وكان ينهى عن عُقْبَة الشيطان، وينهى أن يفترش الرجل ذراعيه افتراش السبع، وكان يختم الصلاة بالتسليم»

وللحديث بقية إن شاء الله.

121 a. - 1244

200 - السنة الخامسة والأربعون

مثينة من علم المراج وركي من علم المراج المحد لله الذي جعل المسلاة عماد اللدين، وعصام اليقين. وقرة عن نبينا الأمين صلى الله عليه وعل الد وأسحابه ومن تبعهم بإحسان

إعداد: عبده الأقرع

175 -

رييع الأخر ١٢٧٦ هـ - العدد

10 - Itmin Italaund elkereei

اعداد/

513

فالصلاة عماد الدين، وأعظم أركان الإسلام بعد الشهادتين، مَن حافظ عليها فهو السعيد، ومن أضاعها وأهملها فهو الشقى العنيد، وعلى قدر المحافظة على أدائها كاملة، والمسارعة إليها حبًّا لله تعالى يكون حفظ المرء من الإسلام، وكفاها تشريفًا أن الله تعالى فرضها من فوق سبع سموات تعظيمًا لقدرها، وتنويهًا بشأنها، فإنها المنحة التي منحها الله حبيبه ليلة المعراج، ليلة الوصل الأعظم بين الرب الرحيم، وبين العبد الحبيب-مكافأة له على ما قام به من العبودية الصادقة لله سبحانه، بما لم يسبقه إليه سابق، ولن يلحقه لاحق، فكانت الصلة والمنحة الكريمة التي تفضل الله بها على عبده ورسوله، وإليها يفزع صلى الله عليه وسلم كلما حزيه أمر يناجى فيها حبيبه ويشكو إليه، فيستجيب له، وهي أول ما يحاسب عليه العبد يوم القيامة من عمله، فإن صلحت فقد أفلح وأنجح، وإن فسدت فقد خاب وخسر، وهي خاتمة وصية رسول الله صلى الله عليه وسلم عند آخر عهده بالدنيا: «الصلاة الصلاة وما ملكت أيمانكم». (صحيح الجامع: ٣٧٦٧).

وقد مدح الله المحافظين عليها، ووعدهم الفردوس، أعلى درجات الجنة، وسقفه عرش الرحمن، فقال سبحانه: « وَالَّنِنَ هُرُ عَلَى صَلَوْتِهُمْ عُانِظُونَ () أُوْلَيَتِكَ هُمُ الْوَرِقُونَ () الَّذِيبَ يَرِثُونَ الْفِرُدُوسَ هُمْ فِهَا حَلِدُونَ» (المؤمنون: ٩- ١١). وذم مضيعها فقال سبحانه: « فَلَفَ مِنْ بَعَدِمْ حَلَفٌ أَصَاعُوا الْصَلَوَة وَاتَبَعُوا الشَهَوَتِ فَسَوْفَ يَلْقَوَنَ غَيًّا، (مريم: ٥٩).

أما الذين لا يصلون أبدًا فقد توعدهم بسقر: « رَمَّا أَدَرَكَ مَا سَقَرُ ۞ لَا بَنِي وَلَا نَدَرُ ۞ لَزَاحَةً لِلبَتَرِ ۞ عَلَيَهَا يَسْعَدَ عَشَرَ » (المد ثر: ٢٧- ٣٠).

قال تعالى: «كُلُ نَبْسٍ بِنَاكَبَتْ رَحِبَةُ () إِلَّا أَحَبَ ٱلَيِّنِ () في جَنَبِ يَنَاتَلُونَ () عَنِ ٱلْمُحْمِينَ () مَا سَلَكَ فُ فَ سَعَرَ () قَالُوا لَوَ نَفُ مِنَ ٱلْمُصَلِّينَ» (المد شر: ٣٨- ٤٢). وعن الله عليه وسلم يقول: «العهد الذي بيننا وبينهم الصلاة، فمن تركها فقد كفر». (الترمذي: ٢٦٣٣، وصحيح الترغيب والترهيب: ٢٥٤)، وعن جابر رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «إن بين الرجل وبين الشرك

والكفرت رك الصلاة». (مسئلم: ٨٢، وصحيح الترغيب والترهيب: ٥٦٣). وعن عبد الله بن شقيق العقيلي رضي الله عنه قال: «كان أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم لا يرون شيئًا من الأعمال تركه كفر غير الصلاة». (الترمذي: ٢٦٢٤).

وعن ثوبان رضي الله عنه قال: «أوصاني خليلي صلى الله عليه وسلم أن لا تشرك بالله شيئًا وإن قطعت أو محرقت، ولا تترك صلاة مكتوبة متعمدًا، فمن تركها متعمدًا فقد برئت منه متعمدًا فقد برئت منه الذمة، ولا تشرب الخمر، فإنها مفتاح كل شر، (صحيح الترغيب: ٥٧٤). وعن أبي الدرداء رضي الله عنه قال: «لا إيمان لمن لا وضوء له». (صحيح الترغيب: ٥٦٦).

فنصيحتي لك أن تصلي وأن تحافظ على صلواتك في أوقاتها، فوالله لا يغني أحد عنك من الله شيئًا، ولا يتحمل وزرك، ولا يجادل الله فيك ولا يدفع نقمته إذا حلت بك، ولا ينعك مالك ولا بنوك، ولا يدوم لك جاهك ولا سلطانك، وستندم على تقصيرك وسيحل بك الموت فجأة، وأنت في غفلة عنه، فخذ عدتك وتدبر أمرك واتعظ

إن الصلاة نور، نور في قلبك، ونور في قبرك، ونور بين يديك يوم القيامة، ومن لم يحافظ على الصلاة لم يجعل الله له نورًا .

# يمن سبقك.

"

صل إن كنت تخاف الله الكبير لأنه توعد من لم يصل بالنار، وأنت يا مسكين لا تستطيع أن تتحمل حر الشمس فكيف تقدر على النار؟{ ونار الدنيا جزءًا من سبعين جزءًا من نار الآخرة، ونار الآخرة سوداء مظلمة يهوي بها الإنسان سبعين عامًا حتى يدرك قعرها.

أيسرك أن يقال عنك يوم القيامة: إنك من الجرمين لأنك لم تك من المصلين؟ أيسرك أن يقول الله للائكته الغلاظ: « غُدُهُ فَعْلُوهُ (٢) أَزَّ الْجَحِيمَ صَلُوهُ (٢) قُرَّ في سِلْسِلَةِ ذَرْعَهَا سَبْعُونَ ذِرَاعًا فَأَسْلَكُونُ » (الحاقة: ٣٠ - ٣٢). هل ينجيك أسفك إذا عاينت النار؟ وأي فائدة تدخرها لأخرتك في دنياك إذا ثم تصل؟ وأي خسارة تلحقك إذا صليت؟ وأيهما أحب إليك؛ أن تكون من السيعداء في الجنية أم مع الأشقياء في النار؟ (بتصرف من رسالة لماذا

أصلي، عبد الرؤوف من ). صل فإن الصلاة نور، نور في قلبك، ونور في قبرك، ونور بين يديك يوم القيامة، ومن لم يحافظ على الصلاة لم يجعل الله له نورًا، فوجهه في الدنيا مُسودً، وقلبه في ويوم القيامة يتخبط في ظلمات بعضها فوق بعض فلا يستطيع أن ينجو من نار جهنم.

# حافظ على الصلاة وأنت سليم صحيح:

إنها قصة رجل آتاه الله قوة في جسمه، وفتوة في عضلاته فنسى أن الله هو القوى العزيز، كان يسمعُ داعى الله فلا يجيبه فإذا سمع داعى النفس والهوى أسرع في إجابتهما، وجُلُ همه جمع أكبر قدرمن المال، ولا يمالي أمن حرام كان أم من حلال .. كان يعمل حطابًا يحمل المضائع في الأسواق وذات سوم، داخل متجرأ وهو يحمل بضاعة، فسقط عليه جدار وقع على ظهره، فأصيب بشلل كلى أفقده القدرة على المشى والحركة فصار حيا ميتًا أو أشبه بالميت، حُكم عليه بعدم الحركة طوال الحياة، حتى البول والبراز لا بملك إخراجها بنفسه، فيحتاج إلى ثلاث ساعات على الأقل لإخراجهما بمحاليل طبية، بعد عرق غزير وألم عسير لا يعلمه

حيد 🔰 ربيع الأخر ٢٣٧ هـ - العدد ٢٣٧ - السنة الغامسة والأربعون

a,

إلا الله.. وعندما سأله أحدُ الزائرين عن أمنيته الآن، قال: أتمنى أن أحضر صلاة الجماعة..

الآن، وقد كنت قبل ذلك تسمع صوت المؤذن فلا تلقى له بالاً، فما الذي جعلك اليوم تحب هذا الصوت وتتمنى إجابته؟

تخيل نفسك - أخي الحبيب -مكان هذا الرجل، وقد حيل بينك وبين الحركة والذهاب والإياب، ويئس منك الأهل والأقارب والأصحاب وأصبحت رهين الفراش لا تقوى على التقلب.

فقم لله واركع، وصل لله واسجد، ولا تكن من المكذبين الذين إذا قيل لهم اركعوا لا يركعون، فإنهم سيندمون ويُنْعَوْنَ إِلَى ٱلتُجُودِ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ () خَنِيْهُ إِسَرُهُمْ رَمَعْهُمْ وَلَةٌ وَقَدَ كَانُوْا يُنْعَوْنَ إِلَى ٱلتُجُودِ وَمُ سَلِمُونَ »

うちくう

E

えか

1114

- Ilaire

770 - Ilmin Italound el'acteri

(التلم:٢٢-٤٢). فاتقوا الله عباد الله، وحافظوا على صلواتكم فماذا يبقى من دينكم إذا ضيعتموها ؟ فإن آخر ما تفقدون من دينكم الصلاة. حافظوا على الصلاة فإنها تكفير لسيئاتكم، وتطهير من ذنوبكم، عن عبد الله بن مسعود رضي الله عليه الله عليه قال رسول الله صلى الله عليه فإذا صَلَيْتُمُ الظُهْرَ غَسَلَتُهَا، ثُمَّ صَلَيْتُمُ الظُهْرَ غَسَلَتُهَا، ثُمَّ

قم لله واركع ، وصلْ لله قم لله واركع ، وصلْ لله واسجد ، ولا تكن من الكذبين الذين إذا قيل لهم اركعوا لا يركعون ، فإنهم سيندمون يوم الدين .

تَحُترقُونَ تَحُترقُونَ، فَإِذَا صَلَّيْتُمُ الْعَصْرَ غَسَلَتْهَا، ثُمَّ تَحُترقُونَ تَحْترقُونَ، فَإِذَا صَلَّيْتُمُ الْغُربَ غُسَلَتْهَا، ثُمَّ صَلَّيْتُمُ الْعَشَاءَ غَسَلَتْهَا، ثُمَّ تَنَامُونَ قَلا يُكْتَبُ عَلَيْكُمْ حَتَّى تَسْتَيْقِطُوا». (صحيح الترغيب: ٢٥٤).

حافظوا على الصلاة فإنها تمحو الذنوب والخطايا كما يمحو الماء وسخ الثوب والبدن، قال صلى الله عليه أحدكم يَغْتَسُلُ مَنْهُ كُلَّ يَوْمَ مَنْ دَرَنهة قَالُوا: لا يَبْقَى مَنْ دَرَنهة شَيْءٌ، قَالَ: فَذَلكَ مَنْ دَرَنه شَيْءٌ، قَالَ: وَحَدِع مَنْ الصَّلَوَات الْخَمْس يَمْحُو الله بهنَ الْخَطَايَا». (صحيح الترغيب: ٣٤٩).

حافظوا على الصلاة فإنها الصلة بينكم وبين ربكم، فالمصلى إذا قام في صلاته استقبله الله بوجهه فإذا قرأ: «المند في مَبْ الْمَنْلَمِينَ »

(الفاتحة: ٢)، قال الله: حمدني عبدي، وإذا قرأ: «النَّعْنَنِ النَّجِبِ» (المضاتحة ١٠) قال: أثنى على عبدي، فإذا قال: «مَلِكِ يَوْمِ الذِيب » (الفاتحة: ٤) قال الله: مجدنى عبدى، وإذا قرأ، وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِبْ » (الفاتحة:٥) قال الله: هذا بينى وبين عبدى؛ نصفين، ولعبدي ما سال، فإذا قرأ: « آهَدِنَا ٱلْجَرَطَ ٱلْمُسْتَعْمَ () حِزَطَ ٱلَّذِينَ أنعتت عليهم غير المغضوب عليهد ولا التَآلِينَ» (الفاتحة:٦، ٧) قال: فهؤلاء لعبدى ولعبدى ما سأل. (مسلم: ٣٩٥).

أفتجد أيها المسلم صلة أقوى من تلك الصلة ٢٤ يجيبك ربك على قراءتك آية آية وهو فوق عرشه، ولهذا كانت الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر إذا صلاها على الوجه الذي أمر به: لأنه اصطبغ بتلك الصلة التي حصلت له مع ربه، فقوي إيمانه، واستنار قلبه، وتهذبت أخلاقه، قال الله تعالى: « أَتَّلُ مَا أُوحي إلَيْكَ مِنَ ٱلْكَتَبِ وَأَقِيمِ مَن ٱلْمَحْمَاةِ وَٱلْمُنكَرُ وَلَاكُمُ أُنتَكُونَ إِنَّ وَالْمُنكَرُ وَلَاكُمُ

حافظوا على الصلاة فإنها عون لكم على أمور دينكم ودنياكم، قال الله تعالى: «وَاسْتَعِينُوا مَالَتَنْمِ وَالْمَلَوْةُ وَإِنَّهَا لَكَمِرُهُ إِلَّا عَلَ الْمَنْيَعِينَ» «البقرة ٤٠٤)، وقال تعالى: والسَنر وَالسَلَوْةُ إِذَا لَهُ مَعَ السَنبِينَ

(البقرة:١٥٣).

وهى خير علاج لما يصيب النفس الإنسانية من القلق الفكرى ونزغات الشيطان وضغط أمور الحياة، قال الله تعالى: «إِنَّ ٱلإِنْسَنْ خُلِقَ هَـ أُوعًا () إِذَا مَتَهُ ٱلثَّرُ جَزُوعًا () وَإِذَا مَسَّةُ ٱلْخَيْرُ مَنُوعًا () إِلَّا ٱلْمُصَلِّينَ (٣) ٱلَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَاتِهِمْ دَآيِمُونَ » (المعارج:١٩- ٢٣).

وهي إحدى الدعائم التي يقوم عليها المجتمع الفاضل النقى حيث كانت من أبرز وأوضح الأسس لهذا المجتمع الفاضل، قال الله تعالى: « ٱلَّذِينَ أُخْرِجُوا مِن دِينَ بِعَيْمٍ حَقٍّ إِلَّا ۖ أَبْ بَقُولُوا رَبُّنَا ٱللَّهُ وَلَوْلًا دَفْعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضٍ لَمُلْدِمَتْ صَوَيْعُ وَبِيَعٌ وَصَلَّوْتُ وَمُسَجِدُ يُدْكَرُ فِيهَا أَسْمُ ٱللَّهِ كَبْرُ وَلَيْنَصْرَتَ ٱللَّهُ مَن نَصُرُهُ إِنَّ ٱللَّهُ لَقَوِقٌ عَزِيزُ ٢ ٱلَّذِينَ إِن مَكْنَهُمُ فِي ٱلْأَرْضِ أَفَامُوا ٱلْصَبْلُوةَ وَءَانَوْا ٱلْرَحَوْةَ وَأَمَرُوا بِٱلْمَعْرُونِ وَنَهُوْا عَن ٱلْمُنكُرُ وَلِنَّهِ عَنِقِبَةُ ٱلْأُمُورِ»

وهى سبب الفلاح في الدنيا والأخرة. قال الله تعالى: «الَمَّةُ () عَلَىٰ مَايَنَتُ ٱلْكِنَّبِ الْمَتَكِيمِ () هُدًى وَرَحْمَةُ للمُحْسَنِينَ (٢) ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ ٱلصَلَوةَ وَبُوْنُونَ ٱلزَّكُوةَ وَهُم بِٱلْآخِرَةِ هُمْ تُوقِنُونَ () أَوْلَتِكَ عَلَى هُدًى مِن زَبَهِمْ وَأَوْلَتِهَكَ هُمُ ٱلْمُغْلِحُونَ » (لقمان ١٠ - ٤)، وهي عنوان الإيمان، قال الله تعالى: «إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللهُ وَجِلَتْ قُلُو بُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ مُنَافِقٌ مَعْلُومُ النَّفَاقِ، وَلَقَدْ الحمد لله رب العالمين.

(الحج: ١،٤٠).

ءَايَنْتُهُ, زَادَتْهُمْ إِيمَنْنَا وَعَلَىٰ رَبْهِمْ يَتَوَكَّلُونَ () ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ ٱلصَّلَوْةَ وَمِمَّا رَزَقْنَهُمْ يُنفِقُونَ (7) أَوْلَتِكَ هُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ حَقًا لَمَهُمْ دَرَجَنتُ عِندَ رَبِّهِمْ وَمَغْفِرَةً وَرَزْقٌ كَرِيمٌ » (الأنفال: ٢-.(٣

وهي بشارة للصادقين في يقينهم وخشوعهم. قال الله تعالى: « وَلِكُلَ أُمَّةِ جَعَلْنَا مَنْسَكًا لِيَذَكُرُولُ أَسْمَ ٱللَّهِ عَلَىٰ مَا رَزَقَهُم مِّنْ بَهِيمَةِ ٱلأَنْعَنَبُرْ فَإِلَىٰهُكُرْ إِلَٰهُ وَحِدٌ فَلَهُ. أَسْلِعُوْلُ وَبَشَرِ ٱلْمُضْبِينَ (<sup>10</sup>) اللَّذِينَ إِذَا ذَكِرَ اللَّهُ وَجِلَتَ قُلُوبُهُمْ وَٱلصَّنِينَ عَلَىٰ مَا أَصَابَهُمُ وَٱلْمُقِيمِي ٱلصَّلَوْةِ وَمِتَا رَزَقْنَنَهُمْ يُنفِقُونَ » (الحسج: ٣٤- ٣٦). فحافظوا عليها واتبعوها. عَنْ عَبْد الله بِن مسعود رضى الله عنه قال: "مَنْ سَرَّهُ أَنْ يَلْقَى اللَّه غَدًا مُسْلِمًا فليحافظ على هؤلاء الصَّلُوَاتِ حَيْثُ يُنَادَى بِهِنَّ؛ فإنْ الله شَرَعَ لنَّبِيُّكُمْ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَمَ سُنن الْهُدَى، وَإِنَّهُنَّ مِنْ سُبْنِ الْهُدَى، وَلَوْ أَنْكُمْ صَلَيْتُمْ فَيْ بُيُوتِكُمْ كَمَا يُصلى هذا المتخلف في بيته لْتَرَكْتُمُ سُنَّةَ نَبِيِّكُمُ، وَلُوْ تَرَكْتُمْ سُنَّةَ نَبِيِّكُمْ لَضَلَلْتُمْ، وَمَا مِنْ رَجُل يَتَطَهَّرُ فَيُحْسِنُ الطُهُورَ ثُمَّ يُعْمدُ إِلَى مَسْجَد من هذه المساجد إلا كتب الله لهُ بكل خُطُوَة يُخْطُوها حَسَنَةً وَيَرْفَعُهُ بِهَا دَرَجَةً وَيَحْطُ عَنَّهُ بِهَا سَيِّئَةً، وَلَقَدْ رَأَيْتَنَا وَمَا يَتَخَلِّفُ عَنْهَا إِلاَّ

كَانَ الرَّجُلُ يُؤْتَى بِهِ يُهَادَى بَيْنَ الرَّجُلَيْنِ حَتَّى يُقَامَ فِي الصَّفُّ". (مسَّلم: ٢٥٤). حافظوا عليها فإنها من أحب الأعمال إلى الله تعالى، عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: قلت: با رسول الله، أيُّ الْعَمَلِ أَحَبُّ إِلَى الله؟ قَالَ: الصَّلاَةُ عَلَى وَقْتهَا، قَالَ: ثُمَّ أَيُّ؟ قَالَ: ثُمَّ بِرُّ الْوَالدَيْنِ، قَالَ: ثُمَّ أَيُّ؟ قَالَ: الْجِهَادُ فِي سَبِيل الله. (متفق عليه).

حافظوا عليها ومروا أهليكم امتثالاً لأمر الله جل وعلا: «وَأَمْرَ أَهْلَكَ بِٱلصَّلَوَةِ وَآصَطَيْرِ عَلَيْهَا لَا نَسْتَلُكُ رِزْقًا خَمْنُ نَزُرُقُكُ وَٱلْعَنِقِبَةُ لِلنَّقُوَىٰ » (طه:١٣٢). ولقد أشنى الله تعالى على نبيه إسماعيل عليه السيلام، قال الله تعالى: «وَأَذَكُر فِي ٱلْكِنْبِ إِسْمَعِيلَ إِنَّهُ. كَانَ صَادِقَ ٱلْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولًا بَيْنَا ٢ وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُ. بِٱلصَّلَوْةِ وَٱلزَّكْوَةِ وَكَانَ عِندَ رَبِّهِ. مَرْضِيًّا » (مردم:٥٤،٥٥).

うちょう

£

12.50

1281 a. - Itatic 770 - Itmin Itelomia el'écteet

19

حافظوا عليها ومروا أولادكم امتثالا لأمر النبى صلى الله عليه وسلم: «مروا أولادكم بالصلاة وهم أبناء سبع، واضربوهم عليها وهم أبناء عشر، وفرقوا بينهم فالمضاجع». (المشكاة: ٥٧٢) وصحيح أبى داود: ٥٠٩). «رَبِّ أَجْعَلَىٰ مُقِيرَ ٱلْقَسَلُوٰةِ وَمِن ذُرْيَتِيْ رَبِّنَا وَنَقَبَّلْ دُعَاً ، (إبراهيم:٤٠). وآخر دعوانا أن



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، ويعدُ: ثالثًا، المدين الماطل:

تعريفه، جاء في معجم مقاييس اللغة لأحمد بن فارس: «المطل أصل يدل على مد الشيء وإطالته». وهو مشتق من مطلت الحديدة إذا ضربتها ومددتها لتطول.

وفي الاصطلاح الفقهي: فقد حكى النووي، وملا علي القاري أن المطل شرعًا: منع قضاء ما استحق أداؤه، وزاد القرطبي قيدًا، فقال: «عدم قضاء ما استحق أداؤه مع التمكن منه» (المفهم فيما أشكل على صحيح مسلم).

# وللترهيب من المطل، فقد رتب الشرع عليه الآتي: ١ - إتلاف الله ماله:

عن أبي هريرةَ رضي الله عنه عن الثبيَ صلى الله عليه وسلم قال: «مَن أَخَذَ أموالَ الناس يُريدُ أداءَها أذى الله عنه، ومَن أَخَذَها يُريدُ إتلافَها أَتْلَفَهُ الله، (أخرجه البخاري).

قال أهل العلم: والإتلاف هنا يشمل إتلاف النفس في الدنيا بإهلاكها، ويشمل أيضاً إتلاف طيب عيشه، وتضييق أموره، وتعسّر مطالبه، ومحق بركته، فضلاً عما يحصل له من العذاب في الآخرة. عن صهيب رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «أيما رجل يدين دينًا وهو مجمع على أن لا يوفيه إياه لقي الله سارقًا» (رواه ابن ماجه والبيهقي، وقال العلامة الألباني: حسن صحيح.)

# ٢- الماطل الغنى ظالم:

عن أبى هريرة رضي الله عنه قال: «مَطلُ الغنيُ ظلمٌ، ومنُ أُتبعَ على مَليُ فليتَبِعُ، (رواه البخارى) قال الحافظ ابن حجر العسقلاني - رحمه الله - في فتح الباري: «وفي الحديث الزجر عن المطل، واختلف هل يُعَدُ فعله عمدَاكبيرة أم لا ؟ فالجمهور على أن فاعله يفسَق، اه.

وعَنْ عَمْرِو بْنِ الشَّرِيدِ عَنْ أَبِيهِ، عَنْ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم قَالَ: «لَيَّ الْوَاجِدِ يُحلُّ عرْضَهُ وَعُقُوبَتَهُ» (أخرجه أحمد وأبو داود وابن حبان وصححه الألباني).

ومعنى لي الواجد: أي مطل الواجد الذي هو قادر على وهاء دينه.

يحل عرضه: يبيح أن يُذكر بسوء المعاملة.

٣- فقدانه للحسنات،

# واكتسابه للسيئات،

عن عبدالله بن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «من ماتَ وعليْه دينارٌ أو درْهـمٌ قُضيَ منَ حسناتِه، ليسَ ثمَّ دينارٌ ولا درْهـمٌ»

#### أحكام المدين المماطل:

جاء في الموسوعة الفقهية الكويتية: «نصَ الفقهاء على طرق تتبع لحمل المدين المماطل على الوفاء، منها:

# أ- قضاء الحاكم دينه من ماله جبراً :

إذا كان للمدين المماطل مال من جنس الحقّ الَّذي عليه، فإنَّ الحاكم يستوفيه جبراً عنه، ويدفعه للدَائن إنصافاً له، جاء في الفتاوى الهنديَة: المحبوس في الدين إذا امتنع عن قضاء الذين وله مال فإن كان ماله من جنس الدين، بأن كان ماله دراهم والدين دراهم، فالقاضى يقضى دينه من دراهمه بلا خلاف.

# ب- منعه من فضول ما يحل له من الطَّيْبات :

قال ابن تيميّة، لو كان قادراً على أداء الدّين وامتنع، ورأى الحاكم منعه من فضول الأكل والنّكاح فله ذلك، إذ التّعزير لا يختص بنوع معيّن، وإنّما يرجع فيه إلى اجتهاد الحاكم في نوعهُ وقدره، إذا لم يتعدّ حدود الله.

# ج- تغريمه نفقات الشكاية ورفع الدّعوى ،

قال ابن تيميّة ، ومن عليه مال، ولم يوفّه حتّى شكا رب المال، وغرم عليه مالاً، وكان الَذي عليه الحق قادراً على الوفاء، ومطل حتّى أحوج مالكه إلى الشّكوى، فما غَرِمَ بسبب ذلك، فهو على الظّالم الماطل، اذا كأن

غرمه على الوجه العتاد. د- إستقاط عدالته ورد شهادته :

حكى الباجيّ عن أصبغ وسحنون من أئمّة المالكيّة أنّهم قالوا برد شهادة المدين الماطل مطلقاً، إذا كان غنياً مقتدراً، لأنّ النّبيّ صلى الله عليه وسلم سماه ظالماً في قوله : «مطل الغنيّ ظلم» ونقل الحافظ ابن حجر عن جمهور الفقهاء أنّ مقترف ذلك يفسق.

# هـ- تمكين الـدَائـن من فسخ العقد الموجب للدّين:

نصّ أكثر فقهاء الحنابلة، على أنّ من حقّ الدَائن عند مطل المدين بغير عذر أن يفسخ العقد الذي ترتّب عليه الدّين كالبيع ونحوه، ويسترد البدل الّذي دهعه، وقد جعل له هذا الخيار في الفسخ ليتمكّن من إزالة الضّرر اللاحق به نتيجة مطل المدين ومخاصمته، وليكون ذلك حاملاً للمدين المقتدر على المبادرة بالوهاء .

وقال الشافعيّة : ولو امتنع- أي المشتري- من دفع الثّمن مع يساره فلا فسخ في الأصحّ، لأنّ التُوصل إلى أخذه بالحاكم ممكن.

3

ربيع الأخر ١٣٤١ هـ - العدد ١٣٧ - السنة الغامسة والأريمون

### و- حيس المدين:

، عمروبن الشريد

الله علبه وسل

عن أبيه، عن رسول الله

قَسَّال: «لي الواجيد يُجل

يرضه وعقويته .

نص جمهور الفقهاء على أنَّ المدين الموسر إذا امتنع من وفاء دينه مطلاً وظلماً، فإنّه يعاقب بالحبس حتّى يؤدّيه .

قال ابن تيميّة : ومن حبس بدين، وله رهن لا وفاء له غيره، وجب على ربّ الدّين إمهاله حتّى يبيعه، فإن كان في بيعه وهو في الحبس ضرر عليه، وجب إخراجه ليبيعه، ويضمن عليه، أو يمشي معه الدّائن أو وكيله.

#### ز- ضرب المدين الماطل ،

قال ابن قيّم الجوزيّة: لا نزاع بين العلماء أنّ من وجب عليه حق من عينِ أو دينِ، وهو قادر

على أدائه، وامتنع منه، أنّه يعاقب حتّى يؤديه، ونصوا على عقوبته بالضّرب، ثمّ قال معلّقاً على حديث: «لي الواجد يحل عرضه وعقوبته، والعقوبة لا وتتص بالحبس، بل هي في وجاء في شرح الخرشي : إنّ معلوم الملاءة إذا علم الحاكم بالنّاض الذي عنده، فإنّه لا يؤخره، ويضربه باجتهاده إلى أن يدفع.

أَيْمَا رَجُلِ اسْتَسَدَانَ دَيْنَا لاَ يُرِيدُ أَنْ يُؤَدِّيَ إِلَى صَاحِبِهِ حَقَّهُ، حَدَعَهُ، حَتَّى أَخَذَ مَالَهُ، هَمَاتَ وَلَمْ يُؤَدِّ دَيْنَهُ، لَتِيَ الله وَهُوَ سَارِقٌ .

#### العقار روايتان .

وفي الخانيّة، وعندهما في رواية، يبيع المنقول وهو الصّحيّح،

وذهب المالكيّة إلى أنّ المدين إن امتنع من دفع الدّين، ونحن نعرف ماله، أخذنا منه مقدار الدّين، ولا يجوز لنا حبسه، وكذلك إذا ظفرنا بماله أو داره أو شيء يباع له في الدّين-كان رهناً أم لا- فعلنا ذلك، ولا نحبسه، لأنّ في حبسه

# ح- بيع الحاكم مال المدين المماطل جيراً:

ذهب الفقهاء إلى أنَّ الحاكم يبيع مال المدين المماطل جبراً عليه وذلك في الجملة . غير أنَّ بينهم اختلاهاً في تأخيره عن الحبس، أو اللجوء إليه من غير حبس المدين، أو ترك الخيار للحاكم في اللجوء إليه عند الاقتضاء على أقوال :

قال الحنفيّة ، المحبوس في الدّين إذا امتنع عن قضاء الدّين- وله مال- فإن كان ماله من جنس الدّين، بأن كان ماله دراهم والدّين دراهم، فالقاضي يقضي دينه من دراهمه بلا خلاف، وان كان ماله من خلاف جنس دينه، بأن كأن الدّين دراهم وماله عروضاً أو عقاراً أو دنانير، فعلى قول أبي حنيفة لا يبيع العروض والعقار، وفي بيع الدّنانير قياس واستحسان، ويقضي الدّين، وعند محمّد وأبي يوسف يبيع القاضي دنانيره وعروضه رواية واحدة، وفي

20 - السنة الخامسة والأربعون

# استمرار ظلمه.

وقال الشّافعيّة: وأمّا الّذي له مال وعليه دين، فيجب أداؤه إذا طُلب، فإذا امتنع أمره الحاكم به، فإن امتنع باع الحاكم ماله وقسمه بين الغرماء.

قال النّووي : قال القاضي أبو الطّيّب من الشّافعيّة والأصحاب: إذا امتنع اللدين الموسر الماطل من الوفاء، فالحاكم بالخيار: إن شاء باع ماله عليه بغير إذنه وإن شاء أكرهه على بيعه وعزّره بالحبس وغيره حتّى يبيعه. وقال الحنابلة: إن أبى مدين له مال يفي بدينه الحال الوفاء، حبسه الحاكم، وليس له بدينه الحال الوفاء، حبسه الحاكم، وليس له من غريمه بوفاء أو إبراء أو حوالة، أو يرضى الغريم بإخراجه من الحبس، لأنّ حبسه حق لربّ الدّين وقد أسقطه، فإن أصرَ المدين على الحبس باع الحاكم ماله وقضى دينه، اه.

# إشهار

تم بحمد الله تعالى إشهار فرع أنصار السنة المحمدية فرع سقيل، بمحافظة الجيزة، تحت رقم (٥٧٤٥) بتاريخ ٢٠١٥/١١/٢٥م.

والله ولي التوفيق.





الليموة إلى الترجيك الكالمي الطبر من جميع الشرائب، وإلى حب الله تطالى حبًا محيحًا صادقًا ، يتمثّل لل طاحقة وتشراه، وحب رسوك صلى الله حليه وسلم حبًا محيحًا صادقًا ، يتمثّل لإ الاقتداء به والحكاد أسرة حسنة .

# 0000

۱۲ الدعوة إلى أخذ الدين من نبعيه الصافيين : القرآن والسنة الصحيحة، ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات الأمور.

# $\circ \circ \circ \circ$

۱ الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط: عقيدة وعملاً وخلقا.

# $\circ \circ \circ \circ$

الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم، والحكم بما أنزل الله، فكل مشرّع غيره - فيما لم يأذن به الله تعالى - معتد عليه سبحانه، منازع إياه في حقوقه .

العمل بالكتاب والسنة بفهم سلف الأمة

Upload by: altawhedmag.com

جماعة أنصار السنة المحمدية

