

# وأتفلا المايا الله رئيس مجلس الإدارة أ.د.عبد الله شاكر الجنيدي المشرف العام د. عبد العظيم بدوى مستشار التحرير حمال سعد حاتم نائب المشرف العام د.مرزوق محمد مرزوق اللجنة العلمية د.جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل د.محمد عبد العزيز السيد

۱۰ في الداخل ۱۰۰ جنيه توضع في حساب المجلة رقم/١٩١٥٩٠ مع ببنك فيصل الإسلامي مع إرسال قسيمة الإيداع على فاكس المجلة رقم/ ٢٢٣٩٣٠٦٦٢ ٢- في الخارج ٤٠ دولاراً أو ٢٠٠ ريال سعودي أو مايعادلهما

الاشتراك السنوى

800 جنيها ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر ٣٠٠ دولار خارج مصر شاملة سعر الشحن .

# السلام عليكم

# حصاد الألسنة

يطلق كثير من الشباب بل والشيوخ ألسنتهم في إخوانهم، ويستطيلون في أعراضهم، تحت مسميات شتى لأهداف كثيرة؛ كالغيرة على الدين، والدفاع عن السنة،

وتصحيح العقيدة، وغيره، حياية وغافلين أن تلك الأهداف وتصحيح العقيدة، وغيره، جاهلين وغافلين أن تلك الأهداف كان النبي صلى الله عليه وسلم أحرص الناس على تحقيقها والدعوة إليها، مع تَخَلُقه برفيع الأدب ودماثة الخلق، ونبل المكارم، وحسن السياسة والتعليم، وانظروا إلى سلوكه النبيل مع الشاب الخارجي المنحرف الذي اتهم النبي عليه السلام في عدله وتقواه.

أيها الملكيون أكثر من الملك؛ تأملوا هذا الحديث الخطير، وتفكروا إلى أين ستذهب بكم ألسنتكم، قال النبي صلى الله عليه وسلم: «يا معشرَ من آمنَ بلسانه ولم يدخلُ الإيمانُ قلبَه ، لا تغتابوا المسلمين ، ولا تتَبعوا عوراتهم ، فإنه من اتَّبعَ عوراتهم يتَبعُ الله عورتَه ، ومن يتَبع الله عورتَه يفضحُه في بيته»



# بريد القراء،، أول باب تفاعلى إعلامي منذ القرن الـ ١٨

التحرير

بريد القراء

عزيزي قارئ مجلة التوحيد:

قبل أكثر من قرنين من الزمان كان باب التفاعل الوحيد بين الصحف وبين القراء، هو باب «بريد القراء».

وتطور الوضع الآن إلى رسائل الكترونية ترسل إلى مواقع الصحف الإلكترونية للتعقيب على المقالات والأخبار مباشرة، بالإضافة إلى البريد العادي.

وتفعيلاً للتواصل بين مجلة التوحيد والقراء الكرام، فإنه تتاح نافذة «بريد القراء»، في مجلة التوحيد، فيرجى لمن يرغب بالمشاركة الالتزام بالأصول الصحافية بعدم التعدي أو اتهام أشخاص بلا دليل، وينبغي أن تكون الرسالة ما بين ٢٠٠ و ٥٠٠ كلمة بحد أقصى، وسيتم إهمال الرسائل التي تأتي بلا توقيع أو تحتوي على لغة بذيئة لا تصلح للنشر. والله الموفق.





صاحبة الامتياز جمعية أنصار السنة المحمدية

رئيس التحرير، مصطفى خليل أبو المعاطي

رنيس التحرير التنفيذي. حسين عسط القراط

مدير التحرير إبراهيم رفعت أبو موته

الإخراج الصحفي. أحمد رجب محمد محمد محمود فتحي

ثمن النسخة مصر ٥٠٠ قرش . السعودية ٢ ريالات . الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس. المغرب دولار أمريكي .الأردن ٥٠٠ فلس. قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أوروبا ٢ يورو

إدارة التعرير || ٨ شارع قولة عابدين، القاهرة ت، ٢٣٩٣٦٦١٢ . فاكس ، ٢٣٩٣٦٥١٢ البريد الإلكتروني || MGTAWHEED@HOTMAIL.COM





الرئيس العام 🛋 د. عبد الله شاكر



أنهقال: صارت الأوثان التي كانت في قوم نوح في العرب بعد، أما ود فكانت لكلب بدومة الجندل، وأما سُبواع كانت لهُدَيْل، وأمّا مغوث فكانت لمراد. ثم لبنى غطيف بالجوف. عند سيا، وأما يعوق فكانت لهمدان، وأما نسر فكانت لحمير لأل ذى الكلاء، أسماء رجال صالحين من قوم نوح، فلمًا هلكوا أوحى الشيطان إلى قومهم، أن انصبوا إلى مجالسهم التي كانوا يجلسون أنصابا وسموها بأسمائهم، ففعلوا، فلم تعبد، حتى إذا هلك

كما جاء عن ابن عباس رضى الله عنهما قوله: ، کان بین آدم ونوح عشرة قرون كلهم على شريعة من الحق، فلما اختلفوا بعث الله النبيين والمرسلين، وأنزل كتابه، فكانوا أمة واحدة، (أخرجه الحاكم في المستدرك ٢ /٢ ٢٤). وقال عقبه: «هذا حديث صحيح على شرط البخاري ولم يخرجاه ،، ووافقه الذهبي. وقد ذكر المخارى في صحيحه أن سبب وقوع الشرك في قوم نوح هو الغلو في الصالحين، وقد ذكر عن ابن عباس رضى الله عنهما الحمد لله الواحد الأحد، الفرد الصمد، الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوًا أحد، والصلاة والسلام على من أرسله الله بالهدى ودين الحق إلى يوم الدين، ويعد، فقد بينت في اللقاء السابق أن التوحيد هو الأصل في البشرية، وأقمت الأدلة على ذلك من الكتاب والسنة والتاريخ، ولكن هذا لم يدم طويلا، حيث وقع الشرك في الناس بعد فترة زمنية يسيرة لم تتجاوز عشرة قرون

02 ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ السنة الخمسون





أولئك وتنسخ العلم عُبِدت .. (البخاري: ٤٩٢٠).

وبالاحظ أن ابن عباس رضي الله عنهما بين السبب في وقوع الشرك في قوم نوح. وأنه هو الغلو، وهو يفسر أيضًا معنى قول الله تعالى: وقالوا لاعرب بالهنكر ولا تدري وتا ولا يجاعا ولا يَغُوْثَ وَيَعُونَ وَنَشَرًا () وَقَدْ أُصْلُوا كَثِيرًا وَلَا نَزِدِ ٱلظَّالِمِينَ إِلَّا صَلَئُلًا ، (نوح:٢٢. ٢٤). وقد ذكر ابن جرير في تفسيره عن محمد بن قيس أنه قال: ، كانوا قومًا صالحين من بنى آدم وكان لهم أتماء يقتدون بهم، فلما ماتوا قال أصحابهم الذين كانوا يقتدون بهم: لو صورناهم كان أشوق لنا إلى العبادة إذا ذكرناهم فصوروهم، فلما ماتوا وجاء آخرون دب إليهم إبليس فقال: إنما كانوا يعبدونهم، وبهم يسقون المطر فعبدوهم .. (تفسير

ابن جرير (٦٢/٢٩). وهذا القول يوضح أن الذين فعلوا ذلك لم يعبدوهم، وإنما أرادوا فقط أن يتذكروا بهم عبادة الله تعالى ففعلوا فيهم لهذا السبب، ولما بعد العهد بهم ووقع الجهل فيمن جاء بعدهم عبدت هذه الأصنام. وقصية الصالحين كانت مبتدأ عبادة قوم نوح هذه الأصيام، ثم تبعهم من بعدهم على ذلك. (فتح الباري: ١٦٩/٨).

وقد عقد الشيخ محمد عبد الوهاب رحمه الله بابًا في كتاب التوحيد قال فيه:

،باب ما جاء أن سبب كفر بني آدم وتركهم دينهم هو الغلو في الصالحين، وقال في مسائل هذا الباب، معرفة أول شرك حدث في الأرض، كان بشبهة الصالحين، (انظر، القول المفيد على كتاب التوحيد الفيد على كتاب التوحيد (٣٧٩,٣٦٢/١).

وقال الدكتور محمد خليل هراس، رحمه الله: إن عبادة الأصنام كانت هي النتيجة قبور الصالحين والعكوف عليها، وأدركنا السر العظيم في الإسلام عن اتخاذ القبور مساجد، واتخاذ واقامة القباب عليها، إلى غير ذلك مما قصد به سد الذريعة وحسم دابر الفتنة.

(دعوة التوحيد ص٠١٠). وتهال النهى الله تبارك وتعالى في القرآن الكريم عن الغلوفي الدين، قال تعالى: ويبيع ولا تتولوا على الله الأراب المحق ولا تتولوا على الله النهم رموك الله وتحليله النهم المارية على مرابع مرفوط الله وفي هذه النهم المارية الله هو سبب هلاك الأمم السابقة.

قال ابن كثير رحمه الله: رينهى تعالى أهل الكتاب عن الغلو والإطراء، وهذا كثير في النصارى، فإنهم تجاوزوا الحد في عيسى، حتى رفعوه فوق المنزلة التي أعطاه الله إياها، فنقلوه من حيز النبوة

إلى أن اتخذوه إلهًا من دون الله يعبدونه كما يعبدونه، بل قد غلوا في أتباعه وأشياعه، ممن زعم أنه على دينه، فادعوا فيهم العصمة واتبعوهم في كل ما قالوه، سواء كان حقًّا أو باطلاً، أو ضلالاً أو رشادًا أو صحيحًا أو كذبًا،. (تفسير ابن كثير

وقال القاسمي رحمه الله: بيا أهل الكتاب لا تغلوا في دينكم، أي: بالإفراط في رفع شنان عيسى عليه السلام وادعاء ألوهيته، فإنه تجاوز فوق المنزلة التي أوتيها وهي الرسالة، واستفيد حرمة الغلو في الدين. (تفسير القاسمي ١٧٦٣/٥).

ومظاهر الغلوفي عيسى عليه السلام عند النصارى تقع في صور، وقد ذكرها القرآن الكريم منها ما جاء في قوله تعالى: ( لَقَدْ كَعُرْ ٱلَّيْنَ قَالُوا إِنَّ اللهُ هُوَ ٱلْمَسِيحُ أَنْ مَهْ يَعْ وَقَالَ ٱلْسَبِيخُ يَنْبِينَ إِسْرَهُ مِلْ أَعْ اللهُ رَبِي وَرُبِّكُم إِنَّهُ مَن يُشْرِكُ بِأَقْهِ فتذكر حسن الله غليتو الجنة ومأونه التبار وما الظلمين من أنعتار . (الماتدة:٧٢)، ومن مظاهر غلوهم أيضا قولهم بأن المسيح ابن الله. وقد ذكر الله ذلك عنهم، فقال: ، وَقَالَ: المنهود غنيتر أتن الله وقالت المسكرى السبيغ أتث المه ذلك قولهم بافزمهم يُصَهِنُونَ قَوْلَ الْلِينَ كَثْرُوا ين قَبْلُ قَنْنَابُهُمُ اللهُ إِنَّ وفكر ، (التوبة:٣٠).

وقد رد الله باطلهم وقرر

ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ صلحة المعنية المنابقة الخمسون

الحق في عيسى عليه السلام. فقال: ﴿ لَن يُسْتَكَمَ ٱلْمُسِهُ أَن تكورك غنا بقو زلا الناتيكة الفرون ومن تشتنكف عن عِبَادَيْهِ. وَيُسْتَحْمُ فَسَحْمُرُهُ الته جمعا ، (التسماء:١٧٢). كما ذكر في آية أخرى أنه رسبول كغيره من الرسيل ويتصف بالصفات البشرية، قال تعالى: «مَا ٱلْسَبْ أَنْ مَرْيُهُمَ إِلَّا رُسُولٌ فَنَدْ خَلَتْ مِن قبيه ألأسل وأشه صذبق كلا يأكلان الظمام أنظر حَيْفَ بُنَّيْنَ لَهُدُ ٱلْأَيْنَتِ لَمَدُ الظُّرُ أَنَّ يُؤْتَكُونَ ، (المائدة:٧٥)، كما وقعت صور أخرى من الغلو عند اليهود والنصاري أدت إلى وقوعهم في الشرك، ومنها اتخاذ قبور أنبياتهم وصالحيهم مساجد. كما في الصحيحين عن عائشة وعبد الله بن عباس رضى الله عنهما قالا: الما نزل برسول الله صلى الله عليه وسلم طفق يطرح خميصة له على وجهه، فإذا اغتم بها كشفها عن وجهه، فقال وهو كذلك: لعنة الله على اليهود والنصارى، اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد ،، يحذر مما صنعوا. (البخاري: ٤٣٦، ومسلم: ٥٣١).

ويلاحظ أن النبي صلى الله عليه وسلم لعنهما بسبب هذا الفعل، وهذا يبين إثمه وخطورته، وأراد صلى الله عليه وسلم تحذير أمته من سلوك هذا الفعل، ولذلك قال ابن حجر رحمه الله: وكأنه صلى الله عليه وسلم

ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ السنة الخمسون

علم أنه مرتحل من ذلك المرض، فخاف أن يُعظَم قبره كما فعل من مضى، فلعن اليهود والنصارى، إشارة إلى ذم من يفعل ذلك». (فتح الدارى ٥٣٢/١).

وفي الصحيحين عن عائشة رضي الله عنها أن أم سلمة ذكرت لرسول الله صلى الله عليه وسلم كنيسة رأتها بأرض الحبشة يقال لها مارية. فذكرت له ما رأت من الله عليه وسلم: أولئك إذا الرجل الصالح بنوا على قبره مسجدًا، وصوروا فيه تلك الصور، أولئك شرار الخلق عند الله، (البخاري: 1943. ومسلم: ٥٢٨).

وقد ترجم التووى رحمه الله لهذه الأحاديث بقوله: «باب التهى عن بناء المساجد على القبور واتخاذ الصور فيها والنهى عن اتخاذ القبور مساجد ،، ثم قال: «أحاديث الساب ظاهرة الدلالة فيما ترجمنا له .. (شرح النووى على مسلم ٩/٥. وفي قوله صلى الله عليه وسلم: «أولتك شرار الخلق عند الله .. ما يدل على تحريم بناء المساجد على القبور وصناعة الصور والتماثيل؛ لأن هذا وسيلة إلى الوقوع في الشرك، وقد وقعت فيه النصارى بالفعل، ولذلك حذر علماء السلمين من هذا الغلو حتى لا تقع هذه الأمة فيما وقعت فيه

الأمم السابقة. قال الفخر الرازي في تفسير قول الله تعالى ، ومَعْدُوك مِنْ دُون أَنْنُو مَا لَا يَضْرُهُمُ ولا ينعهم ، (يونس،١٨): أنهم وضعوا هذه الأصنام والأوثان على صور أنبيائهم وأكابرهم، وزعموا أنهم اشتغلوا بعبادة هذه التماضل، فإن أولئك الأكابر يكونون شفعاء لهم عند الله تعالى، ونظيره في هذا الزمان اشتغال كثيرمن الخلق بتعظيم قبور الأكابر على اعتقاد أنهم إذا عظموا قبورهم فإنهم يكونون شفعاء لهم عند الله. (تفسير الرازى: ٨/٣١٠/٨. .(\*1)

ولما ذكر الحافظ ابن كثير غلو البعض في السيدة نفيسة بنت الحسن بن زيد رضي الله عنها وعن آل البيت، قال: «والذي ينبغي أن يعتقد فيها ما يليق بمثلها من النساء الصالحات، وأصل عبادة الأصنام من المغالاة في القبور وأصحابها، وقد أمر التبى صلى الله عليه وسلم بتسوية القبور وطمسها، والمغالاة في البشر حرام. (البداية والنهاية ١٠ / ٢٧٤). قال الشيخ حامد الفقى رحمه الله: وكل ما عُبد من دون الله، من قير أو مشهد أو صنم، فالأصل في عبادته هو الغلو، كما لا يخفى على ذوى الأبصار، (انظر تعليقه على فتح المجيد ص ٣٧١). وللحديث صلة بإذن الله.

باب التفسر اعداد 🔪 د . عبد العظيم بدوي قال الله تعالى: « يَأْتَبُ الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا يَسْخَرَ قَوْمٌ مِّن قَوْم عَسَى أَن يَكُونُوا خَيْرًا مِنْهُمْ وَلَا يُسَامً مِّن نُسَامٍ عَسَمَ أَن تَكُنَّ خَيْرًا يَنْهُنُّ وَلَا تَلْعِزُوا أَنفُسَكُمْ وَلَا لْنَابَرُوا بِٱلْأَلْفَنَبِ بِلْسَ ٱلْإِسْمُ ٱلْفُسُوقُ بَعْدَ ٱلْإِيمَانَ وَمَن لَّمْ يَتُبَ فَأُوْلَتِيكَ هُمُ الظُّلِمُونَ » (الحجرات: ١١).

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فقد سبق الحديث عن تحريم السخرية من الناس، ونكمل إن شاء الله تعالى تفسير الآية الحادية عشرة من السورة، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

تحريم اللمز:

وَلاَ تَلْم زُوا أَنفُسَكَم ، هَذَا هُوَ النَّهُ أَلثَاني، يَنْهَ عَنَ الآفَةِ الثَّانيَة، وَهِيَ اللَّمْزِ. وَاللَّمُزْ هُوَ عَيْبُ الْغَيْر، بِاليَد، بَاللَسَان، بالعَيْن، بالاشارة، بالكلمة الخفيَّة، وَيكُونُ فَ حُضُور المَّلُمُوزُ. وَالْهَمْزُ: هُوَ عَيْبُ الْغُير بِاللَّسانِ فِ غَيَابِه. وَقَدْ نَهَ عاللَه سُبْحَانَهُ نَبِيهُ صَلى اللَّه عليه وسلم عَنْ طَاعة مَنْ هَذه صَفَتُهُ، هَقَالَ تَعَالَى: , وَلَا غُلِغَ كُلُ عَلَى بِعَيْبِ نَ هُمَارٍ مِنْتَلَةٍ بِتَبِعِهِ

(القلم: ١٠- ١١).

وَتَوَعَدَ اللَّه الهُمَزَة اللَّمَزَة بَالوَيُل، وَهُوَ وَاد فِيْ جَهَنَّمَ تَسْتَغِيثُ جَهَنَّمُ مِنُ حَرُه، هَقَالَ تَعَالَى: «وَبِّلُ لِصُلِ هُمَزَةٍ لُمَزَةٍ ) (الهمزة: ١).

وَكَمَا أَنَّ السُّخْرِيَةِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ وَالاسْتَهْزَاءَ بِهِمْ عَمَلٌ مِنْ أَعَمَالُ الْكُفَّارِ وَالْمُنَافِقِينَ، فَكُذَلِكَ الْهَمْزُ وَاللَّمَزُ أَيْضَا.

يَقُولُ تَعَالَى عن الْمُنَافَقِينَ: وَمَنْهُمْ مَن بَلِيرُكُ فِي الصَّدَقَتِ قَانَ أَعْظُوا مِنْهَا وَشُوا وَإِن لَمْ يُسْطَوَا مِنْهَا إِذَا هُمْ بَسَخَطُوتَ ، (التويدة: ٥٨). وَقَالَ تَعَالَى: وَ الَذِيكَ بَلُمِرُوتَ ٱلْمُطَرَعِينَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ فِ الصَّدَقَتِ وَالَذِيكَ لَا يَعَدُونَ إِلَا جُهَدَهُمْ فَ سَخَرُونَ مِنْهُمْ سَخِرَ اللَّهُ مِنْهُمْ وَلَكُمْ عَلَامُ أَلِيمُ ، (التوية: ٧٩).

وَيَقُولُ الله تَعَالَى عَن الْكَاهَرِينَ: ﴿لَا يُطْلِعُ كُلْ حَلَّو مَعِينٍ ٢٠ مَنَّارٍ مَنْتَلَع بِتَبِعِرَ (القلم: ١٠-١١).

فَ اللَّه سُبْحَانَـهُ وَتَعَالَـى يَنْهَـى المُوْمَنِينَ عَنْ سُخُرِيَـة بَعْضِهِمْ مِنْ بَعْضَى، واسْتَهْزَاء بَعْضِهِمْ بِبَعْضَ، كَمَا يَنَهَاهُمْ عَـن الْهَمْزِ وَاللَّمْـزِ، لَيْسَ هُقَـضٌ لَمَا تَجْلَبُـهُ هَـذه الآهَاتُ مِنَ الْعَدَاوَة وَالبَغْضَاءِ، وَإِنَّمَا – أَيُضَا- لأَنَّ هَـذَهُ الآهَاتِ مِنْ

> ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ السنة الخمسون

أَعْمال الكُفار وَالْمُنَافِقِينَ، ولا يَجُوزُ التَّشَبُهُ بَهم، لقوله صلى الله عليه وسلم: من تَشَبَه بِقَوْم هَهُو منْهم، (صحيح سنن أبي داود:(٣٤٠).

وَإِذَا كَانَ اللَّمَزُ هُوَ عَيْبَ الْغَيْرِ. فَكَيْفَ قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلا تَلْمَزُوا أَنْفُسَكُمْ ؟ ذَكَرَ الْعُلَمَاءُ لِذَلِكَ عَلَتَيْنِ:

الأولى، أنَّ الرَّجْلَ إذَا لَـزَ غيرهُ تَسَبَّ في تَـزَ نَفَسه. فكانَهُ ابتداءَ قَدَ لَـزَ نَفَسهُ، كما قال تعالى، وَرَلاً نَتَكُرًا نَفْسيُ عنَ أَنَ يَقْتُل المُؤْمنُون بَعْضُهُم بَعْضًا. وَقَدَ كَتَب اللَّه أَنَّ القَاتِل يُقْتَلُ، فكانَ مَنْ قَتَلَ غيرهُ قَدْ قَتَلَها.

ومن ذلك قول النبي صلى الله عليه وسلم ، من الكبائر شتم الرُجُل والديه . قالوا يا رسول الله ( هل يَشتم الرَجُل والديه ؟ قال ، نعم . يسب أبا الرَجُل فيسب أباه، ويسب أمه فيسب أمه ). (صحيح البخاري ٥٩٧٣)

والعلّـةَ الثَّانيَـةَ لِيَّ قَوْلَـهِ تَعَالَى: وَلا تَلْمَزُوا أَنفُسَكُمْ ، أَنْ الْمُؤْمَنِينَ كُلُهُـمَ كَالرُجُـل الواحد، فَإِذَا لَـزَ مُؤْمَنُ مُؤْمَنًا فَكَانَما لَمَزَ نَفُسَهُ.

تعريم التتابر بالألقاب، ولا تنابروا بالألقاب، هذا هُو النّهيٰ عن الآفة الثّالثة،

وَهِي التَّنَابُزُ بِالأَلْقَابِ، وَمَعْنَاهُ: أَنْ يُنَادِي الرَّجُلُ أَخَاءُ بِمَا يَكُرهُ مِنَ الأَسْمَاء وَالكُنَى وَالأَلْقَابِ، وَمَنْ حَقَّ الأَوْمِنِ أَنْ يُنَادى بِأَحَبُ الأَسْماء إلَيْهِ، قَاذَ يُنَادى بِمَا يَكُرهُهُ مِنْ ذَلْكَ. وَيَجِبُ أَنْ يُنَادى بِأَحَبُهِما إلَيْهِ.

ولاً نَهى رَبُّنا سُبْحانه عَنْ هذه الأفات الثلاث قال تعالى: ، بنس الأسم الفُسُوقُ بعد الإيمان، يغني أن العمل بما نهى الله عنه فسوق، أي خروج عن طاعة الله إلى معصيته، وبنس للرجل أن ومن لم يتب، بعد النهي فأولنك هم الطالمون أنفُسهم، بتعريضها للعُقوبة الستحقة بانتهاكهم حرمات الأسلمين.

الْمُتَكَبِّرُ هُـوَ الَّـذِي يَسْخُرُ مَنَ النَّاسِ وَيَحْتَقَرُهُمْ: عَنْ عَبْدِ اللَّه بْنِ مَسْعُودِ رِضِي اللَّه عنه عَـن النَّبِيُ صلَى اللَّه

الجنة من كان في قلبه مثقال ذرة من كبر .. قال رجل: إن الرجل يحب أن يكون ثوبه حسبا، ونغله حسبة. قال: إن الله جميل يحب الجمال. الكبر بطر الحق وغمط الناس، (صحيح مسلم: ٩١). إن السُخرية من الناسي، والاستهزاء بهم، وازدراءهم، واحتقارهم. إنما يكون من المتكبرين، فالمتكبر ينظر إلى تفسيه بعين الكمال. وينظر إلى غيره بعين النقص والازدراء، فلا يرى ذلك الغير أهلا لاخترامه وتقديره، والتزول على رأيه إذا أشار عليه، فهو بهزا به، ويسخر منه، ويختقره، وكفي المستهزئ إثما أن يسخر من المؤمنين ويحتقرهم، فقد قال النسي صلى الله عليه وسلم: «بحسب امرئ من الشرأن يحقر أخاه المسلم، (صحيح مسلم: ٢٥٦٤)؛ ذلك أن اختصاره المسلم إنما ينشأ عن كنرف صدره، وقد قال صلى الله عليه وسلم: «لا يدخل الجنة من كان في قلبه مثقال ذرة من كبر.

عليه وسلم قال: «لا يدخل

وقد نهى الله تعالى عباده المؤمنين عن الكبر في أيات كثيرة، كما نهى عنه النبي صلى الله عليه وسلم في أحاديث كثيرة. همن الآيات قولُهُ تعالى: وم

Upload by: altawhedmag.com

ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ السنة الخمسون

تَتَعَى فِي ٱلْأَرْضِ مَرَساً آلَكَ لَن عَبْرِقَ الْأَرْضَ وَلَى تَبْلَعُ لَلْبَال طُولًا ، (الإسراء: ٣٧)، وَقَوْلُهُ تَعَالَى: الأَشْ مَعَالَةُ اللَّهُ عَنْكُ لِلْسَ وَلا تَتَعْلَى الأَشْ مَعَالَةُ اللَّهُ تَعَالَى نَبِيَهُ مُحُور ، (لقمان: ١٨). وقد أَمَر اللَّه تَعَالَى نَبِيَهُ والتَّوَاضَع لَلْمُوْمَنَيْنَ، هَقَالَ تَعَالَى: ، وَلَقْفِضُ حَلَيْكَ لِنُ تَعَالَى: ، وَلَقْفِضُ حَلَيْكَ لِنُ المَعْنِ مِنَالَقُ مِنَاعَةً لِنُ

تواضع النبي صلى الله عليه وسلم: وَلذا كانَ صلى الله عليه وسلم قَصَّةَ فِي تَوَاضَعِه، حَتَّى إنْ كَانَت الأَمَةُ لَتَأَخَذُ بِيده صلى الله عليه وسلم فتخلو به فِ حاجة لها، فما ينصرف حتى يقضي حاجتها، (صحيح البخاري: ٢٠٧٢).

وَكَانَ دَائمًا يَقُولُ: إِنَّمَا أَنَا عَبْدُ، هَقُولُوا عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ، (صحيح البخاري: (٣٤٤٥).

وَكَانَ مِنْ تَوَاضُعِه يَكَرُهُ أَنْ يقُوم لَهُ أَصَحَابُهُ إِذَا دَخَلَ عَلَيْهِمْ. عَنَ أَنَس رَضِي اللَّه عنه قـالَ: (لَمْ يَكُنُ شَخْصٌ أَحَبُ الَيْهِمْ مِنْ رَسُولِ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم، وَكَانُوا إذا رَأُوهُ لَمْ يقُومُوا، لَمَا يَعْلَمُونَ مِنْ كَرَاهِيَتِهِ لَذَلِكَ، (صحيح الترمذي:

٢٧٥٤). وَقَـدُ وَصَفَ اللَّهُ أَوَّلِيَاءَهُ الْمُؤْمِنِينَ بَأَنَّهُمُ: أَوَلَّزَ عَلَ الْمُؤْمِنِينَ ، (المائدة: ٥٤). مِنْ عُقُوبَات المُتَكَبُرِينَ:

وبين سنحانه أنَّ الكبر سبب من الأسباب التي تحرم العبد التوفيق للحق، فقال تَعَالَبِي: ﴿ أَمَلُمُ بَسِيرُوا فِ ٱلْأَرْضِ لَنَكُونَ لَكُمْ فَلُوتُ يَعْفِلُونَ يَبَّأ أَوْ مَانَانَ بَسْمَعُونَ بِمَا فَإِنَّهَا لَا نَعْنَى ٱلأَبْصَدُرُ وَلَكُن نَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِ ٱلسَّنُورِ ، (الحج: ٤٦)، كما أنَّ الكَثِرَ منْ أَسْبَاب عمى القلب، قال تعالى: كَذَلِكَ يَعْلَبُمُ اللهُ عَلَى كُذَلِكَ قل مُتَكْثَر جَار ، (غافر:٣٥)، وقال تعالى: • سَأَسَرِفُ عَنْ مَانِعَى ٱلَّذِينَ يَتَكْبُرُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَلِنَ يَتَرَوّا كُلّ مَايَغَ لا يؤسفوا بها قبل بَرْوًا سَبِدَ الرشد لا يتجذوه سبيلا وإن يتزوا حَيْسَلَ ٱلْنَيْ يَنْخِذُوهُ حَبِيلًا ذَلِكَ بأنته كذبوا بعاينيت وكانوا غنها

غَنيلينَ ، (الأعراف:١٤٦). أمَّا الأَحَادِيثُ عَنِ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم في النَّهُي عَن

الكبر فكثيرة: عن ابن عُمر رضي الله عنهم أنَّ رسُول الله صلى الله عنهم وسلم قال: «لا ينظر الله إلى من جر ثوبه خيلاء (صحيح البخاري: ٥٧٨٣). وَعَنْ أَبِي هُرَيْرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عنه عن النبي صلى الله مرجل جُمَّتُه، إذ خَسَفَ الله به، فَهُو يَتَجَلُل إلى يَوْم القيامة (صحيح البخاري:

وَحَنْ أَبِي سَعِيد الْخُدْرِيُ وَأَبِي هُرَيْرَةً رَضِي اللَّه عنهما قَالاً: قَالَ رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم: «العزَّ إِزَارُهُ، وَالكَبَرِيَاءُ رِدَاؤُهُ، فَمَنَ يُنَازِعُنِي عَذَبْتُهُ» (صحيح مسلم: ٢٦٢٠).

(صحيح مسلم: ١١١٠). فالله الله عباد الله، إياكم والكبر، فإن الله تعالى لا يُحبُ المُتكبرين، فالمُتكبر ممتحوت من الله، وممتحوت من عباد الله، فإن الناس لا يُحبُون من يتعالى عليهم. التلوب التي تجلب لصاحبها إن الكبر مرض من أمراض مخط الله وغضبة وعقابة. قال صلي الله عليه وسلم: لا يدخُل الجنّة من كبر، فقال محمي مسلم: (٩). (محيح مسلم: ٩١).

> ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ السنة الخمسون



# مدونات الفقهاء في الاقتصاد

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعدُ: نتناول في هذا المقال بعض مؤلفات أعلام الإسلام في الاقتصاد، فنقول وبالله التوفيق:

# أولا ، كتاب الكسب

لعمد بن العسن الشيباني: الاكت ساب في الرزق المستطاب، ويعرف أيضًا باسم، الكسب، لمحمد بن الحسن الشيباني المولود عام ١٣٢ ه والمتوفى ١٨٩ وهو فقيه ومحدث وهو أحد كبار أصحاب أبي حنيفة النعمان. وقد تكلم في هذا الكتاب عن الاكتساب وهو تحصيل المال بما يحل من



الأسباب، فتناول كسب المسلم بكل أنواعه وشتى طرقه وجعل أصل المكاسب أربعة: الإجارة والتجارة والزراعة والصناعة وبين أنها مباحة عند جماهير الفقهاء ورد على قول من يرون أن الزراعة مذمومة (الكسب: أبو عبد الله محمد بن الحسن بن فرقد الشيباني (ت ۱۸۹هـ)، مكتب المطبوعات الاسلامية - حلب، تحقيق عبد الفتاح أبو غدة، الطبعة الأولى، ٧١٤١ه - ١٩٩٧م، ص ١٤١٧). ويسط الكلام في طلب العلم والمكاسب وما يحل وما يحرم من المكاسب، وما يتركه

الإنسان من باب الورع، ورد على الصوفية لذين حرموا الكسب والعمل وأوجبوا التضرغ للعبادة (الكسب: محمد بن الحسن الشيباني، المرجع السبابق، ص ٨٧ وما بعدها)، وهذا غرض رئيس لهذا الكتاب وهو أن يفند مزاعم هؤلاء العباد المتزهدة، وناقش مسألة هل الغنى الشاكر أفضل أم الفقير الصابر، كما تكلم عن أنواع المطاعم والملابس وما يحل منها وما لا يحل ورد على المتصوفة الذين يحرمون أنفسهم من تناول ما أباحه الله لهم من طعام وتجويع النفس وحرمانها بدعوى تهذيبها (الكسب: المرجع

> ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ السنة الخمسون

السابق، ص ١٩٠). كما تكلم عن الإسـراف والتبدير والشح والبخل والتقتير، وتناول وهو يعرض لذلك حكم تزيين المساجد ونقشها (الكسب: محمد بن الحسن الشيباني، المرجع السابق، ص ٢٣٤ وما بعدها). وقد تناول الأحكام الفقهية لذلك على نحو ينم عن معرفة عميقة بواقع عصره فضلا عن رسوخ علمي .

#### ثانيّاً: كتاب الأموال لأبي عبيد القاسم بن سلام:

صنف أبو عبيد القاسم بن سلام بن مسکین بن زید الهروى المغدادي مولى الأزد، المولود بخراسان عام ١٥٤هـ والمتوف سنة ٢٢٤هـ، وكان أبوه عبدًا من أبناء خراسان، وتعلم القاسم مع ابن سيده وفاق أقرانه حتى أصبح عالما موسوعيًا، ثم صار قاضيًا على طرطوس، وهذا هو الإسلام الذي حقق المساواة بين العرب والعجم وبين أبناء الأشراف وأبناء المولى فأبو عبيد كان أبوه عبدًا وكان حمالا وصار هو بالعلم إمامًا، بل وصار قاضيًا. كما كان أبو عبيد القاسم بن سلام من أئمة الفقه فهذا إسحاق بن راهويه يقول عن أبي عبيد: .... الحق يحبُّه الله، أبو عبيد أفقه منى وأعلم ..... (انظر: شدرات الذهب في أخبار من ذهب: عبد الحي بنأحمدبن محمداين العماد العكري الحنبلي، أبو الفلاح.

وكان شيخا في القراءات فقد ذكره ابن زنجلة في حجة القراءات مع مشاهير القراء كما كان أبو عبيد القاسم بن سلام إمامًا في الحديث واللغة (فهو أول من صنف في غريب الحديث انظر: شيذرات الذهب ج٣. ص ١١١).

وقد بدأ أبو عبيد كتابه «الأم\_وال» بساب صنوف الأموال التي يليها الأئمة للرعية وأصولها في الكتاب والسنة . ليؤكد أن الحكام يقومون بالنيابة عن رعيتهم (شعوبهم) في صيانة الأموال الملوكة لهم جميعًا، فالمال ليس ملكا للحاكم كما كان الحال في عهد القياصرة والأكاسرة وإنما هذا المال مملوك للأمة بأسيرها، والحاكم لم يعد مالكا لرعيته بل يعمل لديهم، وهذا الكلام وهذا الطرح لم يعرف قبل ذلك، ولذلك فأبو عبيد يضع الدستور الحاكم للعلاقة بين الحاكم والرعية ويبين المهمة المنوطة به بكل دقة، وما عليه أن يفعله لصالحهم (وهو أشبه بما عرف بعد ذلك بنظرية العقد الاجتماعى بين الحاكم والرعية).

كما تحدث أبو عبيد عن الفيء ووجوهه وسبله، ثم عرض للجزية وبين السنة في قبولها، وطرح إشكالية أجاب عنها وهي هل الجزية من الفيء أم لا ؟ وبين أنها تأخذ من عرب أهل الكتاب. كما تؤخذ من المجوس، ثم

عرض لمسألة هامة وهي هل نجب الجزية على كل أحد، وبين صنوف الناس الذين تسقط عنهم الجزية من الرجال والنساء، ثم بين كيف تجبى الجزية والخراج، وبين الواجب على العمال والجباة من الرفق بأهلها وعدم العنف عليهم فيها، أن المال والخنزير مال عند النصارى غير المسلمين فهل من الخمر والخنزير؟

ثم عرض لحكم افتتاح الأرضين صلحا وبين أحكامها وهل هي من الفيء أم أنها غنيمة، وخصص بابًا لوفاء المسلمين لأهل الصلح وعرض للشروط التي اشترطت على أهل الذمة حين صولحوا وأقروا على دينهم، وما يجب على المسلمين من ذلك، وما يكره من الزيادة عليهم، وطرح أسئلة فقهية عميقة وأجاب عنها في كتابه مثل: هل يحل للمسلمين شيء من مال أهل الذمة فوق ما صولحوا عليه؟ وهل أهل الصلح يتركون على ما كانوا عليه قبل الصلح من أمورهم ؟ وحكم من أسلم من أهل الصلح هل تكون أرضه. أرض خراج أم أرض عشر؟ بمعنى آخرهل حكم هذه الأرض بلحق بالجزية فتسقط بالاسلام أم لا .

ثم تكلم أبو عبيد عن الصلح والموادعة تكون بين المسلمين والمشركين إلى وقت، ثم

ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ (



ينقضى ذلك الوقت، كيف ينبغى للمسلمين أن يصنعوا؟ ومخارج المضىء ومواضعه التي يصرف اليها، ويجعل فيها، والحكم في قسم الفيء، ومعرفة من له فيه حق ممن لا حق له، وحكم التسوية بين الناس في الفيء، وحكم أحكام الأرضين في إقطاعها. وإحيائها، وحماها، ومياهها، وبين حكم الخمس في المعادن والركاز والمال المدفون ثم عرض في كتاب خاص أسماه كتاب الصدقة وأحكامها وسنتها، لكل ما يتعلق بالزكاة بكافة أنواعها؛ زكاة البهائم (الإبل والمقر والغنم) وزكاة الذهب والورق، وزكاة التجارات والديون، وحكم زكاة الحلى وزكاة الزروء بكل أصنافها وما يجب فيه الزكاة من الخضر والفاكهة والحدوب وما لا يجب، ثم تحدث عن مصارف الزكاة الثمانية وفصل فيها القول باب إعطاء أهل الذمة من الصدقة، وما يجزى من ذلك وما لا يجزئ. وجعل آخر باب في كتابه بعنوان رباب إعطاء أهل الذمة من الصدقة وما يجزي من ذلك وما لايجزى ،، وهذا الكتاب من أفضل الكتب في بابه، ويدل على سعة علم صاحبه ومدى تبحره في مختلف العلوم .

# ثالثا، كتاب الأحكام السلطانية للماوردي :

أبو الحسن علي بن محمد بن محمد بن حبيب البصري البغدادي، الشهير بالماوردي - نسبة إلى بيع ماء الورد،

العدد ٥٩١ هـ - العدد ٥٩١ م. السنة الخمسون

حيث كان أبوه يبيع ماء الورد -، ولد بالبصرة ارتحل به أبوه إلى بغداد، وبها سمع الحديث، ثم لازم واستمع إلى أبى حامد الاسفرانيتي، كما حدث عن الحسن الجيلي، ولى القضاء وصبار قاضي القضاة في عصره، وتوفى سنة ٥٠هم. تناول في كتابه . الأحكام السلطانية ، العديد من السائل الاقتصادية، ففي الياب الحادى عشر تكلم عن ولاية الصدقات، وفي الياب الثالث عشر تكلم عن وضع الجزية والخراج وما بعدها، وفي الباب الخامس عشر تكلم عن إحياء الموات. كما تكلم عن الحمى والأرفاق في الباب السادس عشر، فبين أن الحمى هو المكان المحمى وهو خلاف المباح وهو مكان كان يخصصه ولى الأمر لترعى فيه إبل وأغنام الصدقة والبهائم المملوكة ليبت المال ويمنع غيرها، وحيث بينت السنة أن من أحيا أرضا مواتا فهي له، فقد قرن الماوردي إحياء الموات بالحمى لأن السلطان دمنع الرعية من إحياء هذه الأرضى الموات ليتوفر فيها الكلأ فترعاه بهائم بيت المال. وأما الأرفاق يقصد بها الارتضاق أو انتفاع الأفراد بأماكن مخصوصة وقسمه الى ثلاثة أقسام: الأول: قسم يختص الارتضاق فيه بالصحارى والفلوات باعتبارها منازل المسافرين ينتفعون بها في أسفارهم، والشاني: قسم يختص

بالشوارع والطرق كجلوس الباعة في الأسواق العامة. وانتضاع الناس بالطريق، والثالث: قسم يختص الارتفاق فيه بأفنية الأملاك. فنظم ما ينتفع به الكافة وما لا ينتفع به إلا صاحبه (وهنا نجد أن ما يعرف بخطوط التنظيم والمنافع العامة كان معروفًا عند فقهائنا قديمًا ولا يصح أن ذلك لم يعرف يشاع).

وفي الباب السابع عشر من الأحكام السلطانية تكلم الماوردى في أحكام الاقطاع وهوما بمنحه الحاكم للرعية وهو: إقطاع تمليك، واقطاع استغلال، وبين اشتراط الأحتاف إذن الامام في إحياء الموات وأن ذلك يكون عن طريق الاقطاء، وضرب مثلا يفعل عمر رضى الله عنه لما أنشأ البصرة والكوفة، وأسكن فيهامن رأى مصلحة في وجوده بها، ثم تناول الماوردى في الساب العشرين من كتابه الأحكام السلطانية أحكام الحسية وما يتصل بها من أحكام (انظر: الأحكام السلطانية: أبو الحسن على بن محمد بن محمد بن حبيب البصري البغدادى الشهير بالماوردي (ت ٥٠ ٤هـ)، دار الحديث القاهرة (ب.ت)).

# رايغا، كتاب إحياء علوم الدين للفزالي،

صنف أبو حامد محمد بن محمد الغزالي الطوسي (ت ٥٠٥هـ) كتاب ، إحياء علوم



الدين (أسس الغزالي كتابه على أربعة أرياء وهي: ربع العبادات وريع العادات وريع المهلكات وربع المنجيات. وجعل كل ربع كتبا ؛ وكل كتاب أبوابا، وقد طبع هذا الكتاب في أربعة أجزاء، ولأن الغزالي لم يكن على دراية بعلم الحديث فقد حشا كتابه الاحياء بالأحاديث الموضوعة والضعيفة والأخبار الباطلة التي لا تصح، وقد خرج أحاديث الكتاب الحافظ زين الدين العراقى (ت٨٠٦هـ) في كتابه الذى أسماد والمغنى عن حمل الأسفار في الأسفار في تخريج ما في الإحياء من الأخبار . وقد طبعته دار ابن حزم -بيروت، الطبعة الأولى ١٤٢٦ .(AY .. 0 - A).

وتكلم الغزالي في جزء من كتاب الأحياء عن صعوبة المقايضة وأهمية النقود ووظائفها فيقول: ... يحدث بسبب البياعات الحاجة إلى النقدين فإن من يريد أن يشتري طعاما بثوب فمن أين يدري المقدار الذي يساويه من أنطعام كم هو ؟ والمعاملة تجرى في أجناس مختلفة كما يباع ثوب بطعام وحيوان بثوب وهذه أمور لا تتناسب، فلا بد من حاكم عدل يتوسط بين المتبايعين يعدل أحدهما بالآخر فيطلب ذلك العدل من أعيان الأموال ثم يحتاج إلى مال يطول يقاؤه لأن الحاجة اليه

تدوم. وأبقى الأموال المعادن فاتخذت النقود من الذهب والفضة والنحاس ثم مست الحاجة إلى الضرب والنقش والتقدير فمست الحاجة إلى دار الضرب والصيارفة ... (إحياء علوم الدين، لأبى حامد محمد بن محمد الغزائى الطوسى (ت٥٠٥ه). دار المعرفة بيروت، ربع المهلكات، كتاب ذم الدنيا، ج٢، ص٧٢٧ و٢٢٨). الحبيشي يسبق فرانسوا كيناى ومدرسة الطبيعيين في الاقتصاد في أن الزراعة هى النشاط الوحيد المنتج: نختم دور فقهاء المسلمين في الاقتصاد بالإشارة إلى كتاب الدركة في فضل السعى والحركة وما ينجى الله باذن الله تعالى من الهلكة: لأبى عبد الله جمال الدين محمد بن عبد الرحمن بن عمر الوصابي الحبيشي اليمني (ت: ٢٨٢هـ)، والذي استفتح الكتاب بفضل السعى والكسب الطيب، ثم بين أن أصول المكاسب ثلاثة الزراعة والصناعة والتجارة. وعقد بابا كاملا للانتصار للزراعة لأنها أفضل المكاسب ليسبق بذلك فرانسوا كيناى الاقتصادى الفرنسي - الذي كان في القرن الثامن عشر الميلادى والدي يقول عنه عالم الاقتصاد الأمريكي من أصل نمساوي جوزيف شومىيتر إن كيناى واحد من أكبر العقول الاقتصادية

- ومدرسة الطبيعيين في الاقتصاد أو من يطلق عليهم بالفيزوقراط. والذين ذهبوا إلى أن الزراعة هي النشاط الوحيد المنتج. وقد سبقهم في ذلك الحبيشي بقرون عدة

ويحذر الحبيشي في كتابه البركة في فضل السعي والحركة من تضييع الأرض، ويحذر من بيعها، شم كما تحدث الحبيشى عن الاحتراف وبين أن الأنبياء - وكذلك الصحابة - كانوا أصحاب حرف ومهن، ثم خصص بابًا لا يجتلب به البركة، ثم خصص بابًا آخر لأربعين حديثا يتضمن لفظ البركة، ثم أعقبه بباب عن الأذكار والأدعية لىبىن أن طلب الرزق لا يكون بالأخذ بالأسباب فقط وإنما يستعان عليه أيضا بالعبادة والذكر، وتجدر الإشارة إلى أن هذا الكتاب حوى علوما وفنونا عديدة من الفقه، وأصول الدين، وعلم الطب، والحديث والاقتصاد وغير ذلك.

(انتظر: البركة في فضل السعي والحركة وما ينجي الله بإذن الله تعالى من الهلكة ؛ لأبي عبد الله جمال الدين محمد بن عبد الرحمن بن عمر الوصابي الحبيشي (ت: مراهد)، دار المنهاج - بيروت/ جـدة، الطبعة الأولى، مايتاه - ٢٠١٦م). والحمد لله رب العالمين.

> ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ 🚯 السنة الخمسون



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، ويعدُ فهذا هو اللقاء الثاني بك أيها القارئ الكريم حول، ، قانون المعرفة الإسلامي، وقد وطُّدنا في المقال السابق أن للإسلام قانونًا خاصًا به للمعرفة؛ فلا يصح أن نعتمد على المعرفة في الإسلام بقوانين وتيارات غربية، أساسها هدم الإسلام؛ لهذا بدأنا في بيان القانون الإسلامي للمعرفة، وفي هذا المقال- بحول الله تعالى ومدده- سنتعرف على العنوان نفسه، ،قانون الموفة الإسلامي... ماذا نعني به؟ وما هو مقصودنا منه؟ فنقول بحول الله وتوفيقه،

> كلمة (قانون، ليست عربية، وقيل: يونانية، وقيل: فارسية، جمعها: (قوانين، لكن عُرّبت واستُخدمت في العربية، ويُقصد بها: القواعد والضوابط والأسس التي يتبعها الناس، بغرض التنظيم لهم، أي هو النظام الذي يسير عليه الناس.

> والمقصود هنا: هو النظام والأساس الذي يُكون المسلم به المعرفة في الإسلام.

> أما المعرفة، فاستخدمت في العربية ضد الإنكار، فإن عرف الإنسان شيئًا اطمأنت نفسه إليه وسكنت ولم تنكره، بخلاف ما لم يثبت في النفس فتنكره.

> واختلف العلماء هل المعرفة والعلم أمرُ واحدً؟ البعض فرَّق بينهما، لكن مع الإقرار بالاتفاق بينهما من جهة الإجمال؛ فالمعرفة في الأصل

#### د. احمد منصور سبالك

تنطبق على العلم من جهة أنها ثبوت المعلوم وتحقق في النفس، فمن علم شيئًا فقد عرفه، ولهذا فسر ابن منظور في اللسان: المعرفة بالعلم،

لكن نجد البعض يفرق من جهة اللغة بين المعرفة والعلم، كما يقول العسكري في الفروق: المعرفة أخص من العلم؛ لأنها علم بعين الشيء مفصلاً عما سواد، والعلم يكون مجملاً ومفصلاً، فكل معرفة علم وليس كل علم معرفة».

هذا مع العلم بأنه لا تناق بين تفسير العلم بالمعرفة، والعكس، وبين أن يكون لكل منهما تعريف يختص به، وإنما المقصود اشتراكهما في المفهوم الإجمالي المستند إلى ثبوت معنى في

> 12 🕬 ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ السنة الخمسون

النفس هو حقيقة العلم والمعرفة.

كما يقول ابن حزم في الفصل: العلم والعرفة اسمان واقعان على معنى واحد، وهو اعتقاد الشيء على ما هو عليه، وتيقنه، وارتفاع الشكوك عنه..

والغاية التي من أجلها نتكلم عن: قانون المعرفة في الإسلام: هو بيان منهج الاستدلال في الإسلام. وبيان مصادره. وحدود كل مصدر ومجالاته.

وبيان هذا المنهج يتضمن نقد أي منهج آخر مخالف له، وتنقية المنهج الإسلامي من الشوائب والانحرافات التي تعلّقت به، مع نقد تلك المناهج المخالفة، إذ بضدها تتبين الأشياء.

وبعون الله تعالى سيكون الكلام عن طبيعة المعرفة ومصادرها والعلاقة بين هذه المصادر، وحدود المعرفة ومجالاتها المختلفة، فأما ما يتعلق بطبيعة المعرفة في الإسلام فتقوم على أساس التمييز بين ما هو في الذهن وبين ما هو موجود خارجه؟ وذلك للوصول لمعرفة حقيقية في الغالب.

فطبيعة المعرفة في الأسلام تختص بإثبات الواقع وما يقتضيه على أصله.

وأما ما يتعلق بمصادر المعرفة فتختص ببيان ألا تعارض بينها، بل وقد تشترك في الدلالة على بعض المجالات، وهذا ما يسمى بالتوافق بين المصادر، ومن ناحية أخرى التكامل في إثبات أن لكل مصدر حدوده ومجالاته التي تختص بها، بحيث تكون دلالات المصادر المختلفة متكاملة لا متعارضة.

والغاية من التوافق والتكامل بين المصادر؛ أنه لو ثبت أمر بالوحي، فلا يُتصور مناقضة العقل له، بل يتوافق وتتكامل العقل مع الوحي؛ لأنهما من مصادر المعرفة، فهذا مقصد التوافق والتكامل بين المصادر للمعرفة.

ومن أفضل من تكلم في هذا شيخ الأسلام ابن تيمية، رحمه الله، في كتابه الماتع درء تعارض العقل والنقل ، فقد بين أنه لا تعارض بين العقل السليم والنقل الصحيح.

أما ما يتعلق بحدود ومجالات المعرفة، فعندما نقر بأن الوحي من مصادر المعرفة في الإسلام. فيكون حدود هذه المصدر الإسلام. أي لا نتعدي

به إلى الديانات السابقة لوقوع التحريف فيها، وذلك لأن المعارف المختلفة لا يمكن إدراكها إلا من جهة دلالة الوحى عليها.

وأيضًا مما يختص الوحي بالدلالة عليه ما يتعلق بالتشريع؛ إذ لا يمكن أن يشرّع البشر لأنفسهم ما فيه صلاحهم؛ لغلبة الهوى عليهم والجهل بما فيه المصلحة أيضًا، بل يتوقف ذلك

على التشريع بالوحي والهداية به للصلاح. وهذه الأمور تعطي المسلم خاصة صفة ممارسة المعرفة باسم ربه، لا باسم نفسه، ولا باسم أسرته وعشيرته وقومه... إلخ.

وعندما تتكامل وتتوافق عملية العرفة بمصادرها ومجالاتها تُكسب رسوخًا واحاطة في العلوم والمعارف، ولا يتخبط كما نرى ممن يعدل عن هذه الأمور، ويؤثر الاغتراب في المعرفة والانحطاط في مبادين الحضارة الزائفة.

وهذا التخبّط أدى إلى ضعف هذه الأمة وأدخلها في مشكلات اجتماعية واقتصادية، وانهيار في القيم والأخلاق.

المسلم المعاصر-إلا من رحم ربي- يعيش في هذا التخبُّط والضياع، بزعم أنها حضارة وتمدُّن، وهي غير ذلك، ولم يعط نفسه فرصة تدبُّر كتاب الله والتفكُّر فيه، والافتخار بكتابات السلف الصالح التي أنارت وستنير الدنيا: بإذن الله تعالى.

لكن لما عجز عن الكلام في هذا، بدأ يدخل المُغرُب مدخلاً آخر لضعاف النفوس، يدخل بما يسمى بالتجديد، ويحاول تزكية حاضره: لأنها الحضارة التي عاصروها، وبيان مساوى مزعومة لجيل أنار الدنيا في وقته.

وجعله لا يعترف بأزمته الفكرية التي لا يشخّصها فيجد حلاً لها، يعيش اغترابًا فكريًّا نتج عنه أزمة فكرية حادة.

هذا ما جعلنا نتكلم ونوضح أن الإسلام له قانون معرية خاص به، على المسلم أن يحدد معارفه من خلاله، ويأخذ من الفلسفات والتيارات الغربية له هدفًا يحدد من خلالها معارفه.

سنبدأ بإذن الله تعالى في المقال القادم الحديث عن مصادر العرفة في الإسلام. مستمدين الحلول والمدد من الله تعالى. إنه ولي ذلك والقادر عليه.



دراسات قرآنية

الأمثال في القرآن

والا بالتولك بمثل إلا جئناك بالحق

> الحمد لله، والصلاة والسلام على رسـول الله صلى الله عليه وسلم، وبعدُ:

ففي هذا العدد نتكلم عن مثل من الأمثال الموجودة في كتاب الله تعالى، وهو في سورة الفرقان الآية (٣٣)-قال تعالى، «وَلَا بِأَنْوَنَكَ بِعَلِهِ إِلَّا حِنْنَكَ وَالْحَيِّ وَأَحْسَ مَعْمِرًا (الفرقان:٣٣).

#### المعنى الإجمالي:

أخبر تعالى أن هؤلاء الكفرة لا يجيئون بمثل يضربونه على جهة المعارضة- مبهم-كتمثيلهم في هذه بالتوراة والإنجيل- إلا جاء القرآن بالحق في ذلك أي بالذي هو مقير نم هو أحسن تفسيرًا، أو أفصح بيانًا وتفصيلاً

# مصطفى البصراتي

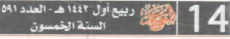
وأحسن مما جاؤوا به من المثل بيانا وتوضيحا ليرد به کیدهم، ویقال معناد: ولا بأتونك بحجة إلا بينا لك في القرآن ما فيه نقض حجتهم، وأحسن تفسيرًا أي جوابًا لهم، ويقال: ولا يأتونك بمثل إلا جئناك بما هو أحسن من مثلهم، ويقال: كل نبى إذا قال له قومه قولا كان هو الذي يرد عليهم، وأما التبي صلى الله عليه وسلم، فكان إذا قالوا له شيئا، فالله تعالى هو الذي يرد عليهم. (انظر: المحرر الوجيز لابن عطية، وبحر العلوم لأبي الليث السمرقندي).

## معاني المفردات:

ولا يأتونك، (الإتيان) مستعمل مجازًا في الإظهار، والمعنى: لا يأتونك بشبه يشبهون به حالاً من أحوالك يبتغون إظهار أن حالك لا يُشبه حال رسول الله إلا أبطلنا تشبيههم.

وتنكير ، المثل، المشابه وتنكير ، مثل، في سياق النفي للتعميم أي بكل مثل، والمقصود: مثل من نوع ما تقدم من أمثالهم المتقدمة. الاجتناك بالحق استثناء من أحوال عامة يقتضيها عموم الأمثال؛ لأن عموم الأحوال.

، وأحسن تفسيرًا، التفسير،



البيان والكشف عن العنى، ومعنى كونه أحسن، أنه أحق في الاستدلال، فالتفضيل للمبالغة، ف أحسن تفسيرًا، أي: أحسن تفصيلاً. (انظر: الهداية إلى بلوغ النهاية للكي بن أبي طالب، والتحرير والتنوير لابن عاشور).

#### التفسير التفصيلى:

للا استقصى أكثر معاذيرهم وتعللاتهم وألقمهم أحجار الرد إلى لهواتهم عطف على ذلك فذلكة جامعة تعم ما تقدم وما عسى أن يأتوا به من الشكوك والتمويه بأن كل ذلك مدحوض بالحجة الواضحة الكاشفة لترهاتهم، والمقصود بالمثل هنا في قوله تعالى: ﴿ لا يَأْتُونَكَ بِعَقْلِ إِلَّا متنابك بالغذ وأشكر تتبلأه (الفرقان: ٣٣)، مثل من نوع ما تقدم من أمثالهم المتقدمة استداء من قوله: ، وَقَالَ أَلْبِيَ كفروا إن هُنا إلا إقال القرينة وأعانه. عليه قوم ماخترون ، (المضرفان: ٤)، وقالوا الملطير الأولى، (الفرقان:٥)، بقرينة سوق هذه الجملة عقب استقصاء شبهتهم، وَقَالُوا مَالِ هُندًا ٱلْأَسُولِ بَأَحْكُلُ الطعار (الفرقان:٧)، وفكال الظليليوت إن تنبعوت إلا رجلا مُسْجُورًا ، (المضرقان: ٨)، وَقَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ إِنَّاءَنَا أَوْلَا أَنْزِلَ عَنْهَا ٱلْمَلْتِيكَةُ ، (الفرقان:٢١)، ، وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَعَرُوا لَوَلَا نُزَلَ عَلَيْهِ ٱلْقُرْمَانُ تَخْمَلُهُ وَبِعِدْهُ ، (الفرقان:٣٢)، ودل على ارادة هذا المعنى من قوله:

بمثل، قوله أنضًا، أنظر حَيْفَ مَرَقًا لَكَ ٱلْأَمْتَلَ، (الفرقان،٩)، عقب قوله: وقال ألظَّل لمُوكان تَشْعُون إلا رُجُلا تَحْوَل (الفرقان،٨). وتعدي فعل يأتونك إلى ضمير النبي صلى الله عليه وسلم لإفادة أن إتيانهم بالأمثال يقصدون به أن يفحمود. (التحرير والتنوير.

وقال العلامة ابن عثيمين: المراد بالمثل هنا الصفة يعنى لا بأتونك بصفة عن القول يريدون بها إبطال دعوتك الا جنناك بالحق. إذن فهم بأتون بساطل، لأن قابل قولهم بالحق، فهذا دليل أيضا على أن كل شبهة يحتج يها المكذبون للرسول صلى الله عليه وسلم فهي باطل. ولكن هذا الناطل باطل في ذاته، قد يظهر لبعض الناس يطلانه، وقد يخفى على بعض الناس بطلانه، وهذا من الفتن، أي فتنة الشبهة، يعنى ليس كل ما كان باطلا معلومًا لكل أحد، ولهذا أنت أحيانا وأنت شخص واحد بنجلي لك الأمر واضحا في بعض الحالات ويلتبس عليك في بعض الحالات، حسب ما يكون قلبك صافيا مطمئنا أو غير ذلك، ومن شم نهى عن القضاء في حال الغضب، وعن الافتاء في حال الغضب، وفي حال الحر المزعج، والبرد المؤلم، وما أشبه ذلك؛ لأن الانسان تحول هذه الأمور

بينه وبين العلم بالحق أو إرادة الحق؛ لأن عند الغضب يشتبه عليك الحق، أو ربما لا تريد الحق بل تريد أن تنفذ غضبك فيمن غضبت عليه مثلاً.

فالحاصيل: أن كل شبهة يوردها الكفار في عهد الرسول عليه الصلاة والسلام وفيما بعده فهي باطل، وما جاء أحد بباطل في عهد الرسول صلى الله عليه وسلم إلا جاء الله بالحق. (تفسير

ابن عثيمين بتصرف). وقال الطبري: يقول تعالى ذكره: ولا يأتيك يا محمد هــوّلاء المشركون بمثل يضربونه إلا جنناك من الحق بما نبطل به ما جاءوا، وأحسن منه تفسيرًا، وعنى بقوله: وأحسن تفسيرًا، وأحسن مما جاءوا به من المثل

وقال البغوي:

وَلا بِأتَونَكَ، يَا مُحَمَّدُ يَعْنِي هَــوَّلاء الْشَـركين، بِمِتْل، يَضُرِيُونَهُ فَي البُطَال أَمْرِكَ اللا جِئْناكَ بالحق، يَعْني بِمَا تَرُدُ بِه مَا جاؤوا بِه من المُثل وتبطله (عليهم)، فسمي ما ما يدفع به الشبه حقًا، وأحسن تفسيرا، يعني بيانًا وتفصيلا، والتفسير، تفعيل من الفسر وهُو كَشْفُ ما قَدْ غُطي. اهـ. تفسير البغوي

وقال ابن عطية في الحرر الوجيز: أخبر تعالى أن



هـؤلاء الكفرة لا يجيئون بمثل يضربونه على جهة المعارضة منهم كتمثيلهم في هذه بالتوراة والإنجيل- إلا جاء القرآن بالحق في ذلك أي بالذي هو حق، ثم هو أحسن تفسيرًا، أو أفصح بيانًا وتفصيلاً، ثم أوعد الله تعالى الكفار بما ينزل بهم يوم القيامة من الحشر على وجوههم إلى النار-اهه.

من فوائد الآية الكريمة: الفائدة الأولى، أن كل ذي باطل نجد جواب باطله من القرآن أو نقول ما هو أعم: نجد بيان باطله من الوحي المنزل على محمد صلى الله عليه وسلم نأخذه من قوله: «وَلا يَأْتُوْنَكَ بِعَالَ الاحتناك بالعق وأحسب فتسلاء (الفرقان:٣٣)، فما من شبهة إلى يومنا هذا ترد إلا وفي كتاب الله وسنة رسوله عليه الصلاة والسلام ما يدحضها، ولكن كما هو معروف ليس كل أحد يدرك ذلك، فالسيف في يد إنسان لا يغنى شيئا ولا ينفعه كالعصا أو أقل، وفي يد انسان هو سيف بتار يضرب به ويقتل به؛ هكذا أيضًا الوحى المنزل على الرسول صلى الله عليه وسلم ليس كل أحد يعلمه، ولا كل أحد يستطيع إقامة الحجة منه. ولكن هذا فضل الله يؤتيه من يشاء، ولهذا سُئل على رضى الله عنه: هل عندكم شيء من الوحي الاما في كتاب الله؟ قال: ولا، والذي

فلق الحبة، وبرأ النسمة ما أعلمه إلا فهمًا يعطيه الله رجلافي القرآن، ومافي هذه الصحيفة .. قيل: وما في الصحيفة؟ قال: «العقل، وفكاك الأسير، وألا يقتل مسلم بكافر. رواه البخاري. فالحاصل أن الله سيحانه وتعالى يؤتى فضله من يشاء بالنسبة لفهم القرآن، وكم من آية تمر بشخص يستنبط منها عدة مسائل، وأخر لا يستطيع أن يأتى بمسألة، فالناس يختلفون ففهم الكتاب والسنة واستنباط الأحكام من الكتاب والسنة، ولهذا تجد بعض الناس يأتى لك بالآية ويسوق فوائدها، ويمكن أن نحصل خمس أوعشر فوائد حسب ما في الآية، وأخرياتي ددلا من الخمس بخمسين، وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء. (تفسير ابن عثيمين يتصرف).

الضائدة الثانية، التعبير في جانب ما يؤيده الله من الحجة ب جنناك، دون: أتيناك كما عُبر عما يجيئون به ب يأتونك، إما لمجرد التفن، وإما لأن فعل كثر فيما يسوء وما يكره كالوعيد والهجاء وقول اللائكة للوط عليه السلام: دوأتيناك بالحق، أي عذاب الحقيقي: وبل جئناك بما كانوا فيه يمترون، وقال

تعالى: (لَكُهُمُ أَنَّهُمُ أَنَّ لَلَا أَرْ جازا، (يونس:٢٤)، الا الز أنه ولا تستعملون (النحل:١). وقاللهم الله من حتث لز تحتيشوا ، (الحشر:٢) بخلاف فعل المجيء إذا استعمل في مجازه فأكثر ما يستعمل في وصول الخير والوعد بالنصر والشيء العظيم، قال تعالى: مَقَدْ حَامَكُمْ تُرْهَنُوْ فِي رُبُّكُمْ ، (التسباء:١٧٤)، دوجاة رتك وَالْعَالَ صَفًا صَفًا و (الفجر: ٢٢)، وإذا حكاة نفسة ألله والفشغ ، (التصرر ١). وفي حديث الاسراء: ...مرحبًا به. وتعم المجيء جاء، ﴿ وَقُلْ جَاءَ أَلْحَقَّ وزهن التطل ، (الإسراء:٨١). وقد يكون متعلق الفعل ذا وجهين باختلاف الاعتبار فيطلق كالا الفعلين نحو: و حَبَّرٍ إِذَا جَاءَ أَشْرُنَا وَقَارَ ٱلشَّقُورُ . (هود .. ٤)، فإن الأمر هنا منظور فيه إلى كونه تأييدًا نافعًا لنوح عليه السلام. الضائدة الثالثة، ومعنى كونه أحسن في قوله: الأ منتكك بالحق وأحسن تغييك (الفرقان:٣٣) أنه أحق في الاستدلال، فالتفضيل للمبالغة إذ ليس في حجتهم حسن أو براد بالحسن ما يبدومن بهرجة سفسطتهم من مغالطاتهم، فيكون التفضيل بهذا الوجه على حقيقته، فهذه نكتة من دقائق الاستعمال ودقائق التنزيل.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ هـ العدد ٥٩١ العدد ٥٩١ هـ العد



إلى الإخلاص يا عبساد الله

> کر اعداد: د. مرزوق محمد مرزوق

الحمد لله رب العائين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين؛ نبينا محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد:

#### الحديث :

عن أبي عَبْد اللَّه جابِر بْنِ عَبْد اللَّه الأَنْصَارِيُّ رضيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: كُنَّا مَعَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وسَلَّم فِ غَزَاة فَقَالَ: "إِنَّ بِالْدَيِنَة تَرِجَالاً مَا سَرْتُمْ مَسِيراً، وَلا قَطَعْتُمْ وَادِياً إِلاَّ كَانُوا مَعْكُم حَبَسَهُمُ الْرَضْ".

روايات أخرى:

وَفِ روايَة: "إلا شركُوكُم في الأجر" .

وَبِيْ روايَة عَنْ أَنْسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: رَجَعْنَا مِنْ غَزُوَةَ تَبُوكَ مَعَ النَّبِيُ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وسَلَّمَ هَطَالَ: "إِنَّ أَقْوَاماً خَلْفَنَا بِالْدِينَةِ مَا سَلَكْنَا شِعْباً وَلا وَادِياً إِلاَ وَهُمْ مَعَنَا: حَبَسَهُمُ الْعُدُرُ".

## تغريج العديث:

دواية جابر رضي الله عنه أخرجها مسلم،
كتاب الإمارة، باب ثواب من حبسه عن الغزو
مرض أو عذر آخر (٣/ ١٥١٨)، رقم: (١٩١١).

٢. وأخرجه ابن ماجه في سننه، كتاب الجهاد بَابُ مَنْ حَبَسَهُ الْعُدُرُ عَنِ الْجِهَادِ - حديث رقم ٢٧٧٨.

٣. رواية أنس رضي الله عنه أخرجها البخاري بلفظ آخر في كتاب الجهاد والسير، باب من حبسه العذر عن الغزو (٣/ ١٠٤٤)، رقم: (٢٦٨٤) ولفظ البخاري بسنده عن أنس، قال: رجعنا من غزوة تبوك مع النبي صلي الله عليه وسلمد، فقال، "إنَّ أقوامًا خلفنا بالمدينة ما سلكنا شعباً ولا وادياً إلا وهم معنا؛ حبسهم العذر".

٤. وأخرجه أبو داود (٢٥٠٨) بلفظ آخر عن أنس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لقد تركثم بالمدينة أقوامًا ما سرتم مسيرًا ولا أنفقتم من نفقة ولا قطعتُم من واد إلاً وهُم معكم قالوا: يا رسول الله وكيف يكونون معنا وهُم بالمدينة؟ قال: حبسَهُمُ المرض".



#### راوى الحديث:

أبوعبد الله جابر بن عبد الله الأنصاري الخزرجي السلمي بفتح اللام لنسبته إلى سلمة بن سعد.

روي عنه أنه قال: "غزوتُ مع رسول الله صلى الله عليه وسلم تسع عشرة غزوة. ولم أشهد بدرًا ولا أحدًا، منعني أبي، فلما قُتل أبي لم أتخلف عن رسول الله -صلى الله عليه وسلم-في غزوة قط" (مسلم ١٨١٣).

من أهل بيعة الرضوان، وكان آخر من شهد ليلة العقبة الثانية موتًا. وقال ابن سعد: شهد جابر العقبة مع السبعين، وكان أصغرهم.

وعنه قال: أنا وأبي وخالي من أصحاب العقبة، وكان أبوه يومئذ أحد النقباء.

وكان من ساداتهم وفضلائهم المتحفين بحبّ رسول الله.

وعنَ جَابِر قَالَ اسْتَغْفَر لِي رَسُولُ اللَّه صلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسلَّم لَيْلَة الْبِعِيرِ خَمْسًا وَعَشَّرِينَ مَرَّةً (قَالَ أَبُو عِيسَى: هَذَا حَدِيثَ حَسنَ صحيحَ غَرِيبُ).

وقال جابر: قال لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم الحديبية: "أنتم اليوم خير أهل الأرض، وكنا ألفا وأربعمائة".

وقال جابر: عادني رسول الله صلى الله عليه وسلم وأنا لا أعقل، فتوضأ وصبّ عليّ من وضوئه فعقلت.

روي له عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أثف وخمسمائة وأربعون حديثاً، اتفقا منها على ستين، وانفرد البخاري بستة عشر، ومسلم بمائة وستة وعشرين، ومن مناقبه في ذلك يروى أنه رحل في حديث القصاص إلى مصر ليسمعه من عبد الله بن أنيس.

تُوفي بالمدينة بعد أن كُفَّ بصره سنة ثلاث وسبعين وهو ابن أربع وتسعين سنة، وصلى عليه أبان بن عثمان، وكان والي المدينة، وجابر آخر الصحابة موتًا بالمدينة رضي الله عنه.

ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ السنة الخمسون

(مستفاد من سير أعلام النبلاء من ترجمة جابر ۳/۱۹۰، والإصابة لابن حجر، وأسد الغابة لابن الأثير).

#### شرح الحديث

١- قوله: (كنا مع النبي في غزاة) هي غزوة تبوك كما صرحت به رواية البخاري رحمه الله.

وفي "النهاية" غزا يغزو غزوًا فهو غاز، والغزوة: المرة من الغزو، والأسم الغزاة.. اه (وقد ذكر النبي صلى الله عليه وسلم هذا الموعود إشارة وتطيباً لخاطر أولئك النفر الذين أتوا إشارة وتطيباً لخاطر أولئك النفر الذين أتوا يحملهم عليه من رواحل للمشاركة في الغزو وكان بعضهم فقراء، وبعضهم من ذوي الأعذار ليم النبي صلي الله عليه وسلم : لا أجد لهم النبي صلي الله عليه وسلم : لا أجد أهليهم تفيض أعينهم من الدمع، ألا يجدوا ما ينفقون، فكانت هذه البشارة من النبي صلى الله عليه وسلم لأمثال هؤلاء خاصة ولباقي المسلمين عامة.

٢- قوله: "ما سرتم مسيرًا": أي: سيرًا، أو في مكان سير؛ فهو مصدر ميمي أو اسم مكان.

٣- قوله: "ولا قطعتم واديًا": قال الأصفهاني في مفرداته (٨٦٢): أصل الوادي: الموضع الذي يسيل فيه الماء، ومنه سُمّي المفرّج بين الجبلين وادياً. وجمعه: أودية. اه.

قال ابن علان في د ثيل الفالحين شرح رياض الصالحين ١/٣٥ -: فيه إشارة إلى قوله تعالى: و ذَلِكَ بِأَنَهُ لا يُصِيبُهُم طَماً وَلَا تَصَبُّ وَلَا مُسَمَة في سيبل الله وَلا يطلون موطئا يَضِعُ الْصُفْار وَلا يتَالُون مِنْ عَدُو نَبَّلا إِلَّا كُتِب لُهُم به عَمَلُ منكِم إِنَ الله لا يُصِع أَمَر الشَّحِيبِين () وَإِدِيًا إِلَا حُتِبَ هُمْ لِيَجْ بَهُمُ اللهُ أَحْسَ مَا كَانُو مَعْدُونَ ، (التوبة: ٢٠ - ٢٢١).

٤- (إلا كانوا معكم) أي: شركوكم في الأجركما

في الرواية الثانية: "وكان لهم مثل أجركم"؛ لصحة نيتهم في مباشرة كل ما باشره إخوانهم المجاهدون.

 ٥- قوله: "حبسهم المرض": (أي: منعهم (المرض): فلصحة النية أعطاهم الله مثل أجر المباشر للعمل.

وليس المقصود: أنَّ الأجر لا يحصل إلا لمن حبسه المرض فقط: بل يشمل كل من حبسه عذر. ويدل على ذلك رواية البخاري حيث قال: "حبسهم العذر". والعذر هو: الوصف الطارئ على المكلف المناسب للتسهيل عليه.

قال ابن حجر؛ والمراد بالعذر؛ ما هو أعمَ من المرض، وعدم القدرة على السفر، وقد رواه مسلم من حديث جابر بلفظ؛ "حبسهم المرض"، وكأنه محمول على الأغلب. اه.

٦- وقوله في رواية (إلا شركوكم) بكسر الراء (في الأجر) بدل قوله: إلا كانوا معكم. وقال النووي: قال أهل اللغة: شركه -بالكسر-بمعنى: شاركه. اه.

٧- قوله: "خلفنا": قال ابن حجر: بسكون اللام؛ أي: وراءنا. وضبطه بعضهم: بتشديد اللام وسكون الفاء. اهـ.

٨- قوله في رواية البخاري: "شعباً": قال الراغب الأصفهاني في مفرداته (٤٥٥): والشَّعْبُ من الوادي: ما اجتمع منه طرف وتفرق طرف.

وقال القسطلاني: بكسر الشين المعجمة، وسكون العين المهملة، بعدها موحدة: طريقاً في الجبل.

(ينظر دليل الفالحين لطرق رياض الصالحين، لابن علان، نشر دار الكتاب العربي: ٣٥/١ نزهة المتقين شرح رياض الصالحين، نشر: مؤسسة الرسالة، بهجة الناظرين شرح رياض الصالحين، للهلالي، نشر: دار ابن الجوزي).

#### فوائد الحديث:

١- النية وأثرها: قال النووي: "في هذا الحديث فضيلة النية في الخير، وأن من نوى الغزو وغيره من الطاعات؛ فعرض له عذرٌ منعه، حصل له

ثواب نيته، وأنه كلما أكثر من التأسّف على فوات ذلك، وتمنى كونه مع الغرّاة ونحوهم كثر ثوابه". اهـ. وسيأتي مزيد بحث لهذه الفائدة ان شاء الله.

٢- الحتّ على تعلم النية: قال الإمام ابن رجب: "وكان بعض السلف يحب أن يتعلم الناسُ أحكام النيات، كما قال يحيى بن أبي كثير: " تعلموا النية فإنها أبلغ من العمل"(جامع العلوم ص ٧٠).

وقال ابن أبي جمرة (وهو من شراح البخاري): "وددتُ أنه لو كان من الفقهاء من ليس له شغل إلا أن يُعلم الناس مقاصدهم في أعمالهم. ويقعد في تدريس أعمال النيات ليس إلا، فإنه ما أتي على كثير من الناس إلا من تضييع ذلك". ولا أحب أن أضيع صدق كلامهم بعيب كلامي لكنه كلام من ذهب أرجو أن يكون محلاً للدراسة من إخواني، ونسأل الله أن يرزقنا بركته.

٣- فيه حرص الصحابة رضي الله عنهم على الجهاد، وعدم تخلفهم عنه بغير عذر ومثاله أولئك الذين قال الله فيهم: (وَلاَ عَلَى أَلَيْنِي) إذا ما أَوَلَنْكَ الذين قال الله فيهم: (وَلاَ عَلَى أَلَيْنِي) إذا ما أَوَلَنْكَ الذين قَلْمَ مُنْتَعِمَ مَنْتَعِمَ وَلَا عَلَى أَوَلَا عَلَى مَا أَوَلَا عَلَى أَلَا عَمِدُوا مَا أَوَلَا عَلَى أَوَلَا عَلَى أَلَا عَمِدُوا مَا أَوَلَا عَلَى أَوَلَا عَلَى أَوَلَا عَلَى أَوَلَا عَلَى أَوَلَا عَلَى ما ما عنه معنه بغير عذر ومثاله منهم عنه أولا ما أَوَلَا لَا الذين قَلْمَ مُنْتَعَم ما أَوَلا عَلَى أَوَلا مَا أَوَلا عَلَى مَا أَوَلا عَلَى أَلا عَلَى ما أَوَلا ما أَوَلا عَلَى أَوَلا عَلَى أَوَلا عَلَى أَوَلا عَلَى أَوَلا عَلَى أَوْلاً عَلَى أَنْ أَوْلَا عَلَى أَوَلا عَلَى أَوْلاً عَلَى أَنْ أَوْلَا عَلَى أَوْلَا عَلَى أَوْلَا عَلَى أَوْلاً عَلَى أَوْلاً عَلَى أَوَلَى مَعَلَى مَا أَوَلاً عَلَى أَوْلاً عَلَى أَوْلاً عَلَى أَوْلاً عَلَى أَوْلاً عَلَى أَلَا عَلَى أَوْلاً عَلَى أَوْلا عَلَى أَوْلاً عَلَى أَوْلا عَلَى أَوْلاً عَلَى أَنْ أَوْلَا عَلَى أَوْلاً عَلَى أَوْلا عَلَى أَوْلاً عَلَى أَوْلَا عَلَى أَوْلاً عَلَى أَنْ أَوْلَا عَلَى أَعْذَى إِنَا أَعْذَى إِنَا أَعْذَى إِنَا أَعْذَى إِنَا أَعْذَى إِنَا عَلَى أَعْذَى إِنَا عَلَى أَعْلَى أَعْذَى إِنَا أَعْذَى إِنَا أَعْذَى إِنَا عَلَى أَنْ أَنْ عَلَى أَنْ عَلَى أَنْ أَنْ عَلَى عَلَى أَنْ عَلَى أَنْ عَلَى أَنْ أَنْ عَلَى أَنْ أَنْ عَلَى أَعْذَى إِنَا عَلَى أَنْ أَعْنَا أَنَا أَوْلَا عَلَى أَنْ أَعْذَى إِنَا أَعْذَى إِنَا أَعْنَا أَوْنَا أَعْذَى أَنْ أَنْ عَلَى أَعْنَا عَلَى أَعْنَا عَلَى أَعْنَا أَعْ أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَا أَعْنَ

٤- وفيه أنَّ النية الصالحة تبلغ ما يبلغ العمل، وأنَّ من فضل الله عز وجل إثابة العبد إذا عجز عن القُربة والطاعة مع عزمه عليها.

٥- وفيه أنه ينبغي للداعية إلى الله استثمار الفرص في الدعوة، فقد دعا النبي صلى الله عليه وسلم أصحابه ورغبهم في إصلاح النية أثناء رجوعه من غزوة تبوك إلى المدينة خاصة بعد فضائل الأعمال.

٦- وفيه أنَّ من خصائص دين الإسلام: اليُسر، والسماحة، ورفع الحرج: حيث رفع الحرج عمن منعه من الخروج للجهاد عذرُ.

٧- مسألة: سؤال هل يحصل لمن نوى العمل الصالح وتخلف عنه هل يحصل له أجر؟ الجواب: يمكن تقسيم من تخلف عن العمل

> ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ السنة الخمسون



الصالح بعد أن نواه وهم به إلى قسمين:

القسم الأول: من كان من عادته القيام بالطاعة في حال عدم العذر، ثم عجز عنه، مع رغبته فيه، فإنه يُكتب له أجر العمل كاملاً. والد ليل على ذلك: ما خرجه البخاري (٢٩٩٦) عن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إذا مرض العبد أو سافر، كتب له مثل ما كان يعمل مقيماً صحيحاً".

القسم الثاني: من ليس من عادته عمل هذه الطاعة في حال عدم العذر؛ ولكنه هم بعملها، وهذا أحد حالين:

الحالة الأولى: أن يهم بالطاعة ثم يتركها كسلاً وتهاوناً: فهذا يُثاب على الهم الأول، ولكن لا يُثاب على الفعل: لأنه لم يفعله بدون عذر. والدليل على ذلك: حديث ابن عباس رضي الله عنهما، عن النبي صلى الله عليه وسلم فيما يرويه عن ربه عز وجل قال: قال: "إنَّ الله عز وجل كتب الحسنات والسيئات؛ ثم بين ذلك: فمن هم بحسنة فلم يعملها كتبها الله عنده حسنة كاملة. فإن هم بها فعملها كتبها الله عنده عشر حسنات إلى سبعمائة ضعف، الى أضعاف كثيرة... ".

الحالة الثانية: أن يقترن بالنية قولُ أو سعيً بأسبابها، ولكن لم يدركَ هذا العمل؛ فهذا وقع فيه نزاع بين أهل العلم على ثلاثة أقوال:

القول الأول: أنه يُكتب له الأجر كاملاً مع المضاعفة، وهو اختيار القرطبي في أحكام القرآن (٥ / ٣٢٥ )، شرح صحيح مسلم في المفهم (٣/ ٧٤٥).

القول الثاني: أنَّ له أجر النية فقط، وهو اختيار السبكي الكبير فيما نقله ابن حجر في الفتح (٦/ ١٥٩).

القول الثالث: أنه يكتب له أجر النية مع العمل دون المضاعفة، وهو اختيار ابن رجب رحمه الله في جامع العلوم والحكم ص ٣٠٩، قال ابن رجب رحمه الله: "فالمضاعفة يختص بها من

، ربّيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ السنة الخمسون

عمل العمل دون مَن نواه، ولم يعمله، فإنهما لو استويا من كل وجه لكتب لمن همَّ بحسنة ولم يعملها عشر حسنات، وهو خلاف النصوص كلها".

وهذا القول هو الأحظى بالأدلة الأوضح في دلالتها والأكثر في عددها كتابًا وسُنة، نكتفي منها بقوله تعالى: • لَا يَسَوَى التَعدُونَ مِنَ الْتُوْجِينَ عَرَّ أُول المَرَر وَالْحَدِينَ أَتَوَالِهِمَ وَأَنْعُسِمَ عَلَ الْتَعدِينَ وَرَعَهُمُ فَضَلَ اللَّهُ الْمُحَدِينَ بِأَتَوَالِهِمَ وَأَنْعُسِمَ عَلَ الْتَعدِينَ أَخَر وَلَا وَعَدَ اللَّهُ الْمُحَدِينَ بِأَتَوَالِهِمَ وَأَنْعُسِمَ عَلَ الْتَعدِينَ أَخَر

وجه الاستدلال: أن الله سبحانه نفى في هذه الآية التسوية بين المؤمنين القاعدين عن الجهاد وبين المجاهدين، ثم أخبر عن تفضيل المجاهدين على القاعدين من أولي الضرر بدرجة، وتفضيل المجاهدين على القاعدين من غير أولى الضرر بدرجات.

قال ابن عباس رضي الله عنهما: القاعدون المفضل عليهم المجاهدون درجة هم القاعدون من أهل الأعذار. والقاعدون المفضل عليهم المجاهدون درجات هم القاعدون من غير أهل الأعذار وهو ما تعرض له ابن القيم رحمه الله في كتابه الماتع (طريق الهجرتين: ص٩٣٦). وقد أطال الكلام حولها فليراجع تفضلاً للفائدة.

واختصارًا لما قال فإنه قد ذكر الأدلة والاعتراضات، ثم ذهب إلى أن العازم على الجهاد وغلبه عذره، وأقعده عنه، ونيته جازمة لم يتخلف عنها مقدورها، وإنما أقعده العجز: فهذا الذي تقتضيه الأدلة أنَّ له مثل أجر المجاهد..

ومن ذلك قوله: "لأن قاعدة الشريعة أن العزم التام إذا اقترن به ما يمكن من الفعل، أو مقدمات الفعل نُزَّل صاحبه في الثواب والعقاب منزلة الفاعل التام.."، ثم استشهد على كلامه. (ينظر: جامع العلوم ص ٣٠٩، طريق الهجرتين ص٩٣٦).

والحمد لله رب العالمين

فقه المرأة المسلمة







يسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم. أما بعد: فقد بدأنا بفضل الله تعالى في القالة السابقة في فقه المرأة في النكاح، وذكرنا تعريف المكاح، والترغيب في المكاح. وحكمة النكاح، وحكم النكاح. ونستكمل ما بدأناه سائلين الله عز وجل أن يتقبل جهد المقل وأن ينفع به المسلمين.

المعدد (أم تميم )

# أولاء معنى الخطية :

خُطب يخطب خطبة بالكسر فهو خاطب، والاسم منه الخطبة أيضًا، فأما الخُطبة بالضم فهو من القول والكلام.

يقال: خطب إلى فلان فخطبه وأخطبه. أي: أجابه. (النهاية: ص: ٢٧٠- باب الخاء مع الطاء).

ثانيًا: حكم خطبة المعتدة:

# المرأة تعتد في ثلاثة أحوال:

الأول، أن تكون معتدة من طلاق رجعي، ويطلق عليه الطلقة الأولى والثانية، وهذه يحرم خطبتها أو التعريض لها بالخطبة؛ لأنها زوجة، وجاز للزوج أن يراجعها في أي وقت أثناء عدتها، وهذا مُجمع عليه من أهل العلم.

قال تعالى: ( وَالْمُطَلَّقَنَتُ بَعَرَيْمَمَنَ بِالْعُسِهِنَ تَلْنَهُ فَرُوَوَ وَلَا يَحَلُّ هُنَ أَن يَكُمَنُ مَا عَلَى اللَّهُ فِي أَتِعَامِهِنَ إِن كُنَّ يَوْمَنَ بِاللَّهِ وَالْبُورِ الآخرُ وَمُولَئِنَ آمَنَ مِرَجَعَ فِي ذَلِكَ إِنَ أَرَادُوا إِسْلَحًا ، (البقرة: ٢٢٨).

الحال الثاني، أن تكون معتدة من طلاق بائن؛ أي طلقت التطليقات الثلاث، فهذه لا يجوز خطبتها، واختلفوا في التعريض بالخطبة. فذهب جماهير العلماء: المالكية والشافعية والحنابلة إلى جواز التعريض بخطبتها.

لقَوْل الله تَعَالَى: • وَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِمَا عَرَّضَتُ بِهِ مِنْ خَطَيْهُ مِدْ مِدْ مِدْ مِنْ

ولقوله صلى الله عليه وسلم لفاطمة بنت قيس: إذًا حَلَّت فَآذنيني، (أخرجه مسلم: ١٤٨٠)، وفي لفظ لاً تَفُوتَيناً بَنَفْسك، صحيح سنن أبي داود (٢٢٨٤).

بينما منع الحنفية التعريض بخطبة المعتدة من طلاق بائن، مستدلين بدليل عقلي وهو وقوع العداوة والبغضاء بين الزوج والزوجة المطلقة، ومن المعلوم أن النص مقدم على العقل.

الثالث، أن تكون معتدة من وفاة الزوج، فهذه لا يجوز خطبتها إجماعًا، ولكن يجوز التعريض لها بالخطبة كما جاءت الآية صريحة بذلك.

قَال تعالى، وَلاَجْنَاعَ عَلَيْكُمْ فِيمَا عَرَّضْتُم مِدِينَ خَطْبَة الْنَبَاءَ أَوَ أَحْتَنَتُمْ فِي أَنْقُبِكُمْ عَلَمْ أَمَّهُ أَنَّكُمْ سَتَذَكُونَهُنَ وَلَكِن لَا تُوَاعِدُوهُنَ سِرًّا إِلَا أَن تَقُولُوا فَوَلا مَسُرُوهَا وَلا صَرِيحًا عُقَدَة التِحَاج حَتَى يَبْلَغُ ٱلْكِنَبُ أَجَلَهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ أَمَّة عَقُورٌ خَلِيمٌ ، (البقرة: فِ أَنشَبِكُمْ فَأَخَذُوهُ وَاعْلَمُوا أَنَ أَمَة عَقُورٌ خَلِيمٌ ، (البقرة:

ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ 🛃

السنة الخمسون

#### .( 700

أقوال أهل العلم في المسألة:

جاء في تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق وحاشية الشلبي (٣/ ٣٦)؛ وأما إذا كانت معتدة عن طلاق فلا يجوز التعريض؛ لأنه إن كان رجعيًا فالزوجية قائمة. وإن كان بائنًا فلا يمكن التعريض على وجه لا يقف عليه الناس؛ لأنها لا تخرج ليلا ولا نهارًا، والإظهار بذلك قبيح، وفيه تحصيل ما يوجب البعض، والعداوة بينه وبين الزوج، وكذا بينها وبين الزوج، ولا يتحقق ذلك في المتوفى عنها زوجها.

جاء في مواهب الجليل (٣/ ٤١٢): وحرم التصريح بخطبة المعتدة ومواعدتها سواء كانت عدتها من طلاق، أو وفاة. قال ابن عرفة: وصريح خطبة المعتدة حرام. قال أبو عمر: إجماعا وحرم مواعدتها، والتصريح التنصيص.

ودليل ذلك قوله تعالى ، وَلَا جَاحَ عَلَيْهُمْ عَمَا عَرَضَهُ بعد من طلبة النال أو أَحْسَنُتُمْ فَ أَنْشَيْهُمْ عَلَمْ اللَّهُ أَنْهُمْ سَتَذَكَرُونَهُنَ وَلَكُن لَا تَوَاعِدُوهُنَ سَرًا إِلَّا أَن تَقُولُوا قَوْلُا مَسَرُوا وَلا تَسَرِعُا عُقَدَ أَلَتَكَام عَنَى يَبُعُ الْكَتُبُ المَا عَفُورُ حَلَيْر (البقرة: ٢٣٥)؛ فتضمنت الآية جواز التعريض وما يضمر في النفس والمنع من المواعدة

والنكاح. جاء في المجموع شرح المهذب (١٦/ ٢٥٦)، ويجوز التعريض بخطبة المعتدة عن الوفاة والطلاق عُرضتُم به من خطبة النساء ... ويحرم التصريح بالخطبة، لأنه لما أباح التعريض دل على أن التصريح محرم؛ ولأن التصريح لا يحتمل غير النكاح، فلا يؤمن أن يحملها الحرص على النكاح فتخبر بانقضاء العدة، والتعريض يحتمل غير الناح، علا يومن أن يحملها الحرص على النكاح

جاء في المغني لابن قدامة (٧/ ١٤٧): وجملة ذلك أن المُعتدات على ثلاثة أضرب: مُعتدة من وهاة، أو طلاق ثلاث، أو فسخ لتحريمها على زوجها، كالفسخ برضاع، أو لعان، أو نُحوه مما لا تحل بعده لزوجها، فهذه يجوز التعريض بخطبتها في عدتها؛ لقول الله تعالى: ولاحاح عليكم بيما عرضت بيسين خلية التكور (١٢ لمقرة، ٢٣٥).

ولما رُوتُ فاطمة بنتُ قَيْس أَنَّ النَّبِي صلَّى الله عليُه وسلَّم قَال لها لمَّا طلقها رُوجُها ثلاثًا: إذا حللت

فَاذَنَيْنَى وَقَ لَفَظْ لا تَسْبِقَيْنَي بِنَفْسَكَ وَقَ لَفَظْ لا تَفَوَتَيْنَا بِنَفْسَكَ . وَهَذَا تَعْرِيضُ بِحَطَّبَتَهَا فَ عَدْتَهَا. وَلا يَجُوزُ التَصريحُ: لأَنَّ اللَّه تَعَالَى لمَا حَصَّ التَعْرِيضَ بِالأَباحَة. دَلَ عَلَى تَحْرِيمَ التَصريح. وِلأَنَّ التَصريح لا يَحْتَمَل غَيْر النكاح. فَلا يَوْمَن أَنَّ يَحْمَلُهَا الْحَرْصُ عَلَيْه عَلَى الاَخْبَارِ بِانْقَضَاء عَدْتَهَا قَبْلَ انْقَضَائِها، وَالتَعْرِيضُ بِخَلافَه. الْقَسَمُ الثَّانِي، الرَّحِعَيْة، فَلا يَحَل لاَحَد التَعْرِيضُ بِخَلافَه. الْقَسَمُ الثَّانِي التَصريحُ: لأَنَها فِي حَكَم الزَوْجَات. فَهِي كَانَتِي فِي صُلْبِ نَكَاحِه.

القسم الثالث، بائن يحل لزوجها تكاحها، كالمُختلعة، والبائن بفسخ لعيب أو إعسار ونحوه، فلزوجها التصريح بخطبتها والتعريض؛ لأنها مباحة له تكاحها في عدتها، فهي كغير المعتدة. جاء في المحلى لابن حزم (٦٨/٩)، ولا يحل لأحد أنَ

يخطب امراة معتدة من طلاق أو وفاة، فإن تزوجها قبل تمام العدة فسخ أبدا- دخل بها أو لم يدخل، طالت مدته معها أو لم تطل- ولا توارث بينهما، ولا نفقة لها عليه، ولا صداق ولا مهر لها.

قال الحافظ في الفتح (٨٥/٩)؛ باب: قول الله عز وجل: ولا جُناح عليكم فيما عرضتم به من خطبة النساء أو أكننتم في أنفسكم، الآية. قال: وفي الباب حديث صحيح مرفوع وهو قوله صلى الله عليه وسلم لفاطمة بنت قيس إذا حلّلت فأذنيني أخرجه مسلم (١٤٨٠). وفي لفظ لا تفوتينا بنفسك صحيح سن أبي داود (٢٢٨٤).

واتفق العلماء على أن المراد بهذا الحكم من مات عنها زوجها، واختلفوا في المعتدة من الطلاق البائن وكذا من وقف نكاحها، وأما الرجعية فقال الشافعي: لا يجوز لأحد أن يعرض لها بالخطبة فيها.

والحاصل أن التصريح بالخطبة حرام لجميع المعتدات.

والتعريض يجوز للأولى (أي المعتدة من عدة الوفاة)، وحرام في الأخيرة (أي المعتدة من طلاق رجعي)، ومختلف فيه في البائن.

قال القرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٢٤/٣): "أجمع العلماء على أن الحر إذا طلق زوجته الحرة. وكانت مدخولاً بها تطليقة أو تطليقتين. أنه أحق برجعتها ما لم تنقض عدتها وإن كرهت المرأة. فإن لم يراجعها المطلق حتى انقضت عدتها فهي أحق بنفسها وتصير أجنبية منه، لا تحل إلا بخطية

> م ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ م السنة الخمسون

ونكاح مستأنف بولي وإشهار، ليس على سنة المراجعة. وهذا إجماع من العلماء انتهى.

جاء في الجامع لأحكام القرآن للقرطبي (١٨٧/٣). قال ابن عطية: أجمعت الأمة على أن الكلام مع المعتدة بما هو نص في تزوجها وتنبيه عليه لا يجوز، وكذلك أجمعت الأمة على أن الكلام معها بما هو رفت وذكر جماع أو تحريض عليه لا يجوز. وكذلك ما أشبهه، وجُوَز ما عدا ذلك. ومن أعظمه قربًا إلى الصريح قول النبي صلى الله عليه وسلم لفاطمة بنت قيس... وساق الحديث كما ذكره الحافظ ثم قال: وأما من كانت في عدة البينونة: فالصحيح جواز التعريض لخطبتها. والله أعلم.

#### تعقيب وترجيح

والذي تطمئن إليه النفس وينشرح له الصدر هو ما ذهب إليه جماهير العلماء (المالكية والشافعية والحنابلة) من جواز التعريض بخطبة المعتدة من وفاة أو من طلاق بائن للأية والحديث كما ذكرنا سابقًا، والله تعالى أعلم.

#### ثالثًا: النظر إلى المخطوبة:

- عن أبي هريرة قال؛ كنت عند النبي صلى الله عليه وسلم فأتاه رجل فأخبره أنه تزوّج امرأة من الأنصار فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم: أنظرت إليها؟ قال: لا قال: فاذهب فانظر إليها فإن

في أعين الأنصار شيئًا، أخرجه مسلم (١٤٢٤). - وعن سهل بن سعد الساعدي قال: جاءت أمرأة إلى رسُول الله صلى الله عليه وسلم فقالت: يا رَسُول الله حِنْتُ أهب لك نفسي قال: فنظر إليها رسُول الله صلى الله عليه وسلم فصعد النظر فيها روسوبه، ثم طاطاً رسُول الله صلى الله عليه وسلم رأسه... أخرجه البخاري (٥٠٨٧) ومسلم (١٤٢٥). - وعن جابر بن عبد الله قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إذا خطب أحدكم المرأة فإن استطاع أن ينظر إلى ما يَدْعُوه إلى تكاحها فليفعل . صحيح سن أبي داود (٢٠٨٢) وغيره.

ذهب جمهور أهل العلم إلى جواز أن ينظر الرجل إلى المرأة التي يرغب في خطبتها، وحجتهم في ذلك أحاديث الباب وهي صحيحة صريحة، ولم يأت في الأحاديث تعيين مواضع النظر، والجمهور-منهم الأئمة الأربعة- على جواز النظر إلى الوجه والكفين فقط.

قال الإمام النووي في شرح مسلم (٢٢٧/٥)؛ قوله

صلى الله عليه وسلم للمتزوج من امرأة من الأنصار (أنظرتُ الْيُها؟ قال: لا قال: فَاذْهَبْ فَانْظُرْ الْيُهَا قَانَ فِي أَعَيْنِ الْأَنْصَارِ شَيْئًا ..

قَـال، وَفَيه استَحباب النظر إلى وجه من يريد تزوجها، وهو مذهبنا ومذهب مالك وأبي حنيفة وسائر الكوفيين وأحمد وجماهير العلماء.

وحكى القاضي عن قوم كراهته، وهذا خطأ مخالف لصريح هذا الحديث ومخالف لإجماع الأمة على جواز النظر للحاجة عند البيع والشراء والشهادة ونحوها، ثم إنه إنما يباح له النظر إلى وجهها وكفيها فقط؛ لأنهما ليسا بعورة، ولأنه يستدل بالوجه على الجمال أوضده وبالكفين على خصوبة البدن أو عدمها، هذا مذهبنا ومذهب الأكثرين. وقال الأوزاعي: ينظر إلى مواضع اللحم.

وقال داود : ينظر إلى جميع بدنها . وهذا خطأ ظاهر منابذ لأصول السنة والإجماع .

ثم مذهبنا ومذهب مالك وأحمد والجمهور أنه لا يشترط في جواز هذا النظر رضاها. بل له ذلك في غفلتها ومن غير تقدم إعلام، لكن قال مالك: أكره النظر في غفلتها مخالفة من وقوع نظره على عورة. وعن مالك رواية ضعيفة أنه لا ينظر إليها إلا بإذنها، وهذا ضعيف: لأن النبي صلى الله عليه وسلم قد أذن في ذلك مطلقا، ولم يشترط استئذانها، ولأنها قريما رآها فلم تعجبه فيتركها فتنكسر وتتأذى، ولهذا قال أصحابنا: يستحب أن يكون نظره إليها قبل الخطبة حتى إن كرهها تركها من غير إيذاء، يخلاف ما إذا تركها بعد الخطبة، والله أعلم.

قال الخطابي في معالم السنن ( ١٦٨/٣) ، قال الشيخ . إنما أبيح له النظر إلى وجهها وكفيها فقط ولا ينظر إليها حاسرًا، ولا يطلع على شيء من عورتها، وسواء كانت أذنت له في ذلك أو لم تأذن، وإلى هذه الجملة ذهب الشافعي وأحمد بن حنبل، وإلى نحو هذا أشار سفيان الثوري.

قال الطحاوي في شرح معاني الآثار ( ۳۷۳/۲): بعد أن ذكر جملة من الآثار منها أحاديث الباب، قال: وإذا ثبت أن النظر إلى وجه المرأة ليخطبها حلال، خرج بذلك حكمه من حكم العورة، ولأنا رأينا ما هو عورة لا يباح لمن أراد نكاحها النظر إليها. وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

> ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٤٩١ السنة الخمسون



من الأحداث المهمة في تاريخ الأمة معركة صفين (

1. V

اعداد 🛃 عبد الرزاق السيد عيد

( )

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على خاتم النبيين وإمام المرسلين سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين. أما بعد: فقد انتهى بنا اللقاء السابق إلى بيان الأسباب التي أدّت إلى وقوع النزاع بين أهل الشام بقيادة معاوية رضي الله عنه وأهل العراق بقيادة على رضي الله عنه حتى التقى الجيشان في مكان يقال له صفين من سوريا بأرض الشام. وكان ذلك بسبب اختلاف الصحابة بعد مقتل عثمان رضي الله عنه؛ فمعاوية ومن معه توقَّفُوا عن مبايعة الخليفة على رضي الله عنه حتى يُسَلِّمهم قَتَلة عثمان ، وكانوا بين جيشه، ليقتصوا منهم. بينما كان على رضي الله عنه ومن معه يرون البيعة أولًا واجتماع الأمة على إمام هذا أولى وأصحً، واعتبروا معاوية ومن معه بغاة. فكانوا يرون سرعة القصاص من قتلة عثمان، وفريق آخر من الصحابة اعتزل الفتنة ولم يشارك فيها كسعد بن أبي وقاص، ومحمد بن مسلمة. وعبد الله بن عمر، ومن وافقهم رضي الله عنهم، وكل هؤلاء رضي الله عنهم اجتهدوا؛ هَهُم بين

2 🚳 ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١

ونحن يجب علينا أن نمسك عما شجر بينهم، ورحم الله الأمام القرطبي حين قال في تفسيره من سورة الحجرات في المسالة العاشرة: لا يجوز أن يُنسب الى أحد من الصحابة خطا مقطوع به: إذ كانوا كلهم اجتهدوا فيما فعلوه، وأرادوا الله عز وجل. وهم كلهم لنا أئمة وقد تُعبدنا بالكف عما شجر بينهم. وألا تذكرهم الا بأحسن الذكر؛ لحرمة الصحبة. ولنهي النبي صلى الله عليه وسلم عن سبهم، وأن الله غضر لهم. وأخبر بالرضا عنهم .

ثم نقل قول الحسن البصري رحمه الله حين سنل عن قتائهم قال: "قتال شهده أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم ورضي الله عنهم، وغبنا عنه وعلموا وجهلنا، واجتمعوا فاتبعنا واختلفوا فوقفنا"، هذا اختصار لما ذكرنا في اللقاء السابق وبيان توقفنا فيما شجر بين الصحب الكرام، ثم نواصل ذكر الأحداث كما يلى:

#### أولا: حرب الأيام التسمة:

استمرت المعارك بين الفريقين؛ فريق الشام وفريق العراق تسعة أيام من القتال بين الكر والفر والاستراحة والهدنة بدأت بيوم الأربعاء غرة شهر صفر سنة ٣٧هـ الموافق ٢٧/٧/٢٦م. وتوقفت المعركة دوم الجمعة العاشر من صفر بعد لبلة من القتال العنيف أطلق عليها المؤرخون ليلة الهدير؛ لشدة الأصوات التي ارتفعت فيها أصوات التحام المقاتلين والتقاء السيوف والرماح التي تحطمت، ولم يبق الا تشابك المقاتلين بالأيدى والأسنان. ولك أن تتخيل عنف هذه المعركة وعدد القتلى فيها، ويصنف ابن كثير في المداية والنهاية جانبًا من المعركة فيقول: "وتعاضوا بالأسنان، يقتتل الرجلان حتى يُتختا. ثم يجلسان يستريحان. ثم يقومان فيقتتلان كما كانا؛ فإنا لله وإنا إليه راجعون. ولم يزل كذلك دأبهم حتى أصبحوا نهار الجمعة، وصلوا الصبح إيماء وهم في القتال حتى اتضح النهار وتوجه النصر لأهل العراق).

للنا، ظهور أسوات العقل والعكمة والدعوة إلى التعكيم، بعد الذي حدث في ليلة الهدير من اقتتال بلغ ذروته، ومن تحرّى القتل في صفر في الجيشين خشى القوم على أنفسهم الهلاك، لو استمر الحال بينهم على ذلك؛ فظهرت أصوات من الطرفين تنادي بوقف القتال حتى لا تضعف الأمة، ويطمع فيها الأعداء، ومن هنا ظهرت فكرة التحكيم أو الاحتكام

إلى كتاب الله وشرعه بواسطة حكمين يرضاهما الطرفان. وهـو ما عُـرفَ بـين المؤرخين بقضية التحكيم.

وباعتراف المحققين المنصفين من المؤرخين، فهذه القضية قيل فيها كلام كثير معظمه باطل أو مكذوب ومفترى يُقصد به الأساءة إلى طرف على حساب طرف آخر. ونحن بعون الله سنتحرى أقرب الروايات إلى الصواب، والله المستعان.

ومن الروايات التي لا يُتَهم أصحابها بهوى؛ رواية الإمام أحمد بن حنبل من طريق حبيب بن أبي ثابت قال: أتيت أبا وائل أحد رجال على بن أبى طائب. فقال: كنا بصفين، فلما استحر القتل بأهل الشام قال عمرو لمعاوية: أرسل إلى على المصحف؛ فادعه إلى كتاب الله فإنه لا يأبي عليك. فجاء به رجل فقال: بيننا وبينكم كتاب الله: (أَرْ مَرْ إِلَى ٱلْبِيكَ أُوقُوا نَصِيبًا بْنَ الْكِتَبِ بِلْعُونَ إِلَى كِتَبِ أَقُو لِحُكُم بِيَنَهُمُ لَمَ بَوَلْ فَرِيقٌ بِنَهْرٍ وَهُم مُعْرِضُونَ ، (آل عمران: ٢٣) فقال على: نعم أنا أولى بذلك. فقام القراء الذين صاروا بعد ذلك خوارج: بأسيافهم على أكتافهم، فقالوا: يا أمير المؤمنين ألا نمشى إلى هؤلاء حتى يحكم الله بيننا وبينهم؟ فقام سهل بن حنيف الأنصاري رضي الله عنه فقال: أيها الناس اتهموا أنفسكم، فقد كنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم الحديبية، ولو نرى قتالا لقاتلنا. وذلك في الصلح الذي بين رسول الله وبين المشركين، ثم حدَّثهم عن معارضة عمر رضى الله عنه للصلح يوم الحديبية ونزول سورة الفتح على رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال على: "إن هذا فتح فقل القضية ورجع،

ورجع الناس" (مسند أحمد مع الفتح الرباني). وأظهر سهل بن حنيف رضي الله عنه اشمئر ازه ممن يدعون إلى استمرار الحرب بين الإخوة. وقال، أيها الناس اتهموا رأيكم على دينكم (البخاري ١٨٩٤). وفي هذه الرواية الصحيحة ردًّ على دعاة الفتنة من مبغضي الصحابة الذين يضعون الأخبار المكذوبة. والتابعين الذين شاركوا في صفين ليُظهروهم والتابعين الذين شاركوا في صفين ليُظهروهم بمظهر المتحمس لهذه الحرب ليزرعوا البغضاء في النفوس، ويعملوا ما في وسعهم على استمرار الفتنة (وهذه الرواية التي رواها الإمام أحمد كذلك رواها ابن أبي شيئة ولها شاهد عند الإمام البخاري).



#### ثالثاء قبول التحكيم استجابة لصوت الحكمةء

إن الدعوة إلى تحكيم كتاب الله دون التأكيد على تسليم قتلة عثمان إلى معاوية وقبول التحكيم دون التأكيد على دخول معاوية ي طاعة علي والبيعة له: تطوُّر فرضته أحداث حرب صفين: إذ إنها التي أودت بحياة الكثير من المسلمين، أبرزت انجاها جماعيًا رأى أن وقف القتال وحقن الدماء ضرورة تقتضيها حماية شوكة الأمة وصيانة قوتها أمام عدوها، وهو دليل على حيوية الأمة ووعيها وأثرها في اتخاذ القرار (دراسة في تاريخ الأمويين. صرم ).

#### رابعا؛ نص وثيقة التحكيم؛

بسم الله الرحمن الرحيم

 ١) هذا ما تقاضى عليه علي بن أبي طالب، ومعاوية بن أبي سفيان وشيعتهما فيما تراضيا فيه من الحكم بكتاب الله وسنة نبيه صلى الله عليه وسلم.
٢) قضية علي على أهل العراق شاهدهم وغائبهم، وقضية معاوية على أهل الشام شاهدهم وغائبهم.
٣) إنا تراضينا أن نقف عند حكم القرآن فيما يحكم من فاتحته إلى خاتمته نحيي ما أحيا ونُمت ما أمات؛ على ذلك تقاضينا وتراضينا.

٤) وإن عليًّا وشيعته رضوا بعبد الله بن قيس (أبو موسى الأشعري) ناظرًا وحاكمًا، ورضى معاوية بعمرو بن العاص ناظرًا وحاكمًا.

٥) على أن عليًا ومعاوية أخذا على عبد الله بن قيس وعمرو بن العاص عهد الله وميثاقه وذمته وذمة رسوله، أن يتخذا القرآن إمامًا ولا يعدو به إلى غيره في الحكم بما وجداه فيه مسطورًا وما لم يجدا في الكتاب رداه إلى سنة رسوله الجامعة، ولا يتعمدان لها خلاهًا، ولا يبغيان لها بشبهة.

٦) وأخذ عبد الله بن قيس وعمرو بن العاص على عليَ ومعاوية عهد الله وميثاقه بالرضا بما حكما به، مما في كتاب الله وسنة نبيه وليس لهما أن ينقضا ذلك، ولا يخالفاه إلى غيره.

٧) وهما آمنان في حكومتهما على دمائهما وأموالهما وأشعارهما وأبشارهما وأهاليهما وأولادهما، لم يعدوا الحق رضي به راض أو سخط ساخط، وأن الأمة أنصارهما على ما قضيا به من الحق مما في كتاب الله.

٨) فإن توقف أحد الحكمين قبل انقضاء الحكومة. فلنبعثه وأنصاره أن يختاروا مكانه رجلًا من أهل العدل والصلاح. على أي ما كان عليه صاحبه من

العهد والميثاق.

٩) وإن مات أحد الأميرين قبل انقضاء الأجل المحدود من هذه القضية. فلشيعته أن يولوا مكانه رجلًا يرضون عدله.

۱۰) وقد وقعت القضية بين الفريقين والمفاوضة ورفع السلاح.

(١١) وقد وجبت القضية على ما سميناه في هذا الكتاب، من موقع الشرط على الأميرين والحكمين والفريقين، والله أقرب شهيد وكفى به شهيدًا، فإن خالفا وتعديا فالأمة بريئة من حكمهما، ولا عهد لهما ولا ذمة.

۱۲) والناس آمنون على أنفسهم وأهاليهم وأولادهم وأموالهم إلى انقضاء الأجل، والسلاح موضوع، والسبل آمنة، والغائب من الفريقين مثل الشاهد من الأمر.

١٣) وللحكمين أن ينزلا منزلا متوسطا عدلا بين أهل العراق والشام.

١٤) ولا يحضرهما فيه إلا من أحبًا عن تراض منهما.

۱۵) والأجل إلى انقضاء شهر رمضان: فإن رأى الحكمان تعجيل الحكومة عجّلاها وإن رأيا تأخيرها إلى آخر الأجل أخراها.

١٦) فإن هما لم يحكما بما في كتاب الله وسنة نبيه إلى انقضاء الأجل: فالفريقان على أمرهم الأول في الحرب.

(١٧) أما هذا البند السابع عشر خاص بالشهود وهم جمع كبير من الصحابة الأبرار وعلى رأسهم الحسن والحسين ابنا علي، وعبد الله بن عباس. وعبد الله بن جعفر بن أبي طالب من شيعة علي رضي الله عنه، وحبيب بن مسلمة الفهري وأبو الأعور السلمي، وبسر بن أرطأة القرشي ومعاوية بن خديج الكندي من شيعة معاوية رضي الله عنه. وجمع كبير من هؤلاء وهؤلاء واكتفينا بما ذكرنا اختصارا وكتبت هذه الوثيقة يوم الأربعاء السابع عشر من صفر سنة ٣٧ه (راجع البداية والنهاية).

#### خامسًا؛ تحقيق روايات التحكيم؛

لما كان لحادث التحكيم بين المتقاتلين في صفين من أهمية بالغة في وقف نزيف الدماء بين المسلمين ولما ترتب عليه في تاريخ الدولة الإسلامية السياسي اهتم المحققون من النقاد في نقد رواياته وتحقيقها، وبيان الضعيف منها والموضوع والمقبول، وخصوصًا بعد ما اشتهر بين الناس من رواية الإمام الطبري

> ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ السنة الخمسون

التي اتهمت بعض الصحابة بالدهاء والمكر والخديعة وبعضهم بالبلاهة والغفلة، والبعض الآخر بالصراع على السلطة.

ويكفى لأثبات ضعف تلك الرواية ما ذكره النقاد عن سندها واضطراب متنها وقد اهتم د: محمد أمحزون في كتابه المفيد: . تحقيق مواقف الصحابة في الفتن، بهذا الأمر اهتمامًا بالغا ونقل أقوال أهل العلم فقال: (وقد سبق العلماء المختصون بتصحيح الروايات إلى نقد الرواية الشائعة عن التحكيم عند الإمام الطبري). وعلى رأسهم القاضى أبو بكربن العربى الذي قال عنها: ، وقد تكلم الناس في التحكيم فقالوا فيه ما لا يرضاه الله. وإذا لحظتموه بعين المروءة-دون الديانة- رأيتم أنها سخافة. حمل على سطرها في الكتب في الأكثر عدم الدين، وفي الأقل جهل متين .. وكان أبو موسى تقيًا ثقفًا فقيهًا عالمًا حسبما بيناه في كتاب: «سراج المريدين، أرسله النبي صلى الله عليه وسلم إلى اليمن مع معاذ وقدمه عمر وأثنى عليه بالفهم، وزعمت الطائفة الركيكة أنه كان أبله، ضعيف الرأي. ومخدوعًا في القول، وأن ابن العاص كان ذا دهاء وأرب حتى ضربت الأمثال بدهائه تأكيدًا لما أرادوا من فساد. اتبع في ذلك بعض الجهال طبعًا، وصنفوا فيه حكايات. وهذا كله كذب ما جرى منه حرف قط، وإنما هو شيء أخبر عنه المبتدعة، ووضعه المؤرخون للملوك فتوارثه أهل المجانة والجهالة بمعاصى الله والبدع. (من العواصم). اه.

ثم واصل الدكتور محمد نقوله من كلام أهل العلم شم واصل الدكتور محمد نقوله من كلام أهل العلم فقال: وقال ابن دحية الكلبي في كتابه (أعلام أبو بكر محمد بن الطيب الأشعري- الباقلاني-وعلى أنهما لو اتفقا على خلعه حتى يكون الكتاب والسنة المجتمع عليهما يوجبان خلعه أو أحد منهما على ما شرط في الموافقة بينهما، أو إلى أن ما نصت عليه وثيقة التحكيم كما سبق بيانه. وأكمل الباقلاني كلامه فقال: والكتاب والسنة. وهذا يُبْبَتان إمامة علي رضي الله عنه، ويُثنيان عليه ويُعظمانه ويشهدان بصدقه وعدالته وقرابته به من القدم في العلم والعرفة بالحكم. ووفور به من القدم في العلم والعرفة بالحكم.

الحلم، وأنبه حقيق بالأمامة وأهل لحمل أعباء الخلافة. اه. (بتصرف يسير من كلام الباقلاني). ثم عقب الدكتور محمد أمحزون بقوله: "ومن الملاحظ أن التحكيم كان سببًا مباشرًا في الخلاف بين على رضى الله عنه والخوارج، وقد انتهى أمرهم إلى أن قاتلهم رضي الله عنه فهزمهم في موقعة النهروان هزيمة نكراء، فيبتوا أن يقتلوه، فما أمكنهم إلا أن اغتالوه، فاستشهد رضى الله عنه في صلاة الفجر من يوم الجمعة بسبع بقين من شهر رمضان سنة ٣٧هـ حين طعنه (أشقى الأخريين) عبد الرحمن بن ملجم الخارجي، وكلف الخوارج من يقتل معاوية وعمرو بن العاص، وبدأت الفتن تجتاح الأمة. ولم يعد من سبيل للعودة إلى طريق القويم الذي أراد الحكمان أن يضعا الأمة عليه، ويحلا الخلاف بين أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم وأتصارهم من خلاله) انتهت نقول د. محمد امحزون وتعليقاته والتي أثبتت دحض الروايات المكذوبة، كما أثبتت صدق الحكمين فيما ذهبا إليه وصدق أصحاب الشام بقيادة معاوية رضي الله عنه، وصدق على رضى الله عنه ومن معه، ورغبة الجميع في الصلح وحقن الدماء.

وإن كان لنا من قول نختتم به هذا اللقاء؛ فإننا نضيف ليس التحكيم هو سبب الخلاف بين علي رضي الله عنه والخوارج في المقام الأول، وإنما أصل الخلاف في اتباع الهوى والبعد عن منهج الكتاب والسنة، وما عليه سلف الأمة، وهذا الهوى جعل الروافض يرون الأخبار الكاذبة التي تسيء إلى أصحاب النبى رضى الله عنهم واتباع الهوى كذلك جعل الخوارج الذين كانوا يسمون القراء قبل خروجهم على على رضي الله عنه؛ لأنهم كما وصفهم النبي صلى الله عليه وسلم: ، يقرأون القرآن لا يجاوز تراقيهم .. ولذلك تجرأوا على تكفير المسلمين بل كفروا الصحابة مثل على. ومعاوية وعمروبن العاص فدبروا قتلهم فنجحوا في اغتيال على ولم يتمكنوا من قتل معاوية وعمرو بن العاص لحكمة أرادها الله سيحانه وتعالى، وهكذا يتلاعب الهوى بأصحابه، ويجنح بهم عن سواء السبيل.

نسأل الله أن يجنَبنا اتباع الأهواء، وأن يرزقنا وإياكم الثبات على دينه الحق إلى يوم أن نلقاه.

> ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العد السنة الخمسون

الحُمُدُ للَّه يعز الإسلام بعزته، وينصر السلمين، ويدحض المتخاذلين، فسبحانك ربي ما أعظمك، ويعدُ،

ELECTION OF

فما أشبه اليوم بالبارحة، لقد أصبح الحنق والحمق والكيد والتدبير للإسلام والمسلمين سمة لأعداء الإسلام ليل نهار، وإن من غيوم الفتن التي تصاعد دخانها في أنحاء المعمورة. ما منى به الإسلام والمسلمون من حملات ظالمة وهجمات عاتية من أقوام علا الكيد من مراجل قلوبهم، حمقا على الإسلام والمسلمين، ولم يهتدوا للوقوف على معانى الإسلام، فناصبوه العداء والهجوم رافعين عقيرتهم أن الداء آت من الإسلام، مطالبين بتغيير مناهجه وتشويه مباهجه، وليعلنوا صاغرين -رضوا أم أبوا- أن عرض الإسلام بمحاسنه وعاليته طوق النجاة للعالم أجمع من تحديات تيار العولمة المعاصرة التي يريدون لنا بالكذب والبهتان الذويان فيها، ولكن الله سيحانه حافظ دينه ومعز الإسلام ولو كره الكارهون.

> العقد الغربي الدفين ضد الإسلام، وعنصرية ماكرون

أقام الرئيس الفرنسي إيمانويل ماكرون الدنيا ولم يُقعدها منذ تصريحاته التي أدلى بها في خطابه الذي ألقاد يوم الجمعة الماضي الثاني من أكتوبر ٢٠٢٠م، في أحد أحياء ضاحية باريس، والذي قال فيه: "إن الإسلام ديانة تعيش اليوم أزمة في كل مكان في أنحاء العالم". وقد سعى ماكرون في خطابه إلى إبراز ملامح خطته التي جرى الحديث عنها مرازا، والتي تسعى لمحاربة النزعات الانفصالية كما يدعي في المجتمع الفرنسي، وقد جاء حديث ماكرون عن الإسلام تحديداً، وقوله بأن على فرنسا التصدي إلى الانعزالية الإسلامية الساعية إلى إقامة نظام مواز للجمهورية. وقد أثار قوله ردود أفعال من داخل فرنسا وفي أنحاء مختلفة من العالم الإسلامي.

وقد أعربت الهيئات والجمعيات المثلة للمسلمين في أنحاء فرنسا عن مخاوفها من أن تُسهم الأزهر الشريف يدحض خطاب الكراهية لماكروز



عمين من العامي لمكمة وردهن الله ميم تعالى ومثلث بالاسم الهوي باسماية ورب معرفي سواء المسول

Notes There and the forest to the

ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ السنة الخمسون

جمال سعد حاتم

# Upload by: altawhedmag.com

تصريحات الرئيس الفرنسي وخطته الرتقبة إلى الخلط بين الدين الإسلامي. وتصرفات المتطرفين المحسوبين ظلمًا على الإسلام والمسلمين. وقد أعلن الرئيس الفرنسي ماكرون عن خُطط لسن قوانين أكثر صرامة للتصدي لما أسماه بـ الانعزال الإسلامي، والدفاع عن القيم العلمانية.

وفي خطاب طال انتظاره. قال ماكرون: ، إن أقلية من مسلمي فرنسا الذين يُقدُر عددهم بنحو ستة ملايين مسلم، ويشكلون الجالية الأكبر في أوروبا يواجهون خطر تشكيل مجتمع مضاد . وتشمل مقترحاته فرض رقابة أكثر صرامة على التعليم، والسيطرة على التمويل الأجنبي للمساجد، ويواجه ماكرون ضغوطًا لمواجهة التطرف الإسلام على حد قوله (! والتي وضعها الكثيرون في شتى أنحاء العالم بانها محاولة لقمع الإسلام في فرنسا.

وبينما تضم فرنسا أكبر تجمع ومجتمع إسلامي في أوروبا الغربية، يشتكي كثيرون من أن السلطات الفرنسية تستخدم مبادئ العلمانية لاستهدافهم على وجه الخصوص، مثلما حدث في مسألة حظر الحجاب.

إن قول الرئيس الفرنسي ، إن الإسلام دين يمر بأزمة في جميع أنحاء العالم، ونحن لا نرى هذا في بلدنا فقط ، سيقود الإجراءات التي أعلنها ماكرون كتشريعات مقترحة سيطرح أمام البرلمان الفرنسي قبل نهاية العام.

## الأزهر يرفض اتهامات ماكرون ويصفها بالعنصرية

استنكر مجمع البحوث الإسلامية بالأزهر الشريف التصريحات الأخيرة الصادرة عن الرئيس الفرنسي والتي قال فيها: إن فرنسا ستعمل على مكافحة الانفصالية الإسلامية. وقد جاء في بيان صدر عن الجلس في وقد جاء في بيان صدر عن الجلس في التصريحات التي تنسف كل الجهود المشتركة بين الرموز الدينية للقضاء على العنصرية

والتمييز والتنمر ضد الأديان، مؤكدا على أن مثل هذه التصريحات العنصرية من شأنها أن تؤجّج مشاعر ما يزيد على ملياري مسلم ممن يتبعون هذا الدين الحنيف في أنحاء العالم. وشدد مجمع البحوث على أن إصرار البعض على إلصاق التُّهم الزائفة بالإسلام أو غيره من الأديان كالانفصالية والانعزالية هو خُلُطُ معيب بين حقيقة ما تدعو إليه الأديان من دعوة للتقارب بين البشر وعمارة الأرض. وبين استغلال البعض لنصوص هذه الأديان وتوظيفها لتحقيق أغراض هابطة.

ودعا المجمع هؤلاء الذين يدعمون هذه التُّهَم إلى التخلّي عن أساليب الهجوم على الأديان. ووصفها بأوصاف بغيضة: لأن ذلك من شأنه أن يقطع الطريق أمام كل حوار بنّاء، كما أنه يدعم خطاب الكراهية ويأخذ العالم في اتجاه من شأنه أن يقضي على المحاولات المستمرة للوصول بهذا العالم إلى مجتمع يرسخ للتعايش بين أبنانه ويقضي على التفرقة والعنصرية.

وزير الداخلية الفرنسي بهاجم الإسلام وفي سياق متصل مع التطرف اليميني الذي أصبح يعلن كراهيته وحمقه على الإسلام والمسلمين، قال وزير الداخلية الفرنسي الجديد جيرالدارمانين، "إن الإسلام السياسي يمثل عدوًا قاتلاً للجمهورية الفرنسية". وهو ما يتسق مع تحذيرات الرئيس الفرنسي ماكرون.

ويشار إلى أن وزير الداخلية الجديد ينتمي إلى التيار اليميني، ويبلغ من العمر ٣٧ عامًا. وهو حليف للرئيس الفرنسي ماكرون منذ عام ٢٠١٧م، وكان قد طُرح اسمه وزيرًا للداخلية في أخر تعديل حكومي واسع النطاق.

ومن المعروف أن الرئيس الفرنسي بعد انخفاض اسمه في بيانات استطلاع الرأي استعدادًا للانتخابات المقبلة يحاول كسب تعاطف اليمين المتطرف لرفع أسهمه الانتخابية على

> ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ السنة الخمسون

#### حساب الإسلام والمسلمين.

أذناب اليمين المتطرف للا الفرك يعرقون نسخا من القرآن وضمن مسلسل إثارة الكراهية ضد الإسلام والمسلمين قام أحد زعماء اليمين المتطرف في الدانمارك بحرق نسخ من القرآن الكريم في من حزب سترام كورس على رأسها رئيس الحزب من حزب سترام كورس على رأسها رئيس الحزب القرآن الكريم. بذريعة الاحتجاج على إقامة صلاة الجمعة أمام مبنى البرلمان الدانماركي. قائلاً: بأنه وأعضاء حزبه المناهضين للهجرة في المنطقة المشار إليها، مضيفا أنه ومؤيدود يقولون الحقيقة عن الإسلام. مبديا قناعته بأن الدين الاسلامي يتناقض مع القيم الغربية والأوروبية.

وقد نظمت جموع من السكان المحليين في المنطقة مظاهرة مضادة في نفس الموقع تعبيرًا عن الاشمنزازازاء ما فعله هذا الحزب المتطرف وزعيمه بالودان الذي أسس حزبه المناهض للهجرة في عام ٢٠١٧م. مؤجّجًا العنف في البلاد التي يتعايش فيها المهاجرون من جنسيات مختلفة.

وقد تقدم البرلاني المتطرف في الدانمارك بطلب مكتوب إلى الشرطة للحصول على رخصة للتظاهر في العاصمة السويدية ستوكهولم للتظاهر في خمس مناطق من العاصمة السويدية: حيث يخطط «سترام كورس» لحرق نسخ من القرآن الكريم في كل منطقة.

وقال في منشور على حسابه: إن الغرض من المظاهرة هو السخرية من الأسلام - على حد وصفه- وقد علق رئيس الوزراء السويدي على طلب الحزب اليميني المتطرف في الدانمارك: لدخول السويد والتظاهر والأساءة للأخر من قائلاً، من الذي سيسمح له بالدخول؟ أم هو قرار رسمي من حكومة السويد، مضيفًا بأنه لا يفهم الربط بين حرية التظاهر، ومن يقومون باستمرار باستفزاز واهانة واذلال الآخرين بما لا فائدة منه

سوى إثارة الحمق والضغائن وأنه يجد صعوبة شديدة في رؤية فائدة من جراء تلك الأفعال المثيرة للكراهية. اهـ.

Heal and Summer

العنصرية الأوروبية .. والتطاول على القرآن الكريم ومع انتشار الموجه الثانية من وباء كورونا المنتشر بشراسة في كثير من دول العالم. إلا أن العالم لم يستفد من الدروس المستفادة من هذا الوباء الذي حطم اقتصادات العالم كله. وأظهر للعالم أنه ما يجب أن يكون هناك صراعات من أي نوع من الأنواع. بل إن التعاون والتقارب وإنهاء الصراعات يجب أن يكون بديلاً عاجلاً للصراعات في المناطق المختلفة. ولكن الدروس والعبر لم يستوعبها أحد. وبقى العالم كما هو يعيش في غيه.

وما زالت العنصرية الأوروبية تطاول مداها، وما زالت العقلية الغربية تعيش حالة من الفوقية واحتكار الأخرين. رغم ما ملنوا به الدنيا حديثًا عن الحريات الزائفة والحضارة الراقية، فها هو عضو مجلس النواب وزعيم حزب الحرية اليميني المتشدد، والذي طالب النائب العام النمساوي مجلس النواب برفع الحصانة عن عضو مجلس النواب المتطرف ،نوربرت هوفر، للتحقيق معه بسبب تصريحاته المسيئة للقرآن الكريم في أثناء تحمع انتخابي في فينا.

وكان هوفر قد تطاول على القرآن الكريم قائلاً: إن كورونا ليس خطرًا أعزائي عليكم، القرآن أخطر أؤكد لكم،.

ومن جانبها قدمت الجمعية الإسلامية بالنمسا بلاغًا إلى النائب العام اتهمت فيه رئيس حزب الحرية بالتحريض ضد المسلمين وازدراء الأديان. وطالبته بالاعتذار عن تلك الإساءة.

وبدوره استنكر مرصد الأزهر لمكافحة التطرف، ذلك التطاول المشين على القرآن الكريم من قبل زعيم ما يسمى بحزب الحرية (إنها الحرية الغربية في المتطرفين منهم) اليميني الشعبوي بالنمسا، لافتًا إلى تكرار الإساءة للإسلام، والعنصرية ضد المسلمين في محافل الحزب

> 3 من ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ السنة الخمسون

وتصريحاته ومقابلاته.

مراكلمة التحالي المستعمل

وقد أكد المرصد أن تلك الإساءات المتكررة عداء واضح للإسلام، وتحريض صريح ضد المسلمين، من شأنه أن يحدث شقاقًا مجتمعيًا داخل الدولة، ويعطي مسوَّعًا لتبرير أعمال العنف والإرهاب التي ترتكبها جماعات اليمين المتطرف بحقً المسلمين في القارة الأوروبية بشكل عام، والنمسا على وجه الخصوص.

ولكن هؤلاء هم الغرب، من يدعون كذبًا ويهتانا أنهم أصحاب الحضارات والحريات الموهمة. ولكن الإسلام بإذن الله سيعلو وينتشر في أنحاء العمورة رغم أنف الحاقدين، والله سبحانه مُتم نوره ولو كره الكاهرون، وهو القائل في كتابه الكريم: إذا جام نصر ألله والفنتُخ () وَرَأَيْتَ التَّاسَ يَدَنْلُوتَ في دِينِ اللَّهِ أَفَوَلَمَا () فَنَيْح مِعْدِ وهو القائل عنيزة إنه. حكانا قَوَالَن أَهْلَ النُّرِي مَاتَوًا وهو القائل عز شائه، ، وَلَوَ أَنْ هُمَا المُوَى مَاتَوًا وَالْقَوَا لَنَنْحًا عَلَيْم بَوَكُونَ مِنَ التَحْدِي وَالاعَمانِ (المُحر، ١-٢). وَالْقَاتِقُوا لَنْنَحًا عَلَيْم بَرَكُونَ مِنَ التَحَدَي وَالاَرْض وَلَكِنَ كَذَعُوا وَالْقَاتَقُونُ وَلَكُونَ وَالاَحْدِي وَالاَحْدِي وَلَوَ أَنْ

فلماذا يتبجع الغرب بحضارته، وحالهم كسراب بقيعة يحسبه الظمأن ماءً حتى إذا جاءه لم يجده شيئًا، فهم اليوم في حيرة وتيه، وليس لهم من ملجاً ينقذهم من ماساتهم إلا الأسلام.

فلقد قادتهم حضارتهم المزعوم إلى الهلاك والانحطاط والشذوذ والسفه والحماقة. رغم تقدمهم العلمي والصناعي، ولكنهم كما يقول الله عزوجل، يُعْلَمُونَ طَلِهِرَا فِنَ الْمَبَوَرَ اللَّذَيَا وَهُمْ عَنَ ٱلْأَخِرَةِ هُرْ عَنَفُونَ (الروم: ٧)؛ فأرواحهم خالية وخاوية من القيم والأخلاق ولذة الإيمان ولا يعرفون من حياتهم الا المادة وإرضاء شهواتهم.

صفعة على وجه ماكرون من الرهينة الفرنسية

رصوعة التي أصبحت مريم ، وهي صفعة أخرى من المواطنة الفرنسية التي كانت محتجزة ع مالي كرهينة، ثم أطلق سراحها ع عملية تبادل للأسرى، واستقبلها الرئيس الفرنسي ماكرون هور وصولها إلى فرنسا. وغ المطار صدمت صوع الرئيس الفرنسي بإعلانها إسلامها، وأنها أصبحت

مريم .. وأكدت أنها ستدعو وتطلب البركة من الله من أجل مالي.

وتجدر الأشارة إلى أن صوع كانت قد احتجرت مع أوروبيين آخرين من قبل تنظيم القاعدة في مالي. وتم الإفراج عنهم بعد الانقلاب الذي حصل هناك مؤخرًا بعد أربع سنوات من اختطافها.

عودة الحياة باستئناف مناسك العمرة

وإذا كان فيما سبق من المقال إيلام لقلب كل مسلم. إلا أن الله سبحانه أراد يكون الختام فرحًا وسرورا يد خل على قلب كل مسلم: فبعد توقف بسبب الإجراءات الاحترازية جراء وباء كورونا التي ألمت بالعالم أجمع قرابة سبعة أشهر، تعلن السلطات السعودية للمسلمين في العالم أجمع بدء تنظيم العودة التدريجية بالسماح بأداء مناسك العمرة على مراحل: حيث تبدأ في بأدحلة الأولى بستة آلاف معتمر في اليوم، وهو يمثل ٢٠ من الطاقة الاستيعابية المعدلة بُغية مراعاة الإجراءات الصحية الاحترازية داخل المسجد الحرام.

وية ١٨ أكتوبر ٢٠٢٠م سيسمح بوصول أعداد المعتمرين حيث يصل العدد إلى خمسة عشر ألف معتمر، ومع بداية نوفمبر سيسمح للزوار من دول معينة تعتبر أمنة بالمشاركة في مناسك العمرة حيث تصل النسبة إلى ١٠٠٪ من الطاقة الاستيعابية بمراعاة الإجراءات الاحترازية. وتقدر بعشرين ألف معتمر.

وعندما تقرر السلطات المعنية إنهاء حظر كورونا سوف يسمح بأداء العمرة للمقيمين في الملكة والقادمين من الخارج بنسبة ١٠٠% من الطاقة الاستيعابية الطبيعية.

وقد بلغ أعداد المشاركين في مناسك العمرة في العام الماضي ١٩ مليون مسلم على مدار العالم. فاللهم رُدْنا إلى بيتك الحرام، ومسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم ردًا جميلاً، حُجَّاجًا وعُمَّارًا وزائرين، وأعزُ الإسلام والمسلمين. واحفظ بلادنا من كيد الكاندين، آمين، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

> ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ السنة الخمسون



الحمد لله كما ينبغي لجلال وجهه وعظيم سلطانه، وصلاة وسلامًا على نبيه المصطفى ورسوله المجتبى محمد صلى الله عليه وسلم. وبعد:

فلعل من نافلة القول أن يقال: يجب على أهل العلم أن ينصحوا لله تعالى، وأن يقولوا بالحق بضوابطه الشرعية، قال تعالى: (أَرَّ فَوْخَذَ عَلَيْهِ مَتَخَنُ الكَتَبِ أَن لَا يَقُولُوا عَلَى لَعَمَ إِلاَ ٱلْحَقَ وَدَرَسُوا مَا عَمِو وَالدَّارُ الآخِرَةُ خَبَرٌ لَلَابِيَ يَتَعُونُ أَفَلَا عَمَقِلُونَ ، (الأعراف: 179).

وقد يظن كثير من الناس أن قول الحق هو تتبع المثالب، وجمع المعايب، وتصيد الأخطاء، وإعلان مواطن الزلل، ونشر الأخطاء، وتثوير الناس، ونشر الفرقة.

وقد قال رسول الله - صلى الله عليه وسلم-: إذا سمعتم الرجل يقول: هلك الناس، فهو أهلكُهُم.. أخرجه مسلم (٢٦٢٣) من حديث أبي هريرة -رضى الله عنه -.

قال الخطابي في غريب الحديث (١ (٥٣٦): يكون ذلك في الرجل يولع بذكر الناس، واحصاء عيوبهم، وعد مساويهم، فهو لا يزال يقول: هلك الناس، وفسدت نياتهم، وقلت أماناتهم، ويذهب بنفسه عجبًا، ويرى لها على الناس فضلاً، يقول: فهذا بما يناله في ذلك من الأثم أشد هلاكًا وأعظم وزرًا.

وقد يظن آخرون أن جمع الكلمة، وتأليف القلوب، ونشر الفأل، والدعوة إلى الصبر من الخور والضعف عن كلمة الحق، بل وقد يعده بعضهم نفاقًا.

وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم للأنصار: انكم ستلقون بعدي أثرة فاصبروا حتى تلقوني على الحوض، أخرجه البخاري (٣٧٩٢)، ومسلم (١٠٦١).

وقد يظن آخرون أن بيان حكم الله تعالى في قضايا الأمة ونوازلها والصدع به من تفريق الكلمة.

اعداد محمد عبد العزيز

وقد قال تعالى: • وَإِذْ أَخَذَ أَقَهُ سِتَقَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَبَ لَتَيْتَلُنَهُ لِتَآسِ وَلَا تَكْتُمُونَهُ فَتَبَدُوهُ وَرَآهَ ظُهُورِهِمْ وَاشْتَرَوْا مِعْ غَنَا قَلِيلاً فَيْنَى مَا يَشْتَرُونَ • (آل عمران، ١٨٧) فأخذ الله الميثاق عليهم أن يبينوا الحق فلا يضيع في الأمة، وعابهم باستدباره وراء ظهورهم وكتمانه عن الأمة.

#### لاذا قدمت بهذه المقدمة الطويلة؟

قدمت بها لأني رأيت فنامًا من الناس قد انقسموا إلى أنحاء متفرقة فمنهم:

. من أولع بجمع زلات أهل العلم وأخطائهم وأغلاطهم فطار به في كل أفق ينشرها، ولم يقبل منهم عذرًا، ولم يفرق بين محسنهم الذي غلب عليه الصواب في القول والعمل، ومسيئهم الذي غلب عليه الخطأ والزلل، وبين من أصله البدعة ومن أصله السنة، بل راح يبحث عن كلمة من هنا أو هناك ليسقطهم.

وقد قال رسول الله عليه السلام الم عشر من أمن بلسانة ولم يدخل الايمان قلبة لا تغتابوا المسلمين ولا تتبعوا عوراتهم فانه من يتبع عوراتهم يتبع الله عورته ومن يتبع الله عورته يفضحة في بيته اخرجه ابوداود (٤٨٨٠) من حديث أبي برزة الأسلمي .

قد قال الحافظ ابن عساكر في تبيين كذب المفتري (ص ٢٨): واعلم يا أخي - وفقنا الله لمرضاته، وجعلنا ممن يخشاه ويتقيه: أن لحوم العلماء مسمومة. وعادة الله في هتك أستار منتقصهم معلومة: لأن الوقيعة فيهم بما هم منه براء أمره عظيم، والتناول لأعراضهم بالزور والافتراء مرتع وخيم، والاختلاف على من اختاره الله منهم لنشر العلم خلق ذميم،

. ومنهم من أولع بجمع أخطاء الحكام وزلاتهم

ربيع أول ١٤٢٢ هـ - العدد ٥٩١ ١ السنة الخمسون وأغلاطهم وراحوا يذيعونها في الأفاق ويشنعون عليهم بغية تفريق الكلمة وكسر السلطان وإزالة مهابته من القلوب، ولم يفرقوا بين الأمر بطاعته في المعروف دون المنكر، ويين دعوى الخوارج والبغاة الداعين للخروج على حكام الجور.

وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: رائه يستعمل عليكم أمراء، فتعرفون وتنكرون، فمن كره فقد برئ، ومن أنكر فقد سلم، ولكن من رضي وتابع.

قالوا: أفلا نقاتلهم؟

قال: لا، ما صلوا، أخرجه مسلم (١٨٥٤).

فجعل النبي صلى الله عليه وسلم الناس مع حكامهم إذا رؤوا منهم المنكر على ثلاثة أصناف: الأول: من رأى المنكر فلم يستطع أن ينكره بلسانه. فكرهه بقلبه ولم يقرهم عليه، فهذا برئ من اثمهم الذي اقترفوه.

قال القاضي عياض في إكمال المعلم (٦ /٢٦٤): المعاقبة على السكوت على المنكر إنما هو لن رضيه، وأعان فيه بقول أو فعل أو متابعة، أو كان يقدر على تغييره فتركه.

فأما مع عدم القدرة فبالقلب وعدم الرضا به، كما فسره بعد في الحديث الآخر؛ أي: كره بقلبه وأنكر بقلبه ..

الثاني: من رأى منهم المنكر فأنكره بلسانه وهذا له حالان:

الحال الأول: أن يكون عند الحاكم بالموعظة الحسنة سرًا دون تهويل ، وقد قال الله لموسى وهارون صلى الله وسلم عليهما: وَأَدْهَا إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَنَى 3 فَقُولًا لَهُ قُولًا إِنَّا لَمَالَهُ بِنَدَكُرُ أَوْ يَعْنَى (طه: ٤٣.

وعن طارق بن شهاب - رضي الله عنه - ، أن رجلا سأل النبي صلى الله عليه وسلم، وقد وضع رجله في الغرز: أي الجهاد أفضل؟

قال: كلمة حق عند سلطان جائر،. أخرجه النسائي (٤٢٠٩).

الحال الثاني: أن يكون إنكار المنكر في العلن والجهر ليتقيه الناس ولا يفعلونه، فهذا من الميثاق الذي أخذه الله على العلماء.

لكن يكون ذلك دون تعيين لفاعله، ودون تشهير

قال القاضي عياض في إكمال المعلم (٦ /٢٦٤): وقوله: "فمن كره فقد برئ، ومن أنكر فقد سلم ": أي: من معاقبة الله له على الإقرار على المنكر، وبرئ بكراهيته من الرضا والمتابعة، وفيه حجة على لزوم قول الحق وإنكار المنكر.

الثالث: من رأى المنكر فرضي به، وتابع عليه، وربما برر له: فيلبس الحق بالباطل.

قال النووي في شرح مسلم (١٢ /٢٤٣): ولكن الإثم والعقوبة على من رضي وتابع --

وهؤلاء ثلاثة أقسام:

الأول: من رأى الإثم أو علم به فرضيه بقلبه، وإن لم يفعله.

الثاني، من رأى المنكر أو علم به فرضيه بقلبه، وتابع عليه بعمله.

الثالث: من رأى المنكر أو علم به فرضيه بقلبه، وتابع عليه بعمله، وربما برر له، إما بجهل، أو بالكذب على الله، فلبس الحق بالباطل فهؤلاء أشدهم اثمًا.

قال تعالى: (يَتَأَيُّهَا النَّاسُ كُلُوا مِعَانِي ٱلْأَرْضِ حَلَكُ عَلِيبًا وَلَا تَتَمَعُوا خُطُوَتِ التَّبَعَلَيْ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوْ مَعَانِي (هَ) إِنَّمَا يَأْمُرُكُمْ بِالتَوَةِ وَٱلْمَحْتَاةِ وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللهِ مَا لَا خَمَلَمُونَ ، (البقرة: ١٦٩، ١٦٩).

وقال تعالى: • وَلَا نَقُوْلُوْا لِمَا تَصِفُ أَلَسِنَتُكُمُ ٱلْكَذِبَ هُذَا حَلَنُ وَهُذَا حَرُمٌ لِتَغْتَرُوا عَلَ اللهِ ٱلْكَذِبَ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُغَرُّونَ عَلَ اللهِ الكَذِبَ لا يُفْلِحُونَ • (النحل: ١١٦).

وقد سنل صلى الله عليه وسلم عن منابذة السلطان بالسيف إذا أظهر المنكر، وهذا السؤال يدل على أمرين:

الأول: نزع اليد من الطاعة.

ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ السنة الخمسون

الثاني: السعى في خلعهم بالسيف.

فأجاب صلى الله عليه وسلم بالنفي ما أقاموا في الأمة الصلاة، فدل الأمة على علامة ظاهرة. قال في تحفة الأحوذي (٦ / ٤٤٥): ، أي: لا

تقاتلوهم ما صلوا، إنما منع عن مقاتلتهم ما داموا يقيمون الصلاة التي هي عنوان الإسلام حذرًا من هيج الفتن واختلاف الكلمة وغير ذلك مما يكون أشد نكاية من احتمال نكرهم والمصابرة على ما ينكرون منهم.

هذه الكلمات نصيحة من مشفق، فما كان فيه من صواب فمن الله، وأستغفر الله من الأخرى.

# الوالدان، بين الحقوق والعقوق

الحمد لله رب العالمين، والعاقبة للمتقين، والصلاة على خاتم المرسلين.

أما يعد : فمن أعظم العبادات والقريات إلى الله عزَ وجلّ : برَ الوالدين ؛ حيث أكد سبحانه في كتابه العزيز على البر بالوالدين والإحسان إليهما ورعايتهما والعناية بهما، ولعظم هذا الأمر قرن الله سبحانه وتعالى برَهما بعبادته ؛ اهتمامًا بهما وتعظيمًا لشأنهما.

وقد بين الله سبحانه وتعالى صور البر المتعددة والمختلفة بالوالدين.. كما سيأتي في ثنايا هذا المقال، أسأل العلي القدير أن يغفر لي ولكم تقصيرنا مع والدينا.

قَالَ الله تَعَالَى في سورة الإسراء: (وَقَضَى رَبَّكَ أَلَّا عَمَّدُوا إِلَّا إِيَّهُ وَبِالْوَلِينِ إِحْسَنًا إِمَّا يَبْغَنَ عِندَكَ أَلْكِبَرُ أَحَدُهُما أَوْ كَذَهُما فَلَا تَقُل أَحْما أَنَّ وَلَا نَهُم هُما وَقُل لَهُما وَقُلا حَرِيما () وَالْغَنِسَ لَهُمَا جَنَاحَ ٱلْذَلِ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقَالَ تَعَالَى في سورة لقمان ، وَوَصَيا ٱلإَسَنَ بَوَلَدَهِ وَقَالَ تَعَالَى في سورة لقمان ، وَوَصَيا أَلَا سَنَ بِوَلَدَهِ وَلَوَالَهِ قُلْ الْمَهُ وَعَاعَلَ وَعَن وَعَمَانَ الاَ

وبرُ الوالدين من أعظم أبواب الخير، وقد جاء ذلك عَنَّ الحديث الذي سأل فيه عبد الله بن مسعود النبي صلى الله عليه وسلم قائلاً: أَيُ الْعُمَل أَحَبُ إلَى الله؟ قال: "الصَلاَةُ عَلَى وَقْتَهَا". قال: ثَمَ أَيُ؟ قال: "ثُمَ برُ الُوالدين"، قال: ثمَ أيُّ؟ قال: "الُجهَادُ عَسَبِيل الله" (متفق عليه).

وكثير منا يقع في عقوق الوالدين وهو لا يدري.

ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ السنة الخمسون

بل ويظن أنه بار بهما.

فبر الوالدين من أجل القربات إلى الله سبحانه وأفضل الأعمال، والأكرم للمسلم أن يقوم على حاجة والديه من أن يقوم ليله في صلاة وقراءة قرآن، وفي كل خير؛ فالاهتمام بالوالدين أفضل من حج التطوع أو العمرة أو نحو هذا من أنواع البر والمعروف الأخرى التي حثنا عليها ديننا الحنيف. صلى الله عليه وسلم فقال: أبايعك على الهجرة والجهاد؛ أبتغي الأجر من الله، فقال: "فهل من والديك أحد حي؟". قال: نعم. بل كلاهما. فقال النبي: "فتبتغي الأجر من الله؟". فقال: نعم. قال النبي: "فارجع إلى والديك، فأحسن صحبتهما" (رواه مسلم).

اعتداد ابراهيم رفعت

وي رواية أخرى لمسلم قال النبي: "ففيهما فجاهد" (رواد مسلم).

ومن هنا يتبين لنا أهمية برَ الوالدين والحرص عليه وأنه أفضل من صيام التطوع، ومن قيام الليل، ومن حج التطوع، ومن عمرة النفل.

وقد جعل الله حق الوالدين بعد حقه تعالى كما جاء في سورة النساء ، وَأَعْبُدُوا أَمَّةَ وَلا تُشْرِكُوا مِد شَيْعًا وَوَالْوَالَذِينِ إِحْسَنًا وَبِذِي الْقُرْنِ وَالْبَسَنِي وَالْبَسَنِي وَالْمَسَكِينِ وَلَهُكُو وَى أَلْشُرْبَى وَأَجْكَارِ الْجُنُبِ وَالْعَمَاحِ بِالْجَنْبِ وَإِنِي الْسَبِيلِ وَمَا مَلَكَتَ أَيْمَسَكُمُ إِنَّا أَمَّة لَا يُحِبُّ مَن حَكَنَ

#### مَحْتَالاً فَخُورًا ، (النساء:٣٦).

فأكدت الأية الكريمة على أن الله عز وجل قد أوجب على المسلمين حقوقاً للوالدين وقرنها بعبادته الخالصة له سبحانه وتعالى؛ وذلك لقدرهما وفضلهما على الأبناء بعد فضل الله عليهم. فإذا نظر الإنسان في حاله ونفسه وطريقة تعامله مع والديه لوقف على شدة التقصير مع أن هذا من أفضل الأعمال، ولربما اعتقد أنه يضحي من أجلهما وهو مقصّر في أبسط الحقوق الواجبة عليه.

#### حق الوالدين على الأبناء:

الوالدان أحق الناس بالوفاء والعناية والرعاية. لما قاما به من عطاء وتفان وحُبَ لأولادهما دون انتظار مقابل.قال تعالى: (وَفَنَى رَبُّكَ أَلَا مَبْدُوا إِلَّا وَ كَلَامًا فَلَا تَعَلَى أَمَا يَبْتُنَ عِنَكَ أَلْحَكُمُ أَحَدُهُمَا وَ كَلَامًا فَلَا تَعَلَى أَمَا يَبْتُنَ عِنَكَ أَلْحَكُمُ أَحَدُهُما مَرْ كَلَامًا فَلَا تَعَلَى أَنَا يَبْتُنَ عِنَكَ أَلْحَكُمُ أَحَدُهُما وَ كَلَامًا إِلَى الأحسان في التعامل معهما وهما في مرحلة الشيخوخة وعدم إظهار الضيق من طلباتهما ولو كانت كثيرة ومتكررة. كما يحتاجان إلى عدم مجادلتهما أو الكذب عليهما. ثم الدعاء لهما بالرحمة والغفران بعد موتهما.

والإسلام قد اختص الأم بمزيد من البر؛ لحاجتها وضعفها وسهرها وتعبها في الحمل والولادة والرضاعة. والبر يكون بمعنى حسن الصحبة والعشرة وبمعنى الطاعة والصلة؛ فعن أبي هريرة -رضي الله عنه- قال، "جاء رجل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: يا رسول الله، من أحق أمك. قال: ثم من؟ قال: أمك، قال: ثم من؟ قال: أمك. قال: ثم من؟ قال: أبوك" (متفق عليه).

ويِ رواية: "يا رسول الله، من أحق بحسن الصحبة؟. قال: أمك، ثم أمك، ثم أمك، ثم أباك، ثم أذناك أدناك".

فهذا الحديث يبيّن فضل الأم ومنزلتها، وأن الأم لها من الحق في هذا الجانب وهو حسن الصحبة ثلاثة أضعاف ما للأب.

#### عقوق الوالدين من أكبر الكبائر

ففي الحديث المتفق عليه؛ عن أبي بكرة نفيع بن الحارث رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "ألا أنبئكم بأكبر الكبائر؟ ثلاثًا.

يعني قائها ثلاث مرات، قلنا؛ بلى يا رسول الله، قال: الإشراك بالله، وعقوق الوالدين، وكان متكنًا فجلس، فقال: ألا وقول الزور وشهادة الزور، فما زال يكررها حتى قلنا: ليته سكت".

وقد اتفق أهل العلم على أن بر الوالدين فرض. وعلى أن عقوقهما من الكبائر، وذلك بالإجماع..

وعن أبي بكرة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "كل الذنوب يؤخر الله تعالى ما شاء منها إلى يوم القيامة إلا عقوق الوالدين، فإن الله يعجله لصاحبه في الحياة قبل الموت"(رواه الطبراني في الكبير والحاكم في المستدرك).

#### بر الوالدين بعد المات

المسلم مأمور ببرّ والديه في حياتهما، وبعد موتهما؛ بالدعاء لهما بالرحمة والمغضرة، وتنفيذ وصيتهما في غير معصية الله والوفاء بعهدهما، وإكرام أصدقائهما.

#### الأثار المرتبة على بر الوالدين:

أكدت النصوص الشرعية على أن لبر الوالدين آثارًا. طيبة على الأبناء، منها:

١- الفوز بالجنة:

عن أبي هريرة عن النبي قال: "رغم أنفه، رغم أنفه، رغم أنفه"، قيل: من يا رسول الله؟ قال: "من أدرك والديه عند الكبر أحدهما أو كليهما ثم لم يدخل الحنة"(رواه مسلم).

٢- من أحب الأعمال إلى الله:

عن أبي عبد الرحمن عبد الله بن مسعود قال: سألت النبي أي العمل أحب إلى الله؟ قال: "الصلاة على وقتها". قلت: ثم أي؟ قال: "بر الوالدين". قلت: ثم أي؟ قال: "الجهاد في سبيل الله" (متفق عليه). ٣- رضا الرب في رضا الوالدين:

عن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "رضا الرب في رضا الوالدين، وسخط الرب في سخط الوالدين" (رواه الترمذي وصححه ابن حيان والحاكم).

٤- البر منجاة من مصائب الدنيا، بل هو سبب تفريج الكروب وذهاب الهم والحزن، كما ورد في شأن نجاة أصحاب الغار، وكان أحدهم باراً بوالديه يقدمهما على زوجته وأولاده.

نسأل الله أن يرزقنا بر آباننا وأمهاتنا أحياء وأموتًا. والحمد لله رب العالمين.

> ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٩١ السنة الخمسون

من نور كتاب الله احذر أن تكون من هؤلاء

قال الله تعالى: ( فِينَ ٱلنَّاسِ مَن يُعْجُبُكَ قُوْلُهُ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِّيَا وَيُشْهِدُ ٱللَّهُ عَلَى مَا فِي قَلْمِهِ وَهُوَ أَلَدُ ٱلْخِصَامِ () وَإِذَا نَوَلَى سَعَنَ فِي ٱلْأَرْضِ لِنُفْسِدَ فِيهَا وَبُعْلِكَ ٱلْحَرْثَ وَٱلنَّسْلُ وَٱللَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْفَسَادَ .. (المقرة ٢٠٤: ٢٠٥)

alm

Imo Arto all

من حكمة الشعر

قال حسام الدين الواعظي رحمه الله:

ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ السنة الخمسون

ما المرء إلا الذي طابت فضائله ... والدين زين بُزين

رقي أخلاق السلف عن مطرف: أنه قال لبعض إخوانه: يا أبا فلان، إذا كانت لك حاجة، فلا تكلمني، واكتبها في رقعة، فإنى أكره أن أرى في وجهك ذل السؤال. (سير أعلام النبلاء)

> عن جابر بن سمرة، رضي الله عنهما؛ قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: المرجع مال مالي المرجع وإنَّي لأعرف حجرًا بمكَّة كان يسلَّم عليَّ قبل أن أبعث. إنى لأعرفه الآن، (رواد مسلم)

حكم ومواعظ

رأى الأحنف في يد رجل درهما، فقال: لن هذا؟ قال: لي. قال: ليس هو لك حتى تخرجه في أجر أو اكتساب شكر، وتمثل: أنت للمال إذا أمسكته، وإذا أنفقته فالمال لك. (سير أعلام النبلاء)



# إعداد : علاء خضر

ية أشراط الساعة ، وأن تلد الأمة ربها أو ربتها ، الرب يطلق ية اللغة على المالك، والسيد، والمدبر، والمربي، والقيّم، والمُنعم، ولا يطلق غير مضاف إلا على الله تعالى، وإذا أُطلق على غيره أُضيف، فيقال رب كذا. (النهادة لابن الأثير)

من معاني الأحاديث=

الحاديث واطلة في المر سيلة "

ولا شبيه ولا نظير، ولا تضربوا لله الأمثال، ولا تصفوه بالزوال، فإنه بكل مكان" موضوع. فإن في الحديث أجزاء قد

تكون صحيحة ولكن لفظة "فإنه بكل مكان" باطلة من وضع المبتدعة لتعطيل صفة العلو لله عز وجل. ( السلسلة الضعيدة )

عن أبي هريرة- رضي الله عنه- قال: قال رسول الله؟، تُفتح أبواب الجنّة يوم الاثنين. ويوم الخميس. فيُغفر لكلّ عبد لا يشرك بالله شيئا إلا رجلاً كانت بينه وبين أخيه شحناء فيُقال: أنظروا هذين حتى يصطلحا...

من فضائل الصحابة

عن الثوري قال: من قدً على أبي بكر وعمر أحداً. فقد أزرى على اثني عشر ألفا من أصحاب رسول الله -صلى الله عليه وسلم-توثي رسول الله وهو عنه

(سير أعلام النبلاء)

راض.

من أقوال السلف عن الوليد بن مسلم، قال: سألت مالكًا، والثوري، والليث، والأوزاعي عن الأخبار التي في الصفات (يعنى صفات الله عز وجل)، فقالوا، أمروها كما جاءت. وقال أبو عبيد: ما أدركنا أحدًا يفسر هذه الأحاديث، ونحن لا نفسرها. (سير أعلام النبلاء)

السنة الخمسون

أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ م

almi zhall

# دراساتے شرعیت

أثر السياق في فهم النص (١٢٧) حجاري الكراة

2 mm







ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ السنة الخمسون

#### الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبى بعده وبعد:

هما يزال الحديث متصلاً عن أثر قرائن السياق على أدلة الحجاب، وقد قسمت أدلة الحجاب إلى ثلاث مجموعات: المجموعة الأولى: أدلة القرآن. المجموعة الثانية: أدلة السنة. المجموعة الثالثة: الأثار عن الصحابة ومن بعدهم. وقد انتهيت بفضل الله تعالى من أدلة القرآن، وبدأت في أدلة السنة، فتكلمت عن سبعة أحاديث، وأواصل البحث بإذن الله تعالى.

#### الحديث الثامن:

عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لا تباشر المرأة المرأة فتنعتها لزوجها كأنه ينظر إليها". (صحيح البخاري).

وقد استدل بعض أهل العلم من الحديث على احتجاب النساء عن الرجال احتجابا كاملاً مستدلاً به على تغطية الوجه (انظر الصارم المشهور: ص٩٥).

فهل المباشرة يُقصد بها النظر إلى الوجه؟ أم هي أوسع من ذلك؟ وهل يستدل من الحديث على وجوب النقاب؟

#### من القرائن حول الحديث:

أ- قرينة لفظية متصلة: "لا تباشر" من المباشرة يقول ابن الجوزي: "كأن المباشرة هاهنا مستعارة من التقاء المشرتين للنظر إلى المشرة، فتقديره تنظر إلى مشرتها.." (انظر كشف المشكل من حديث الصحيحين ٢٩٩/١).

ب- قرائن لفظية منفصلة: في رواية للحديث عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إذا كنتم ثلاثة فلا يتناجى اثنان دون الآخر حتى يختلط بالناس؛ من أجل أن يحزنه, ولا تباشر المرأة في ثوب واحد من أجل أن تصفها لزوجها حتى كأنه ينظر إليها"

#### الحديث التاسع:

عن عائشة رضي الله عنها قالت: "إن كان رسول الله صلى الله عليه وسلم ليصلي الصبح فينصرف النساء متلفعات بمروطهن ما يُعْرَفن من الغلس"

(متفق عليه)، وفي رواية عند البخاري: "ولا يعرفن بعضهن بعضًا".

وقد تنازع الفريقان؛ الفريق الذي قال بوجوب تغطية الوجه، والفريق الذي قال باستحبابه على الاستدلال بالحديث.

القرائن حول الحديث:

أ. قرينة لفظية متصلة: "متلفعات بمروطهن" وفي رواية "متلففات بمروطهن"، والأكثر على متلفعات، وقيل المعنى متقارب، وقيل؛ إن التلفع يستعمل مع تغطية الرأس، وقيل بل هما بمعنى واحد، وهو الاشتمال بالثوب (انظر: المنتقى شرح الموطأ ١/١، إحكام الإحكام شرح عمدة الأحكام لابن دقيق العبد ١٦٥/١.

ب- ما يُعرفن من الغلس؛ الغلس هو وقت اختلاط ضوء الصبح بظلمة الليل.

ما يعرفن، هل لا تُعرف أشخاصهن أرجال هن أم نساء من شدة الغلس أم لا يعرفن من هن من النساء بأعيانهن، وهذا يقتضي أنهن سافرات عن وجوههن؛ لأنهن لو كنَّ غير سافرات لمنع وهذا يرد عليه أنهن لما أمن عدم رؤيتهن لشدة الغلس كشفن عن وجوههن، وأيضًا لأن النساء كن يخرجن سريعًا عقب الصلاة؛ حتى لا يزاحمن الرجال ولا يراهن الرجال. (انظر: يزاحمن الرجال ولا يراهن الرجال. (انظر: مسلم ١٤٤/٥, شرح سنن أبي داوود للعيني المسلمة صه٦, الصارم المشهور ص٨٦).

## ج- قرائن لفظية منفصلة:

عن عائشة رضي الله عنها قالت: "لو رأى رسول الله صلى الله من النساء ما نرى لمنعهن من المساجد كما منعت بنو إسرائيل نساءها، لقد رأيتنا نصلي مع رسول الله صلى الله عليه وسلم الفجر في مروطنا، وننصرف وما يعرف بعضنا وجود بعض" (مسند أبي يعلى ح٢٩٣٢، والبزار ح ٢٩٥ قال الألباني: سنده صحيح، وكذلك قال حسين سليم أسد في

تحقيقه على مسند أبي يعلى، والحديث في الصحيحين دون ذكر الوجه).

وفي رواية عن عائشة رضي الله عنها قالت: "لقد رأيتنا ونحن نصلي مع رسول الله صلى الله عليه وسلم صلاة الفجر في مروطنا، ثم ننصرف وما يعرف بعضنا وجوه بعض". (انظر: مسند السراج، ح ٦٢٤, ٨٠٨, ١١٧٠, الصحيحة ح ٢٣٢).

بضم رواية أبي يعلى، والبزار وغيرهما أن النساء كن كاشفات الوجوه، لكن هذا لا يُستدل به على جواز كشف الوجه، لماذا؟ لأنه من المعلوم أن المرأة إذا أمنت ألا يراها أحد من الرجال في ظلمة الليل قد تكشف وجهها مستترة بظلمة الليل، خاصة أن الرجال كانوا يمكثون بعد الصلاة في المسجد مع رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ فتخلو شوارع المدينة من الرجال.

#### الحديث العاشر:

عن عائشة رضي الله عنها قالت: "أومات امرأة من وراء ستر بيدها كتابًا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقبض النبي صلى الله عليه وسلم يده، فقال، ما أدري أيد رجل أم يد امرأة \$ قالت: بل يد امرأة. قال: لو كنت امرأة لغيرت أظفارك، يعني بالحناء" (صحيح سنن أبي داود وغيره)، والحديث في سنده خلاف بين أهل العلم، فمنهم من ضعفه، وحسنه الألباني بشواهده الكثيرة، انظر الثمر المستطاب ص٣١١-٣١٥).

القرائن حول الحديث: قرينة لفظية متصلة ١- "أومات امرأة من وراء ستر": أي أشارت من وراء ستر يحجبها عن العيون، حتى إن النبي صلى الله عليه وسلم لم يعرف أهي رجل أم امرأة، وفيه استد لال على أن الحجاب الكامل، ومنه تغطية الوجه كان مشروعًا أيام النبي صلى الله عليه وسلم.

۲- بیدها: یدل علی أن یدها كانت ظاهرة ولم تكن ترتدی ما یسترهما كالقفازین.

لكن يرد تساوّل، هل لليدين حكم الوجه؟ من

ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ السنة الخمسون

قال: إن لليدين حكم الوجه استدل بالحديث وشواهده على جواز كشف وجه المرأة: لأن النبي صلى الله عليه وسلم لم ينكر على المرأة كشف يديها (انظر جلباب المرأة المسلمة ص٧١-٧٧)، ومن فرق بين اليدين والوجه، استدل بالحديث على مشروعية تغطية الوجه، ولهذا لم ينكر عليها النبي صلى الله عليه وسلم استتارها وتغطية وجهها (انظر الصارم المشهور ص٨٨).

قلت: إن كان لليد حكم الوجه فهو حجة للقائلين بجواز كشفهما، لكن هذا قد يرد عليه أن اليد قد يتجاوز عن كشفها أحيانًا للضرورة، فهل مناولة الكتاب من الضرورات؟ أرى أنها ليست ضرورة إلا إذا كانت المرأة تستر يديها بكم جلبابها الطويل ثم ظهر كفاها عند مناولة الكتاب للنبى صلى الله عليه وسلم.

#### الحديث الحادي عشر:

عن عائشة رضي الله عنها قالت: "خرجت سودة بعدما ضرب الحجاب لحاجتها، وكانت امرأة جسيمة لا تخفى على من يعرفها، فرآها عمر بن الخطاب، فقال: يا سودة، أما والله ما تخفين علينا، فانظري كيف تخرجين, قالت: فانكفأت راجعة، ورسول الله صلى الله عليه وسلم في بيتي، وانه ليتعشى وفي يده عرق، فدخلت فقالت: يا رسول الله إني خرجت فلوحى الله إليه ثم رفع عنه، وإن العرق في يده ما وضعه، فقال: إنه قد أذن لكن أن تخرجن لحاجتكن" (متفق عليه).

قرينة لفظية متصلة ١- "يا سودة، أما والله لا تخفين علينا"؛ فدل على أنها لم تكن مكشوفة الوجه، وإلا لما قال لها تلك المقولة، وإنما عرفها بطولها وهيئتها. وأمهات المؤمنين فرض عليهن الحجاب بالكامل بما في ذلك الوجه والكفين، وهذا لا خلاف فيه، إنما يرد عليه مسألة؛ هل الخطاب لأمهات المؤمنين يشمل جميع النساء أم لا يشملهن؟ وهذه المسألة مشهورة، وقد أشرت إليها من قبل.

الحديث الثاني عشره

عن عائشة رضي الله عنها قالت: إن أسماء بنت أبي بكر رضي الله عنها دخلت على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وعليها ثياب رقاق. فأعرض عنها رسول الله صلى الله عليه وسلم. وقال: "يا أسماء! إن المرأة إذا بلغت المحيض لم تصلح أن يُرى منها إلا هذا وهذا، وأشار إلى وجهه وكفيه" (أخرجه أبو داود والبيهقي ينحوه).

#### القرائن حول الحديث:

قرائن غير لفظية: وذلك في سند الحديث: ففيه خمس علل:

١- الانقطاع بين خالد بن دريك -راوي الحديث
عن عائشة -وبين عائشة رضي الله عنها، فهو
ئم يدركها-

٢- ضعف سعيد بن بشير، أحد رجال السند.
٣- عنعنة الوليد بن مسلم، أحد رجال السند.
٤- عنعنة قتادة بن دعامة السدوسي، أحد رحال السند.

٥- الاضطراب: فخالد بن دريك يرويه مرة عن أم سلمة بدلاً عن عائشة رضي الله عنها (انظر الكامل في ضعفاء الرجال ٤/٧/٤، ميزان الاعتدال للذهبي ٢٠/١٦. تقريب التهذيب: ت ٢٥٤٦, ت٢٧٦٦, ت ٥٥١٨, ت ١٦٢٥, تهذيب التهذيب ت ٢٥٤, تعريف أهل التقديس ص ٤٣).

وهناك طرق للحديث قوَّى بها بعض أهل العلم الحديث -كالألباني والبيهقي (انظر جلباب المرأة المسلمة ص٥٨-٥٩، السنن الكبرى للبيهقي (٣١٩/٢).

وقال ابن كثير بعد أن ذكر نقولا عن بعض الصحابة في (إلا ما ظهر منها) الوجه والكفين، فقال: "وهذا هو المشهور عند الجمهور-ويُستأنس له بالحديث الذي رواه أبو داود في سننه ثم ذكر الحديث.."، وعلق عليه فقال: "لكن قال أبو داود وأبو حاتم الرازي: هذا مرسل، خالد بن دريك لم يسمع من عائشة" (انظر تفسير ابن كثير ٢٥/٤-٤٦). وللحديث بقية، والحمد لله رب العالين.

> ربيع أول ١٤٤٢ هـ- العدد ٥٩١ السنة الخمسون



الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله، وصلى الله على خيرة خلّقه وصفوة بريّته نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعدُ:

هَلا يرتاب عاقل، ولا يشكُ عارفُ فاضلُ، أنّنا قد أصبحُنا في زمان تراكمت على عُقول أهْله سحائبُ الْجهالات، وغلبتُ على قُلوبهم فتَن الضَلالات، ورانتُ على بصائرهم السيّنات والخطيئات وقبائح العادات حتى صارت كالظُّلمات، ومن أنكر هذا فهو كالّذي ينكرُ ضوء الشَّمُس الْمُنيرة وهي في نَحْر الظَّهيرة.

طوع السمس معيرة وعلي في تعرب ويرب وإنَّ أناسًا في زماننا قد خالفوا الجادة، وجانبوا الصواب فلم يعتنوا بسلوك سبيل النجاة وظنُوا أنَّ الأمرَ سهل، وأنَ الْخُطُب يسير، وهم لا يشعرون بما هم عليه من الجهل، وهم في ذلك قد أصاب بصائرهم عمّى، وغلبتُ على أبصارهم غشاؤة حالتُ بينهم وبين الهُدى



حتى غلب الوهم على الفهم فأفسده وأنكده. وإن المراد من هذه المقالات تحقيق معاني قيمة النجاة، وأهمية سلوك مسالكها وإن كانت وعرة شائكة.

إنَّ المؤمن الذي يسلك طرق النجاة، ويبتعد عن سبل الفواة يكون أقعد بالُحال وأفهَم للمقال بل يصبح الضالة المنشودة، والدرة المفقودة في هذا الزمان.

وهو مع ذلك لن يسلم من توارد الأذايا والفتن وتواتر البلايا والمحن.

رمتني بنات الدُهر من حيث لا أرى

هكيفَ بِمَن يُرْمَى ولَيْسَ بِرَامِ هلو أنها تَبُلُ إذًا لاتَقَيْتُها ولكنَّتِي أَزْمَى بِغَيْرِ سِهامِ

> ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ السنة الخمسون

#### من أهم أسباب النجاة:

وإن من أهم أسباب النجاة: النظر في حال السابقين سواء كانبوا من الصالحين الجادين السعاة، أو كانوا من الفاسقين الطغاة والعصاة، وسواء كانوا من الأوائل أو الأواخر ومن الأقدمين أو المعاصرين، فأخذ العبرة لا يتعلق بجيل دون آخر، ولا بمتقدم ومتأخر ولا بتال وماض. قَال تعالى: ﴿ قَدْخَلَتْ مِن قَبِّلِكُمْ سُبُنَّ فَسِرُوا فِي ٱلْأَرْضِ فَأَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنِيْبَةُ ٱلْتُكَذِينَ () هَذَا بَيَانُ لِلنَّاسِ وَهُدًى وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ

من أهم أسباب النجاة: النظر في حال السابقين سواء كانوا من الصالحين الجادين السعاة، أو كانوا من الفاسقين الطفاة والعصاة .

من الأهوال يجد فيها ترويحًا للخاطر، وعبرًا لكل معتبر وناظر. إذا عاش الإنسان أخبار من مضى توهمته قد عاش من أوَّل الدُّهْر وتحسيه قد عاش آخر عُمره إذا كان قد أنقى الجميل من الذكر فقد عاش كل الدهر من كان عالمًا حليما كريما فاغتنم أطول الغمر إن مطالعة أحوال الناس من المتقدمين والمتأخرين تجعل المرء بلتقط الفائدة والعبرة من كل قطعة، ويصلح بها كل بقعة،

> وبسد بها كل رقعة. أصناف الناس في الاعتبار،

من تأمل أصناف الناس وجدهم صنفين:

الأول: ينتبه للعبر، وينظر إليها نظر أهل اليقظة والبصر، وهذا امرؤ يزداد مع الأيام فهمًا وعقلا، ويصلح لأن يكون في القدوة رأسًا وأهلا، وهؤلاء في الناس قلة، وفي كل عصر ندرة aisso

الثاني: من لا يأبه للعظة ولا ينتبه للآيات والعبر، وهؤلاء أكثر الخليقة غير أنَّهم أهونُ من النقير، وأحقر من الحقير، وأضعف من القطمير؛ لأنهم ينتبهون بعد فوات الأوان وانتهاء المهلة من الزمان، كما حكى الله عن الأمم السابقة. قال تعالى: "وَعَادًا وَتُعُونًا وَقَد تُبْبَت لَكْم مِن مُنْكَرِبِهِمْ وَزَنْت لَهُمُ ٱلشَّطَانُ أَعْنَلَهُمْ فَسَدَّهُمْ عَنِ ٱلتَّبِيلِ وَكَانُوا متصبق " (العنكبوت: ٣٨). قال مجاهد: "ضللة" (صحيح البخاري: ١١٣/٦)، ومعنى مستبصرين أي: عندهما بصائر لكنهم لم يعملوها في تمييز الحق من الباطل فضلوا بهذا. أما الصنف الأول: فهم أهل اليقظة الذين يعملون ويوقنون أنهم إلى ربهم راجعون، قال تعالى: "الذينَ يَطْنُونَ أَنَّهُم مُلْعُوا رَجْمَ وَأَجْمَ إِلَهِ رُحمون " (المقرة: ٤٦)، والذين مؤتون ما أتوا وقلوبهم وجلة "وَالْبِينَ يَزْتُونَ مَا الْوَا وَقُلُومُ وَجِهَ أَنَّهُمْ الى مم رجون " (المؤمنون: ٦٠)، والذين يرجون الله واليوم الأخر "لفَدْكَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ أَشُو

(IT) souli: (IT)-147).

الأمر بالاعتبار وأخذ العبرة: قال تعالى: "قُلْ سِرُوا فِي ٱلأَرْضِ ثُمَّ أَنظُرُوا حَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُكَذِبِينَ " (الأنعام: ١١)، وقال أيضا: "قُلْ سِرُوا في ٱلأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنِيَةً ٱلْمُجْمِينَ" (النمل: ٦٩)، وقال أيضا: "قُلْ سِمُواف ٱلأَضِ فَانْظُرُوا حَيْفَ بَدًا ٱلْخَلَقُ ثُمَّ اللَّهُ يُعْتَى ٱللَّشَاةُ ٱلْآخِزَةُ إِنَّ أَمَّة عَلَى حَتْل شَيْءٍ قَدِيرٌ " (العنكبوت: ٢٠)، وقال أيضًا: "قُلْ سِرُوا فِ ٱلأَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبِلُ كَانَ أَحْتُرُهُمْ مُشْرِكِينَ " (12,04:73).

#### الاعتبار والاستبصار بأحوال الماضين:

انَ الاستنصار هو أن يكون النظر إلى الأحوال وتدبر الأمور بعين البصيرة قبل البصر، وأن يكون على سبيل العظة والعبرة، لا لتجنب الحزن والعبرة.

وهذا الاستبصار علم سامية شرفه، عالية غرفه، ومن تدبر وتفكر علم أنه من أحسن الأحوال وأزهاها؛ ومن أجل الأمور وأبهاها، لأنَّ صاحبه يصبح كالرائد في طلب الفوائد.

لأنَّ النظر في أحوال الخلق يري المرء الفوائد عيادًا، ويشرح القلب ويبسط من العبد لسانًا، وبهيئه للتمييز بين الفاضل والمفضول والمعلوم والمجهول، ويجعله يقود النفس بالخطام فلا يمشى في الظلام ولا ينقاد وراء الحطام.

كما أن تدبر الأحوال وتأمّل العبر وما فيها

السنة الخمسون

ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١

أشوة حسبة لمن كان برجوا الله والبوم الأجر وذكر الله كبرا" (الأحزاب: ٢١)، والذين يريدون الآخرة ويسعون لها سعيها ويعملون لها عملها ويحسبون لها حسابها، قال تعالى: "ومن أراد الأخرة وحق لها سعبها وفر مومن فأولتك كان سعبه معلما مومن ماريد هولا، وهولا، من علماريك وماكن علة ريك عطو " (الإسراء:

هنالك في آخر الزمان فتن كبرى، وبلايا شداد، ومحن غلاظ مثل فتنة المسيح الدجال الذي يفوي الناس ويضل خلقا كثيرين بما يتبعه من الكنوز وما يدعيه من إحياء المؤتى غير أن المؤمن صاحب البصيرة النافذة لا يقع في شركه ولا تصطاده حبائله .

.(1.19

- قد رزقهم الله تذكرة بتقلب الدهر بأبنائه، وبما يطرأ من عجائبه وأنبائه، ومن عليهم بفطر سليمة وأفكار مستقيمة، يُحسنون العمل في البدايات، ويشرئبون إلى النجاة والفوز في النهايات.

- الغالب عليهم الاجتهاد في عمل الآخرة. - يقفون على المواقف بحسن النظر والتدبير، ويحذرون من عمل المقصرين كل التحذير. - وهؤلاء أهل السعادة الباقية وأولو الدرجات والرتب العالية.

أما الصنف الثاني فهؤلاء لو نادتهم جادة الصواب لم يعبؤوا بالنداء، ولم يقيموا لها وزنًا، ولم يحركوا من أجلها لسانًا ولا قلمًا.

قد شغفتهم الدنيا حبًّا وأطاشت الشهوات منهم قلبًا ولبًّا، فأصبحوا يرون السعي وراء الأهواء حرية وفكرًا، والجري خلف الشهوات كياسة ونظرًا، والركض في طريق الملذات والأوطار نباهة وبصرًا، فهو في ذلك منفلت العنان لا يسلم للبيان، ولا يقْنَع للحجّة والبُرهان.

#### بصيرة المؤمن نجاة من المعن الشداد:

هنالك في آخر الزمان فتن كبرى، وبلايا شداد، ومحن غلاظ مثل فتنة المسيح الدجال الذي يغوي الناس ويصل خلفًا كثيرين بما يتبعه من الكنوز وما يدعيه من إحياء المُوتى غير أنَّ المؤمنَ صاحب البصيرة النَافذة لا يقع في شَرَكه ولا تصطادُه حبائلُه.

عن أبي سَعيد الخُدْرِي رَضِيَ اللَّه عَنْهُ، قَالَ: حَدَّثْنَا رَسُولُ اللَّه صَلَى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم

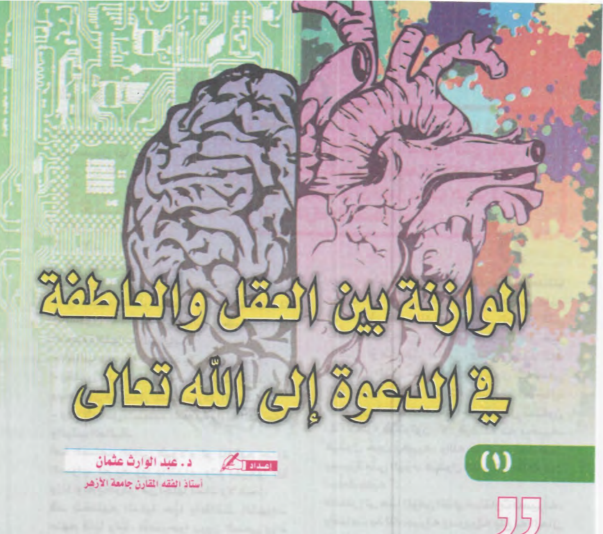
حديثًا طويلًا عن الدَّجَالَ فَكَانَ فَيما حَدْثَنَا به أنْ قَالَ: "يأتي الدَّجَالَ، وَهُوَ مُحَرَّمَ عَلَيْه أَنْ يَدْخُلُ نَقَابَ المَدِينَة. بَعْض السباخ الَّتِي بالمَدِينَة. فَيَخْرُجُ الْيُه يَوْمَنْدَ رَجُلُ هُوَ خَيْر النَّاس، أَوْ مَنْ خَيْرِ النَّاس، فَيقُولُ أَشَهَدُ أَنَّكَ اللَّمَ عَلَيْه وَسَلَّمَ حَدَيْتَهُ، فَيقُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ حَدَيْتَهُ، فَيقُولُ اللَّهُ صَلَّى أَرَايَتِ إِنَّ قَتَلَتُ هَذَا، ثَمَ أَحَيِيتَهُ هُلُ تَشْعُونُ اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ حَدَيْتُهُ، فَيقُولُ اللَّهُ صَلَّى فَيقُولُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ حَدَيْتُهُ، فَيقُولُ الدَّحَالُ أَرَايَتِ إِنَّ فَتَلَتُ هذا، ثَمَ أَحَيْنَتُهُ هُلُ تَشْعُونُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ حَدَيْتُهُ وَاللَّهُ مَا كُنْتَ قَطَ أَشَدً فَيقُولُ حِينَ يُحْيِيهِ، وَاللَّهُ مَا كُنْتَ قَطَ أَشَدً إِسَلَّطْ عَلَيْهُ إِنَّهُ عَلَيْهُ ".

فانظر إلى هذا المؤمن الذي استنارت بصيرته، وأضاءتُ بذلك سيرتُه وسريرتُه بلغ به الحال إلى أن عجز الدجال عن فتنته والاستحواذ عليه.

ولأجل هذه البصيرة علمنا النبي صلى الله عليه وسلم أن نسأل الله تعالى أن يرزقنا النور في جوارحنا وأعضائنا.

عن ابن عباس قال : قَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم : اللَّهُمَ اجْعَلْ لِي فَقَلِبِي نُورًا ، وَفَ لَسَانَي نُورًا ، وَفَ سَمَعِي نُورًا ، وَفِ بَصَرِي نُورًا ، وَمَنْ هَوْقِي نُورًا ، وَمَنْ تَحْتِي نُورًا ، وَعَنْ يَمِينِي نُورًا ، وَعَنْ شَمَالِي نُورًا ، وَمَنْ بَيْنِ يَدِي نُورًا ، وَمَنْ خَلْفِي نُورًا ، وَاجْعَلْ فِ نَفْسِي نُورًا ، وَأَعْظَمْ لِي نُورًا ، (رواه مسلم: ٧٦٣).

وللحديث بقية إن شاء الله وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: إن رسالة الإسلام الخالدة هي الرسالة التي بُعثَ بها جميع الأنبياء والرسل عليهم السلام منذ خلق الله آدم وإلى بعثة خاتم الأنبياء والرسلين محمد صلى الله عليه وسلم، أنزل عليه ربه عز وجل، وألوَّمَ أكْنَتُ لكَمَ وبَكُمُ وَأَثَنَتُ عَلَكُمُ بِنَتِي وَرَضِيتُ لكُمُ آلاِحمَة مِياً، (المائدة، ٣)، ولا رسالة سماوية لهداية البشرية غيرها، وما عداها هي تعاليم اصطناعية رُكُبت بعقول بشرية تعجز في كثير من أحوالها عن إدراك الأمور البدهية، وتحقيق منافعها الضرورية الحتمية، وعلى هدى رسالة الإسلام الخالدة ساركل أنبياء الله تعالى ورسله وأقوامهم وأممهم في كل موضع من الأرض وطنته أقدام البشر على اختلاف ألوانهم وألسنتهم.

Upload by: altawhedmag.com

ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١

· إِنَّ ٱلْذِيرَ عِندَ اللَّهِ ٱلْإِسْلَةُ · (آل عمران ١٩ )، وفي الحديث عن أبى هريرة رضى الله عنه أن النبى صلى الله عليه وسلم قال: " أنا أولى النَّاس بعيسي ابن مزيم في الدنيا والأخرة، والأنساء اخوة لعلات، أمهاتهم شتى ودينهم واحد" (صحيح البخاري: ٣٤٤٣). وقد عمد أعداء الرسالة السماوية المتضردة إلى رفع مفاهيم مغلوطة ومعلومات مغشوشة توهم الناس أن السماء تساقط أديانا متعددة وعقائد شتى في عهود قديمة وأخرى جديدة. كان غرضها التنقص من شأن المصدر وانتفاء وجوده وأنكل ما نسب إلى السماء إنما هو محض وهم وخداء وقعت البشرية ضحية له عبر تاريخها الطويل.

ولقد عمد التبى صلى الله عليه وسلم إلى أجلاف العرب من قريش وشبه الجزيرة العربية وأناس من غيرها؛ فما لبث العالم أن رأى منهم نوابغ كانوا من عجائب الدهر، فأصبح عمر-رضى الله عنه الذى كان يرعى الإبل لأبيه الخطاب ويتهرد- قائدا لن ينساه التاريخ، ويؤسس دولة إسلامية تجمع بين التفوق في الإدارة وحسن النظام، ويتصف بالورع والتقوى والعدل. وهذا خالد بن الوليد كان أحد فرسان قريش انحصرت كفاءته الحربية في هدف ضيق يستعين به رؤساء

قريش في المعارك القبلية فينال ثقتهم وثناءهم، فإذا به يصبح سيفًا في سبيل الله ينزل كالصاعقة على الروم والفرس ويترك ذكرًا خالدًا في التاريخ وغيرهم كثير.

لقد حقق النبي المصطفى صلى الله عليه وسلم مقاصد رسالة الإسسلام الخالدة في تكريم البشرية وإعدادها للقيام بواجبها التعبدي الذي خُلقتُ من أجله في توازن محكم وحكيم، وبالأخص بين العقل والعاطفة في الدعوة إلى الله تعالى.

والعاطفة: من عطف، أي: مال وهي قابلية النفس للميل والتأثر الشديد من جراء المشاعر كالحبة والبغض والشفقة والعصبية وغير ذلك من المشاعر.

هذه المشاعر إذا تمكنت من التفسى وتحرك الإنسيان على أساسها دون العقل فإنها ستوقعه حتما في الظلم والإسماءة والافسماد: لأن العاطفة وحدها تؤدى إلى الميل الشديد نحو شيء معين دون تبصر أو روية أو اعتبار لحق أو باطل، وعلى العكس أيضا تؤدي إلى الابتعاد عن ذلك الشيء ومجافاته بالا سند شرعى أو عقلى سوى العاطفة، والعاطفة وحدها لا توصل إلى الحق. ولقد كرم الله بنى آدم ومن عليهم بالقدرة والأرادة وميزهم بها على سائر الخلائق، وبهذا

التكريم والتفضيل افترق الإنسان عن البهيمة في عدة صفات: منها العقل الراجح الذي يؤهّله لتحمُّل التكاليف. ومنها التوازن بين العقل والشهوة فالبهيمة لا تحركها إلا الغرائز والشهوات كشهوة الطعام والشراب والنوم وحب البقاء والتزاوج وليس للعقل وإنما السيطرة في عالم البهائم ولنماية والغرائز.

وأما الإنسيان فعالم آخر عقله راجح وغرائزه وشهواته وعواطفه متزنة مع عقله. وكلما اكتمل لدى الإنسان هذا التوازن؛ ازداد كمالا وعدلا وتوفيقا. ولا ننسى أن نذكر في هذا المقام أن العاطفة صفة مطلوبة وضرورية في الإنسان، وخاصة الداعية إلى الله تعالى اذا به برغب في الأجر ويرهب من فواته، ويرجو ربه ويخاف منه، ويتأثر بما في كتاب الله من الوعظ والتذكير، وبالعاطفة يبقى الحب والتراحم والتآلف بين الناس ويصفح بعضهم عن يعض ويزول الشقاق.

ولولا العاطفة لفسدت عقيدة ولولا العاطفة لفسدت عقيدة والبغض في الله. ولكن ينبغي ألا يكون للعاطفة المجردة الفصل في المواقف دون العقل. بل لا يكون الرشاد إلا بالتوازن. فالإنسسان الذي تحركه عاطفته قبل عقله سهل الخداع كثير الأخطاء سريع القرار، ولو

> ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ م. السنة الخمسة:

أصبح الداعية إلى الله كذلك استخف به القوم، وسقط من أنظارهم، واستسفهوا قوله وفعله، وفقد مكانته بين الدعاة المعتبرين.

لقد كان من أسباب اشتراط شبهادة امرأتين في العقود والمعاملات التجارية أن المرأة في فطرتها ذات عاطفة فياضة قد تودي بها إلى النسيان؛ يقول تعالى: (أَن تَضِلَّ إِحْدَنِهُمَا فَتَنْجُدُ المنا الحرى (البقرة: ٢٨٢). وجاء فيما ينبغى مراعاته ف "المفتى": ألا يفتى في حال انشغال قلبه بغضب أو رهب أو إرهاق أو شهوة، أو طمح في مصلحة أو غرض يناله من قبل المستفتى مما يخرجه من الاعتدال. وكذلك إذا طغت عليه شدة الحزن أو شدة الفرح ونحوهما؛ فإن غلب انفعاله على صحة تفسيره وجب عليه أن يكف عن الافتاء حتى يعود إلى طبيعته. وقد صح في البخاري أنه صلى الله عليه وسلم قال: "لا يقضين حكم بين اثنين وهو غضبان" (صحيح البخاري ٧١٥٨).

وذكر ممًا ينبغي مراعاته ألا يُفتي في المعاملات شخصًا قريبًا له إن كان إفتاؤه بما هو في صالح قريبه، ولا يفتي عدوًا إن كان الجواب في غير صالحه: كل هذه الاعتبارات والشواهد تشير إلى شدة تأثير عاطفة الإنسان في مدى حكم تصرفاته واستقامة فكره وصحة قراره

واعتدال موقفه يقول ابن القيم رحمه الله: "ومعلوم أن الرأى لا يتحقق إلا مع اعتدال المراج ... فالبدار بالانتقام حال الغضب يعقب ندما؛ لأن عاطفة الغضبان تكون متأججة بالغضب مما يحمله على الإسراف في الانتقام: فإذا هدا وزال غضبه ندم على ما بدر منه ... وطالما تدم المسرور على مجازفته في العطاء نعم! لأنه كان وقت عطائه غارقا في السرور فبالغ في العطاء... وود لو كان اقتصد"؛ أي بعد أن زال عنه السرور الغامر وأصبح في حالته الطبيعية.

فالإنسان يحتاج إلى توازن بحيث لا يطغى العقل على العاطشة. ولا العاطفة على العقل.

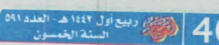
وقد حصل هذا من أفضل الناس بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم وصاحبه حصل من عمر الفاروق بنيته الطيبة وغيرته على دين الله تعالى، لقد كانت عاطفته إيمانية فياضة، ولكنها دفعته إلى الاستعجال بالرغم من مواقفه العظيمة رضي الله عنه التي وافقها القرآن مرات عديدة. ففي موقفه يوم الحديبية اعترض على بعض بنود الصلح غيرة للدين؛ فكان يقول: يا رسبول الله؛ ألسنا المسلمينة ألسبنا المسلمينة أليسوا المشركين؟ فكيف نرضى بالدنية في ديننا؟ ويضطرب ويتألم رضي الله عنه.

إن هذه عاطفة إيمانية وموقف حميد في أصله من حيث المنبع. لكنه في تلك الظروف وبتلك ولذلك يقول رضي الله عنه أعمالاً"؛ أي أعمالاً صالحة تجبر ذلك؛ حيث كان رضي الله عنه بعد ذلك إذا تذكر موقفه مع رسول الله صلى الله عليه وسلم يتصدق ويعتق وينفق: ليُكفر عن ذلك الموقف.

#### عوامل ضبط التوازن بين العقل والعاطفة:

لا ينبغي للمسلم أن يتعجل في اتخاذ قرار ما لمجرد فرط محبة أو من أجل العصبية لعرق أو نسب أو بلد أو لمجرد الكراهية الشديدة لأمر ما: هذه المشاعر العاطفية المجردة ودع لنفسك وقتًا كافيًا للتأمل وابعاد النظر، فإن التودة مهمة في ضبط التوازن بين العقل والعاطفة. هذا أولا.

وشانيا ينضبط التوازن بالتحكم في المشاعر بوضع كل شيء في مكانه الصحيح. فكما أن مقام الشفقة والرحمة لا يحتمل القسوة. فإن مقام الحزم وهذا ما نتعلمه من القرآن، قال وهذا ما نتعلمه من القرآن، قال سبحانه: الزائة فالذ تعليوا مرازة في من أنه إن من ما يترزن الم رزان في من أنه إن من ما يترزن الم رزان في من أنه إن من



أرق الرحمة، يعني: لا تمنعكم الشفقة من إقامة حدود الله: فليس الإنسان منهيًا عن الرأفة ذاتها، بل الرأفة صفة حميدة كانت من صفات النبي صلى الله عليه وسلم، ولكن ينبغي أن يكون استحضار الرأفة والعمل بمقتضاها في مواطنها الصحيحة.

وقد كان لسعد بن معاذ رضي الله عنه موقف حازم مع مواليه وأنصاره السابقين من يهود بنى قريظة؛ فقد نزلوا على حكمه فيهم: طمعًا في حمايته: لكونه سيد الأوس، والأوس هم أقرب الناس إليهم من المسلمين، فهم حلفاؤهم حلفاء بنى قريظة، ولكن لم يمنع سعدا عاطفة ولا شفقة ولا سابق حلم وحمية من الحكم الصحيح في خيانتهم الكبرى، ولما أسبر إليه بعض قومه من الأوس وهو على دابته سائرًا إلى موقع الحدث قالوا له: "با سعد ! أجمل إلى مواليك فأحسن فيهم. فإن رسول الله صلى الله عليه وسلم قد حكمك فيهم"؛ يكررون ذلك عليه وهو ساكت لا يرجع اليهم شيئًا، فلما أكثروا عليه قال مقالته المشهورة: "لقد أن لسعد الا تأخذه في الله لومة لائم . فحكم فيهم أن يقتل الرجال وتسببي الذرية، وتقسم الأموال، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لقد حكمت فيهم بحكم الله من فوق سبع سموات"؛ هكذا تجتنب العاطفة عند إقامة الحدود.

ولقد كان موقف أبي بكر خير من موقف الفاروق بحادثة ارتداد بعض الأعراب عن دفع الزكاة: وذلك لما أمر أبو بكر بقتائهم فقال له عمر: يا خليفة رسول الله لتألف الناس وارفق بهم، ردّ عليه الصديق: "أجبار في الجاهلية خوار في الإسلام؟ فلماذا أتألفهم؟ عليه وسلم وانقطع الوحي وتم الدين: أينقض وأنا حي؟ يعطونها رسول الله لقاتلتهم عليه".

وهكذا ينبغى أن يدرب الداعية المسلم نفسه على التحكم بعاطفته بحسب الموقف، وهذا ما يقودنا إلى العامل الثالث من عوامل ضبط التوازن بين العقل والعاطفة؛ ألا وهو: معرفة الموقف الشرعى الصحيح قبل الموقف العاطفى؛ لأننا أصلا محاسبون على ما تكنه قلوبنا من ود وحب أو بغض وكره، بل إن دين الإسلام قائم على ذلك؛ ففي سنن أبي داود باستاد صحيح عن أبى أمامة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "من أحب لله وأبغض لله، وأعطى لله ومنع لله؛ فقد استكمل الإيمان". ولا شك أن الالتزام بأحكام الشرع من الكتاب والسنة يضمن هذا التوازن بين العقل والعاطفة ويساعدك في ضبط النفس والعقل والقلب في كل موقف تلقاه أو واقعة استجدت

عليك.

أما الأصل من القبيلة أو العرق أوالقربى إنما يأتى مكملا للحب 2 الله: فاذا خرج الإنسان عن دين الله أو ابتدع فيه أو أعرض عن أصل من أصوله أو قدم رضا الخلائق على رضا الله تعالى، أو قدم قوانين البشر على شريعة الإسالام؛ فقد يعيش معه المؤمن. وقد يصبر على كبائره ولكن لا يكون له في قلب المؤمن موطن، ولو كان ذا رحم، ولو كان ما كان ليس له في قلب المؤمن مودة؛ وذلك حتى يصطلح مع الله حتى يتوب إليه. يقول سبحانه وتعالى: إن الذين آمنوا وعملوا الصالحات وأخبتوا إلى ربهم أولنك أصحاب الجنة هم فيها خالدون، (هود: ۱۲۳).

هذا الإخبات الذي هو الخشوع والاطمئنان عمل قلب محض لا يحصل إلا من خلال عاطفة إيمانية عالية؛ لأن بعض الناس يصرون على ربط الإيمان بالعقل المجرد، وهذا مفهوم عقلاني جاف، وإنما خلق الله العقل للاستدلال على آياته والتعرف على أحكامه، أما القلب الذي هو محل المشاعر والأحاسيس فهو مكان التقاء الإيمان، فلا غنى لنا عن عاطفة إيمانية هى روح الدين ومحل انعقاده: قال تعالى في القلوب: رحمَ ٱلَّذِي انزل السَّكِينَة في قُلُوب الْمُؤْمِنِينَ لِبَرْدَادُوْ إينا مع إينتهم (الفتح: ٤). وفقنا الله وإياكم إلى السداد.

Upload by: altawhedmag.com



## إسلام ۳۰۰ شخص وافتتاح بئرين للمياه بقرى غانا

تتابع "مؤسسة نماء الخيرية" قوافلها الدعوية المستمرة بمناطق وقرى دولة غانا الأفريقية، وهذه المرة توجَّهت بزيارة دعوية إلى قرية "نابايلي" التى استجاب عدد كبير من أهلها للإسلام، وأعلنت مؤسسة نماء الخيرية عن إسلام ٣٠٠ رجل وامرأة خلال الفعاليات الدعوية المختلفة في قرية "نابايلى"، لينضموا لعشرات المسلمين القدامي بالقرية، ويبلغ عدد سكان القرية بالكامل حوالي ١٨٠٠ نسمة وأعداد المسلمين هناك في زيادة. كما أعلنت مؤسسة نماء الخيرية عن افتتاح بئر سطحية جديدة بمنطقة "جامو انكوانتا" الواقعة بمنطقة "باسا" شمال غانا، وبالتعاون مع أحد المتبرعين، ويستفيد حاليًا من ماء البئر الجديدة أكثر من ألف شخص من المسلمين وغيرهم بقرية حامو إنكوانتا" والقرى القريبة، وتخرج البنر ماءً صافيًا غزيرًا.

# رد شيخ الأزهر علي تصريحات الرئيس الفرنسي عن الإسلام

صرح الرئيس الفرنسي ماكرون بأن الإسلام اليوم يواجه أزمة في كل العالم وأن أقلية من مسلمي فرنسا، الذين يُقدر عددهم بنحو سنة ملايين نسمة، يمثلون خطر تشكيل "مجتمع مضاد.وقد هاجمت عدد من المؤسسات الإسلامية حول العالم تصريحات ماكرون. متهمين إياه وقد انتقد الأزهر ماكرون ووصف تصريحاته بدعوة للعنصرية حيث قال شيخ الأزهر: في وقد انتقد الأزهر ماكرون ووصف تصريحاته بدعوة العنصرية حيث قال شيخ الأزهر: في قيم المواطنة والتعايش، تصدر تصريحات غير مسؤولة. تتخذ من الهجوم على الإسلام غطاء لتحقيق مكاسب سياسية واهية. هذا السلوك اللاحضاري ضد الأديان يؤسس لثقافة الكراهية والعنصرية ويولد الإرهاب.

# (إسرائيل) تجتذب الشباب العرب عبر التواصل الاجتماعي

نشرت صحيفة "واشنطن بوست" تقريرًا لمراسلتها في (إسرائيل) روث إغلاش، تحدثت فيه عن محاولات (إسرائيل) تطوير علاقات مع الدول العربية التي لا تربطها بها علاقة دبلوماسية رسمية من خلال استخدام ما أسمته "الدبلوماسية الرقمية"، ويشير التقرير إلى أن ليندا مينوحين كونها مشرفة على صفحات "فيسبوك" ومنصات التواصل الاجتماعي التابعة لوزارة الخارجية تحولت إلى سفيرة من نوع ما، هدفها هو إظهار "القيم المشتركة التي نشترك بها والتشابه بيننا"، وتنقل الصحيفة قول مينوحين، "وفي النهاية قانت النهار "القيم المشتركة التي نشترك بها والتشابه بيننا"، وتنقل الصحيفة قول مينوحين، "وفي النهاية قانت اسرائيل كاتز، قوله، "هذه هي طريقة أخرى للتواصل مع العالمين العربي والإسلامي" تقول إغلاش؛ إن الكثير من أشرطة الفيديو لا تتطرق إلى النزاع الفلسطيني (الإسرائيلي))، وتحاول تقديم مظاهر الحياة والثقافة من أشرطة الفيديو لا تتطرق إلى النزاع الفلسطيني (الإسرائيلي))، وتحاول تقديم مظاهر الحياة والثقافة (الإسرائيلية). ويفيد التقرير بأن مينوحين تعمل في وزارة الخارجية مع فريق من ١٠ متخصون محتويات لصفحتين باللغة العربية على "فيسبوك" و"تويتر" و"لي أن شنغرام" وقنوات الحيار والتيافة

> ريبع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ السنة الخمسون



### رسميًا إقليم كتالونيا يدرج مادة الدين الإسلامي في المدارس

قرر إقليم كتالونيا الأسباني بدء تدريس الدين الإسلامي في المدارس العامة، وذلك وفق قرار رسمي من وزارة التربية والتعليم الأسبانية، ينص على بدأ تدريس العقيدة الأسلامية خلال العالم الدراسي ٢٠٢١ / ٢٠١٨، وتتضمن الخطة الجديدة إدراج مادة الدين الأسلامي في مدارس إقليم كتالونيا، النظر في تاريخ المسلمين في إسبانيا وتدريسه للطلاب، في كل من مدن برشلونة وبايكس يوبريغات وجيرونا وتاراغونا.

ويأتي هذا القرار نتيجة اتفاقية التعاون بين المفوضية الإسلامية في إسبانيا والدولة الإسبانية، وذلك بعد عدد من الطالبات المتزايدة للسكان المسلمين بإدراج مادة الدين الإسلامي في المدارس، كما تضمنت الخطة الجديدة تلقي الطلاب المسلمين تعليمًا دينيًا إسلاميًا في المدارس العامة في كل من مستويات تعليم الأطفال، والابتدائي، والثانوي، وذلك على يد مدرسين معينين من قبل اللجنة الإسلامية الإسبانية.

يشار إلى أن إقليم كتالونيا يحتوي على أكثر من ١،٥ مليون مسلم. من بين ٢ مليون مسلم ف إسبانيا كلها، يليها إقليم أندلوسيا الذي يزيد عدد سكانه المسلمين عن ٣٠٠ ألف. ومدريد بعدد ٢٨٠ ألف مسلم. ووفقًا لآخر إحصاءات اتحاد الجاليات الإسلامية (UCIDE) . فإن المسلمين يشكلون ٣،٨ من السكان الإسبان.

# الاتحاد الإسلامي في نقابة المحامين يطالب العالم بالتحرك لحماية الأسرى

طالب الاتحاد الإسلامي في نقابة المحامين المجتمع الدولى والعربى والعالم الإسلامي بالتحرك العاجل لحماية الشعب الفلسطيني عامة، وحماية الأسرى والمعتقلين داخل السجون الصهيونية؛ باتخاذ موقف يتبعه قرار عاجل بالزام الاحتلال الصهيوني بالغاء اللجوء للاعتقالات الإدارية بشكل نهائي، كجزء أصيل من تنفيذ نصوص القانون الدولي، كما دعا شعوب العالم الحر والمتضامنين والمحبين للعدالة ودعاة السلام بتكثيف حراكهم الشعبى للتضامن مع قضية الأسرى والعتقلين الفلسطينيين في السجون الصهيونية ودعمها، والعمل على ضرورة الإفراج عنهم، والضغط على حكوماتهم للتحرك بالزام الكيان الغاصب لأرض فلسطين باتخاذ الخطوات الكفيلة بضمان الزام كيان الاحتلال أن يحترم التزاماته القانونية بموجب القانون الدولي الإنساني، والقانون الدولي لحقوق الإنسان.

كما طالب المجتمع الدولي بإلزام العدو الصهيوني بإلغاء قرارات الاعتقال الإداري التي تستند إليها في اعتقالاتها التعسفية وغير المبررة ضد أبناء شعبنا الفلسطيني .

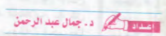
كما طالب مؤسسات ومنظمات حقوق الأنسان العربية والدولية بالخروج عن صمتها. وعدم الكيل بمكيالين أمام انتهاكات حقوق الإنسان التي يتعرض لها الأسرى ودعا الأطراف السامية الموقعة على اتفاقية جنيف الرابعة للوفاء بالتزاماتها الواردة في المادة الأولى من الاتفاقية. والتي تتعهد بموجبها بان تحترم الاتفاقية وأن تكفل احترامها في جميع الأحوال.

> ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ -السنة الخمسون

الحمد لله الـذي جعلنا من الأمـة الوسـط التي بعثها الله مُيسَرة ولم يبعثها مُعسَرة، والصلاة والسلام على نبينا محمد هادينا بإذن ربنا وشفيعنا في الآخرة.

الأسرت المسلمت

وبعد: فإن شرع الله تعالى في الرواج أقرب إلى السهولة واليسر، وبركة الله تعالى جُعلتُ لمن كان دينه وسطا، وأمره سهلا، ومؤونته يسرًا، فالله تعالى يريد بعباده اليسر ولا يريد بهم العسر. ومن الأمور التي يندب فيها بقوة إلى التيسير: الزواج؛ لأن التعسير والتشدد فيه يقف أمام الإحصان والعضة؛ سدا مانعًا وحجر عثرة، وطوبي لن كان هينا لينا، قريبًا سهلا. والبركة من الله لمن كان مقتصدًا في مهره وجهازه ومسكنه، ووليمة عرسه، ونبدأ الحديث أولا عن: مسكن الزوجية: كلما كان للعروسين مسكن



خاص بهما كلما كان ذلك أهنا لهما عند بنائهما، وأستر في حياتهما الجديدة، وقد سأل النبي صلى الله عليه وسلم عليًا رضي الله عنه أن يسعى في ذلك ففعل، واستقل ببيت خاص. لكنَّه كان بعيدًا عن بيت الرسول صلى الله عليه وسلم قليلاً، فطلب من علي أن يقترب منه، فلما تيسر ذلك تحوَّل رضي الله عنه قريبًا من المصطفى صلى الله عليه وسلم.

إذن فلنتحدث عن مسكن العروس فاطمة، رضي الله عنها بنت سيد البشرية صلى الله عليه وسلم.

#### مسكن فاطمة رضى الله عنها:

عن أبي جعفر قال: لما قدم رسول الله صلى الله عليه وسلم المدينة نزل على أبي أيوب

سنة أو نحوها، فلما تزوج عليًّ فاطمة قال النبي لعلي: اطلب منزلا، فطلب على منزلا، فأصابه مستأخرًا عن النبي صلى الله عليه وسلم قليلا، فبنى بها فيه، فجاء النبي صلى الله عليه وسلم إليها فقال: (إني أريد أن أحولك إلى .. فقالت لرسول الله: فكلم حارثة بن نعمان أن يتحوّل عنى، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: قد تحول؛ قد استحيت منه، فبلغ ذلك حارثة فتحول وجاء إلى النبى صلى الله عليه وسلم فقال: يا رسول الله؛ إنه بلغني أنك تحول فاطمة إليك. وهذه منازلى وهى أسقب (أقرب) بيوت بني النجار بك، وإنما أنا ومالى لله ولرسوله، والله يا رسول الله المال الذي تأخذ منى أحب إلى من الذي تدع. (الطبقات الكبرى: ١٩/٨).

> ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ السنة الخمسون

#### مساكن أزواج الَّتِي صلى الله عليه وسلم:

فلما قال حارثة بن النعمان ذلك له قال رسبول الله صلى الله عليه وسلم: ،صدقت: بارك الله عليك ، فحولها إلى بيت حارثة. قال محمد بن عمر: وكانت لحارثة بن النعمان منازل قرب مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم وحوله، وكلما أحدث رسول الله أهلا تحوّل له حارثة من النعمان عن منزله حتى صارت منازله كلها لرسول الله صلى الله عليه وسلم وأزواجه. وعن معاذ بن محمد الأنصاري قال: سمعت عطاء الخراساني في مجلس فيه عمران بن أبي أنس بقول: أدركت حجر أزواج رسول الله صلى الله عليه وسلم من حربد النخل على أبوابها المسوح من شعر أسود. فحضرت كتاب الوليد بن عبد الملك يقرأ يأمر بإدخال حجر أزواج النبي في مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم، فما رأيت يومًا أكثر باكيًا من ذلك اليوم. قال عطاء: فسمعت سعيد بن المسيب يقول يومند: "والله لوددت أنهم تركوها على حالها، بنشأ ناشئ من أهل المدينة ويقدم القادم من الأفق فيرى ما اكتفى به رسول الله صلى الله عليه وسلم في حياته. فيكون ذلك مما يزهد الناس في التكاثر والتفاخر فيها. يعنى الدنيا". قال معاد: فلما فرغ عطاء الخراساني من حديثه قال عمران بن أبي أنس: كان منها أربعة أبيات بلبن لها حجر من جريد. وكانت خمسة أبيات من جريد مطينة لا حجر لها، على أبوابها مسوح

الشعر، ذرعت الستر فوجدته ثلاث أذرع في ذراع والعظم أو أدنى من العظم، فأما ما ذكرت من كثرة اللكاء فلقد رأيتنى في مجلس فيه نفر من أبناء أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم منهم أبو سلمة بن عبد الرحمن وأبو أمامة بن سهل بن حنيف وخارجة بن زيد، وانهم ليبكون حتى أخضل لحاهم الدمع، وقال يومئذ أبو أمامة: "ليتها تركت فلم تهدم حتى يقصر الناس عن البناء ويروا ما رضى الله لتبيه صلى الله عليه وسلم ومفاتيح خزائن الدنيا بيده". (الطبقات الكبرى: ١/٣٨٨). وليس كلامنا عن مساكن السلف أننا ننكر على الناس ما استحدثوه في الأبنية في نظامها وتطورها ونظافتها، وإنما ندعو الى الاقتصاد والتوسط وعدم Italko.

#### فيوابط في مثازل الزوجية:

هذه البيوت كبرت أو صغرت ينبغي ألا تُـزيَـن بما يخالف الشرع، أو يُوضع بها ما يُنكره. تحت مسمى أن المناسبة فرحة عروسين. فإن الفرح ينبغي ألا يكون بما يُغضب الله. ومن دُعي إلى عرس فوجد منكرًا فليرجع. هذا هو الصواب.

قال الإمام البخاري رحمه الله تعالى، باب هل يرجع إذا رأى منكرًا في الدعوة؟ ورأى ابن مسعود صورة في البيت فرجع. ودعا ابن عمر أبا أيوب فرآى في البيت سترًا على الجدار. فقال ابن عمر: غلبنا عليه النساء. فقال أبو أيوب: من كنتُ أخشى عليه فلم أكن أخشى عليك. والله لا أطعم لكم طعامًا. فرجع. (صحيح

البخاري: ٢٥/٧) وفي روايدة: "من (كُنتُ) أخشى (عليه) أن تَغلبنهُ النساءُ فلم (أكن) أخشى (عليك) أن تغلبنك ( ثم قال: لا أطعم لكم طعامًا، ولا أدخل لكم بيتًا" (آداب الزفاف للألداني ١٢٩).

(سيترا) سيتارة يغطى بها الجدار كالسجاد الذي يُوضع في أيامنا على الجدران في كثير من البيوت، وانما أنكره لأنه لا فائدة في استعماله فهو نوعَ من التبذير، وكثيرًا ما يكون في هذا الستر صور لذوات الأرواح. فليحذر أهل الإسلام من تلك الأحوال فإنها تمنع دخول اللائكة والبركة.

وعن عائشة زوج النبى صلى الله عليه وسلم أنها أخبرته أنها اشترت نمرقة فيها تصاوير. فلما راها رسول الله صلى الله عليه وسلم قام على الباب فلم يدخل. فعرفت في وجهه الكراهية. قالت: يا رسول الله. أتوب إلى الله وإلى رسوله. ماذا أذنبت؟ قال: ما بال هذه النمرقة فقالت: اشتريتها لتقعد عليها وتوسدها، فقال رَسول الله صلى الله عليه وسلم: إن أصحاب هذه الصور يعذبون يوم القيامة، ويقال لهم: أحبوا ما خلقتم وقال؛ إن السيت الذي فيه الصور لا تدخله الملائكة. (صحيح البخارى: ٥٩٦١).

ومما يتعلق بسكن العرس أن كثيرا من الناس يشقون على الروج باشتراط مسكن مملوك للزوج وليس بالإيجار، بل ربما تجاوز بعضهم ليكتب السكن باسم الزوجة. وكل هذا من العسر والتشديد الذي لا يورث إلا الفشل والشقاق وربما الطلاق. فليتق الله أهالي العروسين

> ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ ( السنة الخمسون

ويقتدوا بسيد الثقلين رسول الله صلى الله عليه وسلم.

فاذا استقر العروسان في مسكنهما فالسُنَّة أن يُولم وليمةً ولو بشاة.

#### الوليمة والتعاون فيها والإهداء:

ومن التيسير في النواج أيضًا الاقتصاد في الوليمة (ولو شاة)، بل والتعاون مع الزوج لإقامتها.

عن أنس بن مالك قال: ما أولم رسول الله صلى الله عليه وسلم على امرأة من نسائه أكثر أو أفضل مما أولم على زينب. فقال ثابت البناني: بم أؤلم؟ قال: أطعمهم خبزًا ولحمًا حتى تركوه. (صحيح مسلم ح١٤٢٨.٩١).

وعنه قال: تزوج رسول الله صلى الله عليه وسلم، فدخل بأهله، قال: فصنعت أمى أم سليم حيسًا (وهو الطعام المتحذ من التمر والدقيق والسمن) فجعلته في تور؛ (إناء من حجارة أو من نحاس تشرب فيه العرب، ويتوضأ منه) فقالت: يا أنس؛ اذهب بهذا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقل: بعثتُ بهذا إليك أمى. وهي تقرئك السلام وتقول: إن هذا لك منا قليل يا رسول الله، قال: فذهبت بها إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقلت: إن أمى تقربت السلام، وتقول: إن هذا لك منا قليل يا رسول الله فقال: وضعه ،، ثم قال: اذهب فادع لي فلانا وفلانا وفلانا ومن لقيت .. وسمى رجالا، قال: فدعوت من سمى ومن لقيت، قال: قلت لأنس عدد كم كانوا؟ قال: زهاء ثلاثمائة. وقال في رسبول الله صبلي الله عليه وسلم: با أنس؛ هات التور، قال: فدخلوا حتى امتلات الصفة والحجرة. فقال رسول الله صلى الله

عليه وسلم: اليتحلق عشرة عشرة وليأكل كل إنسان مما يليه، قال: فأكلوا حتى شبعوا، قال: فخرجت طائفة حتى أكلوا كلهم، فقال لي: · يا أنس: ارفع ، قال: فرفعت، فما أدري حين وضعت كان أكثر أم حين رفعت. قال: وجلس طوائف منهم يتجد ثون في بيت رسول الله صلى الله عَلَيْه وَسَلَم، وَرَسُولَ اللَّه جَالَسُ وزوجته مولية وجهها إلى الحائط فتقلوا على رسول الله صلى الله عليه وسلم. فخرج رسول الله صلى الله عليه وسلم. فسلم على نسائه. ثم رجع، فلما رأوا رسول الله صلى الله عليه وسلم قد رجع. ظنوا أنهم قد ثقلوا عليه. قال: فابتدروا الداب، فخرجوا كلهم، وجاء رسول الله صلى الله عليه وسلم. حتى أرخى السَتر، ودخل وأنا جالس في الحجرة، فلم يلبث إلا يسيرا حتى خرج على، وأنزلت هذه الآية. فخرج وقرأهن على الناس: و تَأَلَّ الَّذِيبَ بَامَنُوْا لَا مَدْخُلُوا يُنُونَ النَّهِ إِلَا ب يُؤدَّن لَكُمْ إِلَى طَعَامٍ عَبَّر نَظِينَ إنىله ولنكن إذا دعيتم فادخلوا فإذا طعم فأنتشروا ولا مستقلسين لجديت إن ذلكم كأن مؤذى ألني ، (الأحزاب: ٥٣).

(محيح مسلم: ١٤٢٨).

من هذا الحديث، نسرى أنَ السلف وهم الأخيار الأطهار لم يكونوا ينظرون إلى العروس وهي زوجة النبي صلى الله عليه وسلم، كما قال أنس صلى الله عليه وسلم، ورسول الله صلى الله عليه وسلم جالس وزوجته مولية وجهها إلى الحائط،

فأين هذا الهدي الشريف والسلوك العفيف من أولسك المفرطين الذين فقدوا حياءهم فصاروا يزهون المرأة ويرقصون

حولها وهي بينهم بثياب لا يجوز لها أن تظهر بها أمام الرجال إلا من فقدت حياءها وفسد طبعها وساء خُلقها؟ ويراها الغريب والقريب والـبر والفاجر، فصارت بذلك معرضًا لأهل التفسيق ومركزًا للتسويق. وخرج الحياء ولم يعد، وراحت الغيّرة إلى غير رجعة. وإنا لله وإنا إليه راجعون.

#### ولا يشترط في الوليمة الذبائع:

عن أنس قال: أقام النبي صلى الله عليه وسلم بين خيبر والمدينة شلافًا يبني بصفية بنت حيي. فدعوت المسلمين إلى وليمته فما كان فيها من خبز ولا لحم: أمر بالأنطاع (فُرش) فألقي فيها من التمر والأقصط (لبن مجفف يُطبخ به) والسمن فكانت وليمته. (صحيح البخاري ح٥٨٥). والدينُ يُسر.

#### إجابة دعوة الوليمة، ومن يُدغي إليها:

عن جابر قال، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إذا دُعي أحدكم إلى طعام فليجب، فإن شاء طعم وإن شاء ترك (صحيح مسلم: (١٤٣٠).

وينبغي ألا تقتصر الدعوة على الأغنياء والوجهاء من الناس الذين ليسوا بحاجة إلى طعامها، ويُترك الفقراء والضعفاء وهم أحوج إليها، ومثل هذه الوليمة لا بركة في طعامها، ولا خير في أهلها.

عن أبي هُريُرة، أنَّ النَّبِي صلَى الله عليه وسلّم، قال: شرَّ الطَّعام طعامُ الوليمة، يُمَنعُها من يأتيها، ويُدعى إليها من يأباها، ومنَ لم يُجِبِ الحُعُوة، فقد عصى الله ورسُولَهُ .. (صحيح مسلم ١٤٣٢). والحمد لله رب العالمين.

Upload by: altawhedmag.com



# قصة مرض الصحابي خوات بن جبير ووصية النبي صلى الله عليه وسلم له

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعدً: فنواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم؛ حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على ألسنة القصاص والوعاظ، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق:

> أولا: أسباب ذكر هذه القصة: 1- اشتهار هذه القصية لوجودها في بعض كتب السنة الأصلية، كما سنبين من التخريج.

القصة متعلقة بمرض الصحابي خوات بن جبير، وقد ثبتت صحبته حيث ذكره الأمام الحافظ عز الدين أبو الحسن علي بن الأثير المتوفى سنة (٣٦ه) في كتابه ، خوات بن جبير بن النعمان بن أمية بن امرئ

# المعاد الم على حشيش

القيس بن ثعلبة بن عمرو بن عوف بن مالك بن الأوس الأنصاري الأوسي يكنى أبا عبد الله وقيل أبو صالح.

كذلك ذكره الحافظ ابن حجر المتوفى سنة (٨٥٢هـ) في الإصابة في تمييز الصحابة (٢٣٠٠/٣٤٦/٢) ناقلاً نسبه الذي ذكره ابن الأشير، ثم قال: ذكره موسى بن عقبة. وابن اسحاق، وغيرهما في المدريين. وقالوا: إنه أصابه

ية ساقه حجر فرد من الصفراء، وضرب له رسول الله صلى الله عليه وسلم بسهمه .. كذا ذكره ابن الأثير.

كذلك ذكره الإمام الحافظ المنزي في تهذيب الكمال (١٧١٦/٥١٦/٥).وقال خوات بن جبير بن النعمان الأنصاري، والد صالح بن خوات بن جبير، له صحبة، روى عنه ابنه صالح بن خوات بن جبير وآخرون . اه.

ربيع أول ١٤٢٢ هـ - العدد ٥٩١ محمد العدد ٥٩١ السنة الخمسون

للصحابي خوات بن جبير، ثم يذكر أنه مرض ثم عافاه الله ثم لقيه النبي صلى الله عليه وسلم، كما سنبين في متن هذه القصة، ويذكر أن النبي صلى الله عليه وسلم أوصاه فقال: ما خوات ف الله بما وعدت .. اه.

قوله: «ف الله» أي: من الوفاء بالوعد.

٤- وإن تعجب فعجب أن يقول الصحابي خوات بن جبير للنبي صلى الله عليه وسلم: ديا رسول الله ما وعدتُ شيئًا .. كما سنبين في المتن.

٥- ويذكر في هذه القصة أن النبي صلى الله عليه وسلم يرد على نفي خوات بن جبير (يا رسول الله ما وعدت شيئًا). ويكرر عليه النبي صلى الله عليه وسلم ويقول: فف الله بما وعدت، ويبين له النبي صلى الله عليه وسلم كيف وعد.

٦- ويحاول البعض أن يؤول الكلام المنسوب إلى النبي صلى الله عليه وسلم في هذه القصة، وذلك لعدم درايته بالصناعة الحديثية، متوهما أن القصة ثابتة. وهي كما أنها لم تصح، فأثبت العرش ثم انقش؛ حتى لا تتعرض لوعيد قول النبي صلى الله عليه وسلم حيث أخرج الأكوع قال، سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول، من الله عليه وسلم يقول، من

يقل عليَّ ما لم أقل فليتبوأ مقعده من النار.

من أجل هذه الأسباب سنبين للقارئ الكريم حقيقة هذه القصة من التخريج والتحقيق.

#### فانيا: المتن:

رُوِي عن خوات بن جبير قال: مرضت ثم أفقت فلقيني رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: صَح جسمك يا خوات. قلت: وجسمك يا رسول الله، فقال: ديا خوات ف لله بما وعدت.

قلت: يا رسول الله، ما وعدت شيئًا.

قال: «بلى يا خوات إنه ليس من مريض إلا جعل الله على نفسه إذا عافاه الله يفعل خيرًا وينتهي عن الشر، فف الله بما وعدت..

#### ثالثا: التغريج:

١- الخبر الذي جاءت به هذه القصة أخرجه الإمام الحافظ أبو أحمد عبد الله بن عدى الجرجاني المتوفى سنة (٣٦٥هـ) في الكامل، :الق (١٦٤٥/٢٤) (١٤٦/٦) ، حدثنا جعفر بن أحمد بن مروان الوزان الحراني بحلب، حدثنا علي بن جميل حدثنا محمد بن الحجاج البغدادي المصفر، حدثني خوات بن صالح بن خوات بن جبير، عن أبيه، عن جده خوات بن جبير قال: مرضت ثم أفقت فلقينى رسول الله صلى الله عليه وسلم .... القصة.

٢- وأخرجه الإمام الحافظ أبو القاسم سليمان بن أحمد الطبراني المتوفى سنة (٣٦٠هـ) في المعجم الكبير (٢٠٤/٤) (ح٢٤/٤) قال: حدثنا محمد بن عبد الله الحضرمي، حدثنا عبد الله بن الحكم بن أبي زياد القطواني حدثنا محمد بن

#### رابعا: التحقيق:

الخبر الذي جاءت به هذه القصبة لا يصح، والقصة واهية.

١- الراوي الأعلى لهذا الخبر الصحابي خوات بن جبير أبو عبد الله ويقال: أبو صالح، روى عنه ابنه صالح بن خوات بن جبير كذا في تهذيب الكمال ( ١٦/٥/ ١٧١٦) وقطبيقه في سند هذا الخبر، وهذا مهم حيث وقع تصحيف في بعض الكتب التي أخرجت هذا الخبر في اسم الراوي عن الصحابي خوات بن جبير.

٢- علة هذا الخبر: محمد بن الحجاج المصفر البغدادي. قال الإمام الذهبي في الميزان (٧٣٥٢/٥٠٩/٣): روى عن خوات بن صالح بن خوات بن جبير، قال يحيى بن معين: ليس بثقة، وقال أحمد: قد تركنا حديثه.

وقال البخاري: سكتوا عنه .. وقال النسائي: متروك .. ثم ذكر الإمام الذهبي هذا الخبر وجعله من عجائب محمد بن الحجاج المصفر فقال: ومن عجائبه حدثني خوات بن



صالح بن خوات بن جبير عن أبيه عن جده قال: مرضت ثم أفقت فلقيني رسول الله صلى الله عليه وسلم... القصة. ٣- وقال الأمام الحافظ ابن حبان في المجروحين المنفر كان ببغداد منكر الحديث جدًا. لا تحل الرواية عنه..اه.

٤- لقد نقل الأمام الذهبي أقوال أئمة الجرح والتعديل في محمد بن الحجاج المصفر، وكان لا بد من بيان مصطلحات هؤلاء الأنمة لنقف على درجته خاصة أن الأمام الذهبي نفسه قال في الموقظة (ص٤٨): . شم أهم من ذلك أن نعلم بالاستقراء التام: عرف ذلك الامام الجهيد واصطلاحه. ومقاصده بعباراته الكثيرة .. ثم قال: «وأما قول البخاري: سكتوا عنه. فظاهرها أنهم ما تعرضوا له بجرح ولا تعديل وعلمنا مقصده بالاستقراء:

قـلتُ: ولقد قـال الإمـام البخاري في التاريخ الكبير، (٦٤/١): محمد بن حجاج اللصفر كان ببغداد أبو عبد الله: سكتوا عنه ... اه.

أنها بمعنى تركوه .. اه.

وقال الحافظ ابن كثير في اختصار علوم الحديث (ص٨٩): وثم اصطلاحات لأشخاص، ينبغي التوقيف عليها، من ذلك أن البخاري إذا قال في الرجل: سكتوا عنه أو

فيه نظر، فإنه يكون في أدنى المنازل وأردئها عنده، ولكنه لطيف العبارة في التخريج: فليعلم ذلك، اهـ.

قلتُ:ولقد قال الأمام النسائي في الضعفاء والمتروكين (٥٣٤): محمد بن الحجاج المصفر: متروك الحديث .. اه. فتتُ:ولقد قال الأمام النسائي في الضعفاء والمتروكين (٥٣٤): محمد بن الحجاج المصفر: متروك الحديث .. اه. وهذا المصطلح عند النسائي ابن حجر في شرح النخبة ابن محمر في شرح النخبة النسائي ألا يترك حديث الرجل حتى يجتمع الجميع الرحه.. اه.

٥- ونقل الحافظ ابن حجر في المسسان (١٣٣/٥) في المسسان (١٣٣/٥) فقوال أئمة الجرح والتعديل التي نقلها الإمام الذهبي في الميزان في محمد بن الحجاج المصفر وفقرها، وزاد عليها: قال الأزدي: وهو متروك الحديث، وقال العجلي: متروك كان يتشيع فترك حديثه. أبو نعيم الأصبهاني: منكر أحديث، وقال أبو زرعة: روى أحاديث بواطيل. اه.

#### خامسا: الاستثناج:

مما أوردناه من أقوال أئمة الجرح والتعديل يتبين أن: محمد بن الحجاج المصفر:

متروك منكر الحديث جدًا لا تحل الرواية عنه غير شقة يروي أحاديث بواطيل، فالخبر باطل، والقصة واهية لا تحل روايتها.

#### سادسا: طريق آخر للقصة:

أخرجه الأمام الحافظ الطبراني في الكبير (٢٠٥/٤) (ح٤١٤٨) قال: حدثني موسى بن زكريا التستري، حدثنا شباب العصفري، حدثنا عبد الله المعصفري، حدثنا عبد الله موات بن صالح بن خوات بن جبير، عن أبيه، عن جده. فذكر القصة باختصار.

وأخرجه الحافظ في المستدرك (٤١٣/٣) قال: حدثنا أحمد بن يعقوب الثقفي، حدثنا موسى بن زكريا التستري به.

وعلته: موسى بن زكريا التستري. قال الإمام الذهبي في الليزان، (٨٨٦٤/٢٠٥/٤): تكلم فيه الدارقطني، وحكى الحاكم عن الدارقطني: أنه متروك.. اه.

وعلة أخرى: عبد الله بن إستحاق الهاشمي قال العقيلي في الضعفاء الكبير. (٧٨٣/٢٣٣/٢): له أحاديث لا يُتابع منها على شيء. اهه. فهذا الطريق سنده تنالف لا يزيد القصة إلا وهنًا على وهن.

هذا ما وفقني الله تعالى إليه، وهو وحده من وراء القصد.

ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ العدد الم



۸۸۲ . بن تزول قدما شاهد الزور حتى يوجب الله له النار..

الحديث لا يصح: أخرجه ابن ماجه في السنن، (ح٢٣٧٣)، والحاكم في المستدرك، (٩٨/٤)، والعقيلي في الضعفاء الكبير، (٩٨/٤)، والعقيلي في الضعفاء الكبير، وعلته محمد بن الفرات أبو علي التميمي كوفي، وقال الإمام الذهبي في الميزان، (٩٠٤٧/٣/٤)؛ موضوعة، وقال البخاري: منكر الحديث، وقال ابن معين: ليس بشيء، اه.

وقال الإمام ابن حبان في المجروحين، (٢٨١/٢)، محمد بن الفرات كان ممن يروي المضلات عن الأثبات حتى إذا سمعها من المحديث صناعتُه علم أنها موضوعة لا يحل الاحتجاج به..اه.

٨٨٣- ، الطير يوم القيامة ترفع مناقيرها ، وتغرب بأذنابها وتطرح ما في بطونها ،-

الحديث لا يصح: أخرجه الإمام الحافظ ابن عدي في الكامل، (١٣٧/٦) (١٦٤٠/١٩) من حديث ابن عمر مرفوعًا، وعلته محمد بن الفرات وهو كذاب يروي عن محارب بن دثار أحاديث موضوعة، وهذا منها كما بينا حاله آنفًا.

٨٨٤ - ، إذا قام العبد إلى صلاته فكان هواه

ووجهه وقلبه إلى الله تبارك وتعالى، انصرف كيوم ولدته أمه ..

E

على حشيش

الحديث لا يصح: أورده الغزالي في «الإحياء» (١٦٦/١) مرفوعًا بصيغة الجزم، وقال الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء»: «لم أجده». اهـ.

٨٨٥- ، ناداني جبريل من تلقاء العرش، فقال: يا محمدُ، يقولُ لك الرحمنُ عزَّ وجلُ، مَن ذُكرَتَ بين يديه قلم يصلُ عليك دخل النار،.

الحديث لا يصح: أخرجه أبو منصور الديلمي في مسند الفردوس، (ح٢٦٧٤-الغرائب الملتقطة) من حديث عبد الله بن جراد مرفوعًا، وعلته يعلى بن الأشدق. قال الإمام الذهبي في الميزان، (٤/٩٨٣٤/٤٥٦): ويعلى بن الأشدق كان حيًّا في دولة الرشيد. قال البخاري: لا يُكتب حديثه، وقال أبو زرعة: ليس بشيء لا يصدق، وقال ابن حبان: وضعوا له أحاديث فحدَّث بها ولم يَدُر. اه.

٨٨٦- ، عُرضت عليَّ أعمالَ أمتي فوجدت منها المقبول والمردود إلا الصلاة عليَّ ..

الحديث لا يصح: أورده الإمام السيوطي في «الدرر المنتثرة في الأحاديث المشتهرة ( ٢٩٨ ). وقال: لم أقف له على سند .. اه.. ونقله القاري في المصنوع ( ١٩٢ ) وأقره .. اه..

ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ ( ٥٩١ هـ - العدد ٥٩١ ) السنة الخمسون

Rocheschere the sheet sheet and a star she she



قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله (الخبرية) و(الفعلية) على ظاهرها دون المجاز

تابع: جولة مع ابن قدامة في مناظرته الأشاعرة لإثبات صفة الكلام على حقيقتها، وأنه بحرف وصوت لا يشبه حروف وأصوات المخلوقين

الد محمد عبد العليم الدسوقي

الأستاذ بجامعة الأزهر

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه.. وبعد:

فإضافة إلى ما سبق أن ذكرناه للعلامة ابن قدامة في رد شبهات الأشاعرة ودحض حججهم، قوله رحمه الله في كتابه (مناظرة أهل البدع في القرآن وكلام الله القديم)؛ وإبَّان ردَه أباطيل الأشاعرة وقولهم؛ إن القرآن ليس كلام الله، وإنما هو عبارة عنه؛ قال: "والأمة مجمعة على أن هذا القرآن، هو الذي لا تصح الصلاة إلا به، ولا تصح الخطبة إلا بأية منه، ولا يُقرأه حائض ولا جنب، ولمَّا اختلف أهل الحق والمعتزلة فقال أهل الحق: (القرآن كلام الله غير مخلوق)، وقالت المعتزلة: (هو مخلوق)، لم يكن اختلافهم في هذا الموجود دون ما في نفس الباري مما لا يُدرى ما هو ولا نعرفه، ولما أمر الله بترتيل القرآن بقوله: (وَرَقَل ٱلْتُرَانَ تَرْدَلُا) (المزمل/٤)، لم يفهم منه المسلمون إلا هذا الموجود، ولما قال الوليد بن المغيرة: (إِنْ هَدْآ إِلَّا قَوْلُ ٱلْبَنَّى) (المد شر /٢٥)، إِنَّمَا أَشَار إلى هذا النظم، فتوعده الله بقوله: (مَأْسَلِدٍ مَعْرَ) (المدشر/٢٦)، ولما قالوا: (لَي تُؤْمِرَكَ بِهَاذًا ٱلْقُرْمَان ولا بالذي من بديد ) (سبا/٣١) إنما أشاروا إليه، ولما قالوا: (إن هذا إلا أساطير الأولين)، لم يعنوا غيره.

ولو لم يكن هذا النظم قرآنا لوجب أن تبطل الصلاة به لما في صحيح مسلم: (إن صلاتنا هذه لا يصلح فيها شيء من كلام الناس، إنما هي التسبيح والتكبير وقراءة القرآن). فعلى قول هؤلاء المخذولين يكون القرآن الذي لا تصح الصلاة إلا به، مبطلاً لها لأنه ليس بقرآن وإنما هو-بزعمهم- تصنيف جبريل، وهذه فضيحة لم يُسبقوا إليها.

وأجمع المسلمون على أن القرآن معجز للخلق عجزوا عن الإتيان بعشر سور مثله أو سورة من مثله، وإنما يتعلق ذلك بهذا القرآن، وهو هذا القرآن الذي أجمع عليه المسلمون وكفر به الكافرون وزعمت المعتزلة أنه مخلوق.. ولا خلاف بين المسلمين أن من جحد آية أو كلمة أو حرفاً أنه كافر، وقال علي: (من كفر بحرف منه

> ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ السنة الخمسون

فقد كفربه كله)..والأشاعرة يجحدون ذلك كله ويقولون: ليس شيء منه قرآناً وإنما هو كلام جبريل، ولا خلاف بين المسلمين كلهم في أنهم أرادوا أن يخبروا عن آية أو يستشهدوا بكلمة من القرآن، والا فكان ينبغي إذا حكوا آية. أن يقولوا: قال جبريل، أو قال النبي عليه السلام.

ثم إنهم-يعني: الأشاعرة-قد أقروا أن القرآن كلام الله غير مخلوق. فإذا لم يكن القرآن هذا الكتاب العربي الذي سماه الله قرآناً. فما القرآن عندهم؟: وبأي شيء علموا أن غير هذا يسمى قرآناً. فإن تسمية القرآن إنما تعلم من الشرع أو النص.. وما ورد لهذا الكتاب. ولا عرفت الأمة قرآنا غيره.

#### أ- فضح ابن قدامة لحقيقة ما عليه الأشاعرة من: أن القرآن حكاية عن جدريل

ومدار القوم، على، القول بخلق القرآن ووفاق المعتزلة. ولكن أحبوا أن لا يُعلم بهم. فارتكبوا، مكابرة العيان، وجحد الحقائق، ومخالفة الإجماع، ونبذ الكتاب والسنة وراء ظهورهم، والقول بشيء لم يقله قبلهم مسلم ولا كافر.

ومن العجب أنسهم لا يتجاسرون على إظهار قولهم ولا التصريح به إلا في الخلوات، ولو كانوا ولاة

الأمر وأرباب الدولة.. وإذا حكيت عنهم مقالتهم التي يعتقدونها كرهوا ذلك وأنكروا وكابروا عليه. ولا يتظاهرون إلا بتعظيم القرآن وتبجيل المصاحف. وفي الخلوات يقولون ما فيها إلا الورق والمداد وأي شيء فيها؟. وهذا فعل الزنادقة.

ولقد حكيت عن الذي جرت المناظرة بينى وبينه بعض ما قاله، فنقل إليه ذلك فغضب وشق عليه وهو من أكبر ولاة اللد. وما أفصح لي بمقالته حتى خلوت معه وقال: (أريد أن أقول لك أقصب ما في نفسى، وتقول لي أقصى ما في نفسك)، وصرح في بمقالتهم على ما حكيناه عنهم، ولا ألزمته بعض الآيات الدالة على أن القرآن هو هذه السور. قال: (وأنا أقول: إن هذا قرآن، ولكن ليس هو القرآن القديم). قلت: (وَلَنَا قَرَآنَانَ؟!)، قَالَ: (نعم، وأى شيء يكون إذا كان لنا قرآنان؟!)".

يقول ابن قدامة: "ولا نعرف ية أهل البدع طائفة يكتمون مقالتهم ولا يتجاسرون والأشعرية، وقد أمر الله والأشعرية، وقد أمر الله رسبوله باظهار الدين والدعاء إليه وتبليغ ما أنزل عليه، فقال تعالى: (يَأْيُوُ مَوْ لَمْ عَنْ مُا لَمْتَ رِمَاتَهُ) أرْسُول بَنْعَ مَا أُرْلَ إِلَكَ مِن رَبَّكُ مَا تَعْمَلُ مَا لَمَتَ مِاتَهُ) مقالتهم كما يزعمون هي الحق؛ فهلا أظهروها ودعوا

الناس إليها؟ وكيف حل لهم كتمانها وإخفاؤها والتظاهر بخلافها وإيهام العوام اعتقاد ما سواها؟ بل لو كانت مقالتهم هي الحق الذي كان والأئمة الذين بعدهم، كيف والأئمة الذين بعدهم، كيف تواطئوا على كتمانها؟ أم كيف حل للنبي كتمانها عن أمته وقد أمر بتبليغ ما أنزل منه؟ أم كيف وسعه-كما الخلق خلاف الحق؟ .

ثم هو صلى الله عليه وسلم أشفق على أمته من أن يعلمه الله حقا ويأمره بتبليغه إلى أمته فيكتمه عنهم حتى يضلوا عنه، شم إذا كتمه فمن الذي يلغه إلى الصحابة حتى اعتقدوه ودانوا به؟ وكيف تصور منهم أن يدينوا به ويتواطنوا على كتمانه حتى لا ينقل عن أحد منهم معكثرتهم وتضرقهم ف البلدان؟!؛ فإن تصور ذلك منهم، فمن الذي نقله إلى التابعين حتى اعتقدوه؟!.. فكل هذا من المستحيل الذي يقطع كل ذي لب بفساده. ويعلم يقينا أن رسول الله وأصحابه وتابعيهم ما كانوا يعتقدون في القرآن اعتقادا سوى اعتقاد المسلمين، وأنه هذا القرآن العربي الذي هو

م - العدد ٥٩١ هـ - العدد ٥٩١ م. - العدد ٥٩١ م. العدد ٥٩١ م. السنة الخمسون

سوروآيات، وهذا أمر لا يخفى على غير من أضله الله.

#### ب- دحض ابن قدامة قرية الأشاعرة بلا نفي العرف عن كلام الله

فان قالوا: (فكيف قلتم إن القرآن حروف، ولم يرد هذا في كتاب ولا سنة ولا عن أحد من الأنمة؟)؛ قلنا: (قد ثبت أن القرآن هو هذه السور والأيات. ولا خلاف بين العقلاء كلهم مسلمهم وكافرهم في أنها حروف. ولا يختلف عاقلان في أن الحمد، خمسة أحرف. واتفق المسلمون كلهم على أن سورة الفاتحة سع آيات، واتفقوا كلهم على أنها كلمات وحروف، وقد افتتح الله كثيرا من سور القرآن بالحروف المقطعة مثل آلم، ورألـر ، ولا يجحد عاقل كونها حروفا إلا على سبيل المكابرة).

ظان قَالوا: (لا يسوغ لكم أن تقولوا لفظة لم ترد في كتاب ولا سنة وإن كان معناها صحيحاً ثابتاً)، قلنا: (هذا خطاً. فإنه لا خلاف في أنه مائة وأربع عشرة سورة، وإن سورة البقرة مائتان وست سورة البقرة مائتان وست القرآن وأحرابه وأسباعه وأعشاره. وإن لم يرد لفظ في الما أن لفظ (الحرف) قد جاءت به السنة وأق وال

الصحابة واجماع الأمة فقد قال عليه السلام: (من قرأ القرآن وأعربه فله بكل حرف منه عشر حسنات. ومن قرأد ولحن فيه فله يكل حرف منه حسنة). وقال: (اقرءوا القرآن قبل أن يأتى قوم يقيمون حروفه إقامة السهم لا يجاوز تراقيهم). وقال كما في الصحيحين: (أنزل القرآن على سبعة أحرف). وقال أبو بكر وعمر رضى الله عنهما: (إعراب القرآن أحب الينا من حفظ بعض حروفه) وسبق لنا قول على.

وعن ابن مسعود: (تعلموا القرآن فإن الله يأجركم على تلاوته بكل حرف عشر حسنات، أما إنى لا أقول · ألم، حرف، بل ألف حرف، ولام حرف. وميم حرف). وعنه: (من حلف بالقرآن فعليه بكل حرف كفارة)، وقال الحسن البصري: (قراء القرآن ثلاثة: وذكر منهم: وقوم حفظوا حروفه وضيعوا حدوده)، وقال حذيفة وفضالة: (خذ على المصحف ولا تسردن على ألضا ولا واوا) .. وذكر أبو عبيد وغيره من الأئمة في تصانيفهم: (باب اختلافهم في حروف القرآن)، واتفق أهل الأمصار من أهل الحجاز والعراق والشام على عدد حروف القرآن، فعدُها كل أهل مصر وقالوا: (عددها كذا وكذا)، وقال يوسف

بن أسباط: (من قرأ القرآن زوَّجه الله بكل حرف زوجتين من الحور العين).

ولم تزل هذه الأخبار ولفظة (الحرف) متداولة منقولة بين الناس. لا ينكرها منكر ولا يختلف فيها أحد. إلى أن جاء الأشاعرة فأنكروها وخالفوا الخلق كلهم مسلمهم وكافرهم. ولا تأثير لقولهم عند أهل الحق. ولا تترك الحقائق وقول رسول الله وإجماع الأمة لقولهم. إلا من سلبه الله التوفيق وأعمى بصيرته وأضله عن سواء السبيل".

#### ح.- ودحضه فرية الأشاعرة في نفيهم الصوت عن كلامه تعالى:

قال: "وقال الأشباعرة في رد كلام أهل السنة: قد قلتم إن الله يتكلم بصوت، ولم يأت به كتاب ولا سنة: قلنا: بل قد ورد به الكتاب والسنة وإجماع أهل الحق، أما الكتاب فقول الله تعالى: (وَكُمْ أَنَّهُ مُوسَى تَكْلِمًا ) (النساء/١٦٤)، وقوله: (مَنْهُمْ مَن كُمْ أَهُ ) (الم قرة (٢٥٣)، وقوله: (وَمَا كَانَ لِنَشَرِ أَنْ يُكْلِمُنَهُ الله إلا وَحَبًّا أَوْ مِنْ وَتَأْيُ چاپ) (الش وری/٥١)، وقوله: (وإذ نادى رتك موسى) (الشعراء/١٠). ولا خلاف بيننا أن موسى سمع كلام الله من الله بغير واسطة، ولا يسمع إلا الصوت، فإن الصوت هو ما يتأتى سماعه. وقد صح عن النبي قوله:

> ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ السنة الخمسون

kontere stare s

(إن الله يجمع الخلائق فيناديهم بصوت يسمعه من بَعُد كما يسمعه من قَرُب: أنا الملك أنا الدَيَان). وذكر عبد الله بن أحمد أنه قال: (سألت أبي فقلت: إن يتكلم بصوت، فقال كذبوا. إنما يدورون على التعطيل). ثم ذكر أثر ابن مسعود: (إذا تكلم الله بالوحي سمع صوته أهل السماء)، قال أبو نصر يقرواته إلا إمام مقبول، وقد رُوى مرفوعاً).

وفي بعض الأشار: أن موسى عليه السلام لما تاداه ريه: (يا موسى)، أجاب سريعًا استئناسًا بالصوت، فقال: (لىبك أسمع صوتك ولا أرى مكانك، فأين أنت؟)؛ قال: (أنا فوقك وأمامك ووراءك وعن بمبتك وعن شمالك)؛ فعلم أن هذه الصفة لا تنبغي إلا لله تعالى، وقال: (فكذلك أنت با رب، أفكلامك أسمع أم كلام رسولك؟)؛ قال: (بل كلامي) .. وفي أشر آخر أن موسى لما تاداه ريه ثم سمع كلام الأدميين مقتهم. لما وقر في مسامعه من كالام الله. ومثله في الأثار كثير تناولته الأمة ولم ينكره إلا مبتدع لا فلتفت اليه.

فإن قالوا: (فالصوت لا يكون إلا من هواء بين جرمين)، قلنا: (هذا من الهذيان الذي أجبنا عن مثله في الحرف). وقلنا: (إن هذا قياس منهم

لربنا على خلقه، وتشبيه له بعباده، وحكم عليه بأنه لا تكون صفته إلا كصفات مخلوقاته وهذا ضلال بعيد).. ثم إنه يلزمهم مثل هذا في بقية الصفات على ما أسلفناه".

وعلى إثر ردوده المفحمة على الأشاعرة، يكشف ابن قدامة عن السبب في انحراف الأشاعرة وأنه يكمن في إعمائهم العقل فيما استأثر الله بعلمه، ومن ذلك وعلى الرأس منه: البحث عن ذات الله تعالى وكيفية صفاته، و"أن معتمدنا نحن-معاشر أهل السنة- في صفات الله إنما هو الأتباع. نصف الله يما وصف به نفسه ووصفه به رسوله. ولا نتعدى ذلك ولا نتجاوزه، ولا نتأوله ولا نفسر كيفيته، ونعلم أنَّ ما قال الله ورسوله حق وصدق. ولا نشك فيه ولا نرتاب، ونعلم أن لما قال الله ورسوله معنى هو به عالم، فتؤمن به بالعني الذي أراده ونكل علمه إليه، ونقول كما قال سلفنا الصالح وأثمتنا المقتدى بهم: (آمنا بالله، وما جاء عن الله على مراد الله، وآمنا برسول الله وما جاء عن رسول الله على مراد رسول الله). نقول ما قال الله ورسوله، ونسكت عما وراء ذلك، نتبع ولا نبتدع، بذلك أوصانا الله في كتابه وأوصانا رسول الله في سنته وأوصانا به سلفنا رضى الله عنهم. فقال تعالى: (وَأَنَّ هَٰذًا صِرَطِي

مستغديا فأقشة زلا فلشا الشُبْلَ فَنْفَرْقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ) (الأنعام/١٥٣). وقال تعالى: ( وَأَشْبِعُوا أَحْسَنَ مَا أَمَرُ إِلَيْكُم بْن رَيْكُم ) (الزمر/٥٥)، وقال لرسوله عليه السلام: ( قَلَ إِنَّ كُنتُم الْجُبُونَ اللهُ فَأَنَّبْعُونَ يُحْيِنِكُمُ 🕌 ) (آل عمران/۳۱)، وقال عليه السلام: (عليكم بسنتى وسنة الخلفاء الراشدين المديين من بعدي، عضوا عليها بالتواجد، وإياكم ومحدثات الأمور)، وقال ابن مسعود: (اتبعوا ولا تبتدعوا فقد كفيتم)، وقال عمر بن عبد العزيز: (قف حيث وقف القوم، فإنهم عن علم وقفوا، وببصر نافذ كفوا، وهم كانوا على كشفها أقوى، وإنهم لهم السابقون، فلئن كان الهدى ما أنتم عليه، لقد سيقتموهم اليه، ولنن قلتم: حدث حدث بعدهم، فما أحدثه الا من اتبع غير سبيلهم، ورغب بنفسه عنهم)، وقال الأوزاعين: (عليك بأثار السلف وإن رفضك الناس، واياك وآراء الرجال وإن زخرفوه لك بالقول).

ولم يزل السلف الصالح من الصحابة والأئمة بعدهم، يعظمون هذا القرآن، ويعتقدون أنه كلام الله. ويتقربون إلى الله بقراءته، ويقولون إنه غير مخلوق فهو ومن قال: إنه مخلوق فهو والى لقاء، والحمد لله رب العالمين.

> ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ السنة الخمسون

# الأمل هو الحياة

إن الحمد لله؛ نحمده ونستعينه ونستهديه، ونعوذ به من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، وأشهد ألا إله إلا الله، وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله صلى الله عليه وسلم. العبد لا يملك حياة إلا إذا كان هناك أمل وتضاؤل، ويعتقد أن دوام الحال من المحال، أما اليأس فليس له مكان مع العبد المرارم بقوله تعالى: ولا تَيْأَسُوا من رُوْح الله إنَّهُ لا يَيْأَسُ من رُوْح الله إلا الْقَوْمُ الكُافرُون، (يوسف: ٨٧).

الأمل هو تلك القوة الدافعة التي تشرح الصدر للعمل، وتخلق دواعي الكفاح من أجل الواجب، وتبعث النشاط في الروح والبدن، وتدفع الكسول إلى الجد، والمُجد إلى المداومة، كما تدفع المُخفق إلى تكرار المحاولة حتى ينجح، وتُحفَز الناجح إلى مضاعفة الجهد ليزداد نجاحه فينفع

م د. ياسر لعي عبد المعم أستاذ الدعوة والثقافة الإسلامية المساعد حامعة غينيا العالمية

أمته وينفع نفسه.

الأمل: ذلك الشعاع الذي يلوح للإنسان في دياجير الحياة فيضيء له الظلمات، ويُنير له المعالم ويهديه السبيل، ذلك هو الأمل، الذي به تنمو شجرة الحياة، ويرتفع صرح العمران، ويذوق المرء طعم السعادة، ويحس ببهجة الحياة.

الأمل قوة دافعة تشرح الصدر للعمل، وتخلق دواعي الكفاح من أجل الواجب، وتبعث النشاط في الروح والبدن، وتحفز الناجح إلى مضاعفة الجهد ليزداد نجاحه. إن الذي يدفع الزارع إلى الكدح والعرق أمله في الحصاد، والذي يغري التاجر بالأسفار والمخاطر أمله في الربح، والذي يبعث الطالب إلى الجد

> ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ السنة الخمسون

والمثابرة أمله في النجاح، والذي يحفز الجندي الى الاستبسال أمله في النصر، والذي يهون على الشعب المستعبد تكاليف الجهاد أمله في التحرر، والذي يحبب إلى المريض والذي يحبب إلى المريض والذي يدعو المؤمن أن مله في رضوانه وجنته. الأمل حسن الظن بالله: إذ إن الإيمان بالوعود الريانية واجب.

قال تعالى: «سيجعل الله بعد عسريسرًا» (الطلاق: ٧). أي: سيؤتى المقل بعد ضيق فرجًا، وبعد فقر غنى، تسلية للمعسرين من فقراء الأزواج، وتصبير الطلقاتهم، وتطيب لقلوب الجميع، وتبشير عام. وعدا منه تعالى، ووعده حق، لا يخلفه، وهذه كقوله تعالى: «فإن مع العسر يسرًا إن مع العسر دسرًا» (الشرح: ٥، ٦). الأمل: هو الذي يدعو المؤمن أن يخالف هواه، ويطيع مولاه؛ لنيل رضا ريه سيحانه وتعالى والفوز بجنته، فالإنسان المتفائل يقابل شدائد الحياة بقلب مطمئن، ووجه مستبشر. لا ينقطع

أمله في تعديل حال العسر

الأمل قوة دافعة تشرح الصدر للعمل ، وتخلق دواعي الكفاح من أجسل الواجب ، وتبعث النشاط في السروح والبدن ، وتحفز الناجح إلى مضاعفة الجهد ليزداد نجاحه .

> إلى يسر بأمر الله، وإذا اقترف ذنبًا لم ييأس من رحمة الله ومغضرته، تعلقا وأملا يقول الله عز وجل: قل يا عبادي الذين أسرفوا على أنفسهم لا تقنطوا من رحمة الله إن الله يغضر الذنوب جميعا إنه هو الغفور الرّحيم، (الزمر:٥٣)، هذه الأية العظيمة دعوة الا سأس الانسان من رحمة من بسط يده بالنهار ليتوب مسبىء الليل، وبسطها بالليل ليتوب مسيء النهار، حتى ولو تجاوز الحد في الخطايا والإسراف.

"

الأمل هو شعور داخلي بالرضا، وثقة تتحول إلى راحة نفسية لدى ذلك الإنسان الذي علق أمله بالله ولم يقنط، والتفاؤل أيضًا هو النظرة الإيجابية عندما توصد الأبواب، وهو طوق النجاة عند الملمات، فالمسلم التفائل هو إنسان سعيد

في دنياه، متوكل على مولاه. تجدد طموحا ومسادرًا لكل جميل، والقرآن يحدثنا عن التفاؤل في ثنايا سورة آل عمران: ﴿ وَلا تَهْتُوا وَلا تحزنوا وأنتم الأعلون ان كنتم مؤمنين، (أل عمران:١٣٩)، وهذا هو النبى -صلى الله عليه وسلم- يقول لصاحبه الصديق: «لا تحزن إن الله معنا، (التوبة: ٤٠)، آبات بننات ملؤها التفاؤل والثقة في وعد الله ونصره.

"

فانظر إلى عقيدة الأنبياء والمرسلين في الأمل والتفاؤل والتي صورها القرآن الكريم: فهذا إبراهيم -عليه منهذا إبراهيم عليه كبيرًا ولم يُرزق بعد بولد، أن يدعوه: «رَبَّ هَبُ لي من الصالحين (الصافات: ربَّه ووهب له إسماعيل

واسحاق - عليهما السلام. ونبي الله يعقوب -عليه السلام- فقد ابنه يوسف -عليه السلام- ثم أخاه، ولكنه لم ييأس، ولا سرى في عروقه القنوط، بل كان متخما بالأمل والرجاء وحسن الظن وقال: "فصبر جميل عسى الله أن يأتيني بهم جميعًا إنه هو العليم الحكيم، (يوسف: ٨٣)، وما أجمله من أمل تعززه الثقة بالله -سبحانه وتعالى-حين قال: «يا بني اذهبوا فتحسسوا من يوسف وأخبه ولا تينسوا من روح الله إنه لا يينس من روح الله الا القوم الكافرون، (موسف: ۸۷).

وأيوب -عليه السلام-ابتلاه ريه بذهاب المال والولد والعافية؛ قال الله تعالى: وأيُوب إذ نادى رَبَّهُ أَنَّي مَسْني الضُّرُواَثْتَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ × فَاسْتَجَيْنَا لَهُ فَكَشَفْنَا مَا بِهِ مِنْ ضُرُ رَحْمَةَ مِنْ عَنْدَنَا وَدَكْرَى للعابدين، (الأنبياء: ٣٣-

قال تعالى: قال الله يُنَجْيكُم مُنْهَا وَمَن كُلُ كَرْب شُمَ أَنتُم تَشْرِكُونَ (الأَنْعام: ٢٤). قال الإمام السعاري فقوله تعالى: قُل الله يُنَجْيكُم

الإنسان المتفائل يقابسل شدائد الحياة بقلب مطمئن، ووجه مستبشس، لا ينقطع أمله في تبديل حال العسر إلى يسر بأمر الله .

> منها ومن كُل كَرْب، أي: من هذه الشدة الخاصة، ومن جميع الكروب العامة. مُمَ أَنْتُم تَشَرِكُونَ، لا تفون لله بما قلتم، وتنسون نعمه عليكم، فأي برهان أوضــحمـن هـذا على بطلان الشرك، وصحة التوحيد؟"

"

أما الشيخ سيد طنطاوي في كتابه الوسيط فكتب: وقل الله ينجيكم منها ومن كل كرب ثم أنتم تشركون أى قبل لهم يا محمد: الله وحدده هو الذي ينجيكم من هذه المخاوف والأهوال، ومن كل غم يأخذ بنفوسكم، ثم أنتم بعد هذه النجاة تشركون معه غيره، مخلفين بذلك وعدكم حانثين في أيمانكم. كذلك الإمام الرازي أسهب ف العبارة فقال: "والمقصود من ذلك أنه عند اجتماع هذه الأسباب الموجية للخوف الشديد لا يرجع الانسان الا إلى الله، وهذا الرجوع يحصل ظاهرا

وباطنا؛ لأن الانسيان في هذه الحالة يعظم إخلاصه في حضرة الله. وينقطع رجاؤه عن كل ما سواه، وهو المراد من قوله: ، تضرَّعا وخفية، فين -سبحانه- أنه إذا شهدت الفطرة السليمة والخلقة الأصلية في هذه الحالة بأن لا ملجاً إلا إلى الله ولا تعويل الاعلى فضله، وجب أن يبقى هذا الإخلاص في كل الأحوال، لكن الإنسان ليس كذلك فإنه بعد الفوز بالسلامة والنجاة بميل بتلك السلامة إلى الأسباب الجسمانية ويقدم على الشرك.

ولفظ الآية يدل على أنه عند حصول الشدائد يأتي الإنسان بأمور: أحدها: الدعاء. وثانيها: التضرع. وثالثها: الأخلاص بالقلب هو المراد من قوله: ورابعها: التزام الاشتغال بالشكر. ونظير هذه الآية

> ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ السنة الخمسون

قوله - تعالى - «وَإِذَا مُسَّكُمُ الضر في البحر ضَلَّ مَن تَدْعُونَ إِلاَّ إِيَّاهُ» (الإسراء: ١٧). وقوله: وظنوا أَنَّهُمُ أُحيطَ بهمُ الدين» (يونسَ ٢٢). وبالجملة فعادة أكثر الناس أنهم إذا شاهدوا وإذا انتقلوا إلى الأمن والرفاهية أشركوا به". الحياة؟؟

لأنه ضرورة نفسية، وحتمية روحية، ولازمة إنسانية ودرجة إيمانية. لا شك أن اليأس عدو وعدم الاستسلام له، وذلك من خلال التوكل على الله والتحلي بالأمل. وعلى الله فتوكلوا إن كنتم مؤمنين، (المائدة: الأمل يقذف بالمرء

إلى سماء الله ليُحلَق فيها، ويُغرَد كالطير متوكلًا على مولاه واثقًا بموعوده.

الأمل يمنح المرء ويبعث في نفسه شقة وأمانًا وطمأنينة ويزيده يقينًا وشقة وإيمانًا في ربه وسكينة.

لأنه طالما أن هناك ربًا عظيمًا قادرًا، إذن فلابد من توكل وأمل يدفع الرء دفعًا ويهيمن عليه كُلًا وجزءًا: ليتمكن من الفرار من قيد نفسه وقيد إبليس وجنده إلى رحاب ربه الخالق العظيم الرحمن وجنده.

الأمل يُعلَّي الهمة ويقوّي الفكرة ويزيل المحنة ويُبدَد الظُلمة ويُخرج من الأزمة ويستوجب الرحمة.

الأمل يُجدَد الروح ويبعث فيها الحياة ويستطيع المرء أن يُسطَر

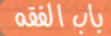
به كل إبداع ويزيل به كل ما هو للسعادة مُذهب. من يتحلَّ بالأمل يستطع مواجهة من عاداه وكاد له وعطّل مسيرته ووقف حائلا أمامه لسنين طويلة، حتى لو كان قد حال دون تحقيق الكثير من الخير له في ماضيه أو حاضره.

تذكر - رحمك الله - أنه لا أمل بلا حياة، ولا حياة بلا أمل، ولا وجود لليأس مع العبد المؤمن.

هذا مقالي لك، أرجو أن تقرأ مبناه، وتستوعب معناه، ثم تستخلص بعد ذلك فحواه- كما أرجو أخيرًا- أن تتوج قراءتك للقالي بالتواصل الهادف، والأضافة البناءة. ونشره، وشرحه، وبثه للجميع.

هذا وصلٌ اللهم وسلم على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.





# علاة الجنازة

### الحلقة الخامسة

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: فقد تكلمنا في اللقاء السابق عن سنن صلاة الجنازة؛ وهى: رفع اليدين في التكبيرة الأولى، وإسرار القراءة ودعاء الاستفتاح بعد التكبيرة الأولى، والتعوذ والقراءة، وتسوية الصف، والدعاء للميت بالمأثور عن النبي صلى الله عليه وسلم والتسليمة الثانية، وصلاة الجنازة في جماعة. ونكمل الحديث عن كيفية صلاة الجنازة وبعض المسائل المهمة في صلاة الحنازة.

#### كيفية صلاة الجنازة:

بعد أن انتهينا من بيان أركان الصلاة وسننها عند الفقهاء أبين باختصار كيفية صلاة الجنازة حسب المشهور عند كل



مذهب من المذاهب الأربعة: حتى يسهل معرفتها، خاصة وأن هذه المذاهب هي المتبوعة إلى الآن في أكثر الأمصار، ونشير إلى الأركان للتذكرة. أولاً عند الحنفية:

ينوي المصلي الصلاة، ثم يكبر، ويرفع يديه في التكبيرة الأولى فقط، ثم يثني على سيحانك اللهم وبحمدك.... إلى آخره وهو دعاء الاستفتاح المحروف، ثم يكبر الثانية. ويصلي على النبي صلّى اللّه ويدعو للميت، ثم يكبر الثالثة ويدعو للميت، ثم يكبر الرابعة ويسلم تسليمتين إحداهما عن يمينه والأخرى عن يساره.

وأركان صلاة الجنازة عندهم هي: القيام مع القدرة، وأربع تكبيرات، الدعاء للميت، أما النية فهي شـرط، والسلام واجب.

#### ثانيًا عند المالكية:

ينوي المصلي الصلاة، ثم يكبّر، ويرفع يديه في التكبيرة الأولى فقط، ويدعو للميت بعد التكبيرات الشلاث الأوليات، ثم يكبر الرابعة يدعو إن أحب، ثم يسلم وأركان صلاة الجنازة عندهم هي: النية، القيام مع القدرة، وأربع تكبيرات، الدعاء للميت بعد التكبيرات الثلاث الأوليات، والسلام.

#### ثالثًا عند الشافعية:

ينوي المصلي الصلاة، ثم يكبر. ويرفع يديه في التكبيرة في

ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ هـ المعدد ١٩٥ م

كل تكبيرة، ثم يقرأ الفاتحة بعد التكبيرة الأولى، ثم يكبّر الثانية ويصلي على النبي صلى الله عليه وسلم، ثم يكبر الثالثة ويدعو للميت. ثم يكبر الرابعة يدعو بما شاء، ويسلم تسليمتين إحداهما عن يمينه والأخرى عن يساره.

وأركان صلاة الجنازة عندهم هي: النية. القيام مع القدرة. وأربع تكبيرات. قراءة الفاتحة. الصلاة على النبي صلّى الله عليه وسلم بعد التكبيرة الثانية. الدعاء للميت بعد التكبيرة الثالثة. والسلام.

#### رابغا عند الحنابلة:

ينوي المصلي الصلاة، ثم يكبّر. ويرفع يديه في التكبيرة في كل تكبيرة، ثم يقرأ الفاتحة بعد التكبيرة الأولى، ثم يكبر الثانية ويصلي على النبي صلّى الله عليه وسلم، ثم يكبّر الثالثة ويدعو للميت. ثم يكبر الرابعة ويقف قليلاً ثم يسلم

تسليمة واحدة عن يمينه. وأركان صلاة الجنازة عندهم هي: القيام مع القدرة. أربع تكبيرات. قراءة الفاتحة. الصلاة على النبي صلّى الله عليه وسلم بعد التكبيرة التانية. الدعاء للميت بعد التكبيرة الثالثة أو الرابعة. وقد سبق بيان ذلك والراجح منه: فليراجع.

والذي عليه العمل في مصر أن المصلّي يقرأ بعد التكبيرة الأولى الفاتحة فقط من غير سورة سرًا؛ لفعل النبي صلّى الله عليه وسلم كما تقدّم. ثم

يصلي سرا على النبي صلى الله عليه وسلم بعد التكبيرة الثانية، ويدعو للميت في التكبيرة الثالثة سرًا بأحسن ما يحضره، ولا تحديد في الدعاء للميت، ويسن الدعاء بالماثور، ويقول عند الشافعية بعد التكبيرة الرابعة: اللهم لا تحرمنا أجره، ولا تفتنا بعده، واغفر لنا وله، ويسلم والأخرى عن يساره. (الفقه الأسلامي وأدلته د. وهُبة الرحيلي ٢٣٦/٢ بتصرف).

#### السبوق في صلاة الجنازة :

المسبوق في صلاة الجنازة هو من هاته تكبيرة أو أكثر. ويتعلق بها مسائل منها.

١- إذا أدرك الإمام، فهل يكبر ويدخل في الصلاة فورًا أم ينتظر حتى يكبر الإمام التكبيرة التالية؟

يرى الجمهور من الجنفية والمالكية واحدى الروايتين عند الحنابلة أن المسبوق إذا أدرك الأمام بين التكبيرتين عليه أن ينتظر الأمام حتى يكبر معه، واستدلوا لذلك بأن التكبيرات كالركعات، ولو فاته ركعة لا ينشغل بقضائها قبل تسليم إمامه، فكذلك إذا فاتته تكبيرة من تكبيرات صلاة الجنازة لم ينشغل يقضائها، فلو كبر ولم ينتظر الأمام، لكان المسبوق الذى شرع في قضاء ما فاته قبل تسليم إمامه، ودليله حديث أبى هريرة قال: قال صلى الله عليه وسلم: "إذا أتيتم الصلاة فعليكم بالسكينة ولا تأتوها وأنتم تسعون، فما أدركتم

فصلوا وما فاتكم فأتموا" (متفق عليه). وفي رواية "فاقضوا"؛ أي: فاقضوا بعد تسليم الأمام. (انظرفي هذا حاشية ابن عابدين ١/٥٨٧، الشرح الصغير للصاوي ١/٥٥٦، الغني مع الشرح الكبير لأبن قدامة ٢/٣٣٦).

ويرى الشافعية والحنابلة في الرواية الأخرى واختاره أبو يوسف من الحنفية وابن حبيب وأشهب من المالكية أن المسبوق لا ينتظر الامام، بل يكبر ويدخل فالصلاة؛ لأنه في سائر الصلوات متى أدرك الإمام كبر معه ولم ينتظر، وأجاب عن الاستدلال بحديث أبى هريرة بأن هذا ليس اشتغالا بقضاءما فاته، وإنما يصلى معه ما أدركه، ثم يقضى ما فاته بعد تسليم الأمام. (انظر في هذا روضة الطالبين للنووي ١/ ٦٤٤، المغنى مع الشرح الكبير لابن قدامة ٣٧٣/٢. تبيين الحقائق للزيلعي ٢٤١/١ ، الشرح الصغير للصاوى .(007/1

والرأي الثاني أرجح لقوة دليله. ولأنه لا يترتب عليه فوات صلاة الجنازة مع الإمام كما لو دخل بعد التكبيرة الرابعة. وهو مقتضى ما ذهب إليه الرأي الأول.

٢- بعد أن يُسلم الإمام كيف يقضي المسبوق ما فاته؟

اتفق الفقهاء على أن المسبوق يتابع الإمام فيما لحقه، ويُتِمُ ما فاته.

فيرى الحنفية: أن المسبوق يكبّر ما فاته كالمُدرك الحاضر، بعد فراغ الأمام، فيقضى التكبير

نسقا متتابعًا بغير دعاء، إلا إن خشي رفع الميت على الأعناق. أما لو جاء المسبوق بعد تكبيرة الإمام الرابعة فقد فاتته الصلاة. لتعذر الدخول في تكبيرة الإمام. (انظر: حاشية رد المحتار لابن عابدين ر ۲۲۷/۲.

ويرى المالكية: أن من أدرك بعض الصلاة فإن تركت له الجنازة أتمها والا بأن رفعت والى التكبير نسقًا بلا دعاء. وسلم". (انظر: إرْشاد السالك لعبد الرحمن شهاب الدين البغدادي الشرح الصغير).

ويرى الشافعية أن المسبوق يكبر ويقرأ الفاتحة، وإن كان الإمام في غيرها كالدعاء: لأن ما أدركه يعتبر أول صلاته، ولو كبر الامام أخرى قبل قراءته كبر معه وسقطت القراءة عنه كما في غيرها من الصلوات. وإذا سلم الإمام تدارك المسبوق حتما باقي التكبيرات بأذكارها وجوبافي الواجب وندبافي المندوب. ويسمن ألا ترتضع الجنازة حتى يتم المسبوق، ولا يضر رفعها قبل إتمامه. وفي قول لا تشترط الأذكار. (انظر: الاقناء فيحل ألفاظ أبى شجاع للخطيب الشربيني ٣١٤/١. المنهاج للنووي ١/١٨).

وقال الحنابلة، من فاته شيء من التكبير قضاء متتابعًا. فإن سلم مع الإمام ولم يقض، فلا بأس وصحت صلاته، أي: أن المسبوق بتكبير الصلاة في الجنازة يسن له قضاء ما فاته منها على صفته؛ لأنها

تكبيرات متواليات حال القيام. فلم يجب قضاء ما فات منها. وقال ابن الخطاب: إن سلم قبل أن يقضيه فهل تصح صلاته؟ على روايتين: إحداهما لا تصح، لقوله عليه السلام: "ما أدركتم فصلوا وما فاتكم فأتموا". وفي لفظ: "فاقضوا". وقياسًا على سائر الصلوات والأخرى تصح لقول ابن عمر ولم يُعرف له في الصحابة مخالف.

فإن خشي المسبوق رفع الجنازة. تابع بين التكبير من غير قراءة ولا صلاة على النبي صلى الله عليه وسلم ولا دعاء للميت، رفعت الجنازة أم لا. ومتى مليها لم توضع لأحد يريد أن يصلي عليها. تحقيقاً للمبادرة إلى مواراة الميت. أي: يكره ذلك. (انظر: المغني لابن قدامة (امتر 2001).

والأرجع أن يقضي السبوق التكبير مع القراءة والذكر والدعاء ما لم ترفع الجنازة من على الأرض، فإن رُفعتُ يَقضي التكبير نسفًا متتابعًا.

#### الصلاة على المولود أو السقط؛

السقط الولد تضعه المرأة ميتًا أو لغير تمام، فالسقط إذا وضعته أمه حيًا بان وَجد فيه ما يدل على الحياة، كأن استهل صارحًا، أو بكى، أو حرّك عضوًا ثم مات، لا خلاف بين الفقهاء في أنه يُعَسَّل ويُصلَى عليه؛ لحديث: "الطفل (وفي رواية: السقط) يُصلَى عليه، ويُدَعى لوالديه بالمغفرة والرحمة" (رواه أبو داود والنسائي

وغيرهما بسند صحيح). قال ابن المنذر: أجمع أهل العلم على أن الطفل إذا عرفت حياته واستهل: يصلى عليه. أما اذا وضعته قبل استكمال أربعة أشهر. فلا خلاف أيضا في أنه لا يغسّل ولا يصلى عليه، واختلفوا فيما لو وضعته بين هذين الحديث فيرى الجمهور من الحنضية والمالكية والشافعية: أن المولود يصلى عليه إن ظهرت عليه أمارات الحياة على خلاف بينهم في ما هى تلك الأمارات. وإن لم يستهل لم يصل عليه، وإن بلغ أربعة أشهر. (انظر بدائع الصنائع للكاساني ٢٩/٢ ٤. الشرح الكبير للدردير ١/٤٢٤، حلية العلماء في معرفة مذاهب الفقهاء

للشاشي القفال ٢/١١٣). وسرى الحنابلة أن المولود أو السقط إذا ولـد لأكـثر من أربعة أشهر، يغسل ويصلى عليه، ولأنه نسمة نفخ فيه الروح، فيصلى عليه كالمستهل؛ لحديث عبد الله بن مسعود رضى الله عنه مرفوعًا: "إنّ أحدكم يجمع في بطن أمه أربعين يومًا، ثم يكون علقة مثل ذلك. ثم يكون مضغة مثل ذلك، ثم ينعث الله إليه ملكا باربع كلمات، فيكتب عمله، وأجله، ورزقه، وشقى أو سعيد، ثم ينفخ فيه الروح ... " (صحيح البخارى ٣٣٣٢).

فبين أنه يُنفخ فيه الروح لأربعة أشهر. (انظر المغني لابن قدامة ٣٧٣/٢، كشاف القناع للبهوتي ١٥٢/٣).

والحمد لله رب العالمين.



# اللطائف الخفية في الأقدار الريانية

منبر الحرميه

الحمد لله المعطي برحمته وفضله، المانع بحكمته وعدله، أحمده-سبحانه-، لا رادً لأمره، ولا معقَّب لحكمه، وأشهد ألّا إله إلا الله وحدّه لا شريك له، وأشهد أن محمدا عبد الله ورسوله، أفضل أنبيائه وخير رسله، اللهم صلّ وسلّم على عبدك ورسولك محمد، وعلى آله وصحبه.

A BALLET

الشيخ د: أسامة بن عبدالله خياط

أما بعدُ؛ فيا عبادَ الله اتقوا الله حقَّ التقوى، وراقبوه، فإنه-سبحانه- يعلم السر وأخفى، (فَلَا تَغُرَّنَكُمُ الْجَوَةُ الدُّنِكَ رَلَا يَنْرَنَّكُم بِاللَّهِ الذَرُورُ) (لُقُمَانَ ٣٣). أيها المسلمون: في غمرة السعي إلى إدراك المذى، وبلوغ الأمال، والظُفَر بالرغانب، يغفُل أو يتفاهل هريق من الناس، أن عاقبة هذا السعي لن تكون وهقَ ما يأمل على الدوام؛ ولذا فإنه حين يقع له بعض حرمان ممًا يحب، وحين يُحال بينَه وبينَ ما يشتهي، تضيق عليه الأرض بما رحبت، وتضيق عليه نفسه، ويزايله رشدُه، هيُفضي به ذلك إلى التردي في وهدة الجحود لنعم الله السابغة، ومننه السالفة، هيصبح ويمسي مثقلًا بالهموم، مضطرب النفس، لا يهنأ له عيش، ولا تُطيب له حال.

> ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ السنة الخمسون

وان الباعث على هذا-يا عبادُ الله- هو الخطأ في معرفة حقيقة العطاء وحقيقة المنع، وتصور أنهما ضدان لا يجتمعان، ونقيضان لا يلتقيان، من أجل ذلك كان للسلف-رضوان الله عليهم- وقفات محكمات، لبيان الحق، والدلالة على الرشد، والهداية إلى الصواب، فقد نقل الأمام سفيان الثورى-رحمه الله-عن يعض السلف قوله: "إنَّ منع الله عبدد من معض محدوداته هو عطاء له؛ لأن الله-تعالى-لم بمنعه منها بخلا. وإنما منعها لطفا"، يريد بذلك أن ما يمن الله به على عبده من عطاء لا يكون في صورة واحدة دائمة لا تتبدل. وهي صورة الانعام بألوان النعم، التي يحبها ويدأب في طلبها، وإنما يكون عطاؤه-سبحانه-الى جانب ذلك في صورة المنع والحجب لهذه المحدودات؛ لأنه وهو الكردم الذي لا غاية لكرمه، ولا منتهى لجوده واحسانه، وهو الذي لا تعدل الدنيا عنده جناح بعوضة، كما جاء فالحديث الذى (أخرجه الترمذي في جامعه بإسناد صحيح)، عن سهل بن سعد الساعدي-رضى الله عنه- عن النبى-صلى الله عليه وسلم- أنه قال: "لو كانت الدنيا تعدل عند الله جناح بعوضة ما سقى كافرًا منها شرية "elo

إنه-سبحانه- لم يكن ليمنع أحدًا من خلقه شيئًا من الدنيا إلا لحكمة بالغة. وقد تخفى على أكثر الناس، يدل لذلك قولًه-صلى الله عليه وسلم- في الحديث الذي (أخرجه الترمذي في جامعه)، (وابن حبان في صحيحه)، بإسناد صحيح عن قتادة بن النعمان-رضي الله عنه- عن النبي-صلى الله عليه وسلم- أنه قال: "إن الله إذا أحبً عبدًا حماه عن الدنيا كما يظلُ أحدكم في عبدًا حماه عن الدنيا كما يظلُ أحدكم في مستدركه)، من حديث أبي سعيد الخدري-رضي الله عنه- أن النبي-صلى الله عليه وسلم- قال: "إنَّ الله-تعالى- لَيحمي عبدَه

المؤمن وهو يحبه، كما تحمون مريضكم الطعام والشراب تخافون عليه"، ويشهد لهذا أيضا كما قال العلّامة الحافظ ابن رجب-رحمه الله- أن الله-عـز وجـل- حـرّم على عباده أشياء من فضول شهوات الدنيا وزينتها وادخرها لهم عنده في الآخرة، وقد وقعت وادخرها لهم عنده في الآخرة، وقد وقعت يكون ألكاش أمة وحدة لعملا لمن يكمر ألزمن يكون ألكاش أمة وحدة لعملا لمن يكمر ألزمن وتبويه لونا وشراعيا في حرف ولا أن وتبويه لونا وشراعيا في حرف ولا م المعوم إن التابع والاحرة عد ربك

وصح عن النبي-صلى الله عليه وسلم- أنه قال: "مَنْ لِيسَ الحريرَ فِي الدنيا لم يلبسه في الأخرة" (أخرجه الشيخان في صحيحيهما)، (وفي الصحيحين) أيضا من حديث حذيفة-رضي الله عنه- أن رسول الله-صلى الله عليه وسلم- قال: "لا تلبسوا الحرير ولا الديباج، ولا تشربوا في أنية الذهب والفضة، ولا تأكلوا في صحافها؛ فإنها لهم في الدنيا ولكم في الأخرة"، (وأخرج الشيخان في صحيحيهما)، من حديث ابن عمر-رضي الله عنهما- أن النبي-صلى الله عليه وسلم- قال: "مَنْ شَرِبَ الخمر في الدنيا لم يشربها في الأخرة"، مع أنه شتان بين (خَر لَدْوَ لِلنَّورِينَ ) (مُحَمَّد: 10)، (لا مُسْتَعُونَ عَنَّهَا وَلَا يُتَرَفُونَ ) (المُوَاقْعَةَ: ١٩)، وتلك هى خمر الأخرة، وبين خمر هي (يَحْدُ بَنْ عَمَلِ ٱلشِّيطَنِ ) (المائدة: ٩٠)، يريد أن يُوقع بها العداوة والبغضاء بين المؤمنين، ويصدهم بها عن ذكر الله وعن الصلاة، وتلك هي خمر الدنيا، (وأخرج الأمام أحمد في كتاب الزهد)، بإستاده عن أمير المؤمنين عمر بن الخطاب-رضى الله عنه-، أنه قال: "لولا أن تنقص حسناتي لخالطتكم في لين عيشكم، لكني سمعت الله عير قومًا فقال: (أدهم لمتكر في حِالِكُ الدَيا واستمنعتم بها) (الأحقاف: ٢٠)". وإن الواقع الذي يعيشه كل امري في حياته

لَيْقيم الأدلة البيّنة، والبراهين الواضحة، على صدق وصحة هذا الذي نقله سفيانُ-رحمه الله-، فكم من مؤمّل لو بلغ أمله لكانت عاقبة أمره خسرًا، ونهاية سعيه حسرة وندمًا، وكم من حريص على ما لو ظفر بما أراد لأعقب ظفره هزيمة يجر أذيالها، ويتجرّع مرارتها: ولذا وجه سبحانه الأنظار إلى حقيقة أن المرء كثيرًا ما يحب من حظوظ الدنيا ما هو شرّ له، وويالُ عليه. ويكره منها ما هو خير له، وأجدرُ به. فقال عز اسمه: (وعلي أن تتكفراً شيئا وقر به. فقال عز اسمه: (وعلي أن تتكفراً شيئا وقر ومتراً لكم والله يتلم

ونهى سبحانه نبيه-صلوات الله وسلامه عليه- عن النظر إلى ما مُتع به المترفون ونظراؤهم من النعيم، مبينًا له أنه زهرةً زايلة، ومتعة زاوية، امتحنهم بها، وقليل منهم الشكور، فقال تبارك وتعالى: ( وَلا تَمُدَّدَّ عَبْنَكَ إِلَىٰ مَا مُتَّعْنَا بِهِ الْرَبْجَا يَنْهُمْ رَقُوْةَ لَقُيْوَةِ ٱلْذَّبَا لِغَيْ وَرَفْقُ رَبِّكَ خَبْرُ وَأَبْغَى ) (طه: ١٣١)، وإذن فليس بدُعًا أن يكون منعُ الله الإنسان من بعض محدوباته عطاء منه له: لأنه منع حفظ وصيانة وحماية، وليس منع حجب أو بخل أو حرمان، وصدق الله إذ يقول: ( أَعَلَمُوا أَنَّمَا ٱلْحَوْةُ لذَّبَا لِهِبْ وَلَمُوْ وَزِينَهُ وَتَعَاجُرُ بِيَنكُمُ وَتُكَارُ فِ ٱلْأَمَوْل الأذكد كمثل غت أعب الكفار تبالله تربيب فريه مُصْغَرًا ثُمَّ بِكُونُ حُطْنَمًا وَفِي ٱلْإِخْرَةِ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمُعْفِرُ يْنَ أَنْهُو وَرِضُوْنٌ وَمَا لَغْيَوْهُ ٱلدَّنْيَا إِلَّا مُتَنْغُ ٱلْضُرُورِ ) (الحديد: ٢٠).

عباد الله: لقد بين أهل العلم أن الذم الوارد في الكتاب والشَّنَة للدنيا ليس راجعًا إلى زمانها. الذي هو الليل والنهار، المتعاقبان إلى يوم القيامة. فإن الله جعلهما (علمة نَنَّ أَوَّرَ لَ بَنَّحَرَ لَوَ أَرَدَ تُحَكُّرُ ) (الفُرقَانِ: ٢٢)، وعن عيسى-عليه السلام- أنه قال: "إن هذا الليل والنهار خزانتان فانظروا ما تضعون فيهما"، وليس الذم أيضًا راجعًا إلى مكان الدنيا، الذي هو الأرض، التي جعلها الله لبني آدم مهادًا وسكنًا. ولا إلى ما أودَعه الله فيها من الجبال

والمحار والأنهار والمعادن، ولا إلى ما أنبته فيها من الزروع والأشجار، ولا إلى ما بتُ فيها من الدواب وغير ذلك؛ فإن ذلك كله من نعمة الله على عباده، بما جعل له فيه من المنافع، وما لهم به من اعتبار واستدلال على وحدانية خالقه وقدرته وعظمته، وإنما الذم الوارد لها راجع إلى أفعال بنى آدم فيها؛ لأن غالب هذه الأفعال واقع على غير الوجه الذي تحمد عاقبته، وتومن مغنته، وترجى منفعته، فاتقوا الله-عباد الله-، وابتغوا فيما آتاكم الله الدار الأخرة. ولا تنسوا نصيبكم من الدنيا. واذكروا على الدوام، أن الله-تعالى- قد أمركم بالصلاة والسلام على خير الأنام، فقال في أصدق الحديث وأحسن الكلام: ﴿ إِنَّ أَلَّهُ وَمَلْتِحَكْتُهُ بِصَلُونَ عَلَى ٱلنَّيْ يَتَابُهُمَا ٱلَّذِينَ وَاصَلُوا عاته وسلما أسلسما) (الأخراب: ٥٦)، اللهم صل على محمد وعلى آل محمد. كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم، إنْكَ حميد مجيد، اللهم نارك على محمد وعلى آل محمد. كما باركت على إبراهيم وعلى أل إبراهيم، انْكَ حميدُ مجيدٌ، وارض اللهم عن خلفائه الأربعة؛ أبي بكر وعمر وعثمان وعلي، وعن سائر الأل والصحابة والتابعين، وعن أزواجه أمهات المؤمنين، وعنا معهم بعضوك، وكرمك، واحسانك، يا خير من تجاوز وعفا.

اللهم آت نفوسنا تقواها، وزكّها أنت خيرً مَنْ زَكَاها، أنت ولَيْها ومولاها، اللهم أصلح لانا ديننا الذي هو عصمة أمرنا، وأصلح لنا دنيانا التي فيها معاشنا، وأصلح لنا آخرتنا التي فيها معادنا، واجعل الحياة زيادة لنا في كل خير، واجعل الموت راحة لنا من كل شر، اللهم إنَّا نسألك فعل الخيرات، وترك مشر، اللهم إنَّا نسألك فعل الخيرات، وترك وترحمنا، وإذا أردت بقوم فتنة فاقبضنا إليك غير مفتونين، اللهم أحسن عاقبتنا في الأمور كلها، وأجرنا من خزي الدنيا وعذاب الآخرة.



الحمد لله، والمسلاة والسلام على رسبول الله، فمع بعض معاني القراءات الواردة في سور الجزء التاسع والعشرين من كتاب الله الكريم:

#### ومن سورة المرسلات

قوله تعالى: (مَنْدَرَنَا فَعْمَ ٱلْغَدِرُينَ) (المرسلات:٢٣).

القراءات: قرأ نافع وأبو جعفر والكسائي (فقدرنا) بتشديد الدال، وغيرهم بتخفيفها.

المعنى: (فقدَّرنا) من التقدير كأنه مرة بعد مرة، لأنه ذكر الخلق فقال: (أَرَّ عَلَيْكُمْ مَن تَهِي أَن مَعَتَ فِ قَرَر تَكِي) (المرسلات: ٢٠-٢١)، وهذا يبين أطوار خلق الإنسان، كما قال تعالى: (خلقه فقدًره). فقال تعالى: (خلقه فقدًره). من القدرة، وقال الله عز وجل من القدرة، وقال الله عز وجل بعدها (فنعم القادرون)، وقال المراء: هما لغتان (حجة القراءات لابن زنجلة: ص.٤٠)

#### د. أسامة صابر

تُلَتِ تُعَيِّ) (المرسلات: ٣٠). قـرأ رويس بفتح اللام، وغيره بكسرها.

المعنى: أنهم أمروا أولًا بالانطلاق في قوله تعالى: (انطلقوا إلى ما كنتم به تكذبون) وأعيد فعل الأمر على قراءة الجمهور لقصد رويس (انطلقوا) بصيغة الفعل الماضي على معنى أنهم امتثلوا الأمر فانطلقوا إلى دخان النار (التحرير والتنوير لابن عاشور محمد المادة قمحاوي: مراك).

#### الجزء الثامن والمشرون

من سورة المجادلة قوله تعالى: ( يَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا إِذَا فِبْلَ لَكُمْ مَّسَمُوا فِي الْمَحْلِي قَلْمَخُوا بَسَج اللهُ لَكُمْ) (المجادلة:١١). القراءات:قرأ عاصم(المحالس)

على الجمع، وغيره بالإفراد (المجلس).

المعنى: أمر الله عباده المؤمنين بحسن الأدب مع بعضهم بعضا بالتوسعة في المجلس، وعدم التضايق فيه، والمجلس على قراءة الجمهور قد يراد مجلس خاص، وهو مجلس النبي صلى الله عليه وسلم. وقال القرطبي: الصحيح في الآية أنها عامة في كل مجلس اجتمع المسلمون فيه للخير والأجر، سواء کان مجلس حرب أو ذکر أو مجلس يوم الجمعة (فتح القدير للشوكاني، وتفسير القرطبي: سورة المجادلة:١١، حجة القراءات لابن زنجلة: .( TVE ...

#### ومن سورة الحشر

ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ السنة الخمسون

قوله تعالى: (عَرَوْنَ يُوْتَمُ بِلَيْجَمَ وَلَيْدِي ٱلْمُؤْمِنِينَ ) (الحشر:٢).

الـقـراءات: قـرأ أبـو عمرو (يُـخَـرُبـون) بفتح الخاء وتشديد الراء، وغيره بإسكان الخاء وتخفيف الراء.

المعنى: على قراءة الجمهور أن بني النضير كانوا يخرجون من ديارهم ويتركونها معطلة خرابًا من الأخراب وهو ترك البيت خرابًا بغير ساكن، وعلى قراءة أبي عمرو: (يُحَرُبون) وينقضونها، وقيل التخريب والإخراب بمعنى واحد (تفسير الطبري- سورة الحشر: ٢).

قوله تعالى: (لَا بُتَنِلُوَنَكُمُ جَمِعًا إِلَا فِ فَرَى غُمَنَةٍ أَزَّ مِن وَنَهُ جُنُرٍ ) (الحشر،١٤).

القراءات، قرأ ابن كثير وأبو عمرو بالإفراد (جدار). والباقون بالجمع (جدر).

المعنى: أن اليهود والمنافقين من جبنهم وهلعهم لا يقدرون على مواجهة جيش الإسلام بالمبارزة والمقاتلة بل إما في حصون أو من وراء جدر، فهي جدر كثيرة قراءة (جدار) فالمعنى أن كل فرقة منهم وراء جدار أو المراد به السور، فهو سور واحد يعم به السور، فهو سور واحد يعم ابن كثير – سورة الحشر: ١٤. الكشف لمكي بن أبي طالب

ومن سورة الصف

قوله تعالى: (مَنَّا عَامَهُ الْبَعْنِ ٱلْمَا مَنَاحِرٌ مَنِينَ (الصف:٦).

القراءات: قرأ حمزة والكسائي وخـلف (ســاحـر) والـبـاقـون (سحر).

المعنى: من قدأ (ساحر) جعل الإشبارة إلى الرسول (عيسى أو أحمد صلى الله عليهما

وسلم)، فأخبر عنهم أنهم قالوا إن هذا إلا ساحر، ومن قرأ (سحر) جعله وصفهم ما جاء به من البينات: أي ما جاء به من الأيات الخوارق إلا سحر، ويحتمل أن تكون القراءتان بمعنى واحد فتكون الإشارة إلى الرسول أنه نفس السحر مبالغة، كما يقال: (رجل ميدل)، أو على حذف مضاف أي ذو سحر (لطائف الإشارات للقسطلانى ١٣٩/٤).

قوله تعالى: ( يَأَيُّهُا ٱلَيْنَ مَاسُواً كُوْراً أَسَارُ أَشِي (الصف: ١٤).

القراءات: قرآ نافع وأبو جعفر وابن كثير وأبو عمرو (أنصاراً لله)، وقدراً الباقون (أنصار الله).

المعنى؛ على قراءة الإضافة (أنصار الله) أي دوموا على ذلك فهم أنصار الله من قبل، وإنما حضهم على الثبات والدوام على النصرة لدين الله، وفيها معنى التخصيص، والمعنى على قراءة التنوين؛ كونوا من جملة من ينصر الله، أو انصروا دين الله فيما تستقبلون، وقيل المعنى واحد في القراءتين (الكشف ٢١/٢٤، لطائف الإشراءات للأزهرى ص٥١٦).

#### ومن سورة التحريم

ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ السنة الخمسون

قوله تعالى: (وَإِنَّ أَمَرَ الْمَعَ إِلَى تَعْنِي أَوَجِهِ حَدْثًا قَمًا بَأَتْ مِعَ وَأَطْهَرُهُ اللَّمُطَعِ عَرَقَ بَعْمَةً وَأَعْرَضَ عَلَ بَعْنَ (التحريم:٣)

القراءات: (عرف) قرأ الكسائي بتخفيف الراء وغيره

بتشديدها.

المعنى: أسبر النبي صلى الله عليه وسلم إلى حفصة رضي الله عنها يسر وأمرها ألا تخبر به أحدًا، فحدّثت به عائشة رضي الله عنها، وأخسره الله بذلك الخبر الذى أذاعته. فعرفها ببعض ما قالت وأعرض عن بعضه كرمًا منه وحلمًا (تفسير السعدى-سورة التحريم:٣)، وعلى قراءة الكسائى أى جازى بالعتب واللوم على بعض وأعرض عن بعض فلم يجازها عليه تكرما وحسن عشرة، تقول لأعرفن لك ذلك: أي لأجازينك. وكقوله تعالى: (وَمَا تُفْعَلُوا مِنْ خَبْر مَسْلَمَةُ أَمَّةً ) (البقرة: ١٩٧): أى: يجازيكم به الله (تفسير البحر المحيط ٨/٨ ٤. الكشف .(240/4

#### قوله تعالى: (يَأَيُّهُا ٱلْبِرَى امْرُا وُبُوًا إِلَى أَتُو وَبُهُ ضَرِعًا) (التحريم:٨).

القراءات: قرأ شعبة (نصوحا) بضم النون، وفتحها غيره.

المعنى؛ على قراءة (نصوحا)؛ صفة للتوبة وهي صيغة مبالغة على وزن (فعول)؛ أي توبة بالغة النصح لصاحبها. وعلى قراءة (نصوحا) أنها مصدر، فالتائب ينصح نفسه نصوحًا أي يخلص توبته من الشوائب (تفسير البحر المحيط ١٢/٨٤، معاني التراءات للأزهري ص٥٢٣). العلين.



حأة 2 أوسع المجلات أوسع المجلات الإسلامية انتشاراً في العالم الإسلامية انتشاراً في العالم اطلبوها من ياعة المسحف والمكتبات اطبوها من باعة المسحف والديمتيان ٨ شارع قولة . عابد بين ت ١٧، ١٥ ٣٩٢، ١٩٠٠ معجر الكرتونة المتبادة المتبادة **۱۰۵۰ جنيه مصري بدلا من ۱۰۵۰** لاول ١٠٠ من المشترين 1111111111 113333113 1 1 3 3 3 3 1 13 13333111 28-mill and a pros - 0880 - 08/ and a find يوجد اعداد مجلدات لسنوات مختلفة سعر المجلد الواحد ٢٥ جنيها بدلا من ٤٠ جنيه للحصول على الكرتونة الاتصال على الأستاذ / ممدوح عبد الفتاح ؛ مدير قسم الحسابات بالمجلة 01008618513 Upload by: altawhedmag.com