

Upload by: altawhedmag.com

بةلإله بوالله رئيس مجلس الإدارة أ.د.عبد الله شاكر الجنبدي المشرف العام د.عبد العظيم بدوى مستشار التحرير جمال سعد حاتم نائب المشرف العام د.مرزوق محمد مرزوق اللجنة العلمية د.جمال عبد الرحمن معاوية محمد همكل د.محمد عبد العزيز السيد

الاشتراك السنوى

۱- في الداخل ١٠٠ جنيه توضع في حساب المجلة رقم/١٩٩٩ مع ببنك فيصل الإسلامي مع إرسال قسيمة الإيداع على فاكس المجلة رقم/ ٢٢٢٩٣٠٦٦٢ ٢- في الخارج ٤٠ دولاراً أو ٢٠٠ ريال سعودى أو ما يعاد لهما

800 جنيها ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر ٣٠٠ دولار خارج مصر شاملة سعر الشحن .

## السلام عليكم

## النصر بالصرف

والمقصود بالصرف؛ صرف الله سبحانه للمشركين عن النيل من شخص رسولنا الكريم صلى الله عليه

وسلم، وقد كان المشركون يعكسون اسم النبي صلى الله عليه وسلم، فيقولون: مذمم بدلاً من محمد، فكلما رأوه قالوا: جاء مذمم، ورجع مذمم، والنبي صلى الله عليه وسلم يهوّن على نفسه وأصحابه هذا السلوك الذميم، فيقول لأصحابه: «أرأيتم كيف يصرف الله عني شتم قريش ولعنهم؟ إنهم يشتمون مذممًا، ويلعنون مذممًا، وأنا محمد ».

وهؤلاء الذين يرسمون للنبي صلى الله عليه وسلم الرسوم التي تسيء له، فإنهم يرسمون صورًا لا تمت لشخصه ولا لصورته وحقيقته بصلة. فهم يتعبون أنفسهم في غير رسولنا عليه الصلاة والسلام، وهذا السلوك كمقصود عندهم يزعجنا ويضيق صدورنا كمسلمين، كما كان يضيق صدره صلى الله عليه وسلم قديمًا، فقال له ربه جل وعلا: «وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّكَ يَضِيقُ صَدُرُكَ بِمَا يَقُولُونَ» (الحجر: ٩٧)، وتولى سبحانه الدفاع عنه كما قال: «إِنَّا كَفَيْنَاكَ الْسُتَهْزِئِينَ» (الحجر: ٩٥)، وتوعد بالعذاب الأليم المهين في الدنيا والآخرة لن آذى الله ورسوله بقوله: «إِنَّا عَذَابًا مُهِينًا» (الأحزاب: ٥٧).

فالويل كل الويل لمن يفعلون ذلك.



عزيزي قارئ مجلة التوحيد:

قبل أكثر من قرنين من الزمان كان باب التفاعل الوحيد بين الصحف وبين القراء، هو باب «بريد القراء».

وتطور الوضع الآن إلى رسائل الكترونية ترسل إلى مواقع الصحف الإلكترونية للتعقيب على المقالات والأخبار مباشرة، بالإضافة إلى البريد العادي.

وتفعيلاً للتواصل بين مجلة التوحيد والقراء الكرام، فإنه تتاح نافذة «بريد القراء»، في مجلة التوحيد، فيرجى لمن يرغب بالمشاركة الألتزام بالأصول الصحافية بعدم التعدي أو اتهام أشخاص بلا دليل، وينبغي أن تكون الرسالة ما بين ٢٠٠ و ٥٠٠ كلمة بحد أقصى، وسيتم إهمال الرسائل التي تأتي بلا توقيع أو تحتوي على لغة بذيئة لا تصلح للنشر. والله الموقى.



| ۲  | انحراف البشرية عن التوحيد وأسبابه |
|----|-----------------------------------|
| 0  | باب التفسير                       |
| 0  | أخلاقنا من الكتاب والسنة          |
| ۷  | باب السنة                         |
| 1  | فقه المرأة المسلمة                |
| 10 | معركة صفين (٣)                    |
| 9  | الاعتناء بالأبناء من هدي الأبناء  |
|    | القرآن تدبر ومنهج                 |
| ۳  | واحة التوحيد                      |
| ٢٨ | دراسات شرعية مستسمسه فاستعمده     |
| ٨  | أخبار العالم الإسلامي             |
| •  | محرمات استهان بها العروسان        |
| 70 | تحذير الداعية من القصص الواهية    |
| Y  | قرائن اللغة والنقل والعقل         |
| 1  | نظرات في حكم طلاق الغضبان         |
| 10 |                                   |
|    | مقالات في معاني القراءات          |
| 1. | فضل السباقين للخيرات              |



#### إدارة التعرير || ۸ شارع قولة عابدين. القاهرة ت،۲۹۹۲،۵۱۷، فاکس ۲۳۹۳،۵۱۷ البريد الإلکتروني || MGTAWHEED@HOTMAIL.COM



انحراف

البشرية عن

التوحيد وأسبابه

الرئيس العام 🖄 د. عبد الله شاكر

الحمد لله رب العالمين، والعاقبة للمتقين، ولا عدوان إلا على الظالمين، وأشهد أن لا الدالا الله وحده لا شريك له. وأشهد أن نبينا محمدًا عبده ورسوله، اللهم صل عليه وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين. وبعد؛ فقد بينت في اللقاء الماضي أن السبب الأول في اتصراف بعض الناس عن التوحيد هو الغلو، وذكرت بعض الأيات المحذرة من الغلو، وكذلك بعض الأحاديث النبوية، وأتابع في هذا اللقاء الحديث حول هذا الموضوع، فأقول وبالله التوفيق،

إن أئمة الإسلام قرروا خطورة الغلوفي الصالحين، حتى لا تقع هذه الأمة فيما وقعت فيه الأمم السابقة، فهذا الامام البخاري رحمه الله يقول في كتابه الصحيح: «باب هل تنبش قبور مشركي الجاهلية، ويتخذ مكانها مسجدا؟ لقول النبى صلى الله عليه وسلم: لعن الله اليهود اتخذوا قبور أتبيائهم مساجد .، وما يكره من الصلاة في القبور، ورأى عمر أنس بن مالك يصلى عند قير فقال: القير القير، ولم يأمره بالإعادة، فقال ابن حجر رحمه الله في شرحه قوله: ،وما يكره من الصلاة في القبور يتناول ما وبيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢

إذا وقعت الصلاة على القبر، أوبين القبرين، (فتح الباري، ج١، ص ٣٢٥، ٢٢٥). كما عقد بابا عنوانه بقوله: رباب كراهية الصلاة في المقابر، من شم ساق بسنده عن ابن عمر رضی الله عنهما عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (اجعلوا في بيوتكم من صلاتكم. ولا تتخذوها قبورا، (فتح الباري، ج١، ص ٥٢٨)، وقال ابن رجب رحمه الله في قول البخارى السابق: «لا تنبش قبور مشركى الجاهلية؟ .: مقصود البخاري بهذا الباب: كراهة الصلاة بين القبور واليها، واستدل لذلك بأن اتخاذ القبور مساجد لبس

#### Upload by: altawhedmag.com

السنة الخمسون

هو من شريعة الإسلام، بل من عمل اليهود، وقد لعنهم النبي صلى الله عليه وسلم على ذلك. (فتح الباري لابن رجب، ج۲، ص ۳۹۷).

كما قرر ذلك الأمام ابن خزيمة رحمه الله: حيث عقد بابا في صحيحه قال فيه: باب الزجر عن اتخاذ القبور مساجد، والدليل على أن فاعل ذلك من شرار الناس (صحيح

بن خزيمة، ج١، ص٢٠٦). وعن جندب بن عبد الله البجلي رضي الله عنه قال: سمعت النبي صلى الله عليه وسلم قبل أن يموت بخمس. وهو يقول: إني أبرأ إلى الله أن يكون لي منكم خليل: فإن الله تعالى قد اتخذني خليلا، ولو كنت متخذا من أمتي خليلا. لاتخذت أبا بكر خليلا. ألا وإن من كان قبلكم كانوا يتخذون قبور أنبيائهم وصالحيهم مساجد؛ ألا فلا تتخذوا القبور مساجد. إني أنهاكم عن ذلك. (مسلم /٥٣٢).

قال النووي رحمه الله في شرحه: إنما نهى النبي صلى الله عليه وسلم عن اتخاذ قبره وقبر غيره مسجدًا والافتتان به، فربما أدَى ذلك الأمم الخالية. ولما احتاجت المحابة رضوان الله عليهم أجمعين. والتابعون إلى الزيادة في مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم حين كثر المسلمون وامتدت الزيادة إلى أن دخلت بيوت أمهات المؤمنين فيه،

ومنها حجرة عائشة رضي الله عنها مدفن رسول الله صلى الله عليه وسلم وصاحبيه أبي بكر وعمر رضي الله عنهما، مرتفعة مستديرة حوله لئلا يظهر في المسجد فيصلي إليه العوام، ويودي إلى الوقوع في الحذور. ثم بنوا جدارين من ركني القبر الشماليين وحرفوهما، حتى التقيا حتى القبر، (شرح النووي على مسلم، ج٥. ص ١٢).

وقال أبو العباس القرطبي رحمه الله: «ولهذا بالغ المسلمون في سبد الذريعة في قبر رسول الله صلى الله عليه وسلم، فأعلوا حيطان تريته، وسدوا المداخل إليها، وجعلوها محدقة بقبره صلى الله عليه وسلم، ثم خافوا أن يتخذ موضع قبره قبلة؛ إذ كان مستقبل المصلين، فتتصور الصلاة إليه بصورة العبارة؛ فبنوا جدارين من ركنى القبر الشماليين وحرفوهما حتى التقيا على زاوية مثلث من ناحية الشمال، حتى لا يتمكن أحد من استقبال قبره صلى الله عليه وسلم، ولهذا الذي ذكرناه كله قالت عائشة: ولولا ذلك لأبرز قبره صلى الله عليه وسلم .. (المفهم شرح صحيح مسلم، ج٢، ص ١٢٩). وقال القاضي عياض رحمه الله: «لما احتاج المسلمون إلى الزيادة في مسجده صلى الله عليه وسلم: لتكاثرهم بالدينة، وامتدت الزيادة إلى

أن أدخل فيه بيوت أزواجه. ومنها بيت عائشة الذي دفن فيه صلى الله عليه وسلم بنى على قبره حيطان أحدقت به، لنا يظهر في السجد فيقع الناس فيما نهاهم من اتخاذ قبره مسجدا، ثم إن أئمة المسلمين حذروا أن يتخذ موضع قيره قنلة؛ إذ كان مستقبل المصلين، فتتصور الصلاة إليه، ويحذر أن يقع في نفوس الجهلة من ذلك شيء. فراوا بناء جدارين من ركنى القبر الشماليين وحرفوهما حتى التقيا على زاوية مثلثة من ناحية الشمال. حتى لا يمكن لأحد استقبال موضع القبر عند صلاته، (إكمال العلم، ج٢. ص ٥٥١).

ومن المعلوم يقينا أن الصحابة رضوان الله عليهم لم يدفنوا النبي صلى الله عليه وسلم في المسجد، وانما دفن حيث قيض في حجرة أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها، والأنبياء بدفنون حيث يقتضون، قالت أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها: "لما قبض رسول الله صلى الله عليه وسلم اختلفوا في دفنه، فقال أبو بكر رضى الله عنه سمعت من رسول الله صلى الله عليه وسلم شيئًا ما نسيته، قال: «ما قبض الله نبيًا إلا في الموضع الذي يحب ان بدفن فيه ، فدفنوه في موضع فراشه صلى الله عليه وسلم. (الحديث صحيح. انظر؛ صحيح سنن الترمذي، ج١. ص ٢٩٨). ويظهر من هذا الحديث أن

Upload by: altawhedmag.com

ربيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ السنة الخمسون

هـذه خصيصة للأنبياء والمرسلين، وهي أنهم يُدُفنُون حيث يُقْبضُون، والصحابة رضوان الله عليهم استجابوا لذلك ونفَذوا أمره فيه فقط، ولذلك لم يكونوا يدفنون موتاهم في البيوت، وانما كانوا يُدُفنُون في البقيع، بل إن للبي صلى الله عليه وسلم فيه دليل على أن الدفن في البيوت لا يجوز.

وعليه أقول: بأنه لا يجوز لأحد أن يستدل على بناء المساجد على القبور بمسجد النبي صلى الله عليه وسلم: لأن النبي صلى الله عليه وسلم لم يُدفن في المسجد. وإنما دفن في بيته الذي وتما متاج الناس إلى توسعة قبض فيه، كما ذكرت سابقًا. ولا احتاج الناس إلى توسعة المسجد دخلت الحجرة فيه. وكان هذا في أواخر المائة الأولى من السنة الهجرية. وكان عامة الصحابة أفضوا إلى ربهم.

قال ابن تيمية رحمه الله: المسجد لما زاد فيه الوليد، وأَدْخَلَتْ فيه الحجرة كان قد مات عامة الصحابة، ولم يبق الا من أدرك النبي صلى الله عليه وسلم، ولم يبلغ سن التمييز الذي يُؤمر فيه الما عليه وسلم، والم يبلغ من التمييز الذي يُؤمر فيه وقد ذكر الحافظ ابن كثير رحمه الله بالتفصيل قصة دخول حجر أزواج النبي صلى حوادث سنة ثمان وثمانين:

وفي شهر ربيع الأول من هذه السنة قدم كتاب الوليد على عمر بن عبد العزيز يأمره بهدم المسجد التبوي، واضافة حجر أزواج رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأن يوسعه من قبلته سائر نواحيه حتى يكون مائتى ذراع في مائتي ذراع. فجمع عمر بن عبد العزيز وجوه الناس والفقهاء العشرة وأهل المدينة، وقرأ عليهم كتاب أمير المؤمنين، فشق عليهم ذلك، ويحكى أن سعيد بن المسيب أنكر إدخال حجرة عائشة في المسجد، كأنه خشى أن يتخذ القبر مستجدًا، والله أعلم، (البداية والنهاية، ج٩. ص .(A. .V9

وقد تستاول الشيخ ابن عثيمين الرد على المستدلين بما وقع في مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم بجواز بناء المساجد على القبور، فقال: إذا قال قائل: نحن الآن واقعون في مشكلة بالنسبة لقبر الرسول صلى الله عليه وسلم الآن، فإنه في وسط المسجد، فما هو الجواب؟ وقله: الجواب على ذلك من

الوجه الأول: أن المسجد لم يُبْنَ على القبر، بل بُنيَ المسجد في حياة النبي صلى الله عليه وسلم.

الوجه الثاني: أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يُدُفَن في المسجد حتى يقال: إن هذا من دفن الصالحين في

المسجد، بل دفن في بيته. الوجه الثالث: أن إدخال بيوت الرسول صلى الله عليه وسلم، ومنها بيت عائشة رضي الله عنها مع المسجد ليس باتفاق الصحابة. بل بعد أن انقرض أكثرهم ولم يبق منهم إلا القليل، فليس مما أجاز الصحابة أو أجمعوا عليه مع أن بعضهم خالف في ذلك. وممن خالف أيضًا فلم يرض بهذا العمل.

الوجه الرابع: أن القبر ليس في السجد، حتى بعد إدخاله: لأنه في حجرة مستقلة عن المسجد فليس المسجد مبنيًا عليه. (القول الفيد على كتاب التوحيد. ج1، ص ٣٩٩، ٣٩٩).

وأضيف إلى ذلك فأقول: ١٠ فضل مسجد النبى صلى الله عليه وسلم ثابت في السنة الصحيحة والصلاة فيه بألف صلاة، وسواء في ذلك ما كان قبل دخول القبر أو بعد دخوله، ومن المعلوم أن التبى صلى الله عليه وسلم هو الذي بني مسجده وهو حتى، وبنيت بيوت أزواجه بجواره، ودفن في بيت عائشة وهو خارج المسجد، فلا يجوز لأحد أن يستدل ببناء المساجد على القبور بهذا العمل ويترك النصوص الصريحة الواردة عن النبي صلى الله عليه وسلم في النهى عن بناء المساجد القبور.. وقد سبق ذكر بعضها، والحمد لله رب العالمين.

> ربيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ م السنة الخمسون



المحفرات المحفرات ()

معدد العظيم بدوي

قال الله تعالى: «يَتَأَيَّبُا الَّذِينَ مَامَوًا الْمَنْيَنُوا كَثِيرَ مِنَ الطَّنِ إِنَّ مَعْمَ الطَّنِ إِنَّهُ ذَلَا جَمَّسُوا وَلَا يَعْبَ بَعْضُكُم بَعْمَةً أَثِيبُ أَحَدُكُم أَن يَأْكُلَ لَحَمَ أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرِهْتُمُوهُ وَالْقُوا اللهُ إِذَا اللَّهُ تَوَاتُ رَحِمٌ »

(الحجرات: ١٢).

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، ما يزال الحديث متصلاً عن تفسير آيات سورة الحجرات، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

قال الله تعالى: مَتَابُ اللهِ مَامَوًا المَتَوَا المَتَوَا عَمَدُوا كَمَرُوا مِنَ الطَّنِ إِنَّ مُسَوَ

نَهَ تَالآيَة الْكَرِيمَةَ أَوَّلاً عَنِ الْطَنِّ، لأَنَّ الطَّنِّ السَّيْنَ هُـوَ سَـبَ الأَمَراض الثَّلاَثَة الَّتِي نَهَتَ عَنَهَا الآيَةَ السَّابِقَةُ، وَهُوَ أَيْضًا سَبَبُ للْمَرْضَيْنِ الْمَذْكُورِيْنِ بَعُدَهُ، هَهُـوَ الَّـذِي يَحْمِلُ عَلَى احْتَقَارِ النَّاسِ، وَالسُّحْرِيَةِ مِنْهُمْ، وَاغْتِيَابِهِمَ.

وأعيد التُدَاءُ خَامس مَرَة لاختلاف الغرض والاهْتمام به، وَذلكَ أَنَّ الْنَهْيَّات اللَّذُكُورَة بَعْدَ هَذَا النَّدَاءَ، مَنْ جَنُس الْعَامَلات السَّيَّئَة الْخَفَيَّة، الَّتي لا يَتَفَطَّنُ لَهَا مَنْ عُوملَ بِهَا قَلاَ يَدْفَعُهَا، هَمَا يَزِيلُهَا مِنْ نَفْس مَنْ عَامَلُهُ بِهَا إِلاَ الْإِيمانُ.

والْـرادُب الطَّنِ هُنا الطَّـنُ الْمَتعلَقُ بِأَحوالِ النَّاسِ، وَحُـدَفَ الْمَتعَلَقُ لتَذَهَب نَفْسُ السَّامِع إلى كُلُ ظَنُ مُمُكَنَ هُو إِثْم. وَجُمَلَةُ إِنَ بَعْضِ الطَّنَ إِثْمَ اسْتَئْنَافُ بِيَانِيَ لأَنْ قَوْلَـهُ، اجَتَنَبُوا كَثيراً مِن الطَّـنُ يَسْتَوْقَفُ السَّامِعَ لِيَتطلَّبُ الْبِيَانِ، فَاعْلَمُوا أَنْ بَعْضَ الطَّـنُ جُـرَم. وَهَذا كَنَايَةُ عَنْ وُجُوبِ التَّامُ لِ قَاتَار الطَّنُونِ، لَيُعْرضُوا مَا تَفْضِي إلَيْهِ الطَّانُونَ عَلَى مَا الطَّنُونِ، لَيْعَرضُوا مَا تَفْضِي إلَيْهِ الطَّانُونَ عَلَى مَا وَقِ قَوْلِهُ مَنْ أَحْكَامِ الشَّرِيعَةِ، أَوْ لِيسَالُوا أَهْلَ الْعَلَمِ، وَقِ قَوْلِهُ مَنْ أَحْكَامِ الشَّرِيعَةِ، أَوْ لِيسَالُوا أَهْلَ الْعَلَمِ، عَظْمَهُ يَبْطَلُ مَا كَانَ فَاشَيًا فَي إِلَيْهِ الطَّنُونَ السَّينَة تَنْسَا عَظَيْمَ أَنْ عَلَيْهِ إِلَيْ الْعَلْمُ الْعَلْمَ، عَنْهَا الْغَيْرَةِ الْقُورَطَةِ، وَالْكَائِدُ، وَالاَعْتَيَالاَتُ، وَالطَعْنُ عَنْهَا الْغَيْرَةِ الْقُرَطَةَ، وَالْكَائِدُ، وَالاَعْتَعَالَاتُ، وَالطَعْنُ عَنْهَا الْغَيْرَةِ الْمُورَطَةَ، وَالْكَائِدُ وَاللَّائِقُونَ السَّعِنَةُ تَنْشَا عَنْهَا الْغَيْرَةِ الْقُالَافَ مَا كَانَ فَاصَاعَانَ حَدَرًا مَنْ الطَّنُونَ الصَعْفَى الْمُ الْعَلَمَ

قَـالَ أَبُو حَامد الْغَزَالَيِّ -رَحَمَهُ اللَّه-: "عَلَّمُ أَنَّ سُوء الظَّنُ حَرَامُ مِثْلُ سُوء الْقَوْلَ، فَكَمَا يَحُرُمُ عَلَيْكَ أَنَّ تُحَدَّثَ غَيْرِكَ بِلسَانِكَ بِمَسَاوِيُ الْغَيْرِ، فَلَيْسِ لَكَ أَنَ تَحَدَثُ نَفَسَكَ وَتُسَيء الظَّنَّ بِأَخِيكَ، وَلَسَتُ أَعْنِي بِهِ إِلاَّ عَقْد الْقَلْبِ وَحُكَمَهُ عَلَى غَيْرِه بِالسَّوء. فَأَمَّا الْخُوَاطَرُ وَحَديثُ النَّفْسِ فَهُوَ مَعْفُو عَنْهُ، بِلَ السَّكُ أَيْضَا مَعْفُوً عَنْه، وَلَكَنَ الَّنَهِيَ عَنْهُ أَنْ يَظُنَّ، وَالظَّنُ وَسَبِبُ تَحْرِيمه أَنَّ أَسَرَارَ الْقُلُوبِ لَا يَعْلَمُها إِلَا عَلَّمُ

> ربيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ السنة الخمسون



الْغُيوب، فليس لك أن تعتقد في غيرك سوءًا إلا إذا انكشف لك بعيان لا يقبل التأويل، فعند ذلك لا يُمكنك إلا أن تعتقد ما علمت وشاهدته، وما لم بأذنك، ثم وقع في قلبك، فإنما الشيطان يلقيه اليك، فينبغي أن تكذبه فإنه أفسق الفساق. وقد قال الله تعالى: يتايا ألي مترا إن تا كر فاس ما فييترا أن فيبوا قرما جعنا في في في ما ما فيت تعمين (الحجرات: ٢).

فلا يجوزُ تصديق إبليس. فإنْ قلت: فيماذا يُعَرفُ عقدُ الطَّنْ والشَّكُوكُ تختلجَ، والنَّفْسُ تحدثُ؟ فنقُولُ: أمارةُ معهُ عما كان، فينغير القلبُ نصورًا ما، ويستثقله، ويَضتُرُ عنْ مُراعاته، وتفقده وإكرامه، والاغتنام بسببه: فهذه أماراتُ عقد الظن وتحقيقه".

ولما نهى الله تعالى عن الظن أتبعه بالنهى عن التجسس. والتجسس هو محاولة هتك سترالأخرين، والبخث عن عوراتهم. لأنه لما ظن أراد أن متثبت، ولا يمكنه أن يتثبت الأ بالتجسس. عن قتادة قال: هل تدرون ما التجسس، هو أن تتبع، أو تبتغي عيب أخيك لتطلع على سره. وعن مجاهد قال: خذوا ما ظهر لكم ودعوا ما ستر الله (جامع البيان: ١٣٥/٢٦). فالايجوز لمسلم أن يتتبع عورات اخيه، ولا يجوز لمسلم أن يُبْحَث عَن عَيدوب أخيه، فإن رسول الله بين أن (من ستر مسلما ستره الله في

الدُنيا والآخرة) (م٢٦٩٩). وبالعكس، من فضح مسلما فضحه الله في الدُنيا والآخرة: قال رسولُ الله : (يا معشر من امن بلسانه ولم يدخل الإيمان قلبه. لا تغتابوا المسلمين ولا تتبعوا عوراتهم، فأنه من اتبع عوراتهم يتبع الله عورته، ومن يتبع الله عورته يضححه في بيته ) (صحيح أبو داود:٤٠٨٣).

أمًا النّهُي الثالث في الآية فهو: الغيبة: هي ذكر الغائب بما يكره: عن أبى هريرة أنَّ رسول الله قال: ( أتَدرُون ما الغيبة ). قالوا الله ورسوله أغلم. قال: (ذكرك أخاك بما يكره ما أقول قال: ( إنْ كان فيه ما تتورُل فقد اغتبته وإنْ لم يكنُ فيه فقد بهته ) (مسلم ٢٥٨٩

ولقد قَبَّح اللَّه الْغيبة، وصَوَرها بابشع الصور، تنفيرا للمومنين عنها، أيحب أحدكم أن يجلس علي جيفة مؤمن يقطع منها ويأكل؟ فكرهتم الأكل من الحيفة، لأن طباعكم تنفر منها، قبادًا كرهتم ذلك طبعًا فأكرهوا الوقوع في أعراض

النّاس شـرَعا، فإنّ الله ينهاكم عن الوقوع في أعراض المؤمنين. عن أنس بن مالك قـال: قال رسول الله : (لما عرج بي مررت بقـوم لهم أظفار من نحاس يحمشون وجوههم نحاس يحمشون وجوههم ياكلون لحوم الناس ويقعون في أعراضهم ) (صحيح أبو داود ٢٠٨٢).

وعن عبد الله بن مسعود قال: كنا عند رسول الله . فقام رجل فوقع فيه رجل من بعده. فقال النبي : ( تخلل ). فقال: ومما اتخلل وما أكلت لحما ؟ قال: ( إنك أكلت لحم أخيك) (صحيح الترغيب : ٢٨٣٧).

وعن عائشة رضى الله عنها قالت؛ قلت للنبي : حُسْبُك من صفية كذا وكذا، تعنى قصيرة. فقال: ( لقد قلت كلمة لو مزجت بماء البخر لمزجته ). (صحيح أبو داود : ٢٠٨٠٠) . فاتق الله يا عبد الله في إخوانك المؤمنين ولا تتبع عوراتهم، ولا تذكر سوءاتهم، واعلم أن كل إنسان مؤاخذ بكل كلمة يقولها، إن معاذ بن جبل طلب من رسول الله الوصية. فكانت وصية رسول الله له: (كف عليك هذا). فقلت: يا نبي الله وإذا لمؤاخذون بما نتكلم به؟ فقال: ( ثكلتك أملك با معاد ! وهل يكب التاس في النارعلى وجوههم أوعلى مناخرهم الاحصائد ألسنتهم ؟) (صحيح الترمذي ٢٦١٦). وللحديث بقية إن شاء الله،

والحمد لله رب العالين.

SVG

مر ربيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ السنة الخمسون





#### الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد، نتناول في هذا العدد إن شاء الله أبرز مصنفات فقهاء المسلمين الأوائل في المالية العامة، فنقول وبالله تعالى التوفيق،

لما كانت نصوص الشريعة محدودة والتوازل غير متناهية؛ فقد قام الفقهاء بدور جوهري في استنباط الأحكام الفقهية لهذه النوازل، ومن يتأمل جهود فقهاء السلمين على مدار القرون الماضية يجد تراثا عظيمًا وثروة ضخمة، وجهدا مشكورًا ثهم، كما يتبين للناظر مدى حضورهم عند كل نازلة، وتناولهم لحكمها، وهو ما أظهر مرونة الشريعة وصلاحيتها في كل زمان مع شاتها وعدم تغير أصولها، وهو ما أعطى تجددًا للفقه الإسلامي، وفي مجال المعاملات اجتهد الفقهاء في التوفيق بين تحقيق مصالح

جموع الناس مع الانضباط بأصول الشرع؛ لأنه لا ينبغى أن يشق الفقهاء على الناس باسم الدين، كما لا ينبغي الانخلاع من أحكام الشريعة ومخالفة أوامر الله عز وجل باسم التيسير على التاس، وخاصة فيظل محاولات ظاهرة تسعى حثيثا لتطويع الشريعة الإسلامية لأنظمة تتناقض معها بصورة جذرية. وقد صنف بعض الفقهاء لسائل مالية واقتصادية تبين جهود الفقهاء في مواكبة الفقه الإسلامي للتطور ووفائه بحاجات الناس في مختلف الدهور والعصور، وصنف فقهاء السلمين مصنفات

متخصصة تختص بمسائل محددة، ومن ذلك، مصنفاتهم في الخراج باعتباره من أهم مصادر بيت المال، والخراج هو الضريبة السنوية المفروضة على الأراضي التي تُزرع حبوبًا ونخيلاً وفاكهة.

وكان عمر -رضي الله عنه-قد أمر بمسح السواد (أرض العراق)، ودفعه إلى الفلاحين الذين كانوا فيه على غلّة كل سنة، ولذلك سُمِّي خراجًا؛ لأنه خارج من الأرض، ونعرض وهي أربعة كتب؛ كتاب الخراج، لأبي يوسف القاضي، وكتاب الخراج ليحيى بن آدم القرشي، وكتاب الخراج وصناعة الكتابة

> ربيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ السنة الخمسون

لقدامة بن جعفر، وكتاب الاستخراج لأحكام الخراج لابن رجب الحنبلي، وذلك فيما يلي:

#### أولا: كتاب الغراج لأبي يوسف القاضي:

أبو يوسف يعقوب بن ابراهيم بن حبيب الأنصاري الكوفي البغدادي، تتلمذ لأبي حنيفة وهو أشهر أصحابه، وقد ولى أبو يوسف القضاء ببغداد في أزهى عصورها أيام المهدى والهادي وهارون الرشيد، هو أول من دعى "قاضى القضاة"، ومات في خلافة هارون الرشيد ببغداد سنة ١٨٢هـ. وصنف أبو يوسف كتابه بطلب هارون الرشيد الذي سأله في بعض المسائل فصنف له كتاب الخراج. وهو أشبه ما يكون بكتب المالية العامة الآن، وكان الخراج من أهم مصادر بيت المال آنذاك.

ونظمأبو يوسف فكتابه كيفية جباية الخراج وأوجه إنفاقه، ويبين أبو يوسف سبب تأليف هذا الكتاب فيقول: "... قد كتبت لك ما أمرت به وشرحته لك وبينته، فتفقهه وتدبره وردد قراءته حتى تحفظه، فإنى قد اجتهدت لك في ذلك. ولم آلك والمسلمين نصحا ابتغاء وجه الله وثوابه وخوف عقابه. واني لأرجو - إن عملت بما فيه من البيان- أن يوفر الله لك خراجك من غير ظلم مسلم ولا معاهد، ويصلح لك رعيتك فإن صلاحهم بإقامة الحدود عليهم ورفع الظلم عنهم والتظالم فيما اشتبه من الحقوق عليهم .. فوفقك الله لما يرضيه عنك وأصلح بك وعلى يديك" (انظر:

66 لا بنيغي الانتخالع من أحكام الشريعة ومخالفة أوامر الله عز وجل ياسم التيسير على الناس، وخاصة في ظل محاولات ظاهرة تسعى حثيثا لتطويع الشريعة الاسلامية لأنظمة تتناقض معها يصورة جذرية. ... 11

الخراج: أبو يوسف يعقوب بن إبراهيم بن حبيب بن سعد بن حبتة الأنصاري (ت ١٨٢هـ). المكتبة الأزهـريـة للتراث، تحقيق: طه عبد الرؤوف سعد، سعد حسن محمد، (بدون تاريخ)، ص ١٦).

وقد نظر آبو يوسف في واقع الدولة الإسلامية فوجد بعض المظالم التي تقع من الجياة على الرعية من المسلمين ومن أهل الذمة على السواء، ووقف على تشدد هؤلاء الجباة مع الرعية وظلمهم لهم في أثناء الجباية: مثل أخذ كرائم أمواثهم، وزيادة مقدار الجباية بغير وجه حق، فضلا عن عدم أمانة بعض العمال والجباة، وما أنزلوا بالرعية من ظلم، ولذا يلفت أبو يوسف نظر أمير المؤمنين إلى ذلك ويطلب منه مراقبة عماله ومحاسبتهم ويحذره من ظلم رعيته، وأيضا من ظلم أهل الذمة. (انظر: د.عصمة أحمد فهمى أبو سنة: رأى القاضى أبى يوسف في الحياة الاقتصادية

للدولة الإسلامية في عهد هارون المرشيد من خلال كتاب الخراج. المكتبة المكية - مكة. الطبعة الأولى. ١٤٢٣هـ - ٢٠٠٢م). وهذا أمر يُحْمد لأبي يوسف: لأن الظلم يقوض قواعد الملك. ولا بد للممالك التي تُبْنى على الظلم أن ينهدم بنيانها ويذهب ملكها، ولذا قيل: دولة العدل الظلم تزول وان كانت مؤمنة.

#### ثانيًا، كتاب الغراج ليحيي بن أدم القرشي،

هو أبو زكرياء يحيى بن آدم بن سليمان القرشى الأموي بالولاء والشهير بالأحول، تتلمذ على يد سفيان الثوري فقيه الكوفة الشهير، والقاضي المحدث شريك النخعي، وأبو بكر شعبة بن عياش المقرئ، وهو أحد رواة القراء السبعة؛ حيث أخذ القراءة عن عاصم بن أبى النجود عن عبد الله بن مسعود، وحدث عن كسار المحدثين كسفيان بن عيينة وحماد بن سلمة، وخلق كثير، وعاش في زمن الشافعي وعبد الرحمن بن مهدى وأبو داود الطيالسي صاحب المسند، وتوفي في خلافة المأمون بن هارون الرشيد عام AY. "

وهذا الكتاب كان مخطوطة ضمن آلاف المخطوطات التي جمعها المستشرق الفرنسي شارل شيغر عضو المجمع العلمي الفرنسي ومدير معهد اللغات الشرقية، والذي أهدى هذه المخطوطات للمكتبة الوطنية الفرنسية، فجاء المستشرق الهولندي تيودور يو



#### Upload by: altawhedmag.com

ربيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ السنة الخمسون

نبول وحققها وطبعها بمطبعة بريل بمدينة ليدن الهولندية عام ١٨٩٤م (وهـذا الكتاب موجود على شبكة المعلومات الدولية بصيغة pdf على الموقع: https://upload.wikimedia. (org/wikisource/ar).

ثم حقق المحدث الشبخ أحمد شاكر هذا الكتاب وخرج آثاره. وعرف برواته، وطبعه في المطبعة السلفية بالقاهرة عام ١٣٤٧هـ -١٩٢٨م، وقد اعتمد اللاحقون على جهده: فكل من طبع الكتاب بعده عالة على جهده، وقد حققه د. حسين مؤنس عام ١٩٨٧م. واعتمد على جهد الشيخ أحمد شاكر، واقتصر على الاضيافات التاريخية (انظر كتاب: الخراج: أبو زكرياء يحيى بن أدم بن سليمان القرشي (ت ٢٠٣هـ)، المطبعة السلفية، تحقيق الشيخ أحمد شاكر، الطبعة الثانية. ١٣٨٤هـ. الخراج: أبو زكرياء بحبى بن آدم بن سليمان القرشى (ت ٢٠٣هـ). دار الشروق (القاهرة - بيروت). تحقيق د. حسين مؤنس، الطبعة 180L. VAPIA).

وتكلم يحيى بن آدم في كتابه عن الغنيمة والفيء، والقطائع، واحياء الأرض الموات، والتحجير، والزكاة في الأرض والزرع والثمر، ومقادير الكيل كالوسق والصاع، وما يتصل بها من أحكام، وختم كتابه بباب في الخراج، واعتمد يحيى بن آدم على إيراد الأثار المتعلقة بهذه المسائل، ولكنه لم يتعرض لها من الناحية الفقهية.

الفقهاء الأقدمون التبهوا إلى أن العاكم ليس مالكا لأموال الأمة يتصرف فيها كيف يشاء، وإنما هو وكيل عنهم لا إدارة هذا المال على نعو يعقق صالح جموع المكومين.

#### ثالثًا: كتاب الغراج وصنّاعة الكتابة لقدامة بن جعفر البغدادي:

أبو الضرج قدامة بن جعفر بن قدامة بن زياد البغدادي، كان نصرانيًا وأسلم على يد المحتفي بالله، وكان أحد اليلغاء الفصحاء، وكان من الفلاسفة، وممن يُشار إليه في علم المنطق، مهدت إليه بعد إسلامه مناصب حكومية رفيعة وتولى في أواخر حياته منصب صاحب البريد،

ويبين قدامة بن جعفر في كتابه هذا الجانب الإداري والمالي للدولة: حيث بدأ كتابه بذكر ديوان الجيش، وبين كيف يتم تدوين أسماء الجند وأوصافهم، ورواتبهم ووقت استحقاقاتهم، ثم ذكر ديوان بيت المال وبين فيه كيف يتم محاسبة صاحب الأموال وما يخرج من ذلك في وجوه النفقات.

فكل ما يدخل إلى الخزانة العامة للدولة، وكل ما يخرج منها ينبغي أن يخضع لرقابة دقيقة، وهو ما يؤكد أن الفقهاء

الأقدمين انتبهوا إلى أن الحاكم ليس مالكا لأموال الأمة يتصرف فيها كيف يشاء، وإنما هو وكيل عنهم في إدارة هذا المال على نحو وهو ما يشير إلى جهات رقابية داخل الدولة على الإنفاق المام قد تشبه الجهاز المركزي للمحاسبات في أيامنا هذه.

وما يشير إليه قدامة بن جعفر البغدادى قد أكد عليه أبو عبيد القاسم بن سلام في كتابه الأموال والذي بدأه أبو عبيد بباب بعنوان "صنوف الأموال التى يليها الأئمة للرعية وأصولها في الكتاب والسنة". وبذلك فقد بدأ بسيان أن الحكام يقومون بالنيابة عن رعيتهم (شعوبهم) بصيانة الأموال الملوكة لهم جميعًا، فالمال ليس ملكا للحاكم كما كان الحال في عهد القياصرة والأكاسرة. وإنما هذا المال مملوك للأمة بأسرها. والحاكم لم بعد مالكا لرعبته بل إنه يعمل لديهم. وهذا الكلام وهذا الطرح لم يعرف قبل ذلك، ولذلك فأبو عبيد يضع الدستور الحاكم للعلاقة بين الحاكم والرعية ويبين المهمة المتوطة به بكل دقة، وما عليه أن يفعله لصالحهم (وهو أشبه بما عرف بعد ذلك بنظرية العقد الاجتماعي بين الحاكم والرعية).

وبعد ذلك يتكلم قدامة بن جعفر البغدادي عن بعض الجوانب الإدارية غير المطروقة مثل: ديوان الرسائل، وديوان التوقيع، وديوان الخاتم، (الخراج وصناعة الكتابة: أبو الفرجقدامة بن جعفر بن قدامة

> ربيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ السنة الخمسون



بن زياد البغدادي، (المتوفى: ٣٣٧هـ)، دار الرشيد للنشر، بغداد، الطبعة الأولى، ١٩٨١م، ص ٥٥).

#### رابغا، كتاب الاستغراج لأحكام الغراج لاين رجب العنبلي:

لأبى الفرج زين الدين عبد الرحمن بن أحمد بن عبد الرحمن البغدادي الدمشقي الشهير بابن رجب الحنبلي. وهومن أشبهر علماء دولة الماليك، ومن أبرز شيوخه ابن قيم الجوزية وابن عبد الهادي، وله مصنفات عديدة، منها: شرح علل الترمذي، وذيل طبقات الحنابلة، وفتح الباري شرح صحيح البخاري لم يتمه، وجامع العلوم والحكم شرح خمسين حديثا من جوامع الكلم، ولطائف المعارف فيما لمواسم العام من وظائف، وتزهة الأسماع في مسالة السماع. والقواعد الفقهية، وغيرها كثير، وقد وُلد ببغداد ونشأ بدمشق وتوفي بها عام ٧٩٥ه.). وقد جعل ابن رجب الحنبلي كتاب الاستخراج لأحكام الخراج في عشرة أبواب. وتحدث فيه عن معنى الخراج لغة. وانتهى الى أنه المال الذي يجبى ويوتى به لاوقات محدودة، وأورد مواضع الخراج في القرآن الكريم كقوله تعالى: الر تنظيم خرما فخرام زيك خبر . (سورة المؤمنون: الأية ٧٢). وف قوله تعالى في قصة ذي القرنين: فهل نجعل لك خرجا - سورة الكهف: جزء من الأية: ٩٤. وفيما يوضع عليه الخراج من الأرضين وما لا يوضع (الاستخراج لأحكام

الخراج: لأبن رجب الحنبلي، دار الكتب العلمية - بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٥هـ -١٩٨٥م، ص١٩)-

وهل الخراج أجر أو ثمن أو جزية؟ وبين أن أرض الخراج نوعان: صلح وعشوة، وأن أرض الصلح فخراجها عند الجمهور في معنى الجزية وهو يسقط بالإسلام (الاستخراج لأحكام الخراج: المرجع السابق، ص٥٣).

ومقدار الخراج، وعرض لموقف عمر الذي أخرجه البخاري في صحيحه- وهو ينهى عماله أن يفرضوا على الرعية ما لا يطيقون من الخراج: حيث وقف عمر على حذيفة بن اليمان وعثمان بن حنيف -رضي الله عنهم جميعًا-فقال: كيف فعلتما؟ أخاف أن تكونا قد حملتما الأرض ما لا تطبق؟ قال: قالا: حملناها أمرًا هي له مطيقة، وفيها كثير فضل. فأعاد عليهما فقال: انظرا أن تكونا حملتما الأرض ما لا تطيق. قالا: لا. فقال عمر رضى الله عنه: لئن سلمنى الله لأدعن أرامل أهل العراق لا يحتجن إلى رجل بعدى أبدا (الاستخراج لأحكام الخراج: المرجع السابق، ص٨١). فهذا عمر ينتوي أن يجعل مظلة تأمينية للأرامل والأيتام بالعراق يستغنوا دها عن الناس، وتحقق لهم حياة كريمة. أما الياب الثامن فعرض فيه لحكم تصرفات أرباب الأرض الخراجية فيها، وفي الباب التاسع: عرض لحكم تصرفات الإمام في أرض العنوة،

بعد أن تصير فينًا للمسلمين أو وقفا، أما الباب العاشر والأخير: فتحدث فيهعن حكم مال الخراج ومصارفه والتصرف فيه، وعرض لمسائل من نوادر الفقه الإسلامي التي تبين شراءه وعمقه، منها اختلاف الفقهاء في الخراج على من هو؟ وقول من قال حكمه حكم الديون واجب في ذمته لأجل أرضه فهو موضوع على رقبة الأرض، كما توضع الحزية على رقاب الأدميين. هذا نص أحمد واستحاق، ومسألة هل يجتمع الخراج مع العشر في أرض واحدة أم لا؟ وعرض لقول مالك والشافعي: يجتمع وجوب الخراج والعشر؛ لأن الخراج أجرة الأرض واجبة في الذمة، والعشر واجب في الزرع. ولخالفة أبى حنيفة والكوفيين القائلين: لا عشر مع الخراج، وجعلوا الخراج متعلقا بنفس الثمرة والزرع، وهذا يشبه قولهم أنه يسقط بتلف الثمرة والزرع جائحة، وأنه لا يوجد كاملا الا إذا أخرجت الأرض مثليه: فإن أخرجت مثله أخذ منه نصفه (الاستخراج لأحكام الخراج: المرجع السابق، صالا وما بعدها).

صابا وما بعالما). وغير ذلك من الاختلافات التي تبيَّن مدى ثراء الفقه الإسلامي حتى في جوانبه الاقتصادية، وكيف أنهم عرفوا علم المالية العامة الذي يختص بموارد الدولة قبل أن تعرف الدول الحديثة هذا العلم بقرون عديدة.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعده

فداك أبى وأمى يا رسول الله، يا صاحب الخلق الرفيع، يا نيى الرحمة والعفو والتسامح. وألف لا يا مكرون، ما هكذا تُورد الإبل!! فالرسوم المسيئة للرسول الكريم صلى الله عليه وسلم، وحملة البذاءات الشرسة والمنهجة ضد الإسلام والملمين، ومحاولة النَّيْل من رموزه ومقدساته؛ للزَجَ بالإسلام في معارك سياسية، نبي الرحمة صلى الله عليه وسلم يرفضها نبي الرحمة صلى الله عليه وسلم يرفضها أن تكون رموزهم ومقدساتهم ضحية مضارية الانتخابية، لا حُرية رأى وتعبير.

#### من يزرع الكراهية . . يحصد العنف

فداك أبي وأمي يا رسول الله، وعلى صفحات مجلتنا الحبيبة مجلة التوحيد حذرنا في عدد الشهر الماضى من تنامى خطاب العنف والتحريض والكراهية الذي يسود أوروبا، وذلك عندما كنا نعلق على خطاب الكراهية لماكرون واتهاماته للمسلمين بأن الإسلام ديانة تعيش في أزمة، وما تلا ذلك من قيام بعض المتطرفين في الدنمارك والنمسا بأفعال بعنصرية بغيضة، حيث قام بعض المتطرفين بحرق المصحف وتمزيقه، مما أثار غضب المسلمين والهيئات الاسلامية، وعلى رأسها الأزهر الشريف بقيادة شيخ الأزهر، وهيئة كبار علمائه، ثم جاءت حادثة نشر الرسوم المسيئة للرسول صلى الله عليه وسلم، وإعادة نشر تلك الرسوم، ثم أشعل ماكرون الدنيا بتصريحاته العنصرية التى تحض على العنف والكراهية بتأييده لنشر تلك الرسوم، وأنها تأتى تحت "خداع" ما يسمونه حرية التعبير، وهي عنصرية ممقوتة، وتطرف يميني يؤجّج الصراعات، والعنف والكراهية، ثم ما تلا ذلك

Upload by: altawhedmag.com

00

ربيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٩٢ السنة الحمسون لک اهیه ب

جمال سعد حاتم

من أحداث قتل لأستاذ تاريخ فرنسي، وقتل ثلاثة أمام كنيسة بدون ذنب ارتكبوه، وحوادث عنف انتشرت في أوروبا، بادرت كل الهيئات الاسلامية، وعلى رأسها الأزهر الشريف وكل الهيئات والمجامع الإسلامية بإدانتها واستنكارها، وديننا الحنيف ينهانا عن تلك الحرائم التي يرفضها الدين الإسلامي، مؤكدا أن أول ما يحاسب عليه يوم القيامة هو إزهاق الدماء المعصومة بغير ذنب، ومع أن ما حدث كان نتاجا لخطاب الكراهية والتحريض الذي حذرنا منه، فالقهر يولد العنف، ويشعل الفتن، ولذا يجب قطع الطريق على تكريس الكراهية وتحويلها إلى وقود سهل للعناصر المتطرفة، وأصحاب الأفكار والعقائد الفاسدة.

#### خطينة ماكرون . . والثاريخ الاستعماري لفرنسا

فداك أبي وأمي يا رسول الله، وما زالت ردود الأفعال في شتى أنحاء العالم الإسلامي تستنكر بشدة الرسومات الكاريكاتورية للنبى محمد صلى الله عليه وسلم التي أعادت نشرها جريدة «شارل إبيدو»، ودفاع الرئيس الفرنسى عن تلك الرسومات التي أثارت سخطا ومقتًا بين المسلمين في أنحاء المعمورة، وقد أعلن مجلس حكماء المسلمين خلال اجتماعه الأخير برئاسة الإمام الأكبر شيخ الأزهر الدكتور أحمد الطيب عزمه على رفع دعوى قضائية ضد مجلة «شارل إبيدو» الفرنسية الساخرة التي نشرت الرسوم المسيئة، وضد كل من يسىء للإسلام ورموزه المقدسة. وأعرب عن رفضه الشديد لاستخدام لافتة حرية التعبير في الإساءة للنبي صلى الله عليه وسلم، ومقدسات الدين الإسلامي، ورفض المتاجرة بالأديان في أسواق السياسة والدعاية الانتخابة.

وإذا كان الرئيس الفرنسي قد أثار مشاعر المسلمين بتلك الخطيئة؛ فإن ذلك يأتى متماشيًا مع التاريخ الاستعماري لفرنسا عبر

#### العصور الماضية.

الاستعمار الفرنسى وحملات الابادة للمسلمين مارس الاحتلال الفرنسى حملات قتل وابادة ونهب كثير من الدول؛ ففي عام ١٩٧٧م، جمعت فرنسا ٤٠٠ عالم مسلم تشادي وقطعت رؤوسهم بالسواطير، أثناء احتلالها تشاد.

وحينما دخلت فرنسا مدينة الجزائر أجرت ١٧ تجربة نووية في الجزائر في الفترة من (١٩٦٠- ١٩٦٦)، وقد أسفرت تلك التجارب عن عدد ضخم من الضحايا يتراوح بين ٢٧-١٠٠ ألف، وما زال آثارها إلى اليوم .. إنها الحضارة الغربية صاحبة القيم الإنسانية !!

وحين خرجت فرنسا من الجزائر عام ١٩٦٢م. كانت قد قامت بزرع عدد من الألغام أكثر من عدد جميع سكانها في ذلك الوقت. حيث قاموا بزرع ١١ مليون لغم أرضى.

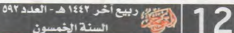
وقد احتلت فرنسا الجزائر لمدة ١٣٢ عامًا، حيث أباد الفرنسيون مليون مسلم في أول سبع سنوات، ومليون ونصف المليون في آخر سبع سنوات قبل رحيلهم.

وقد احتلت فرنسا تونس لدة ٧٥ عامًا. والغرب للدة ٤٤ عامًا، وموريتانيا ٦٠ عامًا، ومالي ما بزيد على قرن، والسنغال ثلاثة قرون.

وحينما دخلت فرنسا مصر في حملتها المشئومة، ودخل الجنود الفرنسيون المساجد، وخاصة الجامع الأزهر بخيولهم، وكانوا يغتصبون النساء والحرائر أمام ذويهم، وكانوا مشريون الخمر في المساجد، وحولوا عددًا منها إلى إسطيلات لخيولهم.

ثم يقولون الآن: إن الإسلام دين إرهاب، وإن تبينا صلى الله عليه وسلم نبى الإرهاب !!

وفرنسا التي يمتلئ تاريخها بصور وحشية وهمجية في كل مكان وطأت فيه أقدام الفرنسيين، وكانوا يقومون باصطياد البشر في صحارى بلاد الشمال الافريقي، ويتفنون في طرق القتل بين التمثيل وقطع الرؤوس،



Upload by: altawhedmag.com

السنة الخمسون

بل يتباهون بتصويرهم على طوابعهم التذكارية، وحتى هذه اللحظة يعيش جنرالات الاحتلال الفرنسي مع أحفادهم مزهوين بماضيهم الأسود، والذي لم يقدموا عنه حتى الآن مجرد اعتذار عن تلك الجرائم، ثم يأتي من يحدثنا عن فضل فرنسا ويطالب بعودة الانتداب الفرنسي، ولن يذكر التاريخ قومًا أكثر وحشية بربرية من الجنس أننا حمقى يستطيع أن يدغدغ مشاعرنا أننا حمقى يستطيع أن يدغدغ مشاعرنا بكلمة أو بتغريدة على تويتر، وأن فرنسا دولة الحضارة والإنسانية، فمتى تنتهي تلك الكوميديا المأساوية.

إن الإسلام ليس لديه أزمة مع أحد. فالأزمة عندكم يا سيد ماكرون !!

#### إنا كفيناك الستهزئين

قداك أبي وأمي يا رسول الله، وإذا كان الغرب وأعداء الإسلام ممن وصفوا أنفسهم بأنهم أصحاب الحضارة التي تتعداهم فتصل إلى الدنيا كلها من حولهم، ولكن هيهات فماضيهم الأسود وحقدهم على والمسلمين سبب انتشار الإسلام في ربوع الدنيا، حتى أصبح الإسلام الديانة الثانية بعد المسيحية، وتخوفهم من انتشار الإسلام في أنحاء أوروبا، من أن يحتل الإسلام المرتبة الأولى، والشواهد والدلالات كثيرة.

وقد وعد رب العزة سبحانه رسوله الأمين سيد المرسلين، صلوات ربي وسلامه عليه، ألا يضره المستهزئون، وأن يكفيه الله إياهم بما شاء من أنواع العقوبات كفاية عامة لا تُحصر أنواعها ولا أفرادها، كفاية لا تجعل للسخرية شأنًا.

والساخر بالنبي صلى الله عليه وسلم عدو لأعظم أولياء الله، وقد تولى الله حرب من عادى وليًا من أوليائه، فكيف إذا كان سيد الأولياء، يقول رسول الله صلى الله عليه

وسلم: «إنَّ اللَّه قَالَ: مَنْ عَادَى لِي وَلَيًّا هَقَدُ آذَنَتْهُ بِالْحَرْبِ .. (البخاري: ٦١٣٧). فهي حرب معلنة محسومة النتائج. ومن كان اللَّه حسبه كفاه أذى عدوه، «يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ حَسُبُكَ اللَّهُ وَمَن اتَبِعَكَ مِن الْمُؤْمِنِينَ (الأنفال: ٢٤).

وقد يُجري الله ذلك الانتقام على يد البشر، ومن أجلى مظاهر ذلك قتل ساب النبي صلى الله عليه وسلم، كما أجمع عليه علماء الإسلام على خلاف بينهم في استتابته، وفي حال تعذُّر إقامة الحد عليه، فإن الله هو الذي يتولى ذلك الانتقام كما قرره العلماء، وقد يُجريه بحيوان بهيم، كما روى الحاكم، وصححه ووافقه الذهبي أن ابناً لأبي لهب كان يسب النبي صلى الله عليه وسلم، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: اللهم سلط عليه كلبك. فخرج في قافلة يريد الشام، فنزل منزلاً. فقال: إني أخاف دعوة محمد صلى الله عليه وسلم، قالوا له: كلا فحطوا متاعهم حوله. وقعدوا يحرسونه، فجاء الأسد فانتزعه من بينهم، فقتله وانصره.

وقد يجري الله ذلك الانتقام بواسطة جماد، فقد روى البخاري في صحيحه: كان رجلُ نصرانيًا فأسلم وقرأ البقرة وآل عمران فكان يكتُبُ للنبي صلَّى الله عليه وسلَّم فعاد نصرانيًا فكان يقول ما يدري محمد إلا ما كتبت له فأماته الله فدفنُوه فأصبح وقد لفظته الأرض فقالوا هذا فعل محمد وأصحابه لما هرب منهم نبشوا عن صاحبنا فألقوه فحفروا له فأعمقوا فأصبح وقد لفظته الأرض فقالوا هذا فعل محمد وأصحابه نبشوا عن صاحبنا لما هرب منهم فألقوه فحفروا له وأعمقوا له لما رض مقالوا أنه ليس من الناس فألقوه. الأرض فعلموا أنه ليس من الناس فألقوه. (البخاري: ٣٤٢١).

فداك أبي وأمي يا رسول الله، إن من صور

ربيع أخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ السنة الخمسون

كفاية الله نبيه استهزاء المستهزئين: تجديد محبته في قلوب المؤمنين كلما حدثت إساءة، وها نحن نرى جموع المؤمنين الغفيرة تهب مدافعة عن نبيها، وقرة عينها، ومطالبة بمعاقبة المجرمين.

ومع كفاية الله نبيه سخرية المستهزئين إلا أن واجب نصرته وتعزيره لاحق بكل مسلم بما يطيق ولا يتحقق الفلاح إلا بذلك. فالذين أمنُوا به وعزُرُوه ونصرُوه واتبعُوا النُور الذي أنزل معه أولئك هم المُفلحون، (الأعراف: ١٥٧).

ومن أجلى صور المناصرة والتعزيز اتباع سنته حال الغضب والرضى والمنشط والمكره، ونشرها والصدع بها، والزود عنها، وجهاد شانئها. هكذا تكون نصرته، وبقدر تلك النصرة تكون كفاية الله للعبد، وتخليد عمله، قيل لأبي بكر بن عياش: إن بالمسجد قومًا يجلسون ويُجلس إليهم، فقال: إن من جلس للناس جلس الناس إليه، ولكن أهل السنة يموتون ويحيى ذكرهم، وأهل البدعة يموتون ويموت ذكرهم.

لأن أهل السنة أحيوا ما جاء به الرسول الأمين صلى الله عليه وسلم، فكان لهم نصيب من قوله: ورفعنا لك ذكرك (الشرح: ٤)، وأهل البدعة كرهوا ما جاء به الرسول صلى الله عليه وسلم فكان لهم نصيب من قوله: . إنَّ شَانتُكَ هُوَ الأَبْتَرُ، (الكوثر: ٣).

ومحبته صلى الله عليه وسلم- بأبي هو وأمي- تكون بنصرته في حياته ونصرة سنته بعد موته صلى الله عليه وسلم. قال الإمام النووي رحمه الله: قال القاضي عياض رحمه الله: «ومن محبته صلى الله عليه وسلم نصرة سنته والذب عن شريعته. وتمني حضور حياته فيبذل ماله ونفسه دُونه».

(شرح النووي على صحيح مسلم). وسبحان الله ما أحدٌ على مر التاريخ استهزأ

بنبينا محمد صلى الله عليه وسلم نبي الهدى والرحمة أو سخر منه إلا عاجله الله بالهلاك: سنة كونية متكررة. إنَّ شانتُكَ هُوَ الْأَبْتَرُ.. إِنَّا كَفَيْنَاكَ الْسَتَهَرَّكِينَ .

محية الثبي صلى الله عليه وسلم بين الغلو والجفاء

قداك أبي وأمي يا رسول الله، فمحبتك أصل عظيم من أصول الدين، فلا إيمان لن لم يكن الرسول صلى الله عليه وسلم أحب إليه من ولده ووالده والناس أجمعين، قال وتعالى: قُلُ إنْ كَانَ آباؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَاحُوانَكُمْ وَزَوْاجُكُمْ وَعَشيرتُكُمْ وَأَمْوَالُ اقْتَرفْتَمُوها فترادُة تَحْشَوْنَ كَسَادها ومساكن تَرضُوْنَها أحبَ إليُكُمْ من الله ورسُوله وجهاد في سبيله فتربُصُوا حتَّى يأتي الله بأمره والله لا يهدي القوم الفاسقين، (التوبة: ٢٤).

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: شَلَاتُ مَنْ كُنْ فيه وَجد حَلَاوَةَ الأَبِمانِ: مَنْ كَانَ اللَّه وَرَسُولُهُ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِمًا سواهُما، وَمَنْ أَحَبَّ عَبْداً لا يُحبُّهُ إِلاَ للَه عَزَ وَجلَ، وَمَنْ يَكُرُهُ أَنْ يَعُودُ فِي الْكُفَر بَعْدَ إِذَ أَنْقَدَهُ اللَّهُ مِنْهُ كَمَا يَكُرُهُ أَنْ يُلَقَى فِي النَّارِ. (البخاري: ٢١).

ومع وضوح هذا الأمر لعامة المسلمين وخاصتهم، إلا أننا نرى بعض الطوائف وخاصتهم، إلا أننا نرى بعض الطوائف صلى الله عليه وسلم بما يخرجه عن حد البشرية، وإن كان الغلو مذمومًا، فإن هذا لا يعني أن يتصف العبد بنقيض ذلك حتى يصل إلى الجفاء، ولا يتأدب بما أوجبه الله على عباده تجاه رسول الله صلى الله عليه وسلم، بل المؤمن الحق هو الذي يتصف بالوسطية والعدل في شئونه كلها، ومن ذلك عبادة تعظيم الأنبياء، وإعطائهم حقهم من التعظيم دون غلو أو جفاء.

اللهم إنا نسألك رضاك والجنة، اللهم انصر الإسلام والمسلمين، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



## خلاقنا من الكتاب والسنة

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: فقد أكد أهل الفضل من العلماء الريانيين على أن إكرام الضيف من أهم مكارم الأخلاق العظيمة التي اهتمت بها الشرائع السماوية، ومن الخصال وأعظم الأخلاق التي تمسكت بها جميع الرسل والأنبياء، والكرم لا يتمثل في إطعام الطعام فقط أو الإسراف فيه، إنما هو المبادرة في بذل المعروف والإحسان والرحمة والعدل والرافة والحب والمودة والابتسامة وجبر الخواطر وغير ذلك من صور البر والفقراء والأضياف.

والكرم باب من أبواب الخير العظيم وسبيل المتقين فقد أكدت الشريعة الإسلامية على قدر وشأن الكريم، فعن أبي هريرة-. رضي الله عنه- قال: "سُئل رسولُ الله -صلَى الله عليه وسلَم-: من أَكْرِمُ النَّاس؟ قَالَ: أَتْقَاهُمُ لله"). (رواه المخاري).

وعن أبي هُريُرة قال: قال رسُول الله صلى الله عليْه وسلم: (من كان يُوْمنُ بالله واليوم الآخر فلا يُوْذ جاره، ومن كان يومن بالله واليوم الآخر فليكرم ضيفه، ومن كان يومن بالله واليوم الآخر فليقل خيرًا أو ليصمتُ ) رواه البخاري ومسلم.

فالكرم من حسن الإسلام وكمال الإيمان، ودليل على حسن الظنَّ بالله تعالى، وقد رزق الله -سبحانه وتعالى- الكريم محبّته ومحبّة النّاس له.

فقد جاء في القرآن الكريم والسنة النبوية المشرفة

العديد من الآيات والأحاديث الشريفة التي تحث المسلم على إكرام الضيف وآداب الضيافة لنتعلم منها و نلتزم بها في حياتنا فهمًا وتطبيقًا عمليًّا، ولنا العظة والعبرة في قصة نبي الله إبراهيم عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام مع ملائكة الرحمن (هَلُ أَتَاكَ حديثُ ضَيْف إبْراهيم الْكُرمين (٢٤) إذُ دَخُلُوا عَلَيْه فَقَالُوا سَلَامًا قَالَ سَلامٌ قَوْمٌ مُنكَرُونَ فقرَبَهُ إلَيْهمَ قَالَ أَلَا تَأَكُلُونَ) (الذاريات: ٢٤-٢٧). فقلاًية دليل قاطع على أن نبي الله إبراهيم عليه السلام هو أول من أكرم ضيفه حسب ما جاءت به الآية الكرمية.

إبراهيم رفعت

#### الله أكرم الأكرمين:

من صور كرم الله عز وجل على عباده أن جعل الحسنة بعشر أمثالها ويضاعف لمن يشاء وجعل السيئة بواحدة. قال تعالى: ، مَنْ جَاء بِالْحَسَنَة فَلَهُ عَشَرُ أَمْثَالَهَا وَمَنْ جَاء بِالسَيَئة فَلَا يُجْزَى إِلَّا مَثْلَهَا وَهُمَ لا يُظْلَمُونَ (الأنعام: ١٦٠). وقال تعالى: مَثُل الَذينَ يُنْفَقُونَ أَمُوالَهُمَ فِي سَبِيلِ اللَّه كَمَثَل حَبَة أَنْبَتَتْ سَبْع سَنابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَة مائة حَبَة وَاللَّهُ يُضَاعِفُ لَنْ يَشَاءُ وَاللَّه وَاسِعُ عليمَ (البقرة: ٢٠١).

ومن أعظم صور الكرم والبذل والعطاء، أن يجود

ربيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ السنة الخمسون

المسلم بنفسه وماله وولده في سبيل الله؛ لقوله تعالى، إنَّ الله اشترى من المؤمنين أنفسهُم وأموالهُم بأنَّ لهُمُ الجِنَة يَقاتلُون في سبيل الله فيقتلُون ويقتلُون وعدا عليه حقًّا في التوراة والانجيل والقرآن ومن أوفى بعهده من الله فاستبشروا ببيعكم الذي بايعتم به وذلكَ هو الفورُ العظيم (التوبة: 111).

وقال تعالى: قُلْ إِنَّ رَبِّي يَبْسُطُ الرَزْقَ لِن يَشَاءُ مِنْ عَبَاده وَيَقَدُرُ لَهُ وَمَا أَنْفَقْتُم مَن شَيْءٍ فَهُو يُخَلِّفُهُ وَهُوَ خَيْرُ الرَازَقَيْنِ (سَبَاً: ٣٩).

أي ما أنفقتم في رضا الله -عز وجل- فهو يخلفه في الدنيا بالمال أو بالقناعة وفي الآخرة بالجزاء المضاعف.

#### كرم النبي صلى الله عليه وسلم:

عندما نتحدث عن الكرم والبذل والعطاء فلابد أن نبحر في أهم صفات الرسول الأكرم صلى الله عليه وسلم من أمانة وصدق ورحمة وبذل وعطاء إلى غير ذلك من خصاله الشريفة: وبالرغم من ذلك لا يزال الحاقدون ينفثون شرورهم للنيل منه صلى الله عليه وسلم إلا أن مساعيهم دائمًا ما تذهب سدى وكانها ليست إلا نقطة سوداء في بحر صاف يترقرق ماؤه النقي: فخسؤوا وضل سعيهم. فالكرم من الصفات التي لازمت نبينا الكريم صلى الله عليه وسلم حتى وفاته، فلم يكن كرمه مهود : فلا ينفق فقط ما يزيد عن حاجته. وإنما وما يتصدق صلى الله عليه وسلم حتى وفاته، فلم يكن كرمه معهود : فلا ينفق فقط ما يزيد عن حاجته. وإنما ولن يتصدق صلى الله عليه وسلم حتى بما هو معهود علا ينفق فقط ما يزيد عن حاجته. وإنما ي حاجة إليه: عرف عنه أنه لا يرد سائلاً وأنه ي يعطى عطاء من لا يخاف فقرًا...

وقد حثنا صلى الله عليه وسلم أن نقتدي به وأن يتصدق كل من سعته، وأوصى أمته بالإنفاق وذم البخل والشح: حيث قال: "ما من يوم يصبح العباد فيه إلا ملكان يتزلان فيقول أحدهما، اللهم أعط منفقاً خلفا، ويقول الآخر: اللهم أعط ممسكًا تلفاً"(رواه البخارى).

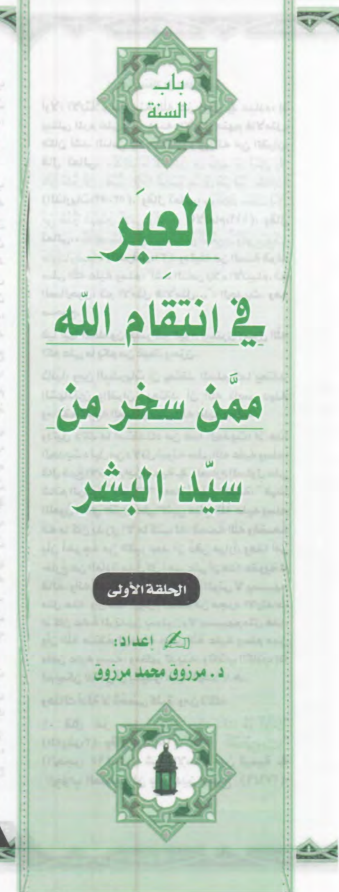
وعطاء النبي صلى الله عليه وسلم ونبله لم يقتصر على ذوي القربى والمحبين والمناصرين له فقط، بل امتد ليشمل أعداءه أيضًا: فقد وصفته أم المؤمنين خديجة: رضي الله عنها بقولها: "إنك لتصل الرحم وتحمل الكل، وتكسب المعدوم، وتقري

ربيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ السنة الخمسهن

الضيف، وتعين على نوائب الدهر ". رواه البخاري. وكان النبي صلى الله عليه وسلم يقدم لأصحابه ولأمته كافة نموذجًا في الإيثار؛ فكان يؤثر على نفسه حتى وإن كانت به حاجة وخصاصة؛ فعن سهل بن سعد. أنه قال: جاءت امرأة إلى النبي فأخذها النبي محتاجًا إليها فلبسها، فرآها عليه رجل من الصحابة، فقال: يا رسول الله، ما أحسن هذه فاكسنيها. فقال: "نعم ". فلما قام النبي لأم أصحابه الرجل، قالوا: ما أحسنت حين رأيت النبي أنه لا يُسأل شيئًا فيمنعه. فقال: رجوتُ بركتها أنه لا يُسأل شيئًا فيمنعه. فقال: رجوتُ بركتها المخارى.

ومن أعظم ما جاء في إكرام الضيف وإيثاره على النفس والأولاد هذه القصة العظيمة التي عجب الله من أصحابها، وضحك إليهم، وأنزل الوحي بها على نبيه صلى الله عليه وسلم، أن الله في السماوات عجب وضحك إلى هذين الصحابيين الجليلين، الرجل وزوجته.

والقصة أن رجلا أتى النبي صلى الله عليه وسلم حائمًا بريد من يضيفه، فبعث إلى تسائه صلى الله عليه وسلم، فقلن: ما معنا الا الماء؟ وهذا بيت أعظم قائد في الأمة ما عنده الا ماء. فقال رسول اللهصلي الله عليه وسلم: من يضيف هذا؟ فقال رجل من الأنصار: أنا، فانطلق به إلى امرأته، فقال: أكرمي ضيف رسول الله صلى الله عليه وسلم. فقالت: ما عندنا إلا قوت صبياني. قال: هيئي طعامك، وأصلحي سراجك، وتومى صبيانك، إذا أرادوا عشاء، إذا طلبوا الأكل نوميهم، فهيئت طعامها وأصلحت سراجها، يعنى: أشعلت الفتيلة. ونومت صبيانها. ثم قامت كأنها تصلح سراجها، فأطفأته، فجعلا يريانه أنهما يأكلان فلما أصبح الضيف وصاحب البيت، غدا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال النبي صلى الله عليه وسلم: ضحك الله الليلة -أو عجب- من فعالكما، فأنزل الله: قوله تعالى في سورة الحشر (ويؤثرون على انفسهم ولوكان بهم خصاصة ومن يوق شح نفسه فأولئك هم المفلحون) (رواد الدخاري). والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه، وبعد: فلما ظهر علينا في هذه الفترة-كسابقتها كثير-شرذمة من أنامل حاقدة وصور أثمة ونفوس سافلة تحاول الثيل من أطهر الخلق وسيد الأنبياء: فكان ذلك جرحا ألم بجميع المسلمين فوجب البيان.

والبيان فطرة وديانة؛ إذ ندين بذلك حبًا وعقيدة، وسُنة النبي صلى الله عليه وسلم تمتلئ بمثل هذه المعاني، والتي تبين تكفُّل الله عز وجل بكفاية نبيه والانتقام له؛ فالبشرى يا عباد الله، ومن ذلك:

عيات الحديث: الحديث الما الم

عن أنس رضي اللَّهُ عنْهُ، قَالَ: كَانَ رَجُلُ نَصْرَانَيًا فَأَسْلَمَ، وَقَرَأَ الْبَقَرَةُ وَآلَ عَمْرَانَ، فَكَانَ يَكْتَبُ لِلنَّبِي صلَى اللَّهُ عليه وَسلَمَ، فعاد نصرانيًا، فكانَ يَقُولُ: مَا يَدْرِي مُحَمَدُ إِلَّا مَا كَتَبْتَ لَهُ فَأَمَاتَهُ اللَّهُ فَدَفَنُوهُ، فَاصَبَحَ وَقَدْ لَفَظَتْهُ الأَرْضَ، فَقَالُوا: هَذَا فَعُلْ مُحَمَّد وَأَصْحَابِهِ لَمَا هَرَبَ مَنَهُمُ، نَبْشُوا عَنْ صاحبتا فَآلُقُوْهُ، فَصَرُوا لَهُ فَأَعْمَقُوا، فَأَصْبَحَ وَقَد لَفَظَتُهُ الأَرْضَ، فَقَالُوا: هَذَا فَعَلَ مُحَمَّد وَأَصْحَابِهِ، نَبْشُوا عَنْ صاحبتا لَمَا هَرَبَ مَنْهُمُ فَأَلْقُوْهُ، فَحَفَرُوا لَهُ وَأَعْمَقُوا لَهُ فِي الأَرْضَ مَا اسْتَطَاعُوا، فَاصَبِحَ وَقَدْ لَفَظَتُهُ الأَرْضَ، فَعَلَمُوا: أَنَهُ لَيْسَ مِنَ النَّاس. وَقَدْ لَفَظَتُهُ الأَرْضَ، فَعَلَمُوا: أَنَهُ لَيْسَ مِنَ النَّاس.

#### التغريج:

هذا الحديث متفق عليه إذ روي في:

 ا- صحيح البخاري كتاب : المناقب باب علامات النبوة في الإسلام حديث رقم : ٣٤٥٢.

 ۲- صحیح مسلم – کتاب: المنافقین حدیث رقم: ٥١١٦.

#### توطئة:

نحن في رحاب حديث من صحيح السنة ودلائل النبوة يرويه تارة شيخ المحدثين في كتاب : مناقب سيد المرسلين، وتارة تلميذه وقرينه الإمام مسلم في كتاب: المنافقين: فكأنهم يقولون معًا: هذا الحديث الشريف وإن كان بيانًا لحال المنافقين وبعض صفاتهم: فهو من مناقب سيد المرسلين.

> ربيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٩٢ السنة الخمسون

ومن دلائل نبوة خاتم النبيين، فلولا اشتعال قلوب المرجفين وغليانها حقدًا وحسدًا وغيرةً ما كان لنا أن نشمَ طيب عَرَف عود محبة الله لنبيه ونصرته له: فالمُحة وليدة المُحْنة. والبشرى عاقبة المسلمين.

#### شرح الغديث و

قال في هدي الساري شرح صحيح البخارى (كتاب المناقب) ج ٨ ص ١١٠: عن أنس-رضى الله عنه- أنه قال: (كان رجل نصرانيا) لم يسم، وفي مسلم أنه من بنى التجار (فأسلم وقرأ البقرة وآل عمران فكان يكتب للنبي-صلى الله عليه وسلم-) الوحي: (فعاد نصرانيًا) كما كان، ولمسلم من طريق ثابت عن أنس فانطلق هاريًا حتى لحق بأهل الكتاب فرفعوه (فكان يقول) لعنه الله: (ما يدرى محمد إلا ما كتبت له: فأماته الله)، ولسلم: فما لبث أن قصم الله عنقه فيهم (فدفنوه فأصبح وقد لفظته الأرض) بفتح الفاء في الفرع، وقال السفاقسي وغيره بكسرها أي: طرحته ورمته من داخل القبر إلى خارجه؛ لتقوم الحجة على من رآه ويدل على صدقه-صلى الله عليه وسلم- (فقالوا) أي أهل الكتاب (هذا) الرمي (فعل محمد وأصحابه لما هرب منهم) وللإسماعيلى: لما لم يرض دينهم (نبشوا عن صاحبنا) قبره (فألقوه) خارجه (فحفروا له فأعمقوا) بالعين المهملة أبعدوا (فأصبح) ولأبي ذر: فأعمقوا له في الأرض ما استطاعوا فأصبح (وقد لفظته الأرض، فقالوا: (هذا فعل محمد وأصحابه نبشوا عن صاحبنا لما هرب منهم) سقط لما هرب منهم لأبى ذر (فألقوه) خارج القبر (فحفروا له فأعمقوا له في الأرض ما استطاعوا فأصبح قد) ولأبى ذر: قد (تفظته الأرض فعلموا أنه ليس من الناس)، بل من رب الناس (فألقوه) وفي رواية ثابت عند مسلم: فتركوه منبوذا.

هذا ومطابقة الحديث للتُرْجَمة من حَيْثُ ظَهرت معجزة النبي-صلى الله عليه وسلم- في لفظ الأرض إياد مرات: لأنه لما ارتد عاقبه الله تعالى بذلك لتقوم الحجة على من يراد ويدل على صدق الشارع. و(ينظر: فتح الباري للحافظ ابن حجر رحمه الله: ج٢/ ص ٧٢٣). وكذلك (عمدة القاري شرح صحيح البخارى) في شرحه للحديث.

ربيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ السنة الخمسون

#### مما يستقاد من الحديث:

أولا: الابتلاء من سنة الله عز وجل في عباده: إذ يبتلى المرء على قدر دينه، الأمثل منهم فالأمثل. فكان أشد الناس بلاء الأنبياء وبيانه من القرآن: قال تعالى: (من مالة الأنبياء وبيانه من القرآن: الداريات:٥٢-٥٣)، وقال تعالى: (من ماليات. مالي من مالي مالي من السنة قوله مالي وسلم: "أشد الناس بلاء الأنبياء، ثم الصالحون، ثم الأمثل فالأمثل..."؛ الحديث، وهو صحيح.

فيا أيها المسلمون: بشراكم اليوم ببشرى رسول الله لكم على ما بكم من غيظ وحزن.

ثانيًا؛ ومن البشريات أن يعتقد المسلم-كما يعتقد الشهادتين والقرآن- يعتقد أن الله ناصر دينه ومنتقم لنبيه العدنان صلى الله عليه وسلم.

ودليل ذلك ما استفدناه من هذا الحديث؛ إذ هذا الحديث دليل من دلائل نبوته صلى الله عليه وسلم؛ قال شيخ الإسلام ابنُ تيمية في "الصارم المسلول على شاتم الرسول" (ص٢٣٣) معلقاً على القصة: " فهذا الملعونُ الذي اهترى على النبي صلى اللهُ عليه وسلم أنه ما كان يدري إلا ما كتب له؛ قصمهُ اللهُ وهضحهُ بأن أخرجهُ من القبر بعد أن دُهن مراراً، وهذا أمرُ خارجٌ عن العادة، يدلُ كلَ أحد على أن هذا عقوبة لما قالهُ، وأنه كان كاذباً، إذ كان عامة الموتى لا يصيبهم مثل هذا، وأن هذا الجُرم أعظمُ من مجرد الارتداد؛ وأن الله منتقمٌ لرسوله صلى اللهُ عليه وسلم ممن طعن عليه وسبهُ، ومظهرٌ لدينه، ولكذب الكاذب إذا لم يمكن للناس أن يقيموا عليه الحد".اه.

#### وهناك أدلة لا تُحصى كثرة، ومن ذلك:

١- قال عز وجل: " شاعات مر الأمر" (الكوثر: ٣)، وقال أيضاً: " أنا هذه المسترين " (الحجر: ٩٥). قال شيخ الإسلام ابن تيمية في "الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح" (٢٧٦/٦):

"وقد سمى أهل العلم بعض من كفاهُ اللهُ إياهُ من المستهزئين، وكانوا معروفين مشهورين عند الصحابة بالرياسة والعظمة في الدنيا فذكروهم ليعرف هذا الأمرُ العظيمُ الذي أكرم الله نبيه به...".ا.هـ.

وقال أيضًا رحمه الله في "الصارم المسلول" مقررًا قاعدة تؤكد ما اعتقدناه، ذاكرًا من التجارب بخصوص سبّ النبي صلى الله عليه وسلم ما استفدناه فيقول: "ونظيرُ هذا ما حدثناه أعداد من متعددة في حصر الحصون والمدائن التي بالسواحل الشامية. لما حصر فيها بنو الأصفر في زماننا قالوا: كنا نحن نحصر الحصن أو المدينة الشهر أو أكثر من الشهر، وهو ممتنع علينا حتى نكاد نيأس منه، حتى والوقيعة في عرضه تعجلنا فتحه وتيسر، ولم يكد يتأخر إلا يوما أو يومين أو نحو ذلك. ثم يفتح المكان عنوة. ويكون فيهم ملحمة عظيمة. قالوا: حتى إنا فيه، مع امتلاء القلوب غيظاً بما قالوه هيه .

- وفي زماننا تروى قصة لسلفنا شيخ أنصار السنة رحمه الله الشيخ أحمد شاكر عن والده ذاكراً لعقوبة حلت بمن انتقص الرسول في ذلك الزمان، وهي لأحد خطباء مصر، وكان فصيحاً متكلماً مقتدراً وأراد هذا الخطيب أن يمدح أحد أمراء مصر عندما أكرم طه حسين، فقال في خطبته، جاءه الأعمى-يقصد به طه حسين وأنه جاء لهذا الأمير- فما عبس بوجهه وما تولى!

فما كان من الشيخ محمد شاكر والد الشيخ أحمد شاكر وكان من علماء الأزهر - إلا أن قام بعد الصلاة، يعلن للناس أن صلاتهم باطلة، وعليهم إعادتها؛ لأن الخطيب كفر بما شتم رسول الله صلى الله عليه وسلم، (وقد شكلت لجنة من الأزهر آنذاك وقرروا أن هذا الخطيب عرض بجناب النبي صلى الله عليه وسلم إذ هو عبس وتولى، والملك الذي أراد مدحه كان أفضل فلا عبس ولا تولى، هكذا قال هو.

يقول أحمد شاكر: "ولكن الله لم يدع لهذا المجرم جرمه في الدنيا، قبل أن يجزيه جزاءه في الأخرى. فأقسمُ بالله لقد رأيته بعيني رأسي-بعد بضع

سنين، وبعد أن كان عالياً منتفخاً، مستعزّاً بمن لاذ بهم من العظماء والكبراء- رأيته مهيناً ذليلاً، خادماً على باب مسجد من مساجد القاهرة، يتلقى نعال المصلين يحفظها في ذلة وصغار، حتى لقد خجلت أن يراني، وأنا أعرفه وهو يعرفني، لا شفقة عليه، فما كان موضعاً للشفقة، ولا شماتة فيه فالرجل النبيل يسمو على الشماتة، ولكن لما رأيت من عبرة وعظة .. ونقول بعيدًا عن جدليات أن الخطيب يعذر أو لا يعذر، لكننا ذكرنا القصة لاستخلاص العبرة ممن تجرأ على التنقص من رسول الله.

#### فاندة: حكم السب ومناطه:

أولاً: جُرُم الطاعن على الرسول صلى الله عليه وسلم السابَ له أعظم من جرم المرتد. ودليل ذلكَ: لما تمكن النبي صلى الله عليه وسلم من ابن أبي السرح أهدر دمه لما طعن في النبوة وافترى عليه الكذب. مع أنه قد أمن جميع أهل مكة الذين قاتلوه وحاربوه أشد المحاربة، ومع أن السُّنة في المرتد أنه لا يُقتل حتى يستتاب إما وجوبًا أو استحبابًا.

ثم إن إباحة النبي صلى الله عليه وسلم دمه بعد مجيئه تائبًا مسلمًا وقوله: "هلا قتلتموه". ثم عفوه عنه بعد ذلك دليل على أن النبي صلى الله عليه وسلم كان له أن يقتله وأن يعفو عنه ويعصم دمه. وهو دليل على أن له-صلى الله عليه وسلم- أن يقتل من سبّه وإن تاب وعاد إلى الإسلام".

وقال ابن تيمية في الصارم المسلول ج٣ ص٩٧٨. وما بعدها: قال القاضي عياض: "جميع من سبّ النبي أو عابه أو ألحق به نقصا في نفسه أو نسبه أو دينه أو خصلة من خصاله أو عرض به أو شبّهه بشيء على طريق السبّ له والإزراء عليه أو البغض منه والعيب له فهو سابً له. والحكم فيه حكم الساب يُقتل. ولا نستثني فصلاً من فصول هذا الباب عن هذا المقصد لا متري فيه تصريحًا كان أو تلويحًا. وكذلك من لعنه أو تمنى مضرة له أو دعا عليه أو نسب إليه ما لا يليق بمنصبه على طريق الذم أو عيبه في جهته العزيزة بسخف من الكلام وهجر ومنكر من القول وزورًا. أو عيره ببعض العوارض البشرية الجائزة عليه أو غمضه ببعض العوارض الشرية الجائزة والعهودة لديه:قال هذا كله احماء من العلماء وأئمة

> ربيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٢ السنة الخمسون

الفتوى من لدن أصحابه وهلم جرا".

وقال شيخ الأسلام: "ولا فرق في ذلك بين أن يقصد عيبه والإزراء به أو لا يقصد عيبه لكن المقصود شيء آخر حصل السب تبعًا له أو لا يقصد شيئًا من ذلك، بل يهزل ويمزح أو يفعل غير ذلك؛ فهذا كله يشترك في هذا الحكم إذا كان القول نفسه سبًّا (فإن الرجل يتكلم بالكلمة من سخط الله تعالى ما يظن أن تبلغ ما بلغت يهوي بها في النار أبعد مما بين المشرق والغرب..)

وقال ، ومن قال (مجرد قول) ما هو سب وتنقص له: فقد آذى الله ورسوله وهو مأخوذ بما يؤذي به الناس من القول الذي هو في نفسه أذى وإن لم يقصد أذاهم... ألم تسمع إلى الذين قالوا: ، إنما كُنَّا نُحُوضُ وَنَلْعَبُ ، فقال الله تعالى: ، أيام روان كُنَّا نُحُوضُ وَنَلْعَبُ ، فقال الله تعالى: ، أيام روان من محمه أو من حكم من حكمه أو فيذكر له حديث عن النبي أو حكم من حكمه أو يدعى لما سنه فيلعن ويقبح ونحو ذلك... وقد قال تعالى: ، فلا روان أهم مرحكم من حكمه أو منهم أم لا عرف وأن أهم مرحكم من حكمه أو منهم أم لا عرف وأن أهم مرحكم من حكمه أو منهم أم لا عرف وأن أهم مرحكم من حكمه أنهم منهم أم النساء من النبي ما يجدوا في نفوسهم لا يؤمنون حتى يحكموه شم لا يجدوا في نفوسهم

حرجًا من حكمة فمن شاجر غيرة في أمرة وحرج لذكر رسول الله حتى أفحش في منطقة، فهو كافر بنص التنزيل، ولا يُعُذر بأن مقصودة رد الخصم: فإن الرجل لا يؤمن حتى يكون الله ورسوله أحب إليه ممن سواهما وحتى يكون الرسول أحب إليه من ولده ووالده والناس أجمعين. ١.هـ

هذا وما سبق من الحكم بوجوب القتل هو حكم في الدنيا حتى لا تكون الأمور فوضى بخصوص صيانة جناب النبوة فيفتري كل سفيه، ثم يبادر بإعلان توبة كاذبة أو صادقة: فالله أعلم بها. فكان عقابه في الدنيا أنه يُقتل بأمر أولياء الأمور، وتوبته تُوكل في الآخرة إلى ربه وننبَه على هذا لأمرين:

الأول؛ حتى لا يلتبس على القارئ ما يلبسه بعض المخالفين بسؤالهم كيف يغفر الله للكافر بالله إذا تاب ولا يغفر لهذا الساب؟ فالجواب ما سبق بيانه. والثاني: أن تطبيق الأحكام الشرعية تكون لأولياء

والمعلى، أن تشريك لعوام الناس والا كانت المفاسد. أعظم، ولصارت الأمور فوضى.

هذا، وللحديث بقية في شفاء صدور الموحدين ببيان منزلة سيد المرسلين في شهرنا القادم إن شاء الله،

والحمد لله رب العالمين.

#### تهنئة واجبة

يشر أسرة تحرير مجلة التوحيد أن تتقدم بخالص وأصدق التهاني القلبية للباحث/ أحمد عبد الرحمن محمد السيد، المدرس المساعد بقسم الفقه المقارن بكلية الشريعة والقانون بجامعة الأزهر، فرع تفهنا الأشراف، وذلك لحصوله على درجة الدكتوراه بامتياز مع مرتبة الشرف الأولى في رسالته التي كانت بعنوان ، التسويق الهجومي في ميزان الفقه، دراسة مقارنة ، وقد تكونت لجنة المناقشة والإشراف من كل من: ١ - الأستاذ الدكتور السيد حافظ خليل السخاوي مشرقا أصليًا. ٢ - الأستاذ الدكتور مبد الحليم محمد منصور، مناقشا داخليًا. ٣ - أ.د/ زينب عبد الحافظ أحمد عطية، مناقشا خارجيًا. ٤ - أ.د/ مصطفى محمد عبد الجليل أبو حجازي مشرقا مشاركا. ٤ - أ.د/ مصطفى محمد عبد الجليل أبو حجازي مشرقا مشاركا. وأسرة تحرير مجلة التوحيد تتقدم بخالص التهنئة متمنية لسيادته مزيدًا من التقدم والرقي. مستشار التحرير

Upload by: altawhedmag.com

ر دبيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ أُنَّا السنة الخمسون

### فقه المرأة المسلمة







يسم الله، والحمد لله، والصادة والسالام على وسول الله صلى الله عليه وسلم، أما بعد، دقت تحديثا في القائة السابقة من معنى الخطبة، وحكم السابقة من معنى الخطبة، وحكم الأطار الى الخطوبة، واستعمل بعض الأحكام القائة بذقته التكاح سائليغ الله مز وجل أن يتقتبل جهد القل، وأن ينفع به السامين.

المعاد (أم تميم) د/عزة محمد رشاد (أم تميم)

أولا: حظر الخلوة بالخطوبة:

الخطبة وعد بالرزواج، وليس بين الخاطب والمخطوبة صفة شرعية تجعل له الحق أن يخلو بها، ومن المعلوم أنه لا يجوز لرجل أن يخلو بامرأة لا تحل له: فعن ابن عباس قال: سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يخطب يقول: «لَا يَخْلُوَنَّ رَجُلُ بامُرَأَة إلا وَمَعَهَا ذو مَحْرَم، وَلَا تَسَاهَرُ المَرْأَة إلا مَعَ ذي محرَم، أخرجه البخاري (٢٣٣) ومسلم (١٣٤١). وعن عبد الله بن عامر بن ربيعة عن أبيه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ألا لا يَخْلُوَنَ رَجُلُ بامُرَأَة لا تَحَلُ لَهُ هَانَ ثَالتَهُمَا الشَّيْطَانُ إلا مَحْرَم بامُرَأَة يَلا تَحَلُ لَهُ هَانَ ثَالتَهُمَا الشَّيْطَانُ إلا مَحْرَم الألباني قال أمعان مع الواحد وهُوَ من الاثنين أبْعَدَ، أخرجه أحمد في المنذ (٢١٦٩)، وصححه الشيخ الألباني في الإرواء (٢١٦/١).

وعن عقبة بن عامر أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: إيَّاكُمْ وَالدُّخُولَ عَلَى النُسَاء؛ فَقَالَ رَجُلٌ مِنْ الْأَنْصَارِ: يَا رَسُولَ اللهُ أَفَرَأَيْتَ الْحَمُوَ؟ قَالَ: الْحَمُوُ الْمُوْتَ، أخرجه البخارَي (٥٢٣٢) ومسلم (٢١٧٢).

#### وهذه أقوال أهل العلم في المسألة:

جاء في بداية المجتهد ونهاية المقتصد بتصرف (٣/ (٣١): "وأما النظر إلى المرأة عند الخطبة، فأجاز ذلك مالك إلى الوجه والكفين فقط، ومنع ذلك قوم على الأطلاق. وأجاز أبو حنيفة النظر إلى القدمين مع الوجه والكفين.

والسبب في اختلافهم أنه ورد الأمر بالنظر إليهن مطلقًا، وورد بالمنع مطلقا، وورد مقيدًا، أعني بالوجه والكفين، على ما قاله كثير من العلماء في قوله تعالى: ولا يبدين زينتهن إلا ما ظهر منها، (النور: ٣١) أنه الوجه والكفان، وقياسًا على جواز كشفهما في الحج عند الأكثر، ومن منع تمسك بالأصل وهو تحريم النظر إلى النساء".

جاء في المغني لابن قدامة (٧/ ٩٣)، "ومن أراد أن يتزوج امرأة، فله أن ينظر إليها من غير أن يخلو بها، لا نعلم بين أهل العلم خلافًا في إباحة النظر إلى المرأة لمن أراد نكاحها.... ولا يجوز له الخلوة بها؛ لأنها محرمة، ولم يرد الشرع بغير النظر، فبقيت على التحريم؛ ولأنه لا يؤمن مع الخلوة مواقعة المحظور".

> ربيع أخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٩٢ السنة الخمسين

جاء في شرح الزركشي على مختصر الخرقي (٥/ ١٤٣)، "ومن أراد أن يتزوج امرأة فله أن ينظر إليها من غير أن يخلو بها".

قال الحافظ في الفتح (٢٤٢/٩)؛ "قوله: إياكَم وَالدُّخُولَ، بالنصب على التحذير، وهو تنبيه المخاطب على محذور ليحترز عنه كما قيل: إياك والأسد، وقوله إياكم، مفعول بفعل مضمر تقديره القوا، وتقدير الكلام القوا أنفسكم أن تدخلوا على النساء، والنساء أن يدخلن عليكم، ووقع في رواية ابن وهب بلفظ: الا تَدْخُلُوا على النساء، وتضمن منع الدخول منع الخلوة بها يطريق الأولى".

قال الشوكاني في النيل (١٣٤/٦): "والخلوة بالأجنبية مجمع على تحريمها، كما حكى ذلك الحافظ في الفتح، وعلة التحريم ما في الحديث من كون الشيطان ثالثهما وحضوره يوقعهما في العصية".

#### ثانيًا؛ العدول عن خطبة المرأة وأثره:

إذا قدم الخاطب صداقا (مهرًا) للمخطوبة، ثم عدل عن الخطبة أو عدلت هي عن الخطبة، ففي كلتا الحالتين يجب رد الصداق للخاطب؛ لأنه دفعه مقابل الزواج، وحيث إن الزواج لم يتم فله الحق في استرداد ماله كله.

أما ما يقدّمه الخاطب من هدايا؛ فإن كانت على سبيل الهبة المطلقة فليس له أن يرجع فيها؛ لقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: العائد في هبته كالعائد في قيئه، أخرجه البخاري (٢٦٢٢) ومسلم (١٦٢٢). وفي رواية: ليس لنا مثل السوء الذي يعود في هبته كالكلب يرجع في قيئه، أخرجه البخاري (٢٦٢٣) ومسلم (١٦٢٠).

جاء في المدونة (٤/ ٤١٤): "أرأيت إن وهبت لرجل هبة فعوضني منها، أيكون لواحد منا أن يرجع في شيء مما أعطى في قول مالك؟ قال: لا".

جاء في المجموع شرح المهذب (١٥/ ٣٨٣)؛ "وإلى القول بتحريم الرجوع في الهبة بعد أن تُقبّض ذهب جمهور العلماء إلا هبة الوالد لولده".

جاء في المغني لابن قدامة (٦/ ٢٥): "ولا يحل لواهب أن يرجع في هبته، ولا لمُهُد أن يرجع في هديته، وإن لم يثب عليها: يعني وأن لم يعوّض

22 🚳 ربيع آخر ١٤٤٢ هـ- العدد ٥٩٢ السنة الخمسون

عنها. وأراد من عدا الأب؛ لأنه قد ذكر أن للأب الرجوع، بقوله: "أمر برده"، فأما غيره فليس له الرجوع في هبته ولا هديته.

جاء في المحلى لابن حزم (٨/ ٧١)؛ "ومن وهب هبة صحيحة لم يجز له الرجوع فيها أصلاً مذ يلفظ بها إلا الوالد . والأم فيما أعطيا . أو أحدهما لولدهما فلهما الرجوع فيه أبدا - الصغير والكبير سواء . وسواء تزوج الولد أو الابنة على تلك العطية أو لم يتزوجا . داينا عليها أو لم يداينا". قال الشوكاني في السيل الجرار المتدفق على حدائق الأزهار (ص: ٦٢٩): "بعد أن ساق حديث "العائد في هبته كالعائد يعود في قيئه" : فإن هذا الحديث المشمل على هذا التشبيه المفيد للتكريه للرجوع بأبلغ ما يكرهه الإنسان. وأعظم ما تنفر عنه نفوس بني آدم يدل أبلغ دلالة على عدم جواز الرجوع فيها".

قال الحافظ في الفتح (٢٧٩/٥): "والى القول بتحريم الرجوع في الهبة بعد أن تقبض؛ ذهب جمهور العلماء إلا هبة الوالد لولده". انتهى كلام الحافظ.

أما إذا قدم الهدية بشرط فله الحق في الرجوع فيها إذا لم يتم الشرط، كالذي يحدث في هذه الأيام، يقدم الخاطب شبكة للعروس تأكيدًا لرغبة في إتمام الزواج؛ فإن لم يتم الزواج فله الحق أن بأخذ الشبكة.

سئل شيخ الإسلام ابن تيمية في مجموع الفتاوى (٢٨٣/٣١)، عما إذا وهب لإنسان شيئًا ثم رجع فيه، هل يجوز ذلك أم لا؟

فأجاب: الحمد لله، في السنن عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: لَيُس لواهب أنَّ يَرْجِع فِيَّ هبته الا الُوالدُ فيما وَهبه لولده، صحيح سنن أبي داود (٣٥٣٩) بنحوه، وصحيح الترمذي (٢١٣٢) وصحيح سنن ابن ماجه (٢٣٧٧) وغيرهم.

وهذا مذهب الشافعي ومالك وأحمد وغيرهم، إلا أن يكون المقصود بالهبة المعاوضة، مثل من يعطي رجلاً عطيةً ليعاوضه عليها أو يقضي له حاجة. فهذا إذا لم يوفٌ بالشرط المعروف لفظًا أو عرفًا؛ قله أن يرجع في هبته أو قدرها، والله أعلم.

#### فالثا: الكفاءة في النكاح:

عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله

عليه وسلم قال: تُنْكَحُ الْرَأَة لأَرْبَع لمَائِهَا وَلِحَسَبِهَا وَجَمَائُهَا وَلَدَينَهَا فَاظَفَرَ بَذَاتَ الَدَين تَرَبَّتُ يَدَاكَ أُخْرِجَه البخاري (٥٠٩٠) ومسلم (١٤٦٦). وعن سهل قال: مر رجل على رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: ما تَقُولُونَ فِي هَذَا، قَالُوا: حَرِيُّ انْ خَطَبَ أَنْ لا يُتْكَحَ، وَإِنْ شَفَعَ أَنَ لا يُشْفَع، وَإِنْ قَالَ أَنْ لا يُسْتَمَع فَقَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: هذا خَيْرُ مَنْ مَلَء الأَرْضِ مَثَلَ هَذَا، أُخْرِجِه الدِخاري (٥٠٩١).

أولا: اتفق الفقهاء على اعتبار الكفاءة في الدين: فلا يحل للمرأة المسلمة أن تتزوج بالكافر: لقوله تعالى: وَلا نَنكِحُوا ٱلْمُشْرِكَتِ حَتَّى يُؤْمِنَّ وَلاَمَةً مُؤْمِنَةً حَيَرٌ مِن مُشْرِكَة وَلَوَ أَعْجَبَتَكُمُ وَلا تُنكِحُوا ٱلْمُشْرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنُوا وَلَعَبَدُ مُؤْمِنٌ خَيرٌ مِن مُشْرِكِ (البقرة: ٢٢١).

قال الحافظ في الفتح (٣٥/٩): "اعتبار الكفاءة في الدين متفق عليه، فلا تحل المسلمة لكافر أصلًا... وقد جزم مالك بأن اعتبار الكفاءة مختص بالدين، ونقل عن ابن مسعود ومن التابعين عن محمد بن سيرين وعمر بن عبد العزيز.

ثانيًا: اختلف الفقهاء في اعتبار الكفاءة في غير الدين في النكاح على قولين:

القول الأول: الكفاءة في النسب غير معتبرة. فلا يشترط لصحة الزواج التكافؤ في النسب: لعدم ورود الدليل الصحيح الدال على اعتبارها، فإذا تزوجت المرأة من غير كفء فالنكاح صحيح.

واستدلوا أيضًا بحديث فاطمة بنت قيس حيث جاءت النبي صلى الله عليه وسلم فذكرت له أن أبا جهم بن حذيفة ومعاوية بن أبي سفيان خطباها، فقال: أمًا أبُو جَهْم فَلا يضُعُ عُصاهُ عَنْ عاتقه وَأمًا مُعاوية فصغلوك لا مال له انْكحي أسامَة بن زيد فكرهتُهُ ثُمَ قالَ: انْكحي أسامَة، أخرجه مسلم (١٤٨٠) وأبو داود (٢٢٨٤).

ومعلوم أن أسامة كان من الموالي، وفاطمة قرشية ومع ذلك زوُجها رسول الله صلى الله عليه وسلم منه؛ فدل ذلك على الكفاءة في النسب غير معتبرة.

وإلى هذا القول ذهب المالكية والشافعية. القول الثاني: الكفاءة في النسب معتبرة فلا يجوز نكاح المرأة ممن ليس بكفء لها في النسب.

وحجتهم: قوله صلى الله عليه وسلم: "ألا لا يزوج النساء إلا الأولياء ولا يزوجن إلا من الأكفاء"؛ ضعيف فيه مبشر بن عبيد، قال البخاري وأحمد: ليس بشيء يضع الحديث. انظر: الضعفاء الكبير للعقيلي (٤/٣٥)، المجروحين لابن حبان (٣٧٠/٢)، والسنن الكبرى للبيهقي لابن حبان (٣٧٠/٢)، والسنن الكبرى للبيهقي ولان الشريفة تأبى أن تكون مستفرشة للخسيس فلا بد من اعتبارها.

وإلى هذا القول ذهب الحنفية والإمام أحمد. جاء في الهداية في شرح بداية المبتدي (١/ ١٩٥)؛ "الكفاءة في النكاح معتبرة"؛ قال عليه الصلاة والسلام: " ألا لا يزوج النساء إلا الأولياء، ولا يزوجن إلا من الأكفاء"، ولأن انتظام المصالح بين المتكافئين عادة؛ لأن الشريفة تأبى أن تكون مستفرشة للخسيس، فلا بد من اعتبارها بخلاف جانبها؛ لأن الزوج مستفرش فلا تغيظه دناءة الفراش".

جاء في بلغة السائك لأقرب المسائك (٢/ ٤٠٠): "الكفاءة المطلوبة في النكاح.... الحاصل: أن الأوصاف التي اعتبروها وفاقًا وخلافًا ستة أشار لها بعضهم بقوله:

نسب ودين صنعة حرية

#### فقد العيوب وفي اليسار تردد

فإن ساواها الرجل في تلك الستة فلا خلاف في كفاءته والا قلا، واقتصر المصنف على ثلاثة منها: وهي: الماثلة في الدين والحال والحرية. ولا يشترط فيها الماثلة في غير ذلك على المعتمد

فمتى ساواها الرجل في تلك الثلاثة كان كفنًا. جاء في شرح المهذب (٢٨٢/١٧): "فإن زوجت المرأة من غير كفء برضاها ورضي سائر الأولياء، صح النكاح، وبه قال مالك وأبو حنيفة وأكثر أهل العلم، وقال سفيان وأحمد وعبد الملك بن الماجشون: لا يصح. دليلنا، ما روي أن فاطمة بنت هيس أتت النبي صلى الله عليه وسلم فقالت: يا رسول الله إن معاوية وأبا الجهم خطباني على حد الرواية التي ساقها المصنف أو على حد الرواية التي أخرجها أكثر الجماعة بإشراك أسامة في خطبتها ثم اختار النبي صلى الله عليه وسلم وسلم

> ربيع أخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ السنة الخمسون

أسامة لها؛ لخلوه من صعلكة معاوية، وقسوة أبي جهم؛ مع أنه كان من الموالي، قالت، فتزوجت أبا زيد، وفاطمة قريشية وأسامة مولى رسول الله صلى الله عليه وسلم.

وروى أبو هريرة رضي الله عنه قال: حجم أبو هند رسول الله صلى الله عليه وسلم في اليافوخ؛ فَقَالَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم: يَا بَنِي بَيَاضَة أَنْحُحُوا أَبًّا هند وَأَنْحَحُوا إلَيْه، صحيح سنن أبي داود (٢١٠٢). رواه أبو داود والحاكم وحسنه ابن حجر في التلخيص هند بهم إلى التزوج من حجام وليس بكفو لهم.

جاء في المغني لابن قدامة (٧/ ٣٣): وإذا زوجت من غير كفء، فالنكاح باطل اختلفت الرواية عن أحمد في اشتراط الكفاءة لصحة النكاح، فروى عنه أنها شرط له".

وفي (ص: ٣٥): "والكفء: ذو الدين والمنصب يعني: بالمنصب الحسب، وهو النسب. واختلفت الرواية عن أحمد في شروط الكفاءة، فعنه هما شرطان؛ الدين، والمنصب، لا غير. وعنه أنها خمسة: هذان، والحرية، والصناعة، واليسار". جاء في فتح الباري (٣٥/٩): واعتبر الكفاءة في النسب الجمهور. وقال أبو حنيفة: قريش أكفاء بعضهم بعضًا والعرب كذلك... وقال الثوري: إذا نكح المولى العربية يفسخ النكاح، وبه قال أحمد في رواية، وتوسط الشافعي فقال: ليس نكاح غير الأكفاء حرامًا، فأرد به النكاح، وإنما هو تقصير بالمرأة والأولياء فإذا رضوا صح ويكون حقًّا لهم تركوه، فلو رضوا إلا واحد فله فسخه.

ثم قال الحافظ؛ ولم يثبت في اعتبار الكفاءة بالنسب حديث".

قال الصنعاني في سبل السلام (١٨٩/٣): "وقد اختلف العلماء في المعتبر من الكفاءة اختلافًا كثيرًا والذي يقوى هو ما ذهب إليه زيد بن علي ومالك ويروى عن عمر وابن مسعود وابن سيرين العتبر الدين لقوله تعالى: ( إِنَّ أَصَرَّمُكُمْ عِدَاًهُمُ المعتبر الدين لقوله تعالى: ( إِنَّ أَصَرَّمُكُمْ عِدَاًهُمُ وَلَدُ آدَم، وتمامه: وَآدَمُ مِنْ تُرَاب، أخرجه ابن سعد من حديث أبي هريرة، وليس فيه لفظ

، كُلُهُم »، «وَالنَّاسُ كَاَسْنَانِ المُشْطِ لَا فَضُلَ لَأَحَد عَلَى أَحَدِ إِلَّا بِالتَّقْوَى ، أَخَرَجَه آبِن لال فِي مَكَارِمُ الأخلاقَ بِلفظ قريب من لفظ حديث سهل بن سعد.

وأشار البخاري إلى نصرة هذا القول حيث قال: باب الأكضاء في الدين وقوله تعالى: وَهُوَ ٱلَّذِي خَلَقَ مِنَ ٱلْمَاءِ بِشَرَا فَجَعَلَهُ. لَسَبًا وَصِهْرًا وَكَانَ رَبُكَ قَبِراً، (الفرقان:٥٤)؛ فاستنبط من الآية الكريمة المساواة بين بنى آدم، ثم أردفه بانكاح أبى حذيفة من سائم بابنة أخيه هند بنت الوليد بن عتبة بن ربيعة، وسالم مولى لامرأة من الأنصار، وقد تقدم حديث: ، فعليك بذات الدين، وقد خطب النبي صلى الله عليه وسلم يوم فتح مكة فقال: «الحمد لله الذي أذهب عنكم عنية-بضم المهملة وكسرها- الجاهلية وتكثرها يا أيها الناس إنما الناس رجلان مؤمن تقى كريم على الله وفاجر شقى هين على الله .. ثم قرأ الآية وقال صلى الله عليه وسلم: ، مَنْ سرَّهُ أَنْ يَكُونَ أَكْرِمَ النَّاسِ فَلَيْتَقَ اللَّهِ، فَجَعَل صلى الله عليه وسلم الالتفات إلى الأنساب من عبية الجاهلية وتكبرها، فكيف يعتبرها المؤمن وبينى عليها حكمًا شرعيًا؟

وفي الحديث: أربع من الجاهلية لا يتركها النّاس، ثم ذكر منها الْفَخْرُ بِالأَنْسَاب أخرجه ابن جرير من حديث ابن عباس، وفي الأحاديث شيء كثير من ذم الالتفات إلى الترفع بها. وقد أمر صلى الله عليه وسلم بني بياضة بإنكاح أبي هند الحجام، وقال: إنّما هو امرؤ من السلمين : فنبّه على الوجه المقتضي لمساواتهم وهو الاتفاق في وصف الإسلام وللناس في هذه المسائة عجائب لا تدور على دليل غير الكبرياء والترفع ولا إله إلا الله، كم حُرمت المؤمنات النكاح لكبرياء الأولياء.

#### الراجح

بعد عرض أقوال الفقهاء وأدلتهم يترجح لديًّ القول الأول القائل بعدم اعتبار الكفاءة في النسب؛ لعدم ورود نص صحيح يدل على اشتراط الكفاءة في النسب، وأن المُعْتَبَر هو الكفاءة في الدين، والله تعالى أعلم.

> 24 🦃 دينيع اخر 1111 هـ - العدد ٥٩٢ السنة الخمسون



الجزيرة ه

S

الحمد للله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده؛ سيدنا محمد وعلى آله وصحبه. أما بعد، فقد انتهينا في اللقاء السابق من حديثنا حول معركة صفين عند وقف الاقتتال بين المسلمين؛ خشية فناء الأمة وضعفها في مواجهة أعدائها، واستجابة أهل الشام بقيادة معاوية رضي الله عنه لصوت الحكمة، وكذلك استجابة أهل العراق بقيادة علي رضي الله عنه، وقبوله قضية التحكيم دون شروط مسبقة، والموافقة على الحكمين اللذين تم اختيارهما؛ أبو موسى الأشعري وعمرو بن العاص رضي الله عنهما، كما سبق بيانه، لكن الخوارج فاجئوا الجميع بما أقدموا عليه من اغتيال الخليفة الراشد رابع الخلفاء الراشدين علي بن أبي طالب رضي الله عنه، ونجاة معاوية وعمرو بن العاص رضي الله عنهما، كما سبق عنهما من خطة الخوارج باغتيالهما مع على رضى الله عنه.

اعداد الم عبد الرزاق السيد عيد

کا مشین (۳)

وقفة للتأمل

واليوم -بعون الله تعالى- نقف وقفة للتأمل فيما مضى من أحداث، نحاول استخلاص بعض الدروس والعبّر؛ عسى الله أن ينفعنا بها في واقعنا المعاصر، ونستشرف من خلالها الحذر من أعداء الأمة الذين يتريصون بها من الداخل والخارج، ونسوقها بعون الله في المحاور التالية،

ربيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢

#### أولا: لم ينَّجْ من الخلفاء الراشدين غير أبي بكر الصدّيق رضي الله عنه:

هذه حقيقة مؤكدة: لم يُنْجُ من الغيلة والقتل من الخلفاء الأربعة الراشدين غير أبي بكر رضي الله عنه، فهل كان اغتيال الخلفاء الثلاثة حوادث فردية. أم هو مُخطَط مُحاك بدقة والأصابع التي خلفه واحدة وهدفها واحد وان تعددت الشخصيات التي نفّذت مع اختلاف الأمكنة والأزمنية؟ ولكي نصل إلى نتيجة منطقية لا بد من الربط بين الأحداث: منه فالذي طعنه في الظاهر هو أبو لؤلؤة المجوسي، فهل كان وحده؟ أم كان خلفه من دير وخطط؟

عند العودة إلى هذا الحادث نلاحظ تردد ثلاثة أسماء رآهم عبد الرحمن بن أبي بكر معًا في ظلمة الليل في زاوية من زوايا المدينة ومعهم الخنجر الذي استخدمه المجرم في جريمته يتناجون في ظلمة الليل، وعندما رأوه سقط الخنجر من يد أبي لؤلؤة على الأرض. أما أبو لؤلؤة فهو عبد مجوسي كان يعمل بالمدينة حدادًا، وأما جفينة فهو من نصارى قدم نفسه لسعد بن أبي وقاص كمعلَم للقراءة قدم نفسه لسعد بن أبي وقاص كمعلَم للقراءة والكتابة: فبعثه سعد إلى المدينة، واستقر بها مع أبي لؤلؤة، وأما الهرمزان فقد كان حاكم الأحواز أيام كسرى، وكان قائدًا عسكريًا ولم من الهرمزان.

٢) وإذا تأملنا استشهاد عثمان رضي الله عنه نجد أن الذين قتلوه هم من الغوغاء الذين جاءوا من خارج المدينة؛ متأثرين بفتنة عبد الله بن سبأ الملقب بابن السوداء اليهودي اليمني، والذي أعلن إسلامه وأبطن كفره ونفاقه؛ ليكيد للإسلام والمسلمين.

٣) والذي اغتال علي بن أبي طالب رابع الخلفاء الراشدين هو ابن ملجم الخارجي الذي تأثر أيضًا بفتنة ابن سباً فابن سياً هو وراء ظهور الروافض، وكذا الخوارج، فنحن

أمام مؤامرة اشترك فيها الفرس والروم واليهود، وكان اليهود يريدون أن يبدّلوا الدين الإسلامي، وأن يحرِّفوا القرآن كما حرفوا التوراة والانجيل من قبل. فلما لم يتمكنوا من تحريف القرآن؛ لأن الله تولى حفظه، ولما لم يتمكنوا من قتل النبى محمد صلى الله عليه وسلم رغم محاولاتهم المتكررة؛ لأن الله عصم نبيه من الناس حتى يبلغ دعوته؛ فانتقلوا إلى اغتيال رؤوس الدولة الإسلامية حتى يُحدثوا في المجتمع فتنة واضطرابًا، وكذلك قاموا بنشر العقائد الباطلة التي نتج عنها ظهور الفرق الضالة مثل الروافض والخوارج وغيرها، فمسلسل قتل الخلفاء الراشدين الثلاثة، بل ومقتل الحسين رضى الله عنه هو احدى حلقات المؤامرة الكبرى للحرب على الاسلام والمسلمين، وما زالت المؤامرة قائمة؛ فعلى المسلمين أن يتيقظوا لما يُحاك لدينهم في الخارج والداخل ، وَأَلَقُهُ عَالِتُ عَلَى أَمْرِهِ. وَلَكُنَّ أَحْثَرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ، (يوسف: ٢١).

#### ثانيا : قتال أهل البغي وأحكامه :

وقد استخلص العلماء أحكام قتال أهل البغي من سورة الحجرات الآية (٩): وإن طائفتان من المؤمنين اقتتلوا..، قال ابن العربي رحمه الله في أحكام القرآن عند تفسير هذه الآية: المسألة الرابعة:

(هذه الآية هي الأصل في قتال المسلمين، والعمدة في حرب المتأولين، وإياها لجأ الأعيان من أهل الملة وإياها عنى النبي بقوله: «تقتل عمارًا الفئة الباغية» (جزء من حديث رواه مسلم).

وقوله في شأن الخوارج: («يخرجون على خير فرقة ، أو على حين فرقة من الناس ، والرواية الأولى أصح بقوله صلى الله عليه وسلم: «تقتلهم أدنى الطائفتين إلى الحق ، وكان الذي قتلهم علي بن أبي طالب ومن معه فتقرر عند علماء المسلمين، وثبت بدليل الدين أن عليًا رضي الله عنه كان إمامًا. وأن كل من خرج عليه باغ، وأن قتاله واجب حتى يفيء إلى الحق، وينقاد إلى الصلح). اهـ. مختصرًا.

> ربيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ السنة الخمسون

وقد نقل الأمام القرطبي في تفسير الآية السالفة الذكر من سورة الحجرات الأية (٩) اجتهاد بعض أهل العلم بأن من حكمة الله تعالى في حرب الصحابة التعريف منهم لأحكام قتال أهل التأويل بلسان الحال؛ إذ كانت أحكام قتال أهل الشرك قد عرفت على لسان الرسول صلى الله عليه وسلم وفعله. وقال في المسألة السابعة من شرح الآية: إذا خرحت على الامام العدل خارجة باغية ولا حجة لها. قاتلهم الامام بالمسلمين كافة، أو بمن فيه كفاية، ويدعوهم قبل ذلك إلى الطاعة والدخول في الجماعة. فإن أبوا الرجوع إلى الصلح قوتلوا، ولا يقتل أسيرهم ولا يتتبع مدبرهم، ولا يجهز عليه، ولا يذفف على جريحهم، ولا تشبى ذراريهم ولا تؤخذ اموالهم. اه.

#### ثالثًا: المعاملة الكريمة أثناء الحرب والمواجهة:

(1) كيف تعامل علي رضي الله عنه مع أمنا عائشة رضي الله عنها بعد انتهاء حرب الرجمل التي لم يكن للصحابة فيها ناقة ولا جمل، بل كانت من تدبير الفوغاء: قتلة عثمان رضي الله عنه: حيث خافوا على أنفسهم عندما رأوا الصلح بين علي رضي الله عنه وبين طلحة والزبير وعائشة: فتأمر القتلة ودبروا فتنة والزبير رضي الله عنهما. المهم أن عائشة رضي الله عنها كانت في هودجها بعد انتهاء الحرب. فأكرمها علي رضي الله عنه إكرامًا يناسب مكانتها: فجهزها بكل ما يمكن تجهيزه من متاع ومراكب وصحبة.

ونقل الطبري في تاريخه (٥٨١/٥)؛ أن أمير المؤمنين علي رضي الله عنه جهّز عائشة رضي الله عنها بكل شيء ينبغي لها من مركب وزاد أو متاع، وأخرج معها من نجا ممن خرج معها إلا من أحب المقام، واختار لها أربعين امرأة من نساء أهل البصرة المعروفات، وقال: تجهّز يا محمد ابن الحنفية، فبلغها، فلما كان اليوم الذي ترتحل فيه جاءها حتى وقف لها وحضر الناس، فخرجت على الناس، وودًعوها

وودَعتهم، وقائت: يا بني، تعتب بعضنا على بعض استبطاء واستزادة، فلا يعتدن أحد منكم على أحد بشيء بلغه من ذلك، إنه والله ما كان بيني وبين عليَّ في القديم إلا ما يكون بين المرأة وأحمائها، وإنه عندي على معتبتي من الأخيار.

وقال عليّ: يا أيها الناس، صدقت والله وبرّت، ما كان بيني وبينها إلا ذلك، وإنها لزوجة نبيكم صلى الله عليه وسلم في الدنيا والآخرة. وخرجت يوم السبت لغرة رجب سنة ست وثلاثين، وشيّعها عليّ أميالًا، وسرَّح بنيه معها يومًا. ولعل في ذلك عبرة للروافض الحاقدين. ٢) من عجائب معركة صفين:

يذكر المؤرخون ومنهم الإمام الطبري في الحذء الخامس: أن وقعة صفين كانت من أعجب الوقائع بين المسلمين: فكانت من الغرابة الى حد أن القارئ لا يصدق ما يقرأ، ويقف مشدوها أمام طبيعة النفوس عند الطرفين، فكل منهم كان يقف وسط المعركة شاهرًا سيفه مؤمنًا بقضيته إيمانًا كاملا، فليست معركة مدفوعة من القيادة؛ حيث يدفع القادة الجنود إلى معارك غير مقتنعين بها، بل كانت معركة فريدة في بدايتها وفي طريقة أدائها، وفيما خلفته من آثار؛ فهم في ساحة النزال يتقاتلون، وعند الاستراحة من القتال إخوة يدخل هؤلاء في معسكر هؤلاء، ويتحدث بعضهم إلى بعض، ويذهبون معًا إلى مكان الماء فيستقون جميعا ويزدحمون على الماء، وما يؤذي أحدهم الأخر، وإذا مات منهم أحد صلوا عليه جميعًا، كما فعلوا مع عمارين ياسر رضى الله عنه عندما استشهد.

#### ٣) معاملة الأسرى:

وكانت تتلخص معاملة الخليفة الراشد علي بن أبي طالب رضي الله عنه للأسير في أربعة أمور:

أولها: إكرام الأسير والإحسان إليه.

الثاني: يعرض عليه البيعة والدخول في الطاعة؛ فإن بايع أخلى سبيله.

الثالث: إن أبى البيعة أخذ سلاحه، ويحلفه ألا

ربيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ من المعدد ٢٩٥

يعود للقتال ويطلق سراحه.

الرابع: إن أبي إلا القتال تحفّظ عليه في الأسر ولا يقتله صبرًا.

والمقتول صبرًا هو كل مقتول بعيدًا عن ساحة القتال بأي وسيلة قتل. ويقول محب الدين الخطيب في تعليقه على العواصم من القواصم "ومع ذلك فإن هذه الحرب المثالية هي حرب الإنسانية الأولى في التاريخ الذي جرى فيها المتحاربان معا على مبادئ الفضائل التي يتمنى حكماء الغرب لو يعمل بها في القرن الحادي والعشرين. وإن كثيرًا من قواعد الحرب في الإسلام لم تكن لتُعلم وتدون لولا وقوع هذه الحرب، ولله في كل أمر حكمة، وقد نقل صاحب كتاب بغية الطلب في تاريخ حلب عن أبي حنيفة رحمه الله قوله: لولا ما سار علي رضي الله عنه فيهم ما علم أحد كيف السيرة في السلمين -أي: بغاة المسلمين-".

#### رابعًا: من القواعد الفقهية التي أصُلها على رضي الله عنه في قتال البغاة:

 أن يُقصد بالقتال مع البغاة ردعهم ولا يتعمد به قتلهم؛ لأن المقصود ردَهم إلى الطاعة ودفع شرهم لا القتل، بينما يجوز أن يتعمد قتل المشركين والمرتدين.

٢) إذا قاتل مع البغاة عبيد ونساء وصبيان فحكمهم جميعًا حكم الرجل البالغ الحرَ يُقاتلون مقبلين ويُتركون مدبرين؛ لأن قتالهم لدفع أذاهم بينما يجوز قتل أهل الكفر والردة مقبلين ومدبرين.

٣) إذا ترك أهل البغي القتال إما بالرجوع إلى الطاعة وإما بإلقاء السلاح، وإما بالهزيمة: وإما بالعجز لجراح أو مرض أو أسر؛ فإنه لا يجوز الإجهاز على جريحهم وقتل أسيرهم.

وقد روى ابن أبي شيبة في مصنفه وكذا أحمد في مسنده عن علي رضي الله عنه أنه قال يوم الجمل: "لا تتبعوا مدبرين، ولا تُجهزُوا على جريح، ومن ألقى سلاحه فهو آمنُ"، وفي مصنف عبد الرزاق أن عليًا أمر مناديه يوم البصرة فنادى: "لا يُتْبَع مدبر، ولا يُدَفَّف على جريح، ولا يُقتل أسيرُ، ومن أغلق بابه أو ألقى سلاحه

السنة الخمسون

فهو آمنٌ، ولا يُوْخَذ من متاعهم شيءٌ". ونقل صاحب "تحقيق مواقف الصحابة" نهي علي رضي الله عنه وتحذيره من إيذاء النساء بقوله: "وإياكم والنساء وإن شتمن أعراضكم رضي الله عنه قال: "شهدت صفين، وكانوا لا يُجهزون على جريح ولا يقتلون مُوَلْيًا، ولا يسلبون قتيلا". [المستدرك بسند صحيح. ٤) لا يُستعان في قتالهم بمشرك أو معاهد ولا ذميَ، وإن جاز أن يُستعان بهم على قتال أهل الددة.

٥) إذا خرجوا على الإمام بتأويل سائغ راسلهم، فإذا ذكروا مظلمة أزالها عنهم، وإن ذكروا شبهة بينها؛ كما بين علي رضي الله عنه للخوارج شبههم، وعاد كثير منهم إلى صف الجماعة، فإن رجعوا وإلا وجب قتالهم.

٦) إذا لم يخرجوا عن طاعة الإسام، ولم يتحيزوا بدار اعتزلوا فيها، وكانوا أفرادًا تنالهم القدرة ويسهل ضبطهم؛ تُركوا ولم يُحارَبُوا، وأجريت عليهم أحكام العدل فيما يجب عليهم، ولهم من الحقوق والحدود.

٧) لا يُقاتل البغاة بما يعم إتلافه كالنار والمنجنيق، ولا تُحرق عليهم المساكن ولا يُقطع عليهم النخل والأشجار.

٨) لا يجوز غنيمة أموالهم، ولا سبي ذراريهم؛ لقول النبي صلى الله عليه وسلم: الا يحل مال امرئ مسلم إلا بطيب نفس منه .. [رواه الدارقطني وصححه الألباني.

٩) من قُتلُ من البغاة غُسُل وكُفن وصُلي عليه: لأنهم مسلمون.

۱۰) إذا لم يكن البغاة من أهل البدع فهم ليسوا فاسقين، وقتال الإمام وأهل العدل لهم إنما من جهة التأويل، وهم كالمجتهدين من الفقهاء في الأحكام، وإن تمكن الإمام من دفعهم بغير قتال فهو خير.

هذا ما تيسر إيراده، وقد أسهبنا بعض الشيء في هذه القواعد؛ لحاجة الأمة إليها، والله المستعان وعليه التكلان، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

# الاعتناء بالأبناء من هدي الأنبياء

الحمد للله وحده، وأصلي وأسلم على من لا نبي بعده؛ سيدنا محمد صلى الله عليه وعلى آله والتابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.أما بعد: فإن نعَم الله عز وجل لا تُحصَى، وعطاياه لا تُعَدّ، ومن تلك النعم العظيمة وأجلَها، نعمة ورَزَقَكُم عَنَ اللَّبِنَاء؛ قال الله تعالى: • وَأَمَّهُ جَعَلَ لَكُم مِنْ أَنْفَرِكُمْ أَزْوَكُمَ وَحَعَلَ لَكُم مِنْ أَزَوَجِحُم بَنِينَ وَحَقَدَهُ ورَزَقَكُم عَنَ اللَّبِنَاء؛ قال الله تعالى: • وَأَمَّهُ جَعَلَ لَكُم مِنْ أَنْفُرِكُمْ أَزْوَكُمَ وَحَعَلَ لَكُم مِنْ أَزَوَجِحُم بَنِينَ وَحَقَدَهُ ورَزَقَكُم عَنَ اللَّبِنَاء؛ قال الله تعالى: • وَأَمَّهُ جَعَلَ لَكُم مِنْ أَنْفُرِكُمْ أَزْوَكُمْ وَمَ اللَّبِ والأبناء زينة الحياة، قال الله تعالى: • أَلْمَالُ وَأَلْبَوْنَ وَرِيتَهُ أَلْحَكُوة اللَّبِينَ التعليمية الله و والأبناء زينة الحياة، قال الله تعالى، • أَلْمَالُ وَالْبَتُونَ وَرِيتَهُ أَلْحَكُوة أَلْتُكُمُ وَ اللهِ عَلَي الله عنه الموالابناء زينة الحياة، قال الله تعالى، • أَلمَالُ وَأَلْبَتُونَ وَرِيتَهُ أَلْحَكُوة أَلَابَ الله والابناء والأبناء زينة الحياة، قال الله تعالى، • أَلَمَالُ وَالْبَتُونَ وَرِيتَهُ المَحْدُونَ وَاللّه وعليه الله والابناء والابناء زينة الحياة، والله تعالى • ماله منهم من الله تعالى • أَنهم من وعاليه الله تعالى • ألم

> قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «كلكم راع، وكلكم مسؤول عن رعيته، الإمام راع ومسؤول عن رعيته، والرجل راع في أهله وهو مسؤولٌ عن رعيته، (متفق عليه).

> مع هذا الإنـذار من رسول الله صلى الله عليه وسلم، استهان كثيرٌ من الآباء بهذه المسؤولية، فأضاعوا أولادهم ونسوهم كأن لا مسؤولية لهم عليهم، لا يَسألون أين ذهبوا ولا متى جاؤوا، ولا مَن أصدقاؤهم وأصحابهم، ولا يوجهونهم إلى خير ولا ينهونهم عن شر.

ومن العجب أن هـؤلاء حريصون كل الحرص

عبده احمد الأقرع

على أموائهم بحفظها وتنميتها، والسهر على ما يُصلحها، مع أن المحافظة على الأولاد فلذات الأكباد وثمرات الضؤاد أولى وأنفع في الدنيا والآخرة؛ لأن الأولاد بدون تربية لا قيمة لهم، بل هم بدون تربية مصيبة كبرى على الوالدين خاصة وعلى المجتمع كله، ولذا لما قتل الخضر الغلام واندهش نبي الله موسى عليه السلام من هذا قائلاً: • أَقَلْتَ تَنْمَا زَكِيَّ بِعَرِ نَتَسٍ لَتَدَ حِنْتَ مَنِكَا هذا قائلاً: • أَقَلْتُ نَعْمًا زَكِيَّ بِعَرِ الْخِضِ عليه السلام من فَكُلُ (الكهف: ٢٤)، فأحاده الخضر عليه السلام:

> يبيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٢ السنة الخمسون

وَإِمَّا ٱلْفُلْتُرُ فَكَانَ أَبُواهُ مُؤْمِنَيْنِ فَخَشِيتًا أَن يُرْهِنَهُمًا طُفَيْنًا وَحُصُفُرًا (الكهف: ٨٠)، أي: وكان ذلك الغلام قد قدر عليه. أنه لو بلغ، لأرهق أبويه طغيانًا وكفرًا. أي: لحملهما على الطغيان والكفر، إما لأجل محبتهما إياه، أو للحاجة إليه يحملهما على ذلك. فقتلته، لاطلاعي على ذلك: سلامة لدين أبويه المؤمنين، وأي فائدة أعظم من هذه الفائدة العظيمة؟ وهو وإن كان فيه إساءة إليهما، وقطع لذريتهما. فإن الله تعالى سيعطيهما من الذرية. ما هو خير منه، ولهذا قال: «فَأَرُدْنَا أَن يُبُولُهُما رَبُهُما ما هو خير منه، ولهذا قال: «فَأَرُدْنَا أَن يُبُولُهُما رَبُهُما ما هو خير منه، ولهذا قال: «فَأَرُدْنَا أَن يُبُولُهُما رَبُهُما ما هو خير منه، ولهذا قال: «فَأَرُدْنَا أَن يُبُولُهُما رَبُهُما ما له إلى الله لا محمه.

فعلى الآباء أن يقوموا بتربية أولادهم وتوجيههم وارشادهم ومراقبتهم، فكما أن الوالد يجب عليه تغذية جسم الولد بالطعام والشراب، وكسوة بدنه باللباس، كذلك يجب عليه أن يُغذَي قلبه بالعلم والإيمان، ويكسو روحه بلباس التقوى هذلك خير زاد.

رحم الله ابن القيم حيث قال: " فمن أهمل تعليم ولَده ما يَنْفعه وتَركه سدًى: فقد أساء اليه غاية الإساءة، وأكثر الأولاد انما جاء فسادهم من قبل الأباء واهمائهم لهم، وترك تعليمهم فرائض الدين وسننه: فأضاعوهم صغارًا فلم ينتفعوا بأنفسهم ولم ينفعوا آباءهم كبارًا" (تحفة المودود ٢٩/١).

ويزداد الاهتمام بهم لا سيما في الوقت الذي تكثر فيه الضتن، وتشتد فيه المنكرات، فإن المسؤولية تُحتَم عليهم الرقابة أكثر مما إذا خفت الفتن وقلت المنكرات، ألسنا في أموالنا إذا كثرت السرقة، وكثرت الخيانة نتحفظ فيها أكثر ونطلب لها المكان الأحرز؟ فكذلك يجب علينا في أولادنا، بل ملاحظة أولادنا أوجب علينا من ملاحظة المال: لما في إهمالهم من الخطر علينا وعلى أنفسهم وعلى الأجيال المقىلة كلها.

إن أولادنا-وليس أموالنا- هم الذين يصحبوننا في الجنة-إن شاء الله تعالى- إذا اتبعونا في الإيمان، قال الله تعالى: وَٱلَّذِينَ مَاسُواً وَأَيْتَنَبَّمَ مُرْيَنَهُم بِإِمِنَ أَلْمَنَا بِمَ دُرَيَتَهُمْ وَمَا أَلْتَنَهُم مِنْ عَلَمُ مِنْ عَوْرً (الطور: ٢١). ومما لا ريب فيه أنْ كل واحد من الناس لا يرضى أن يكون منعمًا في الجنة وأولاده

ربيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ السنة الخمسون

معذبين في النار، إننا نجزم أن الشخص لو رأى النار في الدنيا تأكل ولده لسعى بكل ما يستطيع في دفعها عنه حتى ولو على حساب نفسه، أما نار الأخرة فقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لفلذة كبده وريحانة قلبه ابنته فاطمة رضي الله عنها: ، يا فاطمة، أنقذي نفسك من النار.

فإني لا أملك لك من الله شيئا ، (مسلم: ٢٠٤). فكيف بغير النبي صلى الله عليه وسلم؟ أفلا يعقل كل أب. ويقيس كيف يرى ولده يسعى في المعاصي التي هي أسباب دخول النار، ثم لا يبالي بذلك. ويزعم أنه يحبُه ( لو كان محبًا حقًّا لعمل على وقاية ولده من نار وقودها الناس والحجارة قال الله تعالى: ويتأيَّا الَّذِينَ مَامَوًا قُواً أَنفُ كُو وَأَمْلِكُو

فالأصل في تربية النشء إقامة عبودية الله تعالى في قلوبهم، وغرسها في نفوسهم وتعاهدها. إنَّ أول لبنة في بناء الشباب لبنة العقيدة، ورسوخ الإيمان، وصدق التعلَّق بالله وحده والاعتماد عليه. هذا هو الكنز الذي يجب على الوالد أن يدُخره لبنيه قبل الممات. شأنه في ذلك شأن الأنبياء.

فهذا أول رسول لأهل الأرض نبى الله نوح عليه السلام يلغ من عنايته يفلذة كيده أنيه مازال ددعو ابنه، ويستعطفه ليركب معه في السفينة؛ سفينة النجاة: رَبَيْنَ أَرْكَب مَعَنا وَلَا تَكُن مَّعَ الكَفرينَ ، (هود: ٤٢). ولكن ذلك الابن استمر على عصيانه، وقال: اساوى إلى جلل يعصمني من الماء (هود: ٤٣)، ومع هذا ما تركه، بل مازال يدعوه ويتلطف إليه لعله يستجيب، قال له: . قال لا عاصم اليوم من أمر الله إلا من رحم. (هـود؛ ٤٣)، وما زال معه حتى فـرق الطوفان بينهما: ﴿ وَجَالَ بِيُّنَّهُمَا ٱلْمَوْجُ فَكَانَ مِنَ ٱلْمُغْرَقِينَ ﴿ (هود: ٤٣)، إنها لحظة الفراق القاسي، ويأتى سؤال استعلام من نوح عليه السلام، عن حال ولدد الذي غرق: • وَنَادَىٰ وُحٌ زَيَّهُ فَقَالَ رَبِّ إِنَّ آَبِي مِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعُدَكَ ٱلْحَقُّ وَأَنتَ أَعْكُمُ ٱلْمَكِمِينَ . (هود: ٤٥). والمعنى: أي: يا رب: قد وعدتنى بنجاة أهلى. ووعدك الحق الذي لا يخلف، فكيف غرق وأنت أحكم الحاكمين؟ ويأتى الجواب من الله سبحانه: دقالَ بَنْنُوحُ إِنَّهُ، لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ، عَمَلَ عَبَرُ صَلِحٍ فَلا تَسْتَلْنَ مَا

#### لَبْسَ لَكَ بِهِ. عِنْمٌ إِنَّ أَعَظُكَ أَن تَكُونَ مِنَ ٱلْجَهِلِينَ ، (هود: ٢٦).

وقوله سبحانه: (إنه ليس من أهلك ، : معناه: إنه ليس من أهلك الذين وعدت بإنجائهم، لأني إنما وعدتك بنجاة من آمن من أهلك. ولهذا قال سيحانه: وأهلك إلا من سَبَق عَلَيه النول ، (هود: ٤٠). فكان هذا الولد ممن سبق عليه القول بالغرق لكفره ومخالفته أداه نبى الله نوحًا عليه السلام. وهذا خليل الرحمن إبراهيم عليه السلام من حرصه على ذريته أنه دعا الله عز وجل أن يهب ذريته ما وهيه الله إليه، لما قال الله له: «إنى جَاعِلْكَ للنَّاس إمَامًا قَالَ وَمِن دُرْبَقَي ، (البقرة: ١٢٤)، بل بلغ من حرصه على ذريته أنه دعا ربه: ( رَبَّا وَأَجْعَلْنَا مُسْلِمَتُن لَكَ وَمِن دُرَّيَّتِناً أُمَّةً مُسْلِعَةً لَّكَ ، (البقرة: ١٢٨)، رت اجعل هذا البلد آمنا واجنبنى وبنى أن نعبد الأصنام، (إبراهيم: ٣٥). وهذا من أعظم الحب والدر بينيه. حيث دعا ريه أن يحفظ ذريته من الكفريه، وعبادة الأصنام.

قال إبراهيم التيمي رحمه الله: • من يأمن البلاء على نفسه بعد الخليل عليه السلام؟ ..

وهذا نبي الله يعقوب عليه السلام: كان حريصًا على ذريته، فعندما أخبره يوسف عليه السلام برؤياه، قال له: • يَبْنَى لا تَعْمُض رُوَيَّكَ عَلَّ إِنْحَوَيْكَ مَبْكِدُوا لَكَ كَبْداً، (يوسف: ٥). يخشى عليه السلام أن تتفرق الأسرة.

ولما أرادوا الرجوع إلى مصر مرة أخرى، أوصاهم عليه السلام، فقال: • وَقَالَ بَنَبِيَ لَا تَدَخُلُواْ مِنْ بَابٍ وَجِبِ وَادْخُلُواْ مِنْ أَيُّوَابِ مُتَغَرِّفَةٍ • (يوسف: ٢٧).

ذكر بعض المفسرين أنه خشى عليهم من الإصابة بالعين إذا دخلوا جميعًا من باب واحد، وهذا من عنايته عليه السلام ببنيه.

ومن حرصه عليه السلام أيضًا أنه لما جمع الله شملهم-بعدما فعلوا بيوسف وأخيه ما فعلوا-لم يُثَرب عليهم يعقوب عليه السلام، بل بلغ من عظيم حرصه عليه السلام على ذريته أنه ما زال يوصيهم ويربيهم على الخير إلى خروج الروح: قال الله تعالى: « أَمْ كُتُمْ شُهَدَاءَ إِذْ حَصَرَ بِعَقُوبَ الْمَوْتُ إِذْ قَالَ لِبَنِيهِ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ بَعْدِي قَالُوْا نَعْبُدُ إِلَهُكَ وَإِلَهُ عَاتَإِيَّ إِرَهِيمَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْحَقَالُهُا وَحِدًا

وَعَنْ لَهُ مُسْلِمُونَ ، (البقرة: ١٣٣)، فانظروا قوله: إذ حضر يُعْقوب المُوت ، أي: وهو على فراش الموت، يُوصي بنيه بأهم ما عنده: أن يكون الأبناء على توحيد الله، وعلى إيمان بالله عز وجل، فلما سألهم وأجابوه بأنهم لازمون للحق-وهو عبادة الله وحده، وعدم الإشراك به- اطمأن قلبه عليه السلام. ومات قرير العين.

وهذا نبي الله زكريا عليه السلام من بالغ عنايته بذريته أنه دعا ربه أن يطيب أمر ذريته قبل خلقها: «قَالَ رَبِّ هَ لِي مِن لَدُمَكَ دُرِيَةً لَمَيهُ إِنَّكَ شَعْ اللُّقَلَةِ ، (آل عمران: ٣٨). وقال الله تعالى: « ذِكْرُ رَحْتَ رَبَكَ عَدْدُهُ ذَكَرَ آنَ إِذْ نَادَى رَبَّهُ بِنَاةً حَفِيكَ أَكُونُ مِنَا عَدْدُهُ ذَكَرَ آنَ وَاللَّهُ تَعَالَى: « ذِكْرُ أَكُونُ مِنْ عَدْدُهُ ذَكَرَ آنَ وَاللَّهُ مَعْ رَائَمَ مَنَا اللَّهُ تَعَالى وَرَاءَى وَصَابَ أَمْرَانَ عَاقِرًا فَهَ لِي مِن لَدُمَكَ وَلِيَا وَرَاءَى وَصَابَ أَمْرَانَ عَاقِرًا فَهَتَ لِي مِن لَدُمَكَ وَلِيَا وَرَاءَى وَصَابَ أَمْرَانَ عَاقِرًا فَهَتَ لِي مِن لَدُمَكَ وَلِيَا وَرَاءَى وَمِنَا اللّهِ مَعْدَا اللّهِ مَعْنَ اللَّهُ مَعْنَ اللهُ مَعْنَ الرَّاسُ وَرَاءَى وَمَعْنَا اللّهِ مَعْنَ وَاللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ مِنْ وَالْعَامَ وَالْعَامَ اللَّهِ وَعَدَا الْعَالَةُ مَعْنَ وَاللَّهُ مِنْ مَالَا اللَّهُ وَلِيَا مِن وَالْعَامِ وَالْعَامِ اللَّهِ الْعَالَةُ وَلَا صَابَحًا وَالْعَالَةُ مَعْنَا اللَّهُ عَنْ الْمُولَةُ مِن

وهذا نبينا محمد صلى الله عليه وسلم كان أحرص الناس على ذريته؛ لما أكل الحسن تمرة من تمر الصدقة، وأدخلها في فيه، قال له صلى الله عليه وسلم: كخ كخ، أما شعرت أنا لا نأكل الصدقة؟ ، (متفق عليه)، ولما أرسلت إليه إحدى بناته رضى الله عنهن لما مرض ولد لها صغير، ليأتيها صلى الله عليه وسلم، فاعتذر صلى الله عليه وسلم: فأرسلت إليه- تقسم عليه- ليأتينها، فقام صلى الله عليه وسلم ومعه سعد بن عيادة. ومعاذ بن جبل، وأبنى بن كعب، وزيد بن ثابت، ورجال رضى الله عنهم، فرفع إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم الصبى، فأقعده في حجره ونفسه تقعقع، ففاضت عيناه، فقال سعد رضى الله عنه؛ يا رسول الله، ما هذا؟ فقال: ، هذه رحمة جعلها الله تعالى في قلوب عباده .. (متفق عليه). ومن اهتمامه صلى الله عليه وسلم بذريته: أنه لما جاءته ابنته فاطمة رضى الله عنها تسأله خادمًا، فلم تلقه صلى الله عليه وسلم، فأخبرت أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها بذلك، ثم أخبرت عائشة رضي الله عنها النبي صلى الله

> ربيع أخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ السنة الخمسون

عليه وسلم بذلك، فجاء صلى الله عليه وسلم إلى بيت عليّ وفاطمة رضي الله عنهما، ودخل عليهما، فقال لهما صلى الله عليه وسلم: «ألا أدلكما على خير لكما من خادم؟ تُكبّران الله عند النوم أربعًا وثلاثين، وتحمدان ثلاثًا وثلاثين، وتسبّحان ثلاثًا وثلاثين، فذلكما خيرٌ لكما من خادم، (متفق عليه).

الشاهد: مجيئه صلى الله عليه وسلم من بيته إلى بيت علي وفاطمة رضي الله عنهما، وهذا دليل على عظيم عنايته صلى الله عليه وسلم بدريته.

فعليك أيها الوالد الحبيب بالتأسي بالأنبياء والمرسلين وعباد الله الصالحين بالدعاء لأولادك بالهداية والصلاح. فكم من دعوة اهتدى بسببها ضال، وكم من دعوة صالحة اختصرت مسافات التربية (، واحذر أيها الوالد المضال أن تدعو على أبنائك، فقد توافق دعوتك وقتًا يُستجاب فيه الدعاء، فتستجاب دعوتك على ولدك فيه الدعاء، فتستجاب دعوتك على ولدك مليه وسلم: الا تدعوا على أنفسكم، ولا تدعوا على أولادكم، ولا تدعوا على خدمكم، ولا تدعوا على أموالكم؛ لا توافقوا من الله ساعة يُسأل فيها عطاءً فيستجيب لكم، (مختصر مسلم ١٥٣٧).

ومن الأسباب التي يحفظ الله بها الأبناء: صلاح الوالدين، لصلاح الوالدين عظيم الأثر في صلاح الأبناء، قد يحفظ الله العبد بصلاحه بعد موته في ذريته، كما حدث مع نبي الله موسى والخضر عليهما السلام.

قال الله تعالى: ، وَأَمَّا ٱلْدَارُ فَكَانَ لِلْلَاسَيْنِ يَتَسَبَّنِ فِي الْمَدِينَةِ وَكَانَ عَمَدُهُ كَنَرُ لَهُمَا وَكَانَ أَبُوهُمَا صَلِحًا فَأَرَادُ رَبُكُ أَن يَبْلُمَا اللَّذَهُمَا وَيَسْتَغْمِيا كَنَرُهُمَا رَحْمَةً مِن رَبِكُ وَمَا فَعَلَتُهُ عَنَّ أَمَرِي ذَلِكَ تَأْوِيلُ مَا لَوْ تَسْطِع عَلَيْهِ صَبَرًا ، (الكهف: ٨٢).

فانظر أيها الوالد الحبيب؛ كيف حفظ الله سبحانه وتعالى أموال الأيتام بصلاح الآباء؟ وكان سعيد بن المسيب رحمه الله: يقول لابنه: "لأزيدنَ في صلاتي من أجلك؛ رجاء أن أُحفظَ فيك، ثم تلا هذه الآية: «وَكَانَ أَبُوهُمَا صَالِحًا»".

وقال ابن المنكدر: "إن الله ليحفظ بالرجل الصالح ولده وولد ولده والدويرات التي حوله، فما يزالون في حفظ الله وستره". فالولد الصالح ينفع الله به والديه، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم، راذا مات ابن آدم انقطع عمله إلا من ثلاث: صدقة جارية، أو علم يُنتفع به، أو ولد صالح يدعو له، (صحيح مسلم: ١٦٣١). وهو ينتفع بصلاح والديه.

قَال الله تعالى: (وَالَّذِينَ مَامَنُوا وَاتَّبَعَهُمْ ذُيَنَتُهُم بِإِيمَنِ لَلْقَنَا بِيمَ دُيَنَتُهُمْ وَمَا آتَتَهُم مِنْ عَلِهِم فِن مَخْمٍ (الطور: ٢١).

فهؤلاء المذكورون يُلْحِقَهم الله بمنازل آبائهم في الجنة، وإن لم يبلغوها جزاءً لأبائهم، وزيادةً في ثوابهم، ومع ذلك، لا ينقص الله الآباء من أعمالهم شيئًا.

واعلم أيها الوالد العطوف المحبّ لبنيه أن الله تعالى لن يجمع معك في الجنة إن كنت من أهلها-بإذن الله- إلا من صلح من بنيك.

قال الله تعالى: ( الَّذِينَ عَلَى الْمَرْضَ وَمَنَ حَوَلَهُ يُسْتَحُونَ عَمَدٍ رَسَمَ وَلَوْمَعُونَ بِهِ وَسَتَعَبُونَ لِلَّذِينَ مَامُواً رَبَّنَا وَسَعْتَ حَصَلَ مَنْ وَتَعَمَّ وَعَلَمًا فَأَغْفِر لِلَّذِينَ تَابُوا وَتَرْبَعُوا سَبِالَكَ وَقِعْمَ عَنَابَ لَحِيمٍ ( وَيَنَا وَأَدْخَلُهُمْ حَشَّتِ عَذِي الَّذِي وَعَدَقَهُمْ وَمَن صَلَحَ مِنْ مَاتَا بِهِمْ وَأَدْفَعُهُمْ حَشَّتِ وَدُرْبَعَتِهِمْ إِنَّكَ أَنْتَ الْمَرَيرُ الْحَكُمُ ( وَقَعْمَ وَدُرْبَعَتُ وَمَن بِنَ الْسَيَعَاتِ يَوْمِيذِ فَقَدْ رَحْمَتُهُ وَذَلِكَ مُو الْنَو أَلْعَلِيهُ وَمَن مَالَحَكُمُ ( وَقَعْمَ مَوَ الْنَوْ الْعَلِيهِ وَمَن مَالًا لَحَكُمُ ( وَقَعْمَ وَالْحَوْلُولَ اللّهُ عَلَيهِ وَمِن مَالًا مِعْنَى اللَّهُ وَعَمْ ما من عبد يُؤْمَنُ، ثَمَّ يُسَدُدُ إِلَّا سُلِكَ بِهِ فَيَ الْحِنَةِ، وارْجو أَلاَ يَدْخَلُوها حَتَى تُبُوءوا أَنتَم ومِن صَلَح مَنْ وَرَجوا لَا يَد خَلُوها حَتَى تُبُوءوا أَنتَم ومِن صَلَح عَنْ وَجِلَ أَن يَد خَلُوا الْحِنَّةُ مَنْ الْحَتَهُ، ولقد وعدني رَبِي عَذَو وَجِلَ أَن يَد خَلُوا الْحِنَةَ مَن أَمْتِي سِبِعِينَ الْعَا يَعْنَ وَمَن مَنْ الْعَدْ يَعْتُ بُوعُوا أَنتَم ومِن صَلَعُ مُعْنُ بِعَنْ وَعَنْ يَوْمَا لَهُ مَا مَا مَوْ يَعْتُ وَعَمْ مَعْتَ لَوْعَا مُوَقَعْنَ مَعْتُ مُعْتَعَا مَ وَقَعْنَ مَا مَنْ عَالَيْنَ الْمَالِكَ بِهُ وَقَعْ مَعْنَ الْحَيْعَةُ، وَقَعْنُ مُنْ عَنْهُمُ مَنْ مَنْ الْتَعْ وَمَن عَنْهُمُ مِنْ مَنْ عَامِ أَنْ عَنْهُ وَقَعْلَى أَنْعَمْ وَقَعْنَ مَنْ مَنْ عَنْ مَا مَنْ عَدْتَ مُومَن مَنْ أَنْعَمْ وَنَا عَنْ أَنْ عَدْ مَا مَنْ عَنْ مُوالْتَ مَا مَنْ مَنْ فَقَدَ مُعْتَ مُوالَعْنَا مُوالَعْ مَنْ أَنْعَالُ مُوالَا مُعْنَا مُعْتَى مُوالْقُونُ مُعْنُونُ عَلَيْ مَنْ مَنْ مُوالْ مَالَكَ بُعَا مَا مَنْ مَا مَنْ مَنْ مَنْ مُوالَعُنْ وَمَنْ مَنْ مَا مَا مَا عَامَ مَا مَا مِنْ مَنْ مَنْمُ مُوالَدُهُ مُ

زَنَبْنَاهَ إِنَّا أَوْلَعِمَا وَقَرْتِكَنِنَا قُمْرَةَ أَعْبُ وَلَحْمَلْنَا
 إِلَى الْمَقْفِ الْعَلَى الله المُعْرِقَانِ ؟ ()
 إِلَى الْعَامَ ( المُفرقانِ ؟ )).

دبيع اخر ١٤٤٢ هـ - المد

## «قُل لا يَسْتَوى ٱلْنَبِيثُ وَٱلْطَيْبُ» (المَانَدة ٥٥٥)

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

وبعد: فإن الله تعالى أمرنا بتدبر آياته فقال تعالى: ، أفلا يَنْبَرُونَ الْقُرْمَاتَ أَمْ عَلَ قُلُوبٍ أَقْنَالُهَا ، (محمد: ٢٤)، وقال تعالى: ، كَتَبُ أَرَلْتُهُ إِنَّكَ مُرَدُ لِلْبَرُوا عَلَيْنِهِ وَلِمَنَدَكُر أُولُوا الأَلْنَبِ ، (ص:٢٩).

وقد بين القرآن للمؤمن مناهج السعادة في دنياه وآخرته بما لا يمكن أن يتحقق في غيره، فهو كتاب مجيد، والمجد: السودد والشرف والرفعة والعلو كما قال تعالى: • إنَّ مُذَا الْزُمَانَ يَبِدِي لِلَّى مِنَ أَقُوْمُ (الاسراء: ٩).

ومن خلال التدبر لكتاب الله عزوجل يمكن للمؤمن أن يقف على هذه المناهج الرفيعة سواء من أوامره ونواهيه، أو من أحكامه وشرائعه، أو من

#### مراد الم د. عادل عزازي

قصصه ومواعظه. وسوف أذكر بعض هذه المناهج حسب ما ييسر الله عز وجل ويوفق. فمن ذلك قوله تعالى: ، قُل لًا كُنُرُهُ المَيَبِ مَانَقُول الله يَتأول الأَلْبِ لَمَلَكُمُ مُنْلِحُونَ ،

(المائدة: ١٠٠).

فهذا المنهج والميزان الذي جعله الله للمؤمن لتستقيم به حياته، وتعتدل به تصوراته واتجاهاته، وتسعد به أيامه في طمأنينة ورضا. فقد اشتملت الآية على عدة تنبيهات بها ميزان استقامة الحياة والفوز بالسعادة في الدارين.

التوجيه الأول: أن الطيّب والخبيث لا يستويان أبدًا: وهي قاعدة عامة في جميع المجالات: عقدية أو تشريعية

ربيع أخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ السنة الخمسون

أو أخلاقية.

قال القرطبى رحمه الله بعد أن ذكر أقوال المفسرين: "والصحيح أن اللفظ عام في جميع الأمور، يتصور في المكاسب والأعمال، والناس، والمعارف من العلوم وغيرها، فالخبيثمن هذاكله لا يفلح ولا ينجب، ولا تحسن له عاقبة، وإن كثر، والطيب وإن قل نافع جميل العاقبة. قال الله تعالى: «وَٱلْبَلَدُ ٱلطَّيْبُ يخرج بباته بإذن ربو. والذي خبت لا عراف: ٥٨). [تفسير القرطبي: ٣٢٨/٦. والأسة ليس المقصود منها مجرد الخبر بأن الطيب والخبيث لا يستويان فحسب، بل هي توجيه ومنهج للمؤمن لأن يختار الطيب على الخبيث، قال ابن عاشور: "ولما كان من المعلوم أن الخبيث لا مساوى الطيب، وأن البون بينهما بعيد، علم السامع من

هذا أن المقصود استنزال فهمه إلى تمييز الخبيث من الطيب في كل ما يلتبس فيه أحدهما بالأخر" [التحرير والتنوير: ٦٣/٧.

وورد في آيات أخرى عناية الله بنا في تشريعه وأحكامه، وأنها شريعة تعاطى الطيبات وترك الخبائث فقال تعالى: ٱلرَّكَوْةَ وَٱلَّذِينَ هُم بِتَايَنِيْنَا يُؤْمِنُونَ الَّذِينَ يَتَبِعُونَ الرَّسُولَ النَّيَ الأنمى الذي يجذونه مكنوبا عِندَهُمْ فِي ٱلْتُوْرَنْةِ وَٱلْإَنجِيل يَأْمُرُهُم بِٱلْمَعْرُونِ وَيَتَهِنَّهُمْ عَن الْمُنْكَرِ وَيُجِلْ لَهُدُ الظَّيْبَتِ ويحرع عَلَيْهِدُ ٱلْخَبْيَتْ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَٱلْأَغْلَالَ ٱلَّتِي كَانَتْ عليهة ، (الأعراف: ١٥٦- ١٥٧). فالطيب عند الله محبوب دائمًا، فلا يستوي الإيمان والكفر، ولا يستوي الحلال والحرام، ولا يستوى حسن الخلق وسعوء الخلق، ولا أي شىء طيب بشىء خبيث. قال تعالى: ( أَلَمْ تَرَكَيْفَ صَرَبَ ألله مثلا كلينة طيتسبة كشجيرو طَيْبَةِ أَسْلُمَا تَابَتُ وَفَرْعُهَا فِي التكماء () تُؤْتِ أَكْلُهَا كُلْ حِين بإذن رَبْهُمَا وَتَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْأَسْالُ لِلنَّاسِ لَعَلَمُهُمْ مَنْدُكْرُونَ (٢) ومشل كلمة خبيئة كشجرة خبشة أَجْتَنْتُ مِنْ فَوْقَ ٱلْأَرْضَ مَا لَهَا مِن قرار، (ابراهيم: ٢٤-٢٢). والكلمة الطيبة هي كلمة التوحيد، والكلمة الخسيثة هي كلمة الشرك والكفر -والعياذ

عن ابن عباس في قوله: مثلا

بالله-.

كَلَمَةً طَيِّبَةً، شهادة أن لا إله إلاَ الله، كَشَجَرَة طَيَبَة وهو المؤمن. أَصُلُها ثَابتٌ، يقول: لا إله إلا الله في قلب المؤمن، وَهُرُعُهَا في السَّمَاء يقول: يرفع بها عمل المؤمن إلى السماء. (تفسير ابن كثير: 24/18).

فالطيب محبوب عند الله يرفع إليه قال تعالى: «إلَه مَعَدُ الكَرُ اللَّبِ وَالْمَلْ المَنظِمُ بَرْفَعُدُ (فاطر: ١٠)؛ ومال الطيب وعاقبته دائما إلى خير: فالخبيث لا يساوي الطيب مقدارًا ولا إنفاقًا، ولا مكانًا ولا ذهابًا، فالطيب يأخذ جهة اليمين، والخبيث يأخذ جهة الشمال، والطيب في الجنة، والخبيث في النار.

فيتميز الطيب من الناس في سكرات الموت ويوم القيامة: فالمؤمن وهو في سكرات الموت يسمع خطاب ملك الموت لقبض روحه فيقول: ،أيتها النفس الطيب اخرجي إلى الجسد الطيب اخرجي إلى موح وريحان ورب راض غير مضبان . فهل يستوي هذا مع عليها ملك الموت لقبض الروح فيقول: ،أيتها النفس الخبيثة فيقول: ،أيتها النفس الخبيث اخرجي إلى سخط من الله وغضب ؟ لا يستوون.

قال تعالى: أَفَمَن كَانَ مُزْمِنًا كَمَن كَانَ فَاسِعًا لَا يَسْتَوْنَ (السجدة: ١٨). وكما أنهم لا يستوون في الدنيا فهم لا يستوون في الآخرة: فإن

#### الله جعل الجنة للطبيين، ألَّيْنَ نَوْفَهُمُ الْمَلْتَكَكُنُ طَيِّنَ يَقُولُونَ سَلَدُ عَلِكُمُ أَدْخُلُوا الْجَنَّهُ بِمَا كُمُتُمُ مَعْمَلُونَ (النحل: ٣٢).

فالله طيب لا يقبل إلا طيبًا، ولا يجاوره في جنّته إلا الطيبون، ولا يصعد إليه إلا وتثني عليهم الملائكة وهي تسلم عليهم ، وَقَالَ هُمَدَ حَرَّنَّهُمَا حَلَهُمُ عَلَيْكُمُ مِنْقُر قَادَغُلُوهَا حَلَيْمُ عَلَيْكُمْ وَالزَمْرِ. (٧٣).

فالواجب على المؤمن أن يكون مجاهدًا لنفسه مستمسكًا بالطيبات من الأقوال والأعمال والصفات، تاركًا وكارهًا كل خبيث: ففي الطيبات فلاحه. وفي الخبائث هلاكه.

التوجيه الثاني من الآية عدم الاغترار بكثرة الخبيث:

وهـذا التوجيه تصحيح لأخطاء يقع فيها كثير من الناس؛ حيث يقيسون الأمور بميزان الكثرة، وهو ما ينبغي أن يتجنبه المؤمن؛ فالميزان هو ميزان الحق، ولو كان أتباعه قلة، ومهما كثر أتباع الباطل فلا تكون كثرتهم دليلا لصحة ما هم عليه، كما أنه لا يحمله ما هم عليه، كما أنه لا يحمله فلا يغتر المؤمن بكثرة الهلكى خاصة في هذا النزمان الذي كثرت فيه الخبائث في مجالات

فضي مجال التوحيد كثر المنحرفون عن التوحيد الخالص من المتصوفة والقبوريين، والروافض

> ربيع آخر ١٤٤٢ هـ- العدد ٥٩٢ السنة الخمسون

الشيعة الذين يعبدون القبور ويذبحون وينذرون لها-

ويدبحون ويتدرون مها. وفي مجال الأخلاق والسلوك فأهات وطامات لا يعلمها إلا والأقوال القبيحة، وشرب الخمور، والعلاقات المحرمة. والشذوذ، وسوء الأخلاق في معاملة الآباء والأمهات وسوء العشرة بين الأزواج.

وية مجال المكاسب. فقد كثر أكل المال الحرام من التعاملات الربوية، كما كثرت الرشاوي حتى لا تكاد ترى مصلحة إلا بالرشاوي، كما كثر الغش في المنتجات والبضائع، وكثر أكل الميراث وضاع حقوق كثير من الناس بالأيمان الفاجرة الكاذبة وشهادة الزور.

فعلى المؤمن أن يربأ بنفسه أن يكون مشاركًا أو راضيًا بهذه المكاسب، وأن يرضى بالطيب ولو كان قليلًا عن الخبيث ولو كان كثيرًا، فإن فيه البركة والخير والعاقبة المحمودة كما قال شعيب لقومه: مَعَيْتُ أَنَّهُ مَبَرٌ لَكُمْ إِن كُنْعُ مُؤْمِينٌ ، (هود: ٨٦).

ولذا وجب على المؤمن أن يُلَزِم نفسه بشرع الله عز وجل ولا يغتر بكثرة الهلكى، ولا تطمح عينه إلى أكل المال الحرام. التوجيه الثالث: الأمر بتقوى الله:

، فَأَتَقُوا اللهُ يَتَأْوَلِي ٱلْأَلَبَبِ لَعَلَكُمْ تُنْذِحُونَ ، (المائدة: ١٠٠).

وهو توجيه مهم في معركة الاختيار مع دوافع النفس وسطوة الخبيث لكثرته،

فريما سمح الإنسان لتفسه بأن يقترف بعض الخبيث متجاهلا أو متغافلا لينال بعض غرضه، خاصة إذا كان يلجئه لذلك دوافع النفس، وشدة الحاجة والمسؤولية. فيترخص في أكل الخبيث، وقد يتعلل على ذلك بفتوى شاذة زينت له أكل الباطل، أو ادعاء الضرورة، أو التباس واشتباه فلا يكلف نفسه البحث والتحري، أو غير ذلك ليبيح لنفسه أكل الحرام، فكان التوجيه من الله عز وجل بالأمر بالتقوى، فهي أكبر عامل على مراقبة الله عز وجل.

فقوله: فاتقوا الله يا أولي فقوله: فاتقوا الله يريد الألباب، مؤذن بأن الله يريد منا إعمال النظر في تمييز عن الحقائق، وعدم الاغترار بالمظاهر الخلابة الكاذبة، فإن الأمر بالتقوى يستلزم الأمر بالنظر في تمييز الأفعال حتى يعرف ما هو تقوى دون غيره. (التحرير والتنوير: ٢٤/٧).

وختم الآية بأن من حقّق ما ذكر في الآية نال الفلاح، فعلى المؤمن أن يرقى بنفسه ويتبع الحق الطيب ويترك الباطل الخبيث.

وأختم مقالتي هذه بهذه الملاحظات:

أولاً: العبد لا ينال إلا ما كتبه الله له؛ فعليه أن يطلبه من طريق حلال، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم: إنَّ رُوحَ التُدُس نَفَتَ فِ رُوعي أَنْهُ لَنَ

ربيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ السنة الخمسون

يَمُوتَ عَبْدُ حتى يَسْتَكْمَل رِزْقَهُ، فَأَجْمَلُوا فِي الطَّلِب، ولا يَحْمَلْنَكُمُ اسْتَبْطَاءُ الرَّزْقَ على أَنْ تَطْلُبُوا شَيْئًا من فَضَلَ اللَّه بمعصيته؛ فإنَّهُ لا يُنَالُ ما عَنْد اللَّه إلا بطاعته .. (رواه البزار وقال الألباني في صحيح

الترغيب: حسن صحيح). ثانيًا: اعلم رحمك الله أن أكل الحرام مانع من قبول الدعاء كما ورد في صحيح مسلم عن أبى هريرة، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أيها الناس، إن الله طيب لا يقبل إلا طيبًا، وإن الله أمر المؤمنين بما أمر به المرسلين، فقال: ويَتَأْتِهَا ٱلرَّسُلُ كُلُوا مِنَ ٱلطَّيْبَاتِ وأعملوا صليحا إني يما تعملون عَلَيْ (المؤمنون: ٥١). وقتال: ، يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا كُلُوا مِن طَيْبَتِ مَا رَفْنَكُمْ ، (البقرة: ١٧٢)، ثم ذكر الرجل يطيل السفر أشعث أغبر، يمد يديه إلى السماء، يا رب، يا رب، ومطعمه حرام، ومشريه حرام، ومليسه حرام، وغذى بالحرام، فأنى يستجاب لذلك؟..

شالتًا: في الطيب متاع بلا معقبات من ندم أو تلف. وما في الخبيث من لذة إلا وفي الطيب مثلها على اعتدال وأمن من العاقبة في الدنيا والأخرة. والعاقل حين يتخلص من الهوى بمخالطة التقوى له فينتهي الأمر إلى الفلاح في وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالين.

# من نور كتاب الله الشرك من أهم أسباب هلاك الأمم السابقة

قال تعالى: • وَلَقَدْ بَعْنَا فِ كُلُ أَنْتُو رَسُولًا آبِ اعْبُدُوا الله وَأَحْتَبِنُوا الطَّعُونَ فَمِنْهُم قُنْ هَدَى الله وَمِنْهُم مَنْ حَقَّتْ عَلِيّهِ الصَّلَكَةُ مَسِبُوا فِ الأَرْضِ مَانظُرُوا كَيْتَ كَاتٍ عَنِيَةً

من حكمة الشعر

قال أبو العتاهية:

ولله للاكل تحريكة

وفي كل شيء له أية

جُبًا لكيف يُعْصي الإله .. أم كيف يجحدُو الحا

ربيع أخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ السنة الخمسون

(النحل/٣٦)

### المحبة الواجبة للنبي صلى الله عليه وسلم

قال رسول الله صلي الله عليه وسلم: "والذي نفسي بيده لا يؤمنُ أحدُكم حتَّى أكونَ أحبَّ إليه من والده وولده والناس أجمعين". [صحيح البخاري ١٥ وصحيح مسلم: ٤٤].

> عن أبي ذر رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: "إنَّكُمْ سَتَفْتَحُونَ مَصَرَ وهي أرضٌ يُسَمَى فيها القيراطُ، فإذا فَتَحْتُمُوها فأحسنُوا إلى أهلها، فإنَّ لهمْ ذمَّةً ورحمًا، أو قالَ ذمَةً وصِهْرًا، فإذا رأيتَ رَجُلَيْن يَخُتَصِمانِ فيها في مَوضع لَبِنَةٍ، فاخْرُجُ مِنْها"(صحيح مسلم ٢٥٤٣).

حكم ومواعظ

عن عبد العزيز بن أبي رواد قال: "دخلت على المغيرة بن حكيم في مرضه الذي مات فيه فقلت: أوصني. فقال: اعمل لهذا المضجع " ( المحتضر ين لابن أبي الدنيا).

Upload by: altawhedmag.com

فأبذا وتسكينة شاهد

تدل على أنه واحد



#### ملى الله علمه وسلم

عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم رحيماً، وكان لا يأتيه أحد إلا وعده، وأنجز له إن كان عنده (السلسلة الصحيحة ٢٠٩٤).

# الطويف باطلة ما الكرسيقة

(إن الله خلق آدم من طينة الجابية، وعجنه بماء من ماء الجنة). موضوع، أخرجه ابن عدي في "الكامل"، والصحيح أن رسول الله أنه قال: "إن الله خلق آدم من قبضة قبضها من جميع الأرض" (السلسلة الضعيفة للألباني)

> قال صلى الله عليه وسلم: "إن التجار يبعثون يوم القيامة فجًارًا إلا مَن اتَقى الله وبَرَ وصدق" سمّاهم فجارًا لما في البيع والشراء من الأيمان الكاذبة والغبن والتدليس والربا الذي لا يتحاشف أكثرهم، ولا يفطنون له، ولهذا قال في تمامه: "إلا من اتقى الله وبرً وصدق".

(النهاية لابن الأثير) ا

# الأدعية

عن ابن عباس رضي الله عنهما أنَّ رَسولَ الله صلى الله عليه وسلم، كانَ يقولُ: "اللَّهُمَ لكَ أَسْلَمْتَ. وَبِكَ آمَنْتَ. وَعَلَيْكَ تَوَكَلْتَ، والْيَكَ أَنْبَتَ، وَعَلَيْكَ تَوَكَلْتَ، والْيَكَ أَنْبَتَ، وَعَلَيْكَ لا اللَّهُ إِلا أَنْتَ. أَوَ تَصَلَّنِي، أَنْتَ الْحَي الذي لا يَمُوتَ. والْحِنُ والإِنْسُ يَمُوتُونَ". (صحيح مسلم ٢٧١٧).

# من فشائل السحابة، كانوا قدوة لمن بعدهم

عن أنس بن مالك رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "أرحم أمتي بأمتي: أبو بكر، وأشدهم في أمر الله: عمر، وأصدقهم حياءً: عثمان، وأقرؤهم لكتاب الله: أبي بن كعب، وأهرضهم: زيد بن ثابت، وأعلمهم بالحلال والحرام: معاذ بن حبل، ألا وإن لكل أمة أمينًا. وإن أمين هذه الأمة: أبو عبيدة بن الجراح" (سنن الترمذي ٢٧٩١).

> خر ١٤٤٢ هـ - العدد السنة الخمسون

من مطلح

الأحاديث

دراسات شرعية

أثر السياق في فهم النص (17) 450 Thatmas

( \*\* )

اعداد الد متولى البراجيلي



ربيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ السنة الخمسون

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

فما يزال الحديث متصلاً عن أثر قرائن السياق على أدلة الحجاب، وقد قسمت أدلة الحجاب إلى ثلاث مجموعات: المجموعة الأولى: أدلة القرآن. المجموعة الثانية: أدلة السنة. المجموعة الثالثة: الآثار عن الصحابة ومن بعدهم.

وقد انتهيت بفضل الله تعالى من أدلة القرآن، وبدأت في أدلة السنة، ووصلت إلى الحديث الثاني عشر، وهو حديث أُمّنا عائشة رضي الله عنها، وفيه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال لأسماء: "يا أسماء، إن المرأة إذا بلغت المحيض، لم تصلح أن يُرَى منها إلا هذا وهذا، وأشار إلى وجهه وكفيه" (أخرجه أبو داود والبيهقي ينحوه).

ورأينا من القرائن حول الحديث، وجود خمس علل في إسناده. وأن الكثير من أهل العلم على تضعيفه، وهناك من قوَّى الحديث بطرقه كالألباني والبيهقي الذي ضعُف إسناده، ثم قوَّاه بمراسيل الصحابة. وقال البيهقي عن حديث أمنا عائشة رضي الله عنها: فصار البيهقي من حديث أمنا عائشة رضي الله عنها: فصار البيهقي، وذكر ابن كثير نقولاً عن الصحابة في "إلا ما ظهر منها" الوجه والكفين، فقال: وهذا هو المشهور عند الجمهور، ويُستأنس له بالحديث الذي رواه أبو داود في سننه وعلق عليه ونقل كلام أبي داود وأبي حاتم الرازي من أن الحديث مرسل (انظر جلباب المرأة المسلمة ص ٥٨-٥٩، السنن الكبرى للبيهقي ٢١٩/٢.

هناك ثلاث مسائل في حديث عائشة رضي الله عنها أُشير إليها سريعًا لأهميتها.

المسألة الأولى: هل يتقوى الحديث الضعيف بكثرة طرقه؟

هذه المسألة في غاية الأهمية، فليست كل الطرق تقوي الحديث الضعيف؛ فالطرق شديدة الضعف وإن تعددت فلا يتقوى بها الحديث، وإنما يتقوًى الحديث بالطرق التي فيها ضعف يسير. يقول الشيخ أحمد شاكر: "إن الحديث إن كان ضعيفًا؛ لفسق الراوي أو اتهامه بالكذب، ثم جاء من طرق أخرى من هذا النوع فإنه لا يرقى إلى الحسن، بل يزداد ضعفًا إلى ضعف". ويقول الشيخ الألباني عن تقوية الحديث بطرق متعددة: "ولكن هذا ليس على إطلاقه، بل هو

مقيد عند المحققين منهم بما إذا كان ضعف رواته في مختلف طرقه ناشئًا من سوء حفظهم، لا من تهمة في صدقهم، أو دينهم، وإلا فإنه لا يتقوّى مهما كثرت طرقه، وهذا ما نقله المحقق المناوي في (فيض القدير) عن العلماء (انظر شرح ألفية الرحديث أحمد شاكر صـ١٦، تمام المنة للألباني ص (٣٢-٣١).

المسألة الثانية: هل حديث أمّنا عائشة رضي الله عنها –الذي نحن بصدده- من النوع الذي يتقوى بكثرة طرقة وشواهده، أم لا يتقوى؟

حديث أبي داود في سنده خمس علل -كما سبق-فلا يستدل به، وحديث البيهقي، قال عنه بعد إخراجه له: إسناده ضعيف والهيثمي قال في المجمع رواه الطبراني في الكبير والأوسط وفيه ابن لهيعة.وقال الألباني: "وعلته ابن لهيعة..والذي لا شك فيه أن حديثه في المتابعات والشواهد لا ينزل عن رتبة الحسن، وهذا منها. قلت: والبحث في ابن لهيعة يطول (انظر تفصيل القول فيه في كتابي معالم منهج الشيخ أحمد شاكر في نقد الحديث معالم منهج الشيخ أحمد شاكر في نقد الحديث ويُنظر إلى من سمع منه ابن لهيعة.

- أثر قتادة (أخرجه أبو داود في المراسيل ح ٤٣٧, وسنده إلى قتادة صحيح لكنه مرسل.

المسألة الثالثة؛ هل يُحتَج بالحديث المرسل؟ هذه أيضًا من المسائل الطويلة في المصطلح وفي أصول الفقه، وقد احتج به بعض أهل العلم بشروط وضوابط وطرحه الأخرون. ومراسيل قتادة ضعيفة عند أهل العلم. قال الألباني: عدم الاحتجاج بمرسل قتادة ليس موضع خلاف، وإنما هل يتقوى بالمسند الضعيف أم لا؟ هذا هو الموضوع، فنحن نرى تبعًا للبيهتي وغيره أنه يتقوى. هنحن لم نحتج بمرسل قتادة، وإنما به وبما انضم إليه من الشواهد (انظر الرد المفحم: ١/٥٠- ٢٢).

المسألة الرابعة: هل دخل النسخ على حديث أمَنا عائشة رضى الله عنها؟

أورد العلماء مسألة أخرى على حديث أمّنا عائشة وشواهده، أن هذا الحديث إن صح – فهو من قبيل المنسوخ (انظر ثلاث رسائل في الحجاب لابن عثيمين ص ٤٥، الصارم المشهور ص ١١٥

للتويجري).

وهذه مسألة أخرى طويلة، والأصل عدم النسخ حتى يأتي الدليل، فالنسخ لا يُقال بالرأي أو الاستدلال فقط. (انظر كتابي: قرائن السياق وأثرها على الأحكام الفقهية ص٢٧-٤-٤٨).

#### العديث الثالث عشره

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: شهدت الصلاة يوم الفطر مع رسول الله صلى الله عليه وسلم وأبي بكر وعمر وعثمان فكلهم يصليها قبل الخطبة، ثم يخطب بعد: فنزل نبي الله صلى الله عليه وسلم فكاني أنظر إليه حين يجلس الرجال بيده، ثم أقبل يشقَهم، حتى أتى النساء مع بلال..... ثم تلا أيات المبايعة... ثم قال حين فرغ (من الآية)؛ أنتن على ذلك؟ فقالت امرأة واحدة، لم يجبه غيرها؛ نعم يا رسول الله، لا يدري الحسن من هي (الحسن بن مسلم أحد رواة الحديث)، قال: فتصدقن، وبسط بلال ثوبه فجعلن يلقين الفتخ (الخواتيم العظام، وقد تلبس في أصابع الرجلين) والخواتيم في ثوب بلال (متفق عليه).

وفي رواية للبخاري:".. فرأيتهن يهوين بأيديهن يقذفن..".

وفي رواية للحديث عند مسلم عن جابر رضي الله عنه: "..فقامت امرأة من سطة النساء (من أوساطهن حسبًا ونسبًا) سفعاء الخدين (فيها تغير وسواد)، فقالت: لم يا رسول الله؟ قال: لأنكن تكثرن الشكاة (الشكوى).

القرائن حول الحديث:

١- قول ابن عباس رضي الله عنهما: فرأيتهن يهوين بأيديهن يقذفنه.. فهل كن كاشفات الأيادي. كما قال ابن حزم: فهذا ابن عباس بحضرة رسول الله صلى الله عليه وسلم رأى أيديهن، فصح أن اليد من المرأة والوجه ليسا بعورة، وما عداهما ففرض عليها ستره (أنظر المحلى ٢٤٨/٢).

ويرد على قول ابن حزم أن قول ابن عباس يهوين بأيديهن، لا يلزم منه أنهن كاشفات الأيادي. فارتداء القفازين لا يمنع من إطلاق اليدين عليهما. ومن ناحية أخرى فإنه يتسامح في اليدين عند المناولة وإمساك الأشياء ما لا يتسامح في الوجه. أو كن يكشفن أيديهن للضرورة لينزعن

> ربيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ١٩٢ السنة الخمسون

الخواتيم من أصابعهن.

٢- قول جابر رضي الله عنه: "فقامت امرأة من سطة النساء سفعاء الخدين"، يدل وصف جابر رضي الله عنه للمرأة على أنها كانت مكشوفة الوجه، وإلا لما استطاع أن يصف خديها، وهذا استدل به الألباني على جواز إظهار الوجه، وأن النبي صلى الله عليه وسلم أقرها على كشف وجهها أمام الرجال (انظر حليات المرأة المسلمة ص٧٦).

وأجيب عن وصف جابر رضي الله عنه للمرأة باحتمالات:

 ١- أن تكون هذه المرأة من القواعد من النساء، فيجوز لها كشف وجهها.

٢- أن تكون هذه الواقعة قبل نزول آية الحجاب، على اعتبار أن صلاة العيد شرعت في السنة الثانية من الهجرة، وآية الحجاب في سورة الأحزاب التي كانت في سنة خمس أوست من الهجرة (انظر قول ابن عثيمين والسندي في ثلاث رسائل للحجاب ص١٧، ص١٣). ٣- أن المرأة كانت تغطي وجهها وانحسر الغطاء عن وجهها بغير قصد منها.

٤- أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يرها.

٥- تفرد جابر رضي الله عنه بوصف وجه المرأة دون من روى خطبة النبي صلى الله عليه وسلم، وقد رواها ابن مسعود وابن عمر وابن عباس وأبو هريرة وأبو سعيد الخدري رضي الله عنهم (انظر قول التويجري في الصارم المشهور ص ١١٧-١١٨).

٦- صغر سنَ ابن عباس وبلال كان عبدًا رضي الله عنهما، فلا حرج عليهما في رؤية وجه المرأة. ويرد على هذه الاحتمالات:

١- إثبات أن هذه المرأة من القواعد من النساء، فمن هي هذه المرأة؟ يقول الحافظ ابن حجر أنه لم يقف على اسمها. لكنه يختلج في خاطره أنها أسماء بنت يزيد بن السكن (خطيبة النساء)، ورجح ذلك بأن أسماء روت أصل هذه القصة في حديث أخرجه البيهقي والطبراني وغيرهما، وأيضًا بما أخرجه الطبراني عن أم سلمة الأنصارية أن أسماء كانت في النسوة اللاتي أخذ عليهن رسول الله صلى الله عليه

وسلم ما أخذ.... (انظر فتح الباري ٢/٢٩٤). قلت: فإن كانت هي أسماء بنت يزيد –على ما ذكره الحافظ ابن حجر-؛ فهي لم تكن وقتها من القواعد من النساء، فلقد شهدت موقعة اليرموك وقتلت فيها تسعة من الروم، وعاشت بعد ذلك دهرًا (انظر الإصابة لابن حجر ٢١/٨-٢٢)، وإن لم تكن المرأة هي أسماء فيبقى القول بأنها من القواعد مجرد احتمال غير ثابت.

٢- وقوع هذه القصة قبل نزول آيات الحجاب: وهذا يحتاج إلى معرفة تاريخ خطبة النبى صلى الله عليه وسلم، ذهب الألباني إلى أن هذه القصة كانت بعد نزول آية الحجاب، واستدل بحديثين: الأول حديث أم عطية رضى الله عنها لما أمر النبي صلى الله عليه وسلم النساء بالخروج إلى صلاة العيد. فقالت أم عطية: إحدانا لا يكون لها جلباب، قال: لتلبسها أختها من جلبابها. الحديث الثاني: عن أم عطية رضى الله عنها أيضا لما بايع عمر رضى الله عنه النساء بآية مبايعة النساء من سورة المتحنة. وأن سورة الممتحنة نزلت يوم الفتح بعد آية الحجاب. وذكر المسور بن مخرمة (والحديث في البخاري) أن آية الامتحان نزلت في يوم الحديبية وكان ذلك سنة ست على الصحيح، وأية الحجاب نزلت سنة ثلاث، وقيل خمس (انظر جلباب المرأة المسلمة ص ٧٤-٧٦). وما ذهب إليه الشيخ الألباني يرد عليه إيرادات: الاستدلال بخروج المرأة بالجلباب لصلاة العيد وأن هذا كان بعد نزول الأمر بإدناء الجلابيب (آية الحجاب)؛ فهل كانت المرأة لا تخرج بالجلباب قبل نزول الآية، أم أن الجلباب كان معروفا لدى نساء العرب عند خروجهن، ثم جاءت الآية بأمرهن بإدناء الجلباب عند الخروج، فقد قالت جنوب أخت عمرو ذى الكلب (شاعرة جاهلية) ترثى أخاها: تمشى النساء إليه وهي لاهية

#### مشى العذارى عليهن الجلابيب

(انظر لسان العرب ٢٧٢/١، شاعرات العرب في الجاهلية والإسلام ص ٩٩)، وللحديث بقية، والحمد لله رب العالمين.

#### إنا لله وإنا إليه راجعون

توجِّ إلى رحمة الله تعالى : الشيخ عوض السيد المرساوي، رئيس فرع السرو، غفر الله له ورحمه رحمة . واسعة، وإنا لله وإنا إليه راجعون.

> ربيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ السنة الخمسون



الحمد لله حقّ حمده وصلّى الله على نبينًا مُحَمّد رسوله وعبَده وعلى آله وصحبه وأوليائه من يعده.

وبعد؛ فقد أصبحتْ سُوقُ السّعاية في أيّامنا كاسدة، وصار أكثرُ النّاس من يُغُبُّ حقًّا وأقلهم من يُحُرزُ غُنْمًا، وباتتُ أحوال المسلمين لا تقوم على أساس، ولا تَتَمَشَى مع عقُل ولا قياس، وقد أضرب الجمهور عن ذكرها مع وضوح فسادها، وهذا من الْجَهُل الْصَميم الْمُنافِي للشَّرْع القَويم والعقُل السّليم.

#### أسس النجاة:

من أخذ بها أسعفته وأغاثته، وكانت سببًا في نجاته وخلاصه من الفتن والحن؛ إذ إن التمسك بها يُلحقُ الْمَصَر بالْمَصَر والْمَتَأَخَر بالْمَتقدَم. وإذا كان لكُلَ شيء أساس، ولكل أساس بناءً، فأساس بناء التجاة ثلاثة أمور جَمَعها النبي صلى الله عليه وسلم في حديثه، فعَنْ عُقْبَة بُنِ عامر، قَالَ: قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ مَا النَّجَاةُ؟ قَالَ:

#### اعداد الله عنه محمد على عيسى المُتَشَ بوزارة الأوقاف

(امْلِكُ عَلَيْكَ لِسَانَكَ، وَلْيَسَعْكَ بَيْتُكَ، وَابْكَ عَلَى خَطَيئَتِكَ، رواه الترمذي: (٢٤٠٦) وقال: هَذَا حَدَيثُ حَسَنُ. اهـ.

الأوَّل: وهي امْتلاكُ اللَّسان وكفَّه عمًا لا ينفَعُ، والثاني: لُزُومُ الَّرْء بِيُتَه فيُقَلَل من مُخَالَطته للنَّاس، والثالث: بُكاؤُه على خطايَاهُ، وندمُه علَى ذُنُوبِه، وتجديدُهُ للتَوبَة، وتصحيحُهُ للعَهْد الذي بِيْنَه وبِيْن اللَّه صاحب النُعمة عليه.

هذَه هي الأصولُ الثَّلاثةُ الُّعتبَرة عند الفُهَمَاء، والقواعد الْبُنِيَ عليها أمَّر النَّجاة عند العلماء. همنُ أخَذَ بقَدَّر صالح منها ونصيب، فقد أصابَ الغَرَض بسَهْم مُصِيبَ.

وهي مجموعة في حديث واحد، ومسُوقة في مساق جواب عن سؤال الْحُتاج الفاقد، وهذا الحديث في شأن النجاة يصدق فيه قول القائل:

> ربيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٩٢ السنة الخمسون

#### شفى وكفى ما في النّفوس فلم يدغ لذي إزية في القول جدًا ولا هزّلا

لأنه قصد إلى عين الُحَجَة بتقليل اللَفظ، وهـذا من بديع البلاغة النبويَة صلى الله وسلم على صاحبها الذي أوتي جوامع الكلم، ورحم الله خالد بن صفوان -أحد اللُلغاء- حين قال:

خيرُ الكلام ما ظرُفتَ معانيه، وشرُفتُ مبَانِيه، والْتذَتُ به آذانُ سامعيه.

نعم، بمثل هذا الكلام يعلق القلب به وتهش الـروح لسماعه، وتهتز النفوس طربًا به لأنّه جمع السّلامة والنجاة في ثلاثة أمور، هي من السّهُل

الْمُتنع، فهي سهلةً في الظَاهر لكن تحقيقها في الواقع أمرُ صعب وشاقٌ، وربُما يظنُّ الناسُ أنَّ هذه الأسباب الثلاثة يسيرة، لكن في الُحقيقة ربُما سهُل الشيءُ وانقاد من جهة القول، لكنَه عزَ واعتاص من جهة الفعل. لا تظنُّنُ الْحُد تَمَرًا أَنْتَ أَكُلُهُ

#### لن تبلغ المجد حتى تلعق الصبر

هذه الثلاث معالم الحياة، وطوق النجاة فإنَّ أَخَذُها الْسُلم بحقُّها وقام بأمَرها فقدُ أَفَلح، ومن تجاوزَها ولم يلتفِتُ إليها خَابَ وخَسر.

حرص السّلف الأوائل على النَّجاة؛

كانت النّجاة والْحُصول عليها والوُصول إليها غاية النهاية عند سلفنا الصالح رضي الله عنهم، إذ كان القوم على الْجادَة المستقيمة والْحَجَة البَيْضاء القويمة؛ فلم يغيروا ولم يُبدُلوا، ولم يزيدُوا ولم يُنَقصوا، بحيث كانوا يخطون بخطو رسول الله صلى الله عليه وسلم ويمشون بمشيه حدَّو القَدَة بالقَدَة، أي: غَلوُ ولا جفاء، وبلا تفاوُت ولا تماوُت "القَدَد: ريشُ السَّهم، واحدتُها، قَدَّة أيَ، كَما تُقَدر كلُّ واحدة منهما على قدر صاحبتها وتُقطع، يُضرب مَثلاً للشَيئين يستويان وَلا يتفاوتان " (النهاية: 1/4).

لقد كان يزعجهم الأرق والقلق، ويحتُهم على الْسير خوفُ الغَرَق، ويحدُوهم إلى الله تعالى

دبيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ ( عد - العدد ٥٩٢ ) السنة الخمسون

أقبل على ربْك واسَلَكَ سُبْله ذَلَ لا، وأدَمن الطرق فإنَّ سيفَتَح لك، فربُك كريم لطيف بعباده ويحب التوابين، فانين التائبين أحب إليه من زجل المَسْبَحين.

الشوق والحرق، فيَمشون -كما فعل يوشعُ بن نون فتي مُوسى عليهما السلام- على الشطّ، غير مُبال بمن انتقص ولا بمن حَطّ، ولاً مُلتفت إلى من تخلّف أو سقط وانْحَط، فيلغوا بهذا الإيمان المَنْزلَ، وحطّوا على هذا الوجّه الرّحل في المُعقل، دُون أن يجدُوا فلده سياً.

وبسبب هذا السَعْي المَباركَ الْجَليل، والقصد النافع النبيل، سار الأسلافُ على الُجدَ الصَّرْف ومصَوًا على هذا الُحقَ الْحَضِ، حتى وصلوا إلى قمة الُحظَ

الراجح، وحصلوا على السّعي الرابح، وأسسوا لمن بعدهم كلّ أمر ناجح، فطوبى لمن سار بسيرهم واهتدى بهذيهم حتى رسخت له في منزلة النجاة أقدام، ونجا من مزلة أقدام، وصح له من الأجر والثواب أفضل الأقسام وصدق الله حيث قال فيهم: «رالت غور الأولون من النهجي عد وأعرد لمم جنّت تجري عنها الآنهر حلين فيما أبدا ذلك القرر ألغلم ، (التوبة: ١٠٠).

ولئن كانت الموانع لا تُحصى ولا تنحصر، والآفات لا تنضبط ولا تَقْتَصر، فإن من عاش حياة السلف الأوائل أذرك من أسباب النجاة جُملة صالحة، وحصلتُ له بذلك صفقةُ رابحة، فهل من مُذّكر أم على قلُوب أقفالُها؟

هَاجِعل هؤلاء القوم أَصُلَكَ وفَصُلَكَ، كما كان يفعل خالد بن مَعُدان العالم الزاهد، قَال الُوليد بَن مسلم، عَنْ عبدة بنت خالد بَن معدان؛ قَلْ ما كان خالد يأوي إلى فراش مقيله إلا وهُو يَذَكُرُ شؤقه إلى رَسُول الله صَلَّى اللَّه عَلَيَه وسَلَّم، والى أَصْحابِه من اللَّهاجرين والانصار ثُم يُسمَيهم ويقول: هُم أَصْلي وفَصلي، واليهم يحنُ قلبي، طال شؤقي إليهم فعجُل ربْ قَبْضي اليَك، حتى يغلبه النوم وهو في بعض ذلك. (تهذيب الكمال: الا/14).

وصدق القائل:

#### طيبُ الفُروع من الأصُول ولم يُرَ هَرْعَ يطِيبُ وأَصْلُه الزُقُومُ

وقد تقعدُ الْهِمَة بِبِعض النَّاس ويقول: أين الترابُ من السُحاب، وما نَحْن في جَنُّب القوم، ومن نكون إلى جوارهم؟

والجواب: صحيح أنَّ بين الجيل ب الحاضر وبين القوم من الجيل ال الأوَّل الغَابر مفاوز وأشواطًا بعيدة. فإنَّ ما بين القوم وبين أجيالنا كما والجيف، غير أنَّ مَنْ سارَ على الدُرُب وصل، وأنَّ من جد وجد. والأعمال بالنيات فكم من قتيل بين الصفين الله أعلم بنيته وربَّ ميت

على الفراش يسبق إلى الله تعالى بصدقه. وصلاح نيئته، وسلامة طويته، وخلوص قصده، وحُسن عهده، فعن سهل بن حُنيف، أنَّ النَّبِيَّ صلَى الله عليه وسلم قال: ، من سال الله الشهادة بصدق، بلغه الله منازل الشهداء، وإنَّ ماتَ عَلى فراشه، (رواه مسلم، ١٩٠٩).

وعنْ أنس بن مالك، قال: قال رسُولُ الله صلّى الله عليْه وسلّم: مَنْ طَلَب الشّهَادَة صادقًا، أَعْطِيها، وَلَوْ لَمْ تُصِبُهُ (رواه مسلم: ١٩٠٨). فاستعنْ بالله يُعنَّك، وسلّه يُجبُك، واسْتَوْهبْ ربْكَ همَة عليَة، وعزيمة فتيَة يُمْددَك كَما قال القائل:

فالزم يديك بحبل الله مغتصما

#### َهَاِنَهِ الرَكْنُ إِنْ حَانَتُكَ أَرَكَانُ مَهْمًا كَنْتَ لاعِبًا هَلا تَلْعَبُ بِدِينَكَ:

إنَ طالبَ النَجاة لا يلعبَ بدينه، ولا يُضحِي بإيمانه، ولا يتركُ العملُ الصالح من أجُل أحد من النّاس كائنًا من كان، وقد كانت وصية أسلاً فنا التي بالغُوا فيها ووصَّوًا بها كلَّ ذي عقُلِ راجحٍ ولبُّ ناصح، أنّهم قالوا: مَهْمًا كَنتَ لاعباً بشيء فلا تلعبُ بدينك.

وسبب ذكر هذه الوصية الغالية أن الساعيَ في طلب الأخرة لا يتماشى حاله مع اللعب بالدين، ولا يتّفق مع تضييع الأوقات فيما

إنَّ طالبَ النَّجاة لا يلعبَ بدينه، ولا يُضحي ببايمانه، ولا يتركُ العمل الصالح من أجَل أحد من النَّاس كائنًا منَ كان.

لا يُفيد، ولا تتناسب مع إفناء الأعمار فيما لا ينفع.

بِلَ إِنَّ الْحِدَ فِي شَانِ الْوُصُولِ إلى الْجَنَة آمِنَا تَجَدَه أَحْفَظ الناس لدينه، وأَحْرَض النَّاس على وقته، وأكثر النَّاس سعْيًا في العمل الصالح، وأقومَهُم قيلاً وأهداهُم طريقًا، حالُه كما مصف القائل:

#### رأيتُ عرابَةَ الأوْسِيُ يَسْمُو إلى الْخَيْرات مُنْقَطِعَ القَرِينِ إذا ما رايةٌ رُفِعتُ لَجُد تَلَقَّاها عرابةُ بِاليَمِينِ

فأدُ ما عليْك، وصل ما بينكُ وبن الله تعالى بصبالحات

الأعمال وكثرة الاستغفار والذُكُر وتجديد التوبة وصقل الإيمان والأوبة وتحوب من الآثام وتوقها قدر ما تستطيع والله معك. ولن يترك عملك كما قال تعالى: "ومن يعمل من الصالحات وهو مؤمن فلا يخاف ظلمًا ولا هضمًا (طه: ١٢).

#### ما آبَ مَنْ آبَ لَمَ يَظْفَرُ بِبُغَيَتِهِ

#### ولم يُعَبُّ طالبٌ بالنَّجْح لم يخبُ

وأقَبلُ على ربُكَ واسْلُكُ سُبُلَه ذَلُـلاً، وأَدْمن الطَّرْق فَابَّهُ سَيْفَتَحُ لَكَ، فَربُكَ كريمُ لطيفَ بعباده ويحب التوابين، فأذين التائبين أحبُّ إليْه من زجل المُسَبِّحين، وإنْ رُددتَ فلا تَيْاس. فإن رُددتَ فما بالرُد منْقَصَةً

#### علَيْكَ قد رُدُ مُوسَى قبلَ والخَصَرُ

ولا تعجل على فتَح الباب، فيستحوذ عليْك الشَّيْطان ويُقَنَّطك من رحمة ربِّك، ولا تُسَيُّ ظنَّك بربِّك. فإنَ ذلك خيالَ فاسد، وخبال كاسد من الشيطان، يريد به الشيطان أنَ يُحدث الفُجُوة بيْنك وبيَن ربَّك. فاحذر من هذه الأكدار، وخل قليك من تلك الأغيار، واطرح أحوال الجهال فإنها مشوَّشة، ومُغيَّرة ومُكدرة، فهذا أجدى عليك وأحمد لعواقب الأُموران شاء الله تعالى. وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحنه أجمعين.

> بيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ السنة الخمسون

د. عبد الوارث عثمان E HALL أستاذ الفقه المقارن جامعة الأزهر

19180 2 20

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد، فإن علمانية الغرب كانت واجبة عندهم؛ لأنها حيّدت دينًا يقول: "أغْمض عينك وآمن"، وعلمانية الأعراب في أمتنا اليوم باطلة؛ لأنها تريد تحييد دين أول ما نزل منه، (اقرأ)، فهل علم الناس ما العلق يوم نزلت سورة العلق؟ فمن صور العلمانية عند الأعراب: تحييد كثير من الأحكام الشرعية الصريحة الموافقة لمقاصد الشريعة من أن تكون حاكمة مهيمنة بأحكام شرعية ضعيفة أو شاذة توافق الأهواء، وتتماشى مع الأفكار الغربية الحديثة المنظمة لحياة الفرد والمجتمع في العالم الغربي، شاهد ذلك التنظيم الأسري والمالي والجنائي في بلاد الإسلام. مع أن الأصل في الإسلام أن يكون ظاهرًا على غيره في بلاد الإسلام ممكنا له، لا يزاحمه غيره مزاحمة الند للند، وهذا مع احترام ما لغيره من حق في حدود ما أقرته الشريعة الإسلامية.

Upload by: altawhedmag.com

ربيع أخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ السنة الخمسون

وسدولى أن المذاهب الفكرية والفلسفية المستوردة من بلاد الغرب وغيرها تغرض عندنا منتورة عن سياقها التاريخي غالبًا، سواء من دارسيها أو ناقديها أو المتبنين لها المدافعين عنها، وهكذا يستمر الأمر عند المناضلين من أجل تحقيقها. وهذا يفسّر شيئا من غرور بعض الذين يعيشون ف أوطانتا الاسلامية بمذاهب أوطان غيرنا دون محاولة تمحيصها ودراسة جدواها وملاءمتها، فضلا عن النظر في صحتها. والعلمانية أو اللائكية ذات المنشأ الغربي أو الأوروبي في اطارها التاريخي الذي وجدت فيه كانت حلا لجأ اليه منتحلوها لإشكالات واقعهم الثقافي والاجتماعي والسياسي.

والخلاصة: أن أوروبا كانت تعيش ظلامًا حقيقيًا من كل النواحي؛ جهل وتخلف، وظلم اجتماعي، وطغيان سياسي، وغير ذلك، وكانت الكنيسة محور ذلك الوضع التعيس، واتصلت أوروبا بالعالم الإسلامي وحضارته من طريقين؛ مجاورتها للأندلس غريًا، ومناسبة الحروب الصليبية تشرقًا، ومن خلال المكوث ي بلاد المسلمين في الشرق

المذاهب الفكرية والفلسفية المستوردة من بلاد الغرب وغيرها تغرض عندنا مبتورة عن سياقها التاريخي غالبا، سواء من دارسيها أو ناقديها أو المتبنين لها المدافعين عنها.

اكتشف عامة الأوروبيين واقعهم المرير الذي كانوا يعيشون فيه بمقارنته بما كان يعيشه المسلمون من علم مبذول وحث عليه وتشريع سابغ لكل مرافق حياتهم وعمرانهم، ومعرفة بالصنائح والاعتناء بمحاسن العيش، مما أوقع للديهم صدمة عادوا بآثارها إلى بلادهم. حاملين أمل تغيير أحوالهم بناءًا على ما رأوه.

ولما كانت الكنيسة تقوم على التسليم بمقولات رجائها والإيمان بها كما هي، دون استناد إلى علم أو عقل، فإنها كانت تَحُدَ من وتحاريه وتعتبره زندقة غير مقبولة، فاصطدمت إرادتها بالإرادة الجديدة التي بدأت تنتشر عند الأوروبيين، بعد أن تأثروا

ربيع آخر ١٤٤٢ هـ - العد الستّة الخمسون

بما كان عند المسلمين من سلام تام بين الدين والعلم، وبدأت تظهر الصراعات وأنواع الاضطهاد بين الكنيسة وأهل العلم وطلابه، ولم يكن لهذه الحركة العلمية الناشئة لتستسلم لإملاءات الكنيسة الكابحة.

من جهة التشريع لم يكن للكنيسة تشريع يجاوز طبيعتها الرهيانية الروحية لتسد به حاجات الناس الجديدة خاصة بعد تشوفهم لما كان عليه المسلمون من فقه يشمل كل جوانب حياتهم دقيقها وجليلها يستمد من كتاب الله تعالى الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد، وسنة النبي المجتبى صلى الله عليه وسلم، عيشة جماهيرية لاطبقية فيها، والمسجد يجمعهم دون فوارق، والقضاء يحكم بينهم كذلك، خلافًا لما كان يعيشه الأوروبيون من طبقية واستغلال واستعباد. فأنى للكنيسة أن تستجيب لتطلعاتهم نحو تنظيم حياتهم بتشريعات تريحهم وترفع عنهم العناء والظلم الذي ستموا من ويلاته، فاكتشف الأوروبيون أن الذى يقف في وجه تقدمهم علميًا وتنظيميًا في الحياة

السياسية والاجتماعية هي الكنيسة التي تعرقل مسارهم وأنه لا بد من إيجاد حل لذلك بعد تباين ردود الأفعال بين كافر بالكنيسة جاحد بها متمرد عليها وبين حريص على تقاليده النصرانية باحثًا عن جامع بينها وبين تلبية طموحه في العلم والتقدم والازدهار.

وبعد صبراع مرير وصل الأوروبيون إلى حل ازدواجي اصطلحوا عليه هو اللائكية أو العلمانية، تكون فيهم عقيدتهم وتقاليدهم النصرانية حبيسة الكنيسة لا معهم خارجها الافي ضمائرهم لا تتعداها، لتكون شؤون حياتهم حرة بين أيديهم. يقررون فيها بما يحكم به العلم، وطبقا لرغباتهم. ويشرعون لأنفسهم ما يرونه مناسبا لسياستهم واجتماعهم غير ملتفتين للكنيسة قامعين لرجائهم. فاللائكية الغربية ما هى الا نظام يفصل بين الكنيسة كرمز لدينهم وممارساته والتسليم بمقولاته، وبين الحياة العامة التي تؤطرها الدولة بعيدًا عن الكنيسة وتكون الحرية فيها للشعب في ممارسة حياته تحت مسؤوليتها لا مسؤولية الكنيسة؛ أي فصل الكنيسة

\_ الاس تشريعاته لسماوية الحكمة الحكيمة التي تنظم كل شيؤون الدين والحياة .

الدولة أو فصل الدين عن السياسة.

عن

فيظهر مما سبق أن تعميم العلمانية الغربية على بقية العالم ممكن عندما يكون الدين مسلمات لا تستند إلى العلم. ولا تنسجم معه كحال الديانات الوضعية المسلام الذي هو الدين عند الله. يقول الله تعالى: ( إِنَّ الْبَرِبَ عِندَ الَمَ الْإِسْكَنُ

(سورة آل عمران: ١٩). وعندما يكون الدين فقيرًا في مجال التشريع الذي ينظم الحياة. وهذا لا يسلم منه دين من الأديان الوضعية سوى الإسلام: فقد تميز بتشريعاته السماوية المحكمة الحكيمة التي تنظم كل شؤون الدين والحياة. يبقى أن الذي لا يسلم بما ذكرناه ويعتقد

أنه بمكن تطبيق العلمانية في بلادنا لجهله بالاسلام أو تأويله تأويلا لا نرضاه، لا يمكنه فرض ما يراه على غيره من المسلمين الا بالقوة فلم نر شعبًا مسلمًا اختار العلمانية طواعية. والواقع يشهد على ذلك، وله أن يجرّب الدعوة إلى فكرته والترويج لها بالحجة والبرهان ما دام ملتزما بنبذ طرق العنف والإكراه والتعسف؛ فإذا وصل إلى مراده في يوم من الأيام -وفى اعتقادنا لن يصل أبدًا-فعندئذ لا مكون الشعب أهلا لاسلامه: والعياذ بالله. ويقف إلى جوار هؤلاء بعض فقراء الفقه في دينهم الإسلامي، الذي هو أعظم دين يتسابقون في إظهار اسفافهم وتدينهم عن مستواه تمر على الواحد منهم حالات التعاسة والظلم والقذارة الأخلاقية؛ فلا يتحرك له ساكن ولا يرف له جفن، ثم يرى ما دون ذلك فيرغى ويزيد ملحقا جنونه ذاك بالإسلام العظيم، وكأن الإسلام لم يأت لرفع التعاسة والظلم عن الناس مهما كانوا. وكأن رسوله الكريم صلى الله عليه وسلم لم يأت متمما لكارم الأخلاق، تراه منهكا بالبطالة الحسدية والعطالة العقلية. لكنه

> ربيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ السنة الخمسون

ينشط للتشفى واظهار الشماتة فإخوانه ف الدين، ويتمنى دمارهم ليخلو له وجه المناصب والمراتب، وينال من الثناء والمدح ما يكون ثمنه هو تعطيل الشريعة وبث الفرقة بين المسلمين، وايقاف سير الدعوة إلى الله تعالى، وتنفير الناس من الاقبال على الله ورسوله. إن قلة الفقه في الدين واختلال الموازين التى تتشوف إليها العقول السليمة ويرتقى إلى مقامها أصحاب المروءات لا تؤهل صاحبها للكلام عنالاسسلام وتأويل أحكامه لتبرير ضلالات أصحاب الأهواء والغوايات والمصالح الدنيوية .. إنهم الأشرواك الجرارحة في حقلنا الإسلامي التي تغلق الطريق أمام سير القافلة الإسلامية التى تشهد تقدما سريعا واسعا مذهلا في أوروبا، وهو ما دفع بعض المنظمات والهيئات والمؤسسات والحكام في أوروبا للتحذير من المد الإسلامي اللافت للنظر في الأونة الأخيرة؛ رغم حملات التشويه المتعمد والمتهج للإسلام فالاعلام الغربي، بل والعربي المضلل الذي يقتفى شطحات العقول الغربية في كل

وإياكم أن تظنوا أن حملات الطعن في الإسلام وأحكامه وأعلامه والتطاول على النبي معمد رسول الله صلى الله عليه وسلم خير البرية سيوقف انتشار الإسلام في الغرب أو الشرق، بل سيزيده قوة، ويجعله أكثر انتشارا.

مجال: أملاً في إيقاف المد الإسلامي في أوروبا بالحجة والسيان لا بالسيف والسنان.

ويقظة الضمير المسلم لدى العديد من الفئات في العالم الإسلامي وهوما يدفع أصحاب العداء القديم والحقد الدفين على الاسلام وأهله إلى الاساءة والتطاول على النبى الكريم سيد الأولين والأخرين. وهى طريقة قديمة يتوهم أصحابها أنهم بذلك ينالون من رسالة الإسلام الخالدة وحاملها صلى الله عليه وسلم. ولكن هيهات ثم هيهات فقد ذاق النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه الغر الميامين فادح الأذى وعظيم البلاء على يد صناديد الكفر وأئمة الضلال؛ فكان النبى -صلى

الله عليه وسلم- وأصحابه -رضى الله عنهم- أكثر ثاتًا على دين التوحيد وأشد نشاطا إلى الدعوة إليه، وأقبل الناس من كل حدب وصوب يدخلون في دين الله أفواجًا يطلبون رضا الله ثم الفوز بالجنة. وإياكم أن تظنوا أن حملات الطعن في الإسلام وأحكامه وأعلامه والتطاول على التبى محمد رسبول الله صلى الله عليه وسلم خير البرية سيوقف انتشار الإسلام في الغرب أو الشرق، بل سيزيده قوة، ويجعله أكثر انتشارًا، ولكن علينا عقد العزم على إعلان النفير العام لعرض حقائق الإسلام عرضا جادا يزيل ما ران على قلوب وعقول البشرية الغربية وغيرهم من المنتمين إلى الإسلام شكليًا بحكم الوراشة والجغرافيا من صدأ وثب على قلوبهم وعقولهم نتيجة التقولات الكاذبة والتخرصات الباطلة والأضائيل الممقوتة حول الإسلام ومصادره، ونتيجة التقصير في تبليغ الدعوة الإسلامية بعد أن شغلتنا مصاعب الحياة وعراقيل الواقع المؤلم الذي تعيشه الأمة الإسلامية اليوم. والله المستعان.

Upload by: altawhedmag.com

ربيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٢ السنة الخمسون



# شيخ الأزهر؛ محبة النبي صلى الله عليه وسلم فرض عين على كل مسلم

في إطار الحملة الشرسة التي يتعرض لها الإسلام والتي أثارتها تصريحات الرئيس الفرنسي إيمانويل ماكرون الذي تعهَد "بعدم التخلي عن رسوم كاريكاتور" تجسّد النبي صلي الله عليه وسلم، وكان الرئيس الفرنسي قد أعلن، في مراسم تأبين المدرس الذي قتله تلميذ مسلم بقطع الرأس على خلفية عرضه على تلاميذه رسوما كاريكاتورية تجسّد النبي محمد خلال حصة حول حرية التعبير، أن القتيل "كان يجسّد الجمهورية"، وأكد أن بلاده لن تتخلى "عن رسوم الكاريكاتور".

تزايدت الدعوات لمقاطعة البضائع الفرنسية في الشرق الأوسط، كما نددت المنظمات الإسلامية الخطاب السياسي الرسمي الصادر عن بعض المسؤولين الفرنسيين الذي يسيء للعلاقات الفرنسية الإسلامية، ويغذي مشاعر الكراهية من أجل مكاسب سياسية حزبية.

وقد ألقى د. أحمد الطيب، شيخ الأزهر، كلمة في الاحتفال بالمولد النبوى الشريف بسط فيها القول في فضائل النبي ووجوب محبته واتباع هديه ثم تطرق إلى تلك الأمواج العاتية من الكراهية والحقد والتي تنحدر بقوة صوب الإسلام بغية هدم بنيانه وزعزة أركانه ، لكن الله عز وجل حافظ دينه ومتم أمره ولو كره الكافرون، حيث جاء فيها ما يلي.

واعلموا أيُّها الأخوة أنَّ محبتَه فرض عين على كل مسلم من أمته، فمَن كان أبوه أو ابنه أو عائلته أو ماله أحبَّ إليه من الله ومن رسول الله فعليه أن ينتظر ما سيحلُّ به عاجلًا وآجلًا، ثم هو من الفاسقين، إنَّ العالم الأسلامي ومؤسساته الدينيَّة وفي مقدمتها: الأزهر الشريف قد سارع إلى إدانة حادث القتل البغيض للمدرس الفرنسي في باريس، وهو حادث

مؤسف ومؤلم، لكن من المؤسف أشد الأسف ومن المؤلم غاية الألم أيضًا أن نرى الإساءة للإسلام والمسلمين في عالمنا اليوم وقد أصبحت أداة لحشد الأصوات والمضاربة بها في أسواق الانتخابات، وهذه الرسوم المسيئة لنبينا العظيم والتي تتبناها بعض الصحف والمجلات، بل بعض السياسات هي عبت الصحف والعرلات من كل قيود المسؤولية والالتزام الخلقي والعرف الدولي والقانون العام، وهو عداء صريح لهذا الدين الحنيف، ولنبيه الذي بعثه الله رحمة للعالمين.

واننا ومن موقع الأزهر الشريف ندعو المجتمع الدولي لإقرار تشريع عالمي يجرم معاداة المسلمين والتفرقة بينهم وبين غيرهم في الحقوق والواجبات والاحترام الكامل المتبادل، كما أننا ندعو المواطنين المسلمين في الدول الغربية إلى الاندماج الإيجابي الواعي في هذه المجتمعات، والذي يحفظ عليهم هوياتهم الدينية والثقافية، ويحول دون انجرارهم وراء استفزازات اليمين المتطرف، والعنصرية الكريهة.

هذا وإني لأعجب العجب كلّه أن توقد نار الفتنة والكراهية والإساءة في أقطار طالما تغنّت بأنها مهد الثقافة وحاضنة الحضارة والتنوير والعلم والحداثة وحقوق الإنسان، ثم تضطرب في يديها المعايير اضطرابًا واسعًا، حتى بتنا نراها وهي تمسك بإحدى يديها مشكاة الحرية وحقوق الإنسان، بينما تمسك بالبد الأخرى دعوة الكراهية ومشاعل النيران.

بايدا المحرى دعود المراهية ومصلحان معيران. أيضًا، فقد تعرض نبيَّكم في حياته وبعد رحيله لما هو أشد من ذلك ممًا كان يُقابلُه بالصّفح والإحسان والدُعاء للجاهلين به بالهداية.. وكان يقولُ: اللهمُ اهْد قَوْمي فإنَّهم لا يَعْلَمُونَ..

> ربيع أخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ السنة الخمسون



# بدء المرحلة الثانية من العمرة والزيارة بنسبة ٧٥٪ من الطاقة الاستيعابية

بدأت وزارة الرجع والعمرة، بالتعاون مع الرجهات المعنية، في الملكة العربية السعودية، تنفيذ المرحلة الثانية من العودة التدريجية لأداء العمرة والزيارة، حيث شرعت في استقبال المعتمرين من المواطنين والمقيمين من داخل الملكة على أن تستقبل المصلين فجر الأحد اربيع الأول ١٤٤٢هـ الموافق ١٨ أكتوبر ٢٠٢٠م.

وتتيح المرحلة الثانية الحصول على أربعة أنواع من التصاريح وهي أداء مناسك العمرة والصلاة في المروضة الشريفة وفي المسجد النبوي والسلام على النبي صلى الله عليه وسلم وصاحبيه رضي الله عنهما، مع اتخاذ الإجراءات الاحترازية الصحية اللازمة، واستجابة لتطلع كثير من المسلمين في الداخل والخارج لأداء مناسك العمرة والزيارة.

وبحسب الخطة التنفيذية التي وضعت من قبل الجهات الحكومية فستشهد المرحلة الثانية لعودة العمرة والزيارة لأعداد أكبر من المرحلة الأولى تصل إلى ١٥ ألف معتمر و ٤٠ ألف مصل في اليوم الواحد كحد أقصى، حيث سيسمح للمواطنين والمقيمين بأداء مناسك العمرة ، بنسبة ٢٧% من الطاقة الاستيعابية التي تراعي الإجراءات الاحترازية الصحية للمسجد الحرام، الإجراءات الاحترازية الصحية للمسجد الحرام، مناسك العمرة، كما سيسمح لهم بالصلاة في مناسك العمرة، كما سيسمح لهم بالصلاة في النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه رضي الله عنهم، بنسبة ٢٥% من الطاقة الاستيعابية التي تراعي الإجراءات الاحترازية الصحية للموضة الشريفة في المسجد النبوي.

# تنامي القلق العالمي بشأن السياسة الصينية تجاه أقلية الإيغور المسلمة

يبحث الإيغور عن حقهم في الاستقلال والحياة كما يريدون لكن تحل عليهم لعنة ثروة إقليمهم الباطنية التي لن تتخلى عنها الصين في سياق صعودها كقوة اقتصادية عظمى، وبعد ١٣٠٠ عام من دخولهم الإسلام كما خرج من جزيرة العرب يبدو أن خيارهم الوحيد هو دخول في الإسلام كما تريده الصين بعيداً جدًا عن عالم إسلامي مليء بالفوضي والصراعات.

وفي هذا الصدد قال المثل الدائم لألمانيا لدى الأمم المتحدة كريستوف هيوسغن، إن البيان المشترك مؤشر واضح على تنامي القلق العالي بشأن السياسة الصينية تجاه أقلية الإيغور المسلمة. وفقًا لم نشره الموقع الالكتروني لمنظمة الأمم المتحدة على الانترنت.

وعلى الرغم من أنَّ الإيغور يتبعون الدين الإسلامي، لكنهم يخضعون بحسب تقرير هيومن رايتس ووتش، للوائح وتعليمات، أشد من تلك المفروضة على غيرهم من المسلمين في الصين. ويشتكي الإيغور من قيود شديدة يفرضها الحزب الشيوعي الصيني، مثل حظر والدرسين، والطلاب أثناء رمضان، فضلاً عن الحظر القسري على ذهاب الأطفال للمساجد، وإطلاق الشباب لحاهم، وتم حظر ارتداء الحجاب على نساء "الإيغور" في الأماكن العامة بالصين. بما في ذلك المواصلات العامة، واحتفالات الزواج ، وفرضت غرامة مقدارها ٣٥٣ دولار على ارتداء الحجاب في الأماكن العامة ومنع تسمية الأولاد ببعض الأسماء الإسلامية وغيرها.

> ربيع آخر ١٤٤٣ هـ - العدد ٥٩٢ السنة الخمسون



الحمد لله الذي جعلنا من الأمة الوسط التي بعثها الله تعالى ميسرة ولم يبعثها معسرة، والصلاة والسلام على نبينا محمد هادينا بإذن ربه وشفيعنا في الآخرة. ويعدُ:

الأسرت المسلمت

فإن شرع الله تعالى في الرواج أقرب إلى السهولة واليسر، ويركة الله تعالى وتيسيره جعل لمن خاف الله واتقاه، وقد قال جل وعلا:" ومَن بَنِق الله بَعَمَل لَهُ مِنَ أَمْمِه مُمَرًا" (الطلاق: ٤).

وتقوى الله جل وعلا تعني: اجتناب ما حرم الله، وفعل ما أمر الله طاعةً لله تعالى ولرسوله صلى الله عليه وسلم، فإذا فقه العروسان هذا المعنى وعملا به كان ذلك توفيقًا من الله لهما.

#### اعداد الرحمن ما يجب على الزوج اجتنابه بعد عقد نكاحه

فإذا انتقل الخاطب من مرحلة عقد نكاحه إلى مرحلة التجهيز ليوم البناء والدخول بزوجته، فعليه أن يجتنب أمورًا ويحذرها.

#### أولا: ستر الجدران بالسجاد

مما ينبغي اجتنابه: ستر الجدر بالسجاد ونحوه؛ لأنه سرف وزينة غير مشروعة لحديث عائشة رضي الله عنها قالت: ،كان رسول الله صلى الله عليه وسلم غائبًا في غزاة غزاها، فلما تحيينت قفوله، أخذت نَمُطًا (نوع من البُسُط) [فيه صورة كانت لي فسترت به على العُرض، الله عليه وسلم تلقيته في

الحجرة، فقلت: السلام عليك با رسول الله ورحمة الله وبركاته، الحمد لله الذي أعزك فنصرك، وأقر عينيك وأكرمك، قالت: فلم يكلمني؛ وعرفت في وجهه الغضب، ودخل البيت مسرعًا، وأخذ النمط بيده فجيده (أى جذبه) حتى هتكه ثم قال: (أتسترين الجدار بستر فيه تصاوير؟ !. إن الله لم يأمرنا فيما رزقنا أن نكسو الحجارة والطين). قالت: فقطعنا منه وسادتين وحشوتهما ليفا فلم يعب ذلك على [قالت: فكان صلى الله عليه وسلم يرتفق عليهما. تعنى: يتكيُّ عليهما. . 101/7 plus

قال الخطابي: الفُرض هو الخشبة المعترضة يسقف بها البيت ثم يوضع عليها أطراف الخشب الصغار، يقال: عرضت

السنة الخمسون

ربيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢

الست تعريضا. قال أبو داود ..... قال أبو هريرة: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أتانى جبريل فقال لى: أتيتك البارحة فلم بمنعنى أن أكون دخلت الا أنه كان على الماب تماثيل، وكان في السيت قرام؛ ستر فيه تماثيل، وكان في البيت كلب، فمر برأس التمثال الذي على الباب أن يقطع فتصير كهيئة الشجرة، ومر بالستر فليقطع فليجعل منه وسادتان منبوذتان توطأن، ومر بالكلب فليخرج، ففعل رسول الله صلى الله عليه وسلم فإذا الكلب لحسن أوحسين عليهما السلام[. معالم السنن -(Y.V/E)

ولـذلـك قطعت عائشة رضي الله عنها الستر بما فيه من تصاوير وتماثيل وجعلتهما وسادتين.

قال النووى رحمه الله: وقد صرحت في الروايات المذكورات بعد هذه بأن هذا النمط كان فيه صور الخيل ذوات الأجنحة وأنه كان فيه صورة فيستدل به لتغيير المنكر باليد وهتك الصور المحرمة والغضب عند رؤسة المنكر وأنبه بجوز اتخاذ الوسائد. والله أعلم، وأما قوله صلى الله عليه وسلم حين جذب التمط وأزاله (إن الله لم يأمرنا أن نكسوا الحجارة والطين) فاستدلوا به على أنه يمنع من ستر الحيطان وتنجيد البيوت بالثياب وهومنع كراهة تنزيه لا تحريم: هذا هو الصحيح، وقال الشيخ أبو الفتح نصر المقدسى من أصحابنا هو حرام. وليس في هذاالحديث مايقتضى تحريمه

لأنَّ حقيقة اللفظ أنَّ اللَّه تَعَالَى لَمْ يَأْمُرْنَا بِذَلِكَ، وَهَذَا يَقْتَضِي أَنَّهُ لَيْسَ بَوَاجِبٍ وَلا مَنْدُوبِ وَلا يَقْتَضِي التَحْرِيمِ وَاللَّهِ أَعْلَمُ). شرح النووي على مسلم (14). (٨٧).

وقال ابن حجر رحمه الله: حكم ستر النيوت والجدران ففى جوازه اختلاف قديم وجزم جمهور الشافعية بالكراهة وصرح الشيخ أبو نصر المقدسي منهم بالتحريم واحتج بحديث عائشة أن النبي صلى الله عليه وسلم قال إن الله ثم يأمرنا أن نكسو الحجارة والطين وجذب السترحتي هتكه وأخرجه مسلم، قال السيهقي، هذه اللفظة تدل على كراهة ستر الجدار وإن كان في بعض ألفاظ الحديث أن المنع كان يسبب الصورة، وقال غيره: ليس في السياق ما يدل على التحريم وانما فيه نفى الأمر لذلك، ونفى الأمر لا يستلزم ثبوت النهى، لكن بمكن أن يحتج يفعله صلى الله عليه وسلم في هتكه. [. فتح البارى لاين حجر (٩/ ٢٥٠).

وقال ابن الجوزي رحمه الله: قوله: "لم يأمرنا أن نكسو ألحجارة والطين " دليل على كراهية ستر الجدار كما يفعله كثير من الموام في الأعراس[. كشف المسكل من حديث الصحيحين مسند عائشة(٤/.

وعليه فالأمر عند أهل العلم يتردد بين الكراهية والتحريم، ومن أجل ذلك كان بعض السلف يمتنع من دخول البيوت المستورة جدرها،

قال سالم بن عبد الله: أعرست في عهد أبي، فأذن أبسى المشاس، وكمان أبسو أيسوب فيمن أذنا، وقد ستروا بيتي بنجاد (ما يزين به البيت من السط والوسائد والفرش) أخضر، فأقبل أبو أيوب فدخل، فرأني قائمًا، واطلع فرأى البيت مستترا بنجاد أخضر، فقال: يا عبد الله أتسترون الجدر؟! قال أبي . واستحيا: غلبنا النساء أبا أيوب (فقال: من كنت أخشى عليه أن تغلينه النساء فلم أكن أخشى عليك أن تغلبنك، ثم قال: لا أطعم لكم طعامًا. ولا أدخل لكم بيتا. ثم خرج رحمه الله .. الطبراني ١٩٢/١.

وغ حالة تغيير هذه السُتر فيمكن شقها نصفين إن كان بها صور ذوات أرواح فتستخدم في أي متاع آخر.

قال ابن الجوزي رحمه الله: وَإِنَّما جَازَ أَن تَجْعَل وسَادَة لأَنَّهَا تَبتذل، وَكَذَلكَ لَو فرشت. بِخَلَاف مَا إذا علقت فَإِن فيها تَعْظِيمًا لَهَا. كَشف المُشَكّل من حَدَيث الصحيحين مسند عائشة (٤/ ٢٥٥).

#### ثانيا: نمص الحواجب:

كذلك مما يجب على الزوجة اجتنابه على العموم وبالأحرى قبيل دخولها بيت الزوجية يوم عرسها: نتف الحواجب ونمصها فيها. وهو ما تفعله بعض النسوة من نتفهن حواجبهن حتى تكون كالقوس أو الهلال. يفعلن ذلك تجملاً بزعمهن! وهـذا مما حرمه رسول الله صلى الله عليه وسلم ولعن فاعله بقوله صلى

ربيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ السنة الخمسون

الله عليه وسلم. وفي الحديث المرفوء أن ابن مسعود رضى الله عنه قال: (لعن الله الواشمات والمستوشمات، والمتنمصات، والمتفلجات للحسن المغيرات خلق الله). فأما الوشم فهو غرز الكف أو الذراع بالإبرة، ثم يحشى بكحل أو نحوه مما يخضره، فالفاعلة واشمة، والتي تطلب أن يفعل بها ذلك مستوشمة. والنامصة: التي تنتف الشغر من الوجه. والمتتمصة: هي التي تطلب أن يفعل بها ذلك، وهو مأخوذ من المتماص، وهو المنقاش، وبعض قرأة الحديث تقول: المنتمصة بتقديم النون. والذى ضبطناه عن أشياخنا في كتاب أبى عبيد بتقديم التاء مع التشديد. والمتفلجات: هن اللواتي يتكلفن تفريج ما بين الثنايا والرياعيات بصناعة. والفلج في الأستان: تباعد ما بين ذلك. وظاهر هذا الحديث ان الكلام مطلق في حق كل من فعل هذا. وقول ابن مسعود بدل على ذلك. ويختمل أن براد به المتصنعات من النساء للفجور. لأن مثل هذا التحسن دأيهن. ويختمل أن يراد بهن الموهات على الرجال بمثل هذه الأفعال لتغر المتزوج. . كشف المشكل من حديث الصحيحين (١/ ٢٧٣). قلت: ويشمل أيضا من تفعله لعرسها ولزوجها.

#### ثالثًا: مخالفة سنن الفطرة كإطالة الأظفار وحلق اللحية وغير ذلك:

وللنساء في ذلك مخالفات وللرجال كذلك، ومنها ما يشترك فيه الرجال والنساء، وخاصة في الأعراس والأفراح.

هذه العادات القبيحة التى تسريت من الغرب إلى المجتمع المسلم للنساء والرجال، فللنساء، كتدميمهن لأظفارهن بالصمغ الأحمر المعروف اليوم د (مينكير) وإطالتهن ليعضها، فإن هذا مع ما فيه من تغيير لخلق الله المستلزم لعن فاعله كما سيأتى في حديث أنس رضى الله عنه، ومن التشبه بالكافرات المنهى عنه في أحاديث كثيرة التى منها قوله صلى الله عليه وسلم: ‹... ومن تشبه بقوم فهو متهم ، رواد أيو داود وأحمد : فإنه أيضا مخالف للفطرة (فطرت ألله آلَق مطر النَّاس عَلَيْهَا ) (الروم: ٣٠). وقد قال صلى الله عليه وسلم: «الفطرة (أي السنة) خمس: الاختتان، والاستحداد، (وفي رواية: حلق العانة)، وقص الشارب، وتقليم الأظفار، ونتف الايط ..

قال الإمام التووي رحمه الله تعالى: وأما حديث أنس المذكور في الكتاب (وقت لنا في قص الشارب وتقليم الأظفار ونتف الابط وحلق العانة ألا يترك أكثر من أربعين ليلة) فمغناه لا يترك تركا يتجاوز به أربعين، والله أعلم. وأما تقليم الأظفار فسنة ليس بواجب... أما نتف الأبط فسنة بالاتفاق والأفضل فيه النتف لن قوى عليه ويحصل أيضا بالحلق وبالنورة، ويُسْتَحَتْ أَنْ يَبْدأ بالإبط الأيمن، وأمًا قص الشارب فسُنَّة أَيْضًا، وَأَمَّا حَدْ مَا يقصه فالختار أنه يقص ختى يبدو طرف الشفة ولا يحفه من أصله، وأما روانيات "أخفوا

الشوارب" فمعناها: أجفوا ما طال على الشفتين والله أعلم. وأما اغضاء اللخية فمغناه توفيرها وهو مغنى أوفوا اللحي في الرواية الأخرى، وكان من عادة الفرس قص اللحية فنهى الشرع عن ذلك، وقد ذكر العُلماء في اللحية عشر خصال مكروهة بعضها أشد قبحًا من بعض: إحداها: خضابها بالسواد الا لغرض الجهاد، الثانية: خضائها بالصفرة تشبيها بالصالحين لا لاتباع السنة، الثالثة: تبييضها بالكتريت أو غيره استعجالا للشنخوخة لأخل الرباسة والتعظيم وإيهام أنه من المشايخ. الرابعة: نتفها أو حلقها أول طلوعها إيثارًا للمرودة وحسن الصورة. الخامسة، نتف الشنب. السادسة: تصفيفها طاقة فوق طاقة تصنعا ليستحسنه النساء وغيرهن. السابعة: الزيادة فيها والنقص منها بالزيادة في شغر العذار من الصدغين أو أخذ بغض العذار في حلق الرأس ونتف جانبي الْعَنْفَقَة وَعَيْرُ ذَلِكَ. الثَّامِنَة: تسريحها تصنعًا لأجل الناس. التاسعة؛ تَرْكَهَا شعثة مُلْبُدة إظهارا للزهادة وقلة المسالاة بتفسه. العاشرة: النظر إلى سوادها وبياضها إغجابا وخيلاء وغرة بالشباب وفخرا بالمشبب وتطاولا على الشياب. الحادية عشر: عقدها وضفرها. الثانية عشر؛ حلقها إلا إذا نبت للمرأة الحية فيستحب لها حلقها. والله أعلم. شرح التووي على مسلم .(119/17).

وللحديث بقية إن شاء الله.

ر ربيع أخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ أُ



# قصة مفتراة على أمير المؤمنين علي بن أبي طالب رضي الله عنه مع النصراني

الحمد الله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على ألسنة القصاص والوعاظ، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق:

#### أولا: أسباب ذكر هذه القصة:

١- إن الأزهر الشريف- حفظه الله من الواهيات والمنكرات-جعل هذه القصة من مقررات الصف الثالث الإعدادي: حيث يدرس على طلاب هذه المرحلة في كتاب الثقافة الإسلامية، (ص٩٩) هذا العام الدراسي ( ٢٠٢١ - ٢٠٢١م).

۲- هذا الكتاب- كما هو مبين من غـلافه- أعـدتـه لجنة إعداد وتطوير المناهج بالأزهر الشريف، استجابة لتطوير

# اعداد 🚺 على حشيش

وتجديد الخطاب الديني. ٢- لو كان هذا الكتاب ألمفه شخص للعامة، ما كان يهمنا أن يكون منهجًا تربويًا علميًّا للألاف من أبنائنا وأحفادنا فلا بد من البيان لأهمية هذه المرحلة من العمر؛ حيث يكون والخامسة عشرة. وهو السن الذي ينشأ عليه ناشئ الفتيان

ربيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ السنة الخمسون

كما في هدي النبي صلى الله عليه وسلم، تربية وسلوكًا واعتقادًا

٤- ومن أهم الأسباب أن لجنة التطوير في هامش الكتاب (ص٢٩) أنها نقلت هذه القصة من البداية والنهاية (٥/٨). ولم تذكر غير هذه العبارة.

قلتُ:وكتاب، البداية والنهاية، مصنَفه الإمام الحافظ المحدث ابن كثير والطبعة التي ذكرت فيها هذه القصة بهذا الرقم. هي طبعة: دار إحياء التراث

العربي ببيروت، وبالرجوع إليها لمراجعة النص المنقول في كتاب الثقافة الإسلامية، وجدت أن النص حدث فيه بتروتد ليس. البتر الأول: في السند، فقد بتر الحذء الأول من السند الذي ذكره الحافظ ابن كثير، وهذا خطير لا يعرف مدى خطره الا من هذا الشأن صناعته، فالإمام الحافظ ابن كثير ذكر هذا الجزء من السند، حيث تتركز به العلة التي تستبين بها حقيقة هذه القصة الباطلة فتبرأ عهدته، ولذك أخرج الأمام مسلم في مقدمة الصحيح، عن الأمام ابن المبارك قال: «الإسناد من الدين. ولولا الإستاد لقال من شاءما شاء».

البتر الشاني: في المتن، وذلك بحذف الجزء الخاص بالمرفوع وهو الكلام المنسوب إلى النبي صلى الله عليه وسلم في هذه القصة: لأن فيه إحراجًا شديدًا لهم، ولو علموا أن القصة من أولها إلى آخرها بموقوفها ومرفوعها باطلة لما ذكروها ولا وقعوافي حرج هذا البتر.

ثانيا: مقارنة لبيان هذا البتر:

١- سنذكر أولاً: نص القصة في كتاب الثقافة الإسلامية المقرر عتاب الثقافة الإسلامية المقرد على الصف الثالث الأعداد بالمعاهد الأزهرية بمصر هذا العام (٢٠٢٠ ٢٠٢١م) هذا النص كما أشاروا في هامش الكتاب أنه منقول من كتاب البداية والنهاية (٥/٥).

٢- ثم نذكر ثانيًا، نص القصة في كتاب البداية والنهاية ، ونقارن بينهما ليتبين البتر والتدليس

في النص سندًا ومتنًا.

٣- نص القصة في كتاب الثقافة الإسلامية (ص٢٩): حدث لأمير المؤمنين علي رضي الله عنه حينما وجد درعه عند رجل نصراني فأقبل به إلى شريح القاضي يخاصم النصراني.

قال علي رضي الله عنه: يا شريح. هذا الدرع درعي، ولم أبعُ، ولم أهبً.

قال شريح للنصراني: ما تقول فيما يقول أمير المؤمنين؟

فقال النصراني، ما الدرع إلا درعي، وما أمير المؤمنين عندي بكاذب.

فالتفت شريح إلى أمير المؤمنين قائلاً: يا أمير المؤمنين، هل من بينة؟

فضحك علي رضي الله عنه. وقال: أصاب شريح. ما لي بينة. فقضى بها شريح للنصراني. فأخذها النصراني ومشى خطوات، ثم رجع. فقال: أما أنا فأشهد أن هذه أحكام الأنبياء. أمير المؤمنين يخاصمني إلى قاضيه. وقاضيه يقضي عليه. أشهد أن لا إله إلا الله. وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله. الدرع والله درعك يا أمير المؤمنين. فقال: أما إذ أسلمت فهي لك. اه. ثم أشاروا في الهامش الى أن هذا النص من البداية والنهاية. (٥/٨).

٤- نص القصة في كتاب البداية والنهاية ::

قال الإمام الحافظ المحدث ابن كثير في كتابه البداية

والنهاية (٥/٨) (ط دار إحياء التراث العربي ببيروت): وقال عمرو بن شمر. عن جابر الجعفي عن الشَّعْبِي قال: وَجَدَ عَلَي بَنُ أَبِي طَالِبِ دِرْعَهُ عِنَدَ رَجُلٍ نَصْرَانِي قَأَقْبَلَ بِهَ إِلَى شُرِيحٍ يُخَاصِهُ.

قال: فجاء علي حتى جلس جنب شريح، وقال: يا شريح لو كان خصمي مسلما ما جلست الا معه. ولكنه نصراني، وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " إذا كُنتُم وإياهم في طريق فاضطروهم إلى مصايقه، وصغروا بهم كما صغر الله بهم من غير أن تطغوا ".

ثُمَ قَالَ: هَذَا الدُرُعُ درْعِي وَلَمُ أَبِعُ وَلَمُ أَهَبُ.

فَقَالَ شَرِيْحُ لِلنَّصْرَانِيُ: مَا تَقُولُ فيما يَقُولُ أميرُ الْوَّمَنِينَ؟

فقال النصراني: ما الدرع إلا درعي وما أمير المؤمنين عندي بكاذب، قالتفت شريح إلى علي فقال: يا أمير المؤمنين هل من بيئنة؟ فصحك علي وقال أصاب شريح. ما لي بينة، فقضى بها شريح للنصراني، قال فأخذه النصراني ومشى خطى ثم رجع فقال: أما أنا قاشهد أن هذه أحكام الأنبياء. أمير المؤمنين عليه، أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمدا عبده ورسوله. الحير الموري.

فقال: أما إذ أسلمت فهي لك .. قلت: بالمقارنة بين النصين يتبين البتر والتدليس في السند والمتن:



أ- وذلك بحذف جزء من السند والذي أظهره الحافظ ابن كثير وتتركز به العلة لتبرأ عهدته، حيث يستبين بها بطلان القصة، كما سنبين من التحقيق.

ب- حذف أكثر من أربعين كلمة من المتن منها جزء موقوف على أمير المؤمنين علي بن أبي طالب وجزء مرفوع منسوب إلى النبي صلى الله عليه وسلم توهموا أن فيه إحراجًا شديدًا فبترود ظنًّا منهم أن القصة صحيحة. بينما هي تالفة مكذوبة: كما ستبينه الصناعة الحديثية.

#### ثالثاء التغريج:

هذه القصة التي أوردها المحدث الحافظ ابن كثير المتوفى سنة (٢٧٤هـ) في كتابه البداية والنهاية (٨/٥) أخرجها الإمام الحافظ البيهقي المتوفى سنة (٨٥٤هـ) في السنن الكبرى الحافظ البيهقي المتوفى سنة (١٣٦/١٠)، وأخرجها الحافظ ابن عساكر المتوفى سنة الحريك عساكر المتوفى سنة مرابع عساكر المتوفى سنة المرابع عنه مرو بن شمر. قال: وجد عليً بن أبي طالب يضي الله عنه درعه عند رجل نصراني.... القصة.

فائدة: لفظ القصة في البداية والنهاية، هو لفظ ابن عساكر في تاريخ دمشق..

#### رابعا؛ التحقيق:

هذه القصة واهية والخبر الذي جاءت به موضوع. والموضوع: هو الكذب المختلق المصنوع. وهو شر الضعيف وأقبحه.

وتحرم روايته مع العلم بوضعه في أيَ معنى كان سواء الأحكام والقصص والترغيب وغيرها إلا مقرونًا ببيان وضعه .. اه كذا في ،تدريب الراوي، (٢٧٤/١). والخبر به علل مركبة تبرهن على أنه موضوع:

العلة الأولى: عمروبن شمر: ١- قال الإمام الحافظ ابن حيان في المجروحين، (٧٥/٢): ، عمرو بن شمر الجعفى كنيته أبو عبد الله يروى عن جابر الجعفى كان رافضيا يشتم أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم كان ممن يروى الموضوعات، لا يحل كتابة حديثه إلا على جهة التعجب. وأخرج بسنده عن يحيى بن معين قال: عمرو بن شمر ليس بثقة، لا يكتب حديثه،. اه. ٢- وقال الإمام الحافظ الجوزجاني في كتابه أحوال الرجال، (٤٦)؛ عمرو بن شمر كذاب زائغ .. اه.

٣- قال الأمام البخاري في التاريخ الكبير (٢٥٨٣/٢٤٤/٦): عمرو بن شمر منكر الحديث. اه.

قال الشيخ أحمد شاكر في شرح اختصار علوم الحديث، (مص٩٨): قول البخاري: منكر الحديث، فإنه يريد به الكذابين. ففي الميزان للذهبي (٥/١): نقل ابن القطان: أن البخاري قال: كل من قلت فيه: منكر الحديث، فلا تحل الرواية عنه. اه.

٤- نقل الحافظ ابن حجر في

اللسان، (٢٢٣/٤): أن الحاكم أبو عبد الله قال: كان عمرو بن شمر كثير الموضوعات عن جابر الجعفي، وليس يروي تلك الموضوعات الفاحشة عن جابر غيره.. اه.

العلة الثانية: جابر الجعفي: ١- قال الأمام الحافظ ابن حبان ـ المجروحين (٢٠٨/١): حابر بن يزيد الجعفي من أهل الكوفة يروي عن الشعبي، كان سبئيًا من أصحاب عبد الله بن سبأ، وكان يقول: إن عليًا يرجع الى الدنيا . ثم أخرج بسنده عن زائدة بن قدامة الكوفي قال: جابر الجعفي كان والله كذابًا يومن بالرجعة . اه.

٢- وقال الإمام الجوزجاني في كتابه ،أحوال الرجال، (٣٠): كتابه ،أحوال الرجال، (٣٠): جابر بن يزيد الجعفي كذاب سألت عنه ابن حنبل؟ فقال: تركه ابن مهدي فاستراح .اه. التروك بن (٩٨): جابر بن التروك. متروك.

#### الخلاصة:

ربيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ العدد ٥٩٢ السنة الخمسون

القصة واهية، والخبر الذي جاءت به القصة، موضوع بالكذابين والوضاعين والمتروكين الزائغين من الشيعة الروافض. فأثبت العرش ثم انقش فإن سماحة الإسلام في معاملة النصارى متواترة تواترا عمليًا على مر العصور، يغني عن هذه القصص الغريبة الكذوبة. هذا ما وفقني الله إليه. وهو وحده من وراء القصد.

# حرر البحار في بيان ضعيف الأحاديث القصار

L

م العلقة (٩٩)

🗘 القسم الثاني

#### ٨٨٧ - يد الرحمن على رأس المؤذن حتى يفرغ من أذانه ..

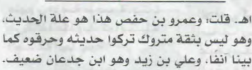
الحديث لا يصح: أورده الغزالي في الإحياء، الحديث لا يصح: أورده الغزالي في الإحياء، العراقي في تخريج الإحياء ، أخرجه الطبراني في الأوسط من حديث أنس بإسناد ضعيف . اه. قلتُ: لكي نقف على درجة هذا الضعف لا بد من الوقوف على علّة هذا الحديث، فالحديث أخرجه الطبراني في الأوسط . (ح٢٠٠ قال: ، حدثنا أحمد بن عمرو، قال: حدثنا أبو الربيع، قال: حدثنا عمرو بن حفص العبدي، عن ثابت البناني عن أنس بن مالك مرفوعًا، والحديث غريب حيث قال الطبراني: لم يرو هذا الحديث عن ثابت إلا عمر بن حفص . اه.

قلت: وهو علة هذا الحديث، قال الإمام الذهبي في الليزان، (٦٠٧٥/١٨٩/٣): عمر بن حفص أبو حفص العبدي، قال أحمد: تركنا حديثه وخرقناه. وقال علي: ليس بثقة، وقال النسائي: متروك. اه. ونقله ابن حجر في اللسان، (٤٤٣/٤)، وأقره وذكر أن أحمد قال: تركنا حديثه وحرقناه، اه.

٨٨٨ - من أسبغ الوضوء في البرد الشديد كان له من الأجر كفلان ..

الحديث لا يصح: أخرجه الحافظ الطبراني في المعجم الأوسط، (ح٥٣٦٢) عن أبي حفص العبدي، عن علي بن زيد، عن سعيد بن المسيب، عن علي بن أبي طالب مرفوعًا، وقال: لم يرو هذا الحديث عن على بن زيد إلا أبو حفص واسمه عمرو بن حفص .

ربيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ السنة الخمسون



على حشيش

قاله الحافظ ابن حجر في التقريب (٣٧/٢).

#### ٨٨٩- علماء أمتي كأنبياء بني إسرائيل ..

لا يصح: أورده الحافظ السخاوي في المقاصد . (ح٢٢)، قال شيخنا- يعني ابن حجر- ومن قبله الدميري والزركشي: إنه لا أصل له، زاد بعضهم: ولا يُعرف في كتاب معتبر .

#### ٨٩٠- ، الحجامة في الرأس هي المغيثة أمرني بها جبريل حين أكلت طعام اليهودية .

الحديث لا يصح: أخرجه ابن سعد في الطبقات، (٢١٨/١) باب حجامة رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: أخبرنا عمر بن حفص عن أبان عن أنس مرفوعًا، وعلته عمر بن حفص العبدي ليس بثقة، متروك كما بينا آنفا، وعلة أخرى أبان- وهو ابن أبي عياش-قال الحافظ ابن حجر في التقريب، (٣١/١): متروك، اه.

۲۹۱ - إن العالم ليُعدب عدابًا يطيف به أهل التار استعظامًا لشدة عدابه ..

الحديث لا يصح: أورده الغزالي في الإحياء، (٥٩/١) مرفوعًا بصيغة الجزم وقال: أراد به العالم الفاجر.. اه. قالوا: أثبت العرش ثمّ انْقُش،؛ فقد قال الحافظ العراقي في تخريج الإحياء،: لم أجده بهذا اللفظ.. اه.





قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله (الخبرية) و(الفعلية) على ظاهرها دون المجاز

معتقد أهل السنة في توحيد الصفات تابع: جولة مع ابن قدامة في مناظرته الأشاعرة لإثبات صفة الكلام على حقيقتها، وأنه بحرف وصوت لا يشبه حروف وأصوات المخلوقين

المساد 1 . د. محمد عبد العليم الدسوقي

الأستاذ يجامعة الأزهر

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه.. وبعد: فيأتي ضمن ما نافح به ابن قدامة عن معتقد السلف في صفة الكلام: ثناؤه على الإمام أحمد وغيره ممن ثبتوا من أهل السنة في (فتنة خلق القرآن)، وردَه شبهة أهل زمانه في اغترارهم بكثرة القائلين بقصر صفة الكلام على النفسي منها وإنكار الحرف والصوت. أ- ابن قدامة يثني على من ثبت في قنة خلق القرآن،

#### ويتابع دحض شبهات مخالفيهم من الأشاعرة؛

يقول -رحمه الله-: "ولما وقعت الفتنة. وظهرت المعتزلة ودعوا إلى القول بخلق والمرآن، ثبت أهل الحق حتى قُتل بعضهم وحبس بعضهم وضرب بعضهم، فمنهم من ضعف فأجاب تقية وخوفاً على نفسه، ومنهم من قوي إيمانه وبذل نفسه لله، واحتسب ما يصيبه في جنب الله ولم يزل على السنة، إلى أن كشف الله تلك الفتنة وأزال تلك المحنة وقمع أهل الدعة.

وكان أهل السنة قد اتفقوا على: أن القرآن كلام الله غير مخلوق، ولم يكن القرآن الذي دعوا إلى القول بخلقه، سوى هذه السور التي سماها الله قرآناً عربياً، وأنزلها على رسوله عليه السلام، ولم يقع الخلاف في غيرها المتة.

وعند متأخري الأشاعرة: أنها مخلوقة، فقولهم قول المعتزلة لا محالة. إلا أنهم يريدون التلبيس فيقولون في الظاهر قولاً يوافق أهل الحق ثم يفسرونه بقول المعتزلة.. فمن ذلك أنهم يقولون: (القرآن مقروء متلو محفوظ مكتوب مسموع)، ثم يقولون: (القرآن في نفس الباري قائم به، ليس هو سوراً ولا آيات ولا حروفاً ولا كلمات). فكيف يُتصوّر إذا قراءته وسماعه وكتابته.. ويقولون: (إن موسى سمع كلام الله من الله). ثم يقولون:

> ربيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٩٢ السنة الخمسون

stand a che che che che che che che

(ليس بصوت).. ويقولون: (إن القرآن مكتوب في المصاحف)، شم يقولون: (ليس فيها إلا الحبر والورق): فإن كانت كما زعموا فلم لا يمسها إلا المطهرون -وما رأينا المحدث يُمنع من مس حبر ولا على الحالف بالمصحف إذا حنث؟د.

ومن قال: (إنه ليس في المصحف إلا الحبر والورق): المصحف إلا الحبر والورق): لزمه التسوية بين المصحف وبين ديوان الشعر، لأنه إذا لم يكن بين كل واحد منهما غير الحبر والورق فقد تساويا، فيجب تساويهما في الحكم.

هذا : مع ردهم على الله وعلى رسوله، وخرقهم لاجماع الأمة، فإنه تعالى قال: (فَلَا أَفْسِمُ بِمَوَقِعِ ٱلنُّجُومِ ن زَايَتُهُ لَفَسَدُ لَوَ تَعْلَمُونَ عَظِيمُ 🕤 إِنَّهُ الْقُرْءَانَ كُرْمَ ) في كِنْبِ مُكْثُرُنِ ﴾ لَا يَتَسْعُد إِلَّا ٱلْمُطَهَرُونَ ) تَزِيلُ ين زَّتِ ٱلْمَلَمِينَ ) (الواقعة/ ٧٥: ٨٠). فأقسم تعالى أنه قرآن كريم في كتاب مكنون، فردوا عليه وقالوا: (ما في الكتاب الا الحبر والورق)، وقال تعالى في رد ذلك: ( بَلْ هُوَ قُرْءَانْ تَجِيدُ () فِي لَوْم تَعْفُونِ ) (البروج/ ٢١: ٢٢)، وقال: (وَالْظُور () وَكَتَب مَسْطُور ()

فَرَقَوْ مَنْثُورٍ) (الطور/ ١: ٣)، وقال صلى الله عليه وسلم كما في صحيح مسلم: "لا تسافروا بالقرآن إلى أرض العدو: فإني لا آمن أن يناله فيها القرآن، واتفق المسلمون فيها القرآن، واتفق المسلمون وتبجيله، وتحريم مسه على المحدث، وأن من حلف به فحنت فعليه الكفارة، ولا تجب الكفارة بالحلف بمخلوق.

وذكر بعض المبتدعة أنه إنما وجبت الكفارة على الحالف لاعتقاد العامة -دون العلماء- أن فيه كلام الله؛ وهدده غفلة منه فإن هذا الحكم من لدن النبي ولم يتحدد الآن؛ فإن أقر أن عامة أهل عصر النبي وصحابته كانوا يعتقدون أن فيه كلام الله وأقرهم عليه صلى الله عليه وسلم وصوبهم فيه، فهو الحق الذى لا شك فيه ولا يحل خلافه، وإن قال: (إنهم كانوا يعتقدون ذلك ولم يعلم بهم عليه السلام). فكيف علم هو؟؛ وكيف علم هو من أحوال أصحاب رسول الله ومن اعتقاداتهم ما يخفى على الرسول وهو بين أظهرهم، وعنه يأخذون واليه يرجعون. وبه يقتدون وعنه يصدرون؟: شم هل

كانوا مُصيبين في اعتقادهم أو مخطئين؟ فإن كانوا مخطئين فقد اعتقد هذا البعض أن أصحاب رسول الله كانوا ضُسلاً لا ومُن بعدهم، وأنه هو أصاب بمخالفتهم (.

وكيف يجوز أن يكون أصحاب رسول الله اتفقوا على اعتقاد الخطأ والضلال والباطل، وأخطئوا الحق وتبعهم من بعدهم على ذلك، إلى أن جاء هذا الجاهل بزعمه فعرف كان قبله؟؛ ثم هذا إقرار بأن مقالته بدعة حادثة. كان قبله؟ ثم هذا إقرار لله والتابعين بعدهم. وهو الذي يقوله عنهم وبدعته فيهم.

وإن زعم أن أهل عصر النبي عليه السلام لم يكونوا يعتقدون هذا وإنما حدث بعدهم، فلم ثبّت هذا الحكم في عصرهم؟؛ ولم وجبت الكفارة على الحالف وجبت الكفارة على الحالف بين المسلمين أنه لا تجب بين المسلمين أنه لا تجب حدر ولا مخلوق؟!؛ ثم متى حدر هذا الاعتقاد؟؛ وفي أي عصر، وما علمنا الحادث أي عصر، وما علمنا الحادث الأ قولهم الخبيث المخالف للأمة. وللكتاب والسنة؟!

Upload by: altawhedmag.com

ربيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ السنة الخمسون

العامة ما يقوى به اعتقادهم الذي يزعمون أنه بدعة: من تعظيمهم للمصاحف في الظاهر واحترامها عند الناس. وقبلوها ووضعوها على رؤوسهم ليوهموا الناس أنهم يعتقدون فيها القرآن. وربما أمروا من توجبت عليه يمين في الحكم بالحلف بالمصحف إيهاماً له أن الذي يُحلف به هو المران العظيم والكتاب

اعتقاد باطل؟! وكيف بيحيل لهم أن يتظاهروا به ويضمروا خلافه؛ وهذا هو النفاق في عهد رسبول الله وهو الزندقة اليوم، وهو: أن يظهر موافقة السلمين في اعتقادهم ويضمر خلاف ذلك؛ وهذا حال ه ولاء القوم لا محالة. كونهم: يظهرون تعظيم المصاحف إيهامًا أن فيها المقرآن ومعتقدون ف الباطن أنه ليس فيها إلا الورق والمداد .. ويظهرون تعظيم القرآن ويجتمعون لقراءته في المحافل والأعزية، ويعتقدون أنه من تأليف جبريل وعبارته .. ويظهرون أن موسي سمع كالام الله

من الله ثم يقولون ليس بصوت؟د". ب- ابن قدامة يعبب ما نعيبه على أشاعرة زماننا من: اغتراب بالكثرة وسعة الانتشار على ما عليهم من ياطل

يقول رحمه الله: "ومن العجب أن أهل البدع يستدلون على كونهم أهل الحق بكثرتهم وكثرة أموالهم وجاههم وظهورهم، ويستدلون على بطلان السنة بقلة أهلها وغربتهم وضعفهم. فيجعلون ما جعله النبي دليل الحق وعلامة السنة دليلا على الباطل".. وفي رد ذلك يقول: "إن النبي أخبرنا أن في آخر الزمان تكثر البدع وتموت السنن، ويغرب الدين، وأنه يصير المعروف منكرا والمنكر معروفا، وأنه يقل أهل الحق الا أنه مع قلتهم لا يضرهم من خذلهم حتى بأتى أمر الله، وأنه يغظم ثوابهم ويكثر أجرهم. وشبه عليه السلام الدين في أخره بأول ابتدائه في غربته وقله أهله. فقال فيما أخرجه مسلم وغيره: (بدأ الإسلام غريبا وسيعود غريبا كما يدأ). ثم جمع بينهم في أن لهم طوبي فقال: (فطوبي للغرباء).

كما أخبر عليه السلام بقلة أهل الحق في أخر الزمان وغريتهم، وظهور أهل السدع وكثرتهم. ولكنهم سلكوا سبيل الأمم في استدلالهم على أنبيائهم وأصحاب أنسائهم بكثرة أموالهم وأولادهم وضعف أهل الحق. فقد قال قوم نوح له: (وَمَا زَبُّكَ أَنَّكَ إِلَّا ألديت لمتم أرادلك بادى ألزأى وَمَا ذَى لَكُمْ عَلَيْهَا مِن فَصْل تا ظلكم كذبك) (هود/ ٢٧). وقال قوم صالح فيما أخبر الله عنهم بقوله: (قَالَ ٱلْمَلَأُ ٱلَّذِينَ ٱسْتَكْتُرُوا مِن قَوْمِهِ، لِلَّذِينَ ٱسْتُشْمِعُوا لِمَنْ ءَامَنَ مِنْهُمُ أَنْعَالَمُونَ أَنَّ سَيْلِما مُرْسَلٌ مِن زَيْهِ. قَالُوا إِنَّا يما أزرك بو. مؤينوت () قَالَ الَّذِينَ أَسْتَكْتُرُوا إِنَّا بِٱلَّذِي مَامَنْتُم بِهِ. كَغَرُونَ ) (الأعراف/ ٧٦:٧٥). وقال قوم نبينا: (وَقَالُوا تحر أخن أتولا وأولندا وما عَنْ بِمُعَدِّمِنَ ) (سَبْأَ/ ٣٥). وقال تعالى: (وَكَذَلِكَ فتنآ بعضهم ببغض ليقولوا أَهْتَوْلَا. مَنْ اللهُ عَلَيْهِم مِنْ بَيْنِياً ) (الأنعام/ ٥٣ ). وقال يحكى حال الكفار: (وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ ءَامَنُوا ا لَوْكَانَ خَيْرًا مَّا سَبَقُونًا إِلَيْهِ ) (الأحقاف/ ١١). كما نسوا قول الله تعالى:

Upload by: altawhedmag.com

ربيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ السنة الخمسون

(وَفَرْجُوا بِلَقِينَةِ التَّبْدَا وَمَا تَقْتُوَةُ التَّبْدَ ف الأخرة إلا منع ) (الرعد/ ٢٦). وقوله: (رأسير تفسك مَعَ الَّذِينَ بِدَعُونَ رَبُّهُم بِالْغَـدَوْةِ وَالْمَتِي يُرْسِدُونَ وَجْهَدُ وَلا نَعْدُ عيساك غنيتم ثربد زبنية الحكاة الدُنبا ولا لْطِعْ مَنْ أَغْطَلْنَا طَلْهُ عَن ذَكْرًا وَأَتَّسَعَ هُوَنُهُ وَكُانَ أرد وما) (الكهف/ ٢٨). وقوله: ( وَأَخْرِبْ لَمْ مَثَلًا زَيْلَتْن جَعَلْنَا لِأُحَدِهِمَا جَنَّتِينَ مِنْ أَعْنَب وَحَفْظُهُمْ بِنَجْلٍ وَجَعَلْنَا بِيَهُمَا زَرْعًا ) (الأيات من سورة الكهف ٣٢ )، وقوله: ( لا تبدَّذ عبتك إِلَىٰ مَا مَتَّقْنَا بِهِ، أَزْوَبَجُنَا مِنْهُمْ) (الحجر/ ٨٨)، وقوله: (ولولا أن يكون الناس أمة واحدة لجعلنا لمن يكفر بالرحمن لبيوتهم سقفا من فضة) إلى قوله: (وَإِن كُلُّ ذَلِكَ لَمَّا مَتَعُمُ لَلْجَبَةِ ٱلْذَيْلَ وَالْأَخِرَةُ عِندَ رَبِّكَ لِلْمُتَّقِينَ) (الزخرف/: ٣٥).

وقد كان قيصر ملك الروم وهو كافر أهدى منهم؛ فإنه حين بلغه كتاب النبي سأل عنه أبا سفيان، فقال أبو سفيان: (يتبعه ضعفاء الناس أو أقوياؤهم؟ فقال: بل ضعفاؤهم)؛ فكان هذا مما استدل به على أنه رسول الله، وقال: (إنهم أتباع الرسل في كل عصر وزمان).. وفي الأشار أن موسى عليه السلام لما كلمه ربه فقال

ربيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ السنة الخمسون

له: (يا موسى، لا يغرنكما -موسى وهارون عليهما السلام- زينة فرعون ولا ما مُتَّع به، فإننى لو شئت أن أزينكما يزينة يعلم فرعون أن مقدرته تعجز عن أقل ما أوتيتما لفعلت، ولكنني أضنَّ بكما عن ذلك وأزويه عنكما. وكذلك أفعل بأولياتي وقديما خرت لهم أنى لأذودهم عن الدنيا كما يذود الراعى الشفيق إبله وغنمه عن مراتع الهلكة. وما ذلك لهوانهم على. ولكن ليستكملوا نصيبهم من الأخرة سالمًا موفرًا لم تكلمه الدنيا ولم يطغه اڻهوي).

وقد روي عن عمر أنه دخل على النبى بمشربة له فرفع رأسه في البيت. فلم ير فيه إلا أهبة. والنبي متكى على رمال حصير وما بينه وبينه شيء، قد أشرفي جنبه، فقلت: يا رسول الله؛ وأنت على هذه الحال، وفارس والروم وهم لا يعبدون الله لهم الدنيا، فجلس عليه السيلام محمرا وجهه: ثم قال: (أفي شك أنت يا ابن الخطاب؟؛ أما ترضى أن تكون لهم الدنيا ولنا الأخرة). وراح ابن قدامة بختم

كلامه بما أنشده علي بن أبي بكر الطرازي بحق الأشاعرة، قائلاً:

دعوني من حديث بني اللتيا ومن قوم بضاعتهم كلام تفاريق العصا من كل أوب إذا ذكروا وليس لهم إمام إذا ستلوا عن الحيار مالوا إلى التعطيل وافتضح اللنام وإن سُئلوا عن القرآن قالوا يقول بخلقه بشركرام كلام الله ليس له حروف ولا في قوله ألف ولام فهذا دينهم فاعلم بقبنا وليس على مهجنهم ملام لهم زجل وتوحيذ جديد أبى الإسلام ذلك والأنام وزمزمة وهينمة وطبش كأنهم دجاج أوحمام وإزراء بأهل الحق ظلما وتلقيب وتشنيع مدام فصبرايا بنى الأحرار صبرا فإن الظلم ليس له دوام وأن الحق أبلج لا يضام وقول الزور أخره غرام

ثبتنا الله على الإسلام والسنة، وجنبنا الكفر والبدعة، وحبب إلينا الإيمان وزينه في قلوبنا، وكره إلينا الكفر والفسوق وكره إلينا الكفر والفسوق العصيان، وجعلنا من ونعمة"ا. ه بتصرف. والى لقاء، والحمد لله رب العالمين

#### 

نظرات في

حكم طلاق

على خاتم الأنبياء، وإمام المرسلين، وبعد:

فلعل من نافلة القول أن فُرْقة الطلاق هي إحدى الفُرق الهادمة لعقد النكاح، وفُرق النكاح ثلاثة أجناس في الجملة:

الأولى: هي أعظم الفُرق، وهي فُرْقةُ الموت، وفرقة الموت ينتهي النكاح بها، ويقال: انتهى النكاح، ولا يقال: بطل النكاح.

الثانية: فرقُ الطلاق. الثالثة: فرقُ الفسخ.

وقد سبق هذا في مقالات نظرات في أحكام الطلاق، وهي ثمانية مقالات، وسبق فيها بيان حكم مشروعية الطلاق، وأنه آخر العلاج إذا استحالت العشرة الزوجية، وأنه من محاسن الإسلام، فلا نطيل بإعادة القول فيها مرة ثانية، والغرض من هذا المقال: بيان حكم طلاق الغضبان في الشريعة، فهذه المسألة من المسائل التي كثر الخوض فيها بين عموم المتفقهين والمفتين، وكثر التعذر بها من عموم المطلقين الذين يبحثون عن مخرج شرعي يزيلون به أثر ما تلفظوا به من ألفاظ توجب فرقة الطلاق. فلما وجدتُ هذه الأجة محتدمة

#### اعداد الم د/ محمد عبد العزيز

بين طلاب العلم والمتفقهين سطرت هذا المقال؛ لعله يضيء طريقًا لسالك، أو يعبّد طريق النظر لمتفقه، أو يفتح بابًا لمتصدر للفتوى.

ومبنى النظر في هذه المسألة على حديث أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها قالت: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: (لا طلاق، وَلا عَتَاقَ فِي إِغْلاقٍ، رواه أحمد (٢٦٣٦٠)، وأبو داود (٢١٩٣)، وابن ماجه (٢٠٤٦)، وعند أبي داود لفظه: في غلاق، بدلاً من: في إغلاقٍ،

فوجب تدقيق النظر في أمرين:

الأول: ثبوت الحديث.

الثانى: تفسير معنى الإغلاق فيه.

وهذا هو موضوع هذا المقال:

#### أولا: النظرية ثبوت الحديث:

مدار الحديث عند من خرَّجه من أصحاب الكتب السبعة- أعني: الستة ومسند أحمد- على: محمد بن إسحاق عن ثور بن يزيد الكلاعي عن

> ربيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ السنة الخمسون

محمد بن عبيد بن أبي صالح عن صفية بنت شيبة بن عثمان صاحب الكعبة عن عائشة، رضي الله عنها.

ووقع في مطبوع سنن ابن ماجه: عن عبيد بن أبي صالح، بدلاً من: محمد بن عبيد بن أبي صالح.

وقد نبه على هذا المزي في تحفة الأشراف، قال (١٢/٣٩٣/٣٩٦): ، كذا وقع في هذه الرواية ..

وقال الحافظ في تهذيب التهذيب (٣٣٠/٩): أخرجه ابن ماجه من طريقه فسماه: عبيد بن أبي صالح، وهو وهم ..

وأخرج الحديث أيضًا ابن أبي شيبة (١٨٠٣٨). وأبو يعلى (٤٤٢٧).

وفيه اختلاف أيضًا في سنن ابن أبي شيبة (١٨٠٣٨)، فقد سمى: عبيد بن أبي صالح عبد الله بن أبي صالح.

وهنا اختلاف ثالث فقد أخرجه أبو يعلى الموصلي- طبعة دار القبلة، وطبعة دار الكتب العلمية- (٤٤٢٧)، عن أبي بكر بن أبي شيبة حدثنا ابن نمير، عن ابن إسحاق، عن ثور، عن عبيدة بن سفيان.

لكنه وقع في طبعة دار المأمون بتحقيق: حسين سليم أسد (٤٥٧٠): وفيه خطآن:

الأول: ثور بن زيد ، بد لأ من: ثور بن يزيد .

الثاني: «محمد بن عبيد بن أبي صالح»، بدلاً من: "عبيدة بن سفيان"، مع أنه نبه أنه في مخطوطي الكتاب: عبيدة بن سفيان.

وفي تهذيب الكمال، قال الحافظ المزي (٣٧٢٣/٢١٥/١٩): وقال أبو يعلى الموصلي. عن أبي بكر بن أبي شيبة: عبيد بن سفيان، بدل عبيد بن أبي صالح.

فتحصل في طريق أبي بكر بن أبي شيبة عن عبد الله بن نمير، عن محمد بن إسحاق. عن ثور. ثلاثة أوهام في اسم: محمد بن عبيد بن أبي صالح:

الأول: عبد الله بن أبي صالح عند أبي بكر بن أبي شيبة.

الثاني: عبيد بن أبي صالح عند ابن ماجه.

الثالث: عبيدة بن سفيان عند أبي يعلى.

ومحمد بن عبيد بن أبي صائح: ضعيف، وهو علة هذا الحديث.

قال عبد الحق الأشبيلي في الأحكام الوسطى (٢٠٠/٣): في إسناده محمد بن عبيد بن أبي صالح وهو ضعيف، وقال أبو حاتم في الجرح والتعديل (١٠/٨): هو ضعيف الحديث.

وقد ذكره ابن حبان في الثقات (١٠٤٨٩/٣٧١/٧). - وقد تابع محمد بن إسحاق أبو صفوان عبد الله بن سعيد الأموي، وأسقط من الإسناد، محمد بن عبيد بن أبي صالح.

أخرجه الحاكم في المستدرك (٢٨٠٣) وقال: هذا حديث صحيح على شرط مسلم، ولم يخرجاه، وقد تابع أبو صفوان الأموي محمد بن إسحاق على روايته، عن ثوربن يزيد فأسقط من الإسناد محمد بن عبيد.

وقال الذهبي في تلخيص المستدرك (٢٦٩/٢): وفيه نعيم بن حماد، وهو: صاحب مناكير.

وقد تابع محمد بن عبيد بن أبي صالح في روايته عن صفية بنت شيبة بن عثمان كل من:

۱- زکریا بن اسحاق.

۲- محمد بن عثمان.

أخرجه البيهقي (١٥٠٩٨) قـال الحافظ في التمييز عن هـذا الطريق (٢٤٤٦/٥): «ورواه البيهقي من طريق ليس هو فيها، لكن لم يذكر عائشة».

وهو وهم؛ ففيه ذكر عائشة- رضي الله عنها. وقد ضعف الحديث عبد الحق الأشبيلي في الأحكام الوسطى، قال (٢٠٠/٣): مفي إسناده محمد بن عبيد بن أبي صالح وهو ضعيف،.

#### الحكم علي الحديث

قال ابن بطال في شرح البخاري قال (١٣٦/٦)، وأما الحديث: (لا طلاق في إغلاق) فليس بثابت..

وقال العيني في عمدة القاري (١٩٧/٢٣): . وأما حديث: (لا طلاق في إغلاق) فليس بثابت ..

ربيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ السنة الخمسون

وقال ابن رجب الحنبلي في جامع العلوم والحكم (٣٧٧/١): وهذا يدل على أن الحديث المروي عنها مرفوعًا: (لا طلاق ولا عتاق في إغلاق) إما أنه غير صحيح....

وقد صحح الحديث الحاكم في المستدرك على شرط مسلم، وحسنه الألباني في الإرواء (٢٠٤٧/١١٣/٧)، وقال في صحيح سنن أبي داود (١٩٠٣/٣٩٦/٦):

قلت: حديث حسن، وصححه الحاكم، والذهبي، ولفظه عنده وآخرين: "إغلاق"؛ وهو المحفوظ كما قال الخطّابي -

ثانيًا؛ تفسير معنى الإغلاق 2 العديث:

اختلف أهل العلم في تفسير الأغلاق في الحديث على قولين:

الأول: أن الإغلاق: الإكراه.

قال أبو عبيد الهروي في الغريبين في القرآن والحديث (١٣٨٣/٤)، معنى الإغلاق، الإكراه كأنه يغلق عليه الباب، ويحبس ويضيق عليه حتى يُطلق.

وقيل: معناه: لا تغلق التطليقات في دفعة واحدة حتى لا تبقى منها شيء، لكن يُطلق طلاق السنة ألا ترى أن الكتب السلطانية في استنطاق جميع الأموال تنطق بإغلاقها.

وتفسير الإغلاق بالإكراه تفسير الجمهور كابن الأشير في النهاية في غريب الحديث والأشر (٣٧٩/٣)، والزمخشري في الفائق (٣٢٢/٣)، وابن الجوزي في غريب الحديث (١٦١/٢)، والمطرزي في المغرب (ص ٣٤٣)، والزبيدي في تاج العروس (٢٦٢/٦٦)، وغيرهم.

الثاني: أن الإغلاق: الغضب.

قال أبو داود في سننه (٢١٩٣/٥١٦/٣)؛ الإغلاق أظنه في الغضب.

وقد نقل تفسير الأغلاق بالغضب عن أحمد، قال ابن القيم في زاد المعاد في هدي خير العباد (١٩٥/٥)؛ ويعني: الغضب، هذا نص أحمد حكاه عنه الخلال، وأبو بكر في الشافي، وزاد المسافر، فهذا تفسير أحمد ..

قلت- كاتب المقال .: ولا يخفى أن تفسير الإغلاق بالغضب تفسير باللازم، وهو أيضًا تفسير للإغلاق ببعض حالات الغضب، والا فأكثر الغضب لا إغلاق فيه.

وقال ابن القيم في الصواعق المرسلة (٥٦٣/٢): «فإنهم فسروا الأغلاق:

بالإكراه، قلت: هذا تفسير كثير من الحجازيين ومنهم من فسره بالغضب، وهو تفسير العراقيين ونص عليه: أحمد، وأبو عبيد، وأبو داود-

- ومنهم من فسره بجمع الثلاث في كلمة واحدة فإنه مأخوذ من غلق الباب أي أغلق عليه باب الطلاق جملة. وصحح بعضهم هذا التفسير وجعله أولى التفاسير..

كأن ابن القيم نقل تفسير الإغلاق بالغضب عن العراقيين من مطالع الأنوار على صحاح الآثار، فقد قال ابن قرقول (١٥٠/٥): وقيل: الإغلاق هنا الغضب، وإليه ذهب أهل العراق،-

قلت- كاتب المقال .: وفي هذا التفسير نظر فأهل العراق إذا أطلقت أريد بهم أحد أقوال ثلاثة:

الأول: إن أطلق ذلك الحنفية، فإنهم يريدون به أهل المذهب من العراقيين- ورأسهم أبو الحسن الكرخي- في مقابلة أهل بخارى من الحنفية، وليس هذا قول العراقيين من الحنفية.

الثاني: إن أطلق ذلك الشافعية، فإنهم يريدون به أهل المذهب من العراقيين- وأشهرهم أبو حامد الإسفراييني، والقاضي أبو الطيب الطبري، وأبو الحسن الماوردي- في مقابلة أهل المذهب من الخراسانيين أو المراوزة، وليس هذا قول العراقيين من الشافعية.

الثالث: إذا أطلقه أهل المذاهب عند الخلاف المطلق أرادوا به أصحاب الرأي. وهم الحنفية. وليس هذا قول الحنفية كما هو معلوم.

فينظر ماذا أراد ابن القيم من قوله؛ وهو تفسير العراقيين، فإنه لا ينطبق على قول فريق من هذه الفرق الثلاث.

#### من فوائد الحديث:

ان الطلاق والعتاق له بحسب حكمه نوعان:



الأول: طلاق واقع وهو ما ترتبت عليه آثاره، وهو ما اكتملت أركانه، وتحققت شروطه، وانتفت موانعه. الثاني: طلاق غير واقع وهو ما لم تكتمل أركانه، أو لم تتحقق شروطه، أو تحقق وجود مانع فيه.

٢- من موانع وقوع الطلاق الصادر من الأهل على المحل الصالح وجود الإغلاق.

٣- من موانع سراية العتق الصادر من الأهل على المحل الصالح وجود الإغلاق.

٤- فسر الجمهور الأغلاق بالأكراه، فرأوا طلاق المكره غير واقع، وهو قول عمر بن الخطاب، وعلي بن أبي طالب، وابن عباس، وابن عمر، وابن الزبير، وبه قال شريح، وجابر بن زيد، والحسن، وعطاء، وطاووس، وعمر بن عبد العزيز، والضحاك، وأيوب، وابن عون، وهو قول مالك، والأوزاعي، والحسن بن راهويه، وأبي سليمان وأصحابهم. (ينظر، معالم السن، للخطابي (٢٤٢/٣)، والاستذكار، لابن عبد البر (٢٠٢/٢)، وعمدة القاري شرح صحيح البخارى (٢٥٠/٢).

وذهب النخعي، وسعيد بن المسيب، والزهري، وأبو قلابة، وشريح، وأصحاب الرأي، إلى أن طلاق المكره جائز، وقال إبراهيم النخعي؛ لو وضع السيف على مفرقه ثم طلق لأجزت طلاقه.

وقد روي عن الشعبي إن أكرهه اللصوص لم يجز طلاقه وإن أكرهه السلطان جاز. (ينظر: الاستذكار، لابن عبد البر (٢٠٢/٦)، وعمدة القاري، للعيني (٢٥٠/٢٠).

٥- فسر أصبحاب البرأي الأغبلاق في الحديث بالجنون؛ لأن المكره غير مغلق عليه، وإنما المعني فيه: المجنون؛ لأنبه مغلق عليه في التصرف من سائر الوجوه.

وهـ و مأخـوذ من: أغلق عليه بابه، ومنع من التصرف من سائر الوجوه، وهذا هو صفة المجنون. (التجريد، للقدوري( ٤٩٢٥/١٠)، وشرح مختصر الطحاوي، للجصاص (٥/٥).

٦- حمل بعض أهل العلم النفي في الحديث على معنى النهي، فيكون المعنى؛ لا تطلق المرأة ولا تعتق العبد حال الغلاق أو الإغلاق على اختلافهم في

دبيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ م العدد ٥٩٢ م العدد ٥٩٢ م السنة الخمسون

تفسيره.

قال القدوري في التجريد. للقدوري (٤٩٢٥/١٠): (لا طلاق ولا عتاق في غلاق)، أي، لا يطلق الرجل المحب للمرأة ولا يعتق المولى المحب؛ لأن نفسه تتبعها ولا يقدر عليها، وهذا معنى قوله، لا تذري لعل الله يُحدث بعد ذلك أمرا، (الطلاق: ١). فإن صح اللفظ الأخر وهو لا طلاق في إغلاق فهو من هذا أيضًا؛ لأنه يريد أن غيره أدخله في هذا، فتقول: أغلقه غيره إغلاقا فهو مغلق، والعرب تجعل العاشق مرة فاعلا ومرة مفعولًا. (وينظر: شرح مختصر الطحاوي، للجصاص (٥/٨).

وقيل في معناه: ، لا تغلق التطليقات في دفعة واحدة حتى لا تبقى منها شيء، لكن يطلق طلاق السنة، ألا ترى أن الكتب السلطانية في استنطاق جميع الأموال تنطق بإغلاقها . (الغريبين في القرآن والحديث، لأبي عبيد الهروي (١٣٨٣/٤). ٧- من أهل العلم من فسر الإغلاق بالغضب فجعل الغضب مانعًا من إيقاع الطلاق، وقد روي ذلك عن مسروق، والشعبى، وجماعة أن الغضبان لا يلزمه البخاري. لابن بطال (١٣٧/٦).

٨- استدل بعض أهل العلم بالحديث على أن الغضب إن وصل بصاحبه إلى حد الإغلاق فيزيل العقل بالكلية فلا يدري ما يقول أنه لا يقع من صاحبه طلاق. (زاد المعاد في هدي خير العباد (١٩٥/٥. ١٩٦)، وإغاثة اللهفان في حكم طلاق الغضبان (ص ٣٨. ٣٩).

٩- استدل بعض أهل العلم بالحديث على أن الغضب إن وصل بصاحبه إلى حد يحول بينه وبين نيته وقصده بحيث يندم على ما فرط منه. وإن لم يزل العقل بالكلية أنه لا يقع. وإليه يميل ابن القيم، واختاره ابن عابدين. (ينظر: زاد المعاد (١٩٥/١)، وأعلام الوقعين (٤/٢٤)، وإغاثة اللهفان في حكم طلاق الغضبان ( من ص/٢ إلى آخر الرسالة)، ورد المحتار على الدر المختار (٢٤٤/٣). هذا ما يسره الله في هذا المقال، فإن يكن صوبًا فالحمد لله، وإن تكن الأخرى فاستغفر الله. وإلى فالحمد لله، وإن تكن الأخرى فاستغفر الله. وإلى

لقاء قريب إن شاء الله تعالى.

# باب الفقه

# ملاة الاستسقاء

# الحلقة الأولى

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسبول الله، نبدأ في هذا اللقاء الحديث عن آداب وأحكام صلاة الاستسقاء، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

أولا: معنى الاستسقاء، الاستسقاء في اللغة: هو طلبُ الشخص سقي الماء لنفسه أو طلبُه لغيره، وهو استفعال من طلب السقيا: أي إنزال الغيث على البلاد والعباد، يقال: استسقى، وسقى الله عباده الغيث، وأسبقاهم، والاسم، الشقيا بالضم، واستسقيت فلانًا: إذا طلبت منه أن يسقيكً (انظر لسان العرب لابن منظور

وشـرعًا: طلب السقي من الله تعالى بمطر عند حاجة العباد إليه على صفة مخصوصة، وقد ورد ذكر الاستسقاء في كتاب الله عزَّ وجلَّ، قال تعالى: ، وَإِذ

عدد المعن المعني الم مُعْدَرة عَيْدَتًا ، (سورة المبقرة : ٢٠). كُانيا : سبب الاستسقاد :

سبب الاستسقاء: القحط وانحباس المطر وشح المياه. والشعور بالحاجة لسقي الزرع وشرب الحيوان.

ومن أسبباب القحط وحبس المطر؛ معصية الله تعالى ورسوله صلّى الله عليه وسلّم؛ فعن ابن عمر - رضي الله عنهما - قال؛ أقبل علينا رسول الله صلّى الله عليه وسلّم فقال: "يا معشر المهاجرين؛ خمس خصال إذا ابتليتم بهنٌ، وأعوذ بالله أنَّ تدركوهنٌ؛ لم تظهر الفاحشة في قوم قطٌ حتى يُعلنُوا بها؛ إلا فشا فيهم الطاعون والأوجاع

الذين مضوا، ولم ينقصوا المكيال واليزان إلا أخذوا بالسنين وشدّة المُونة وجور السُلطان، ولم يمنعوا زكاة أموالهم إلا منعوا القطر من السَماء، ولولا البهائم لم يُمطروا، ولا نقصوا عهد الله وعهد رسوله إلا سلّط عليهم عدوًا من غيرهم. فأخذوا بعض ما في أيديهم، وما لم تحكم أشمتهم بكتاب الله، ويتخيروا بأسهم بينهم". (رواه ابن ماجه وصححه الألباني).

وهذا الحديث فيه: أن نقص المكيال والميزان سبب للجدب وشدة المؤونة وجور السلاطين. وفيه أن منع الزكاة من الأسباب الموجبة لمنع نزول المعيث مع السماء، وأن نزول الغيث مع وجود المعاصي إنما هو رحمة من الله تعالى للبهائم. (انظر:

> ربيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ السنة الخمسون

نيل الأوطار للشوكاني ٣٥/٧ بتصرف).

ويحدث الحفاف عادة ابتلاء من الله تعالى؛ بسبب غفلة الناس عن ربهم، وتفشي المعاصى بينهم. فنزول الماء رحمة، وانحباسه كثيرًا عذاب يعدّب الله به عبادا خرجوا عن طاعته، أو عصوًا ولم يتقوا الله سيحانه. فيحتاج الأمر للتوية والاستغفار والتضرع إلى الله. قال تعالى: ﴿ وَالْوِ أَسْتَقْسُوا عَلَى الطريقة لأشتشهم تأة عَنَّتُهُ (سورة الجن: ١٦). وقد بين الله -عز وجل- أن الابتعاد عن المعاصى والقيام بالواجيات من أعظم أسباب إنزال البركات، فقال عز وجل: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْشَرِّينَ بَاسَتُوا وَأَتَّقُوا لَفَنْحُنَّا عَلَيْهِم بَرَكْتِ مِّنَّ ٱلتَّبَعَلُو الأرض (سورة الأعراف: ٩٦). ثالثا: حكم الاستسقاد:

الاستسقاء سنة مؤكدة إذا أجدبت الأرض وقحط المطر. قال الامام ابن عبد البر -رحمه الله-: "وأجمع العلماء على أن الخروج إلى الاستسقاء، والبروز. والاجتماء خارج المصر بالدعاء والضراعة إلى الله -تسارك اسمه- في نزول الغيث عند احتباس ماء السماء وتمادي القحط: سنة مستونة سنها رسول الله صلى الله عليه وسلم. لا خلاف بين علماء المسلمين في ذلك". (التمهيد ٧/٣٥).

واختافوافي الصلاة في الاستسقاء؛ فقال أبو حنيفة: ليس في الاستسقاء صلاة، ولكن يخرج الأمام ويدعو، وروى عن طائفة من التابعين مثل ذلك. وحجتهم حديث مالك، وقال مالك والشافعي وأبو يوسف

ومحمد وسائر فقهاء الأمصار: صلاة الاستسقاء سنة. (انظر: التمهيد لاين عبد البر٧/٣٥). قال أبو حنيفة: "ليس في الاستسقاء صلاة مستونة في حماعة فإن صلى الناس وحدانا حاز، وانما الاستسقاء الدعاء والاستغفار؛ لقوله تعالى: «فقلت استغفروا ريكم إنه كان غفارًا، الأية، ورسول الله صلى الله عليه وسلم استسقى ولم ترو عنه الصلاة" (انظر: العناية شرح الهداية للبابرتي ٩١/٢). ورد على ذلك الحافظ الزيلعي من أنمة الحنفية فقال: "أما استسقاؤه عليه السلام. فصحيح ثابت، وأما إنه ثم يرو عنه الصلاة، فهذا غير صحيح، بل صبح أنبه صلى فيه، كما سيأتي، وليس في الحديث أنه استسقى، ولم يصل، بل غاية ما يوجد ذكر الاستسقاء، دون ذكر الصلاة، ولا يلزم من عدم ذكر الشيء عدم وقوعه". (نصب الرابة:٢ / ٢٣٨).

وقال جمهور الفقهاء منهم الصاحيان: صلاة الاستسقاء سنة مؤكدة حضرا وسفرا، عند الحاجة، ثابتة بسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم وخلفائه، رضى الله عنهم. وكررت الصلاة في أيام لا يوم إن تأخر السقى بأن ثم يحصل أو حصل دون ما فيه الكفاية؛ حتى يسقيهم الله تعالى. فإن الله يحب الملحين في الدعاء. (انظر: حاشية الصاوي على الشرح الصغير ٥٣٨/١ تحفة المحتاج في شرح المنهاج لابن حجر الهيتمي ٢٠/٤. المغنى لابن قدامة / ٢٨٣. كشاف القناع للبهوتي ٩٥/٣).

والأصل في مشروعيتها أن الرسول -صلى الله عليه وسلم- قد صلاها، وصلاها معه صحابته -رضوان الله عليهم-: فعن عبد الله بن زيد -رضى الله عنه- «أن النبي -صلى الله عليه وسلم- خرج إلى المصلى، فاستسقى فاستقبل القنلة وقلب رداءه، وصلى ركعتين، (رواد المخارى ومسلم).

#### رايغا: صور الاستسقام:

وقد ذكر الأمام ابن القيم -رحمه الله تعالى- في كتابه الماتع "زاد المعاد في هدى خير العباد" فصلا في هديه صلى الله عليه وسلم في الاستسقاء، وأنه ثبت عنه صلى الله عليه وسلم أنه استسقى على وجود نذكرها مع تصرف في العرض:

أحدها: يوم الجمعة على المتبر في أثناء خطبته وقال: "اللهم أغثنا، اللهم أغثنا، اللهم أغثنا، اللهم اسقنا، اللهم اسقنا، اللهم اسقنا"؛ لحديث أنس رضى الله عنه أن رجلا دخل السجد يوم جمعة، من باب كان نحو دار القضاء، ورسبول الله صلى الله عليه وسلم قائم يخطب فاستقبل رسول الله صلى الله عليه وسلم قائمًا، ثم قال: يا رسول الله، هلكت الأموال، وانقطعت السبل، فادع الله يغثنا، قال: فرفع رسول الله صلى الله عليه وسلم يديه، ثم قال: اللهُمُ أغثنا، اللهُمُ أغثنا، اللهم أغثنا، قال أنس: ولا والله ما ترى في السماء من سحاب ولا قرعة، وما بيننا وبين سلع من بيت ولا دار، قال: فطلعت من ورائله سحابة مثل الترس، فلما توسّطت السماء انتشرت.

العدد ٥٩٢ هـ - العدد ٥٩٢

Upload by: altawhedmag.com

السنة الخمسون

ثم أمطرت، قال: فلا والله ما رأينا الشمس سنتًا، قال: ثم دخل رجل من ذلك الباب في الجمعة المقبلة، ورسبول الله صلى الله عليه وسلم قائم يخطب. فاستقبله قادما. فقال: با رسبول الله، هلكت الأموال وانقطعت السبل، فادع الله بمسكها عنا، قال: فرفع رسول الله صلى الله عليه وسلم يديه. ثم قال: اللهم حولنا ولا علينا. اللهم على الأكام، والظراب، وبطون الأودية، ومنابت الشجر فانقلعت، وخرجنا نمشي في الشمس (رواه المخارى ومسلم)، وفي رواية للبخارى: "اللهم اسقنا اللهم اسقنا".

الوجه الثاني: أنه صلى الله عليه وسلم وعد الناس يوما يخرجون فيه إلى المصلى، فخرج لما طلعت الشمس متواضعا متبذلا متخشفا مترسلا متضرغا فلما وافي المصلى صعد المتبر -إن صح والا ففي القلب منه شيء-: فحمد الله وأثنى عليه. وكبره، ودعا؛ فعن عائشة رضى الله عنها قالت: " شكا الناس إلى رسول الله قحوط المطر. فامر بمنبر فوضع له في المصلى. ووعد الناس يوما يخرجون فيه، فخرج رسول الله حين بدا حاجب الشمس، فقعد على المنبر فكنر وحمد الله عز وجل، ثم قال: إنكم شكوتم جدب دياركم، واستئخار المطرعن إبان زمانه عنكم، وقد أمركم الله سبحانه أن تدعوه، ووعدكم أن يستجيب لكم، ثم قال: الحمد لله رب العالمين، الرحمن الرحيم، مالك يوم الدين، لا إله إلا الله. يفعل ما يريد، اللهم أنت الله لا اله الا أنت الغنى ونحن الفقراء،

أنزل علينا الغيث، واجعل ما أنزلت لنا قوة وبلاغا إلى حين. ثم رفع يديه، فلم يزل في الرفع حتى بدا بياض إبطيه، ثم حـول إلى الناس ظهره، وقلب -أو حول- رداءه وهو رافع يديه. ثم أقبل على الناس، ونزل فصلى ركعتين، فأنشأ الله عز وحل سحابة، فرعدت وبرقت. ثم أمطرت بإذن الله تعالى. فلم يأت مسجده حتى سالت السبول، فلما رأى سرعتهم إلى الكن ضحك حتى بدت نواجذه. فقال: أشهد أن الله على كل شيء قديرً، وأنى عبد الله ورسوله" (رواد أبو داود وحسته الألباني). الوجه الثالث: أنه صلى الله عليه وسلم استسقى على منبر المدينة استسقاء مجردا في غير يوم جمعة ولم يحفظ عنه صلى الله عليه وسلم في هذا الاستسقاء صلاة؛ فعن ابن عباس قال: " جاء أعرابي إلى التبي صلى الله عليه وآله وسلم. فقال: يا رسول الله، لقد جنتك من عند قوم ما يتزود لهم راع. ولا يخطر لهم فحل. فصعد النبى صلى الله عليه وآله وسلم المنبر. فحمد الله، ثم قال: اللهم اسقنا غنثا مغبثا مريئا ريغا طبقا غدقا عاجلا غير رائث. ثم نزل، فما يأتيه أحد من وجه من الوجود الا قالوا: قد أحيينا" (رواد ابن ماجه وضعفه الألياني).

الوجه الرابع: أنه استسقى وهو جالس في السجد، فرفع يديه ودعا الله عز وجل، عن شرحبيل بن السمط أنه قال لكعب يا كعب بن مرة حدثنا عن رسول الله صلى الله عليه وسلم واحذر: قال جاء رجل إلى النبي فقال:

يا رسول إلله استسق الله: فرفع رسول الله يديه فقال: اللهم اسقنا غيثا مرينا مريعا طبقا عاجلا غير رائث نافعا غير ضار. قال: فما جمعوا حتى أجيبوا-قال: فاتوه فشكوا إليه المطر. فقالوا: يا رسول الله تهدمت البيوت: فقال: اللهم حوالينا ولا علينا، قال: فجعل السحاب ينقطع يمينا وشمالا" (رواه ابن ماجه وصححه الألباني).

الوجه الخامس: أنه استسقى عند أحجار الزيت قريبًا من الزوراء، وهي خارج باب المسجد نحو قذفة حجر، ينعطف عن يمين الخارج من المسجد. فعن فمير مولى بني آبي اللحم أنه رأى النبي صلى الله عليه وسلم يستسقي عند أحجار الزيت قريبًا من الزوراء قائمًا يدعو يستسقي رافعًا يديه قبل وجهه لا يجاوز بهما رأسه. (رواد أبو داود والترمذي وصححه الألباني).

الوجه السادس: أنه صلى الله عليه وسلم استسقى في بعض غزواته لما سبقه المشركون الى الماء، فأصباب المسلمين العطش، فشكوا الى رسول الله صلى الله عليه وسلم. وقال بعض المنافقين: لو كان نبيًا لاستسقى لقومه، كما استسقى موسى لقومه، فبلغ ذلك النبي صلى الله عليه وسلم؟ فقال: أوقد قالوها؟ عسى ربكم أن يسقيكم، ثم بسط يديه، ودعا، فما رد يديه من دعائه، حتى أظلهم السحاب، وأمطروا، فأفعم السيل الوادي، فشرب الناس، فارتووا". والحمد لله رب العالين.

> ربيع أخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ السنة الخمسون



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وبعد؛ فما يزال الحديث متصلاً عن بعض معاني القراءات الواردة في سور الجزء السادس والعشرين من كتاب الله الكريم، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

الجزء السادس والعشرين من سورة الاحقاف قـولـه تـعـالـي: (رَهَذَا كِتَبُّ

مُسَدِقٌ لِسَانًا عَرَبُ لِلسَنِدَ الَّذِينَ طَلَبُوا وَبُشْرَى المُحَسِنِينَ ) (الأحقاق:١٢).

القراءات: (لينذر) قرأ بتاء الخطاب نافع وأبو جعفر وابن عامر ويعقوب والبزي، والباقون بياء الغيبة.

المعنى: على قراءة (لتنذر): الخطاب للنبي عليه الصلاة والسسلام، لأنه هو النذير لأمته، كما قال تعالى: (إنا أرتكتك بألحق قير ورنيرا) (البقرة:١١٩)، وقراءة (لينذر) إخبار عن القرآن لأنه نذير. كما قال تعالى: (كُنْبُ فُتِلَنْ مَايَتْ وُرَانًا عَرَيًا لِقَوْمِ بَعَلَيْنَ مَايَتْ وُبْلُوْ) (فصلت:-

### د. أسامة صابر

٤). أو المعنى لينذر به محمد صلى الله عليه وسلم فتتحد في المعنى مع القراءة الأولى (الكشف لكي ابن أبي طالب ٢/ (٣٢٣).

#### ومن سورة محمد

### (عليه الصلاة والسلام)

قوله تعالى: (وَالَذِينَ قُلُوا فِي سَيلِ اللَّوظَن يُعِدُ أَعَمَلُهُمْ ) (محمد: ٤).

المقراءات: قرأ حفص وأبو عمرو ويعقوب (والذين فتلوا). وقرأ الباقون (والذين قاتلوا). الله غلن يضيع عمله بل صلح الله فلن يضيع عمله بل صلح حاله بالنعيم المقيم. وكذلك من قاتل الكفار وجاهدهم وإن لم يُقتل سيهديهم طريق الخير في الدنيا ويحسن حالهم الجنة في الأخرة مكرمين. فقراءة: (قاتلوا) أعم. وقد يقال: إن من قتل في سبيل الله فقد حصل منه القتال قبل أن يموت. فضمن الله ثواب كل من

جاهد في سبيله قتل أو رجع سائمًا (معانى القراءات للأزهري ٤٧٤، الرحجة للقراء السبعة لأبي علي الفارسي ٦/ ١٩٠. لطائف الإشارات / ١٤٦/).

قوله تعالى: (فِيَا أَبَرُ مِن مَلَهِ غَيْرِ مَاسٍ ) (محمد:١٥).

القراءات: (آسن) قرأ ابن كثير بقصر الهمزة (أسن)، وغيره بمدها.

المعنى: (أسن) على وزن (فعل) كحذر للحال، ومعناه غير متغير في حال جريه، و(آسن) على وزن (فاعل) لما يُستقبل فلا يتغير على طول المكث (الكشف لمكي بن أبي طالب (٣٧٨/٢).

قوله تعالى: (نَهَلْ عَنَبَتُدُ إِنَّ فَرَلَيْهُمْ أَن تُغَسِدُوا فِ الأَرْضِ وَتَعَطِّقُوا أَرْحَامَكُمْ ) (محمد ٢٢:).

القراءات: (عسيتم) قرأ نافع بكسر السين وغيره بفتحها وهما لغتان.

(توليتم) قـرأ رويس بضم التاء والواو وكسر اللام، وغيره بفتح التاء والواو واللام، ومعنى

> ينين ربيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ السنة الخمسون

(توليَتُم) من الإعراض. أي: أعرضتم عن الإسلام أو الكتاب أو الجهاد، قال قتادة: كيف رأيتم القوم حين تولوا عن كتاب الله ألم يسفكوا الدم الحرام. وقطعوا الأرحام وعصوا الرحمن؟ أو المعنى من الولاية، أي: توليتم أمور الناس وحكمتم فيهم، أو ويشهد لهذا المعنى قراءة رويس (تُولَيْتُم).

(وتقطعوا): قرأ يعقوب بفتح التاء وإسكان القاف وفتح الطاء مخففة (وتقطعوا) من القطع، كقوله تعالى (رقطعوا) من القطع، وقرأ بُومك) (الرعد:٢٥)، وقرأ غيره بضم التاء وفتح القاف وكسر الطاء مشددة (وتقطعوا) من التقطيع على التكثير (تفسير القرطبي- سورة محمد:٢٢، والبحر المحيط لأبي حيان //١١٥).

قوله تعالى: (المُتَعَلَّقُ سَوَّلَ لَهُمُ وَأَمَّلَ لَهُمُ ) (محمد ٢٥٠).

المصراءات: (وأملى) قرأ أبو عمرو بضم الهمزة وكسر اللام وفتح الياء، وقرأ يعقوب بضم الهمزة وكسر اللام واسكان الياء، والباقون بفتح الهمزة واللام وألف بعدها.

المعنى: على قراءة الجمهور (وأملى لهم) أسند الفعل للشيطان أي غرهم وخدعهم وزين لهم ردتهم، ومناهم طول البقاء في الدنيا، ويجوز أن يكون الأملاء مسندًا إلى الله عز وجل، ويؤيد ذلك قراءة أبي عمرو (وأملي) جعله فعلاً ماضيًا طالم يسمَّ فاعله، والفاعل في

1

المعنى هو الله جل ذكره كما قال: ( وَأَمَّلْ لَهُمْ لِتَ كَبْرِى مَتِنُ ) (الأعراف ١٨٣)، وقال: (لمَّا نُسُل مُمْ لِزَدَادُوا إِنَّ مُوَلَّمَ عَنَابُ مُعِنٌ ) (آل عمران: ١٧٨)، وإمالاء الله لهم: أنه أخر في أعمارهم حتى المنبوا السيئات ولم يعاجلهم بالعقوبة ابتداء، وقراءة يعقوب وأملي لهم) تحتمل أن يكون مضارعًا أسند إلى ضمير المتكلم وأملي أنا لهم، ويجوز أن يكون ماضيًا كقراءة أبي عمرو القراءات للأزهري ١٥٩. لطائف الإشارات ٨/ ١٥١).

#### ومن سورة الفتتح

قوله تعالى: (عَلَيْهُمْ نَلْهُرُهُ أَلْشَوْهُ) (الفتح: ٦).

القراءات، قرأ ابن كثير وأبو عمرو بضم السين، والباقون بفتحها.

المعنى: (السُوء) يراد به الهزيمة والشر والبلاء كقوله (ألثوة علَّ الصَّبِينَ ) (النحل:٢٧) يعنى العذاب: و(السَّوء): الرداءة والفساد وهو ظنهم الباطل أن الرسول صلى الله عليه وسلم ومن معه لا يرجعون ولذا قال بعدها (مُنتَ علَ ألتو) ولتحسف ٢/٤، حجة لابن (الكشف ٢/٤، حجة لابن

فائدة: قوله تعالى: (رَمَنْ أَزَلْ مِنَا عَهْدَ غَيْهُ ) (الفتح: ١٠) قرأ حفص بضم هاء الضمير وصلا مع تفخيم لام اسم الجلالة. أتى به على الأصل بصلة الهاء بواو ثم حذف الواو لسكونها وسكون اللام بعدها فبقيت الضمة. وقرأ

الباقون بكسر الهاء لمجاورة الياء مع ترقيق لام اسم الجلالة. وهذا مثل موضع الكهف (ما أسيه الأ التيطن) (الكهف: ٢٣) (الكشف ٢٨٠/٢، الحجة في القراءات السبع لابن خالويه ص ٢١٥). قوله تعالى: (لا أواد بكم مراً أوارد يكم مما أوارد.

القراءات: (ضرًّا) قرأها حمزة والكسائي وخلف بضم الضاد، والباقون بفتحها.

المعنى: الضّر ضد النفع، وهو الوارد في التنزيل مثل (ما لا يَمْلَكُ لَكُمْ ضَرًا وَلا نَفْعًا) (المائدة رَلا تَعْمًا) (الفرقان: ٣)، والضُر: هو السقم والبؤس والبلاء وسوء هو السقم والبؤس والبلاء وسوء الحال، كما ورد في التنزيل (سَمَى ألفَرُ ) (الأنبياء: ٨٣)، (نُ أَرَدَنَ الغتان (حجة القراءات لابن زنجلة ص: ٣٥ ومعانى القراءات للأزهري ص ٤٧٤).

قوله تعالى: (مُمُ ٱلَّذِيبَ كَمَرُواً رَمَنُوكُمْ عَنِ ٱلْسَجِدِ ٱلْحَرَامِ) (الفتح:٢٥).

القراءات: قرأ ابو عمرو بالياء والمراد بهم الكافرون لتقدم ذكرهم وصدهم المؤمنين عن المسجد الحرام، وقرأ الباقون للمؤمنين: لأنه خاطبهم بقوله (صدُّوكُم) و(أظَفَرَكُم)، ويجوز أن يكون الخطاب للجميع من المومنين والكفار. (الحجة للقراء المسجد لأبي علي الفارسي ٦/.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

ربيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ السنة الخمسون

# منبر الحرميه

# فضل السباقين للخيرات

الحمد لله رب العالمين، وأشهد ألا إله إلا الله وحدّه لا شريك له، وأشهد أن سيدنا ونبينا محمدًا عبده ورسوله، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه. أما بعدُ، فيآيها المسلمون، إن من فضل الله على عباده، أنْ جعّل منهم سبّاقين في فعل الخيرات، مقدّ مين في إحراز شرف السّبق في القربات، أوائل في المحاسن والفضائل، وهم الناس قدواتُ، يصدُق عليهم قولُ ربُ البريّات، (رَحَمَلْنَهُمُ أَيِّمَةُ يَهَدُونَ وَأَرْحَيْنَاً إِلَيْهِمْ فِتَلَ ٱلْخَبِرَتِ ) (الأُنْبِيَاء، ٣٧)، فكانوا هداةُ مهديين، ومن عباد الله المخلّسين، نالوا -بسبُقهم- الرتبة العلية، والمكانة السّنية، وهذا من أكبر نعم الله على عبده، أن يكون إلَيْهِمْ فِتَلَ ٱلْخَبِرَتِ ) (الأُنْبِيَاء، ٣٢)، فكانوا هداةُ مهديين، ومن عباد الله المخلّسين، نالوا -بسبُقهم- الرتبة العلية، والمكانة السّنيَة، وهذا من أكبر نعم الله على عبده، أن يكون إلله مسبقه، إذ قال جل في علاه، (رَالتَنبِقُونَ الأَرْثُونَ بِنَ ٱلْمُهَجِينَ وَالأَسْمَارِ وَٱلْذِينَ أَسَاد الله بسبقه، إذ قال جل في علاه، (رَالتَنبِقُونَ الأَرْثُونَ بِنَ ٱلْمُعَجِينَ وَالأَسَارِ وَٱلْذِينَ أَسَاد الله والمُعان الله مسبقه، إذ قال عله علاه، (رَالتَنبِقُونَ الأَرْثُونَ بِنَ ٱلْمَهَجِينَ وَالْعَامَ وَالَذِينَ المَاهُ عليه الله مسبقه، إذ قال جل في علاه، (رَالتَنبِقُونَ الأَرْثُونَ بِنَ ٱلْمُعَجِينَ وَالأَسْمَاد اللهُ فعليهم مشاعرة إذ قال علي علاه، المُنتبِقُونَ الأَرْثُونَ بِنَ ٱلْمُعَجِينَ وَالاً ما وَالَينَ أَسَعُومُ

A DILLO

الشيخ د: فيصل بن جميل غزاوي

قطيب المسجد العرام

ربيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ السنة الخمسون

وقدوات خير لن بعدهم.

عباد الله: ومما اعتنى به الصحابة الكرام ذكر أول من أسلم منهم. في روايات وردت عنهم، قال ابن كثير -رحمه الله-: "والصحيح أن عليًا أول من أسلم من الغلمان، كما أن خديجة أول من أسلم من النساء، وزيد بن حارثة أول من أسلم من الموالي، وأبو بكر الصديق أول من أسلم من الرجال الأحرار"، وقال ابن حجر -رحمه الله-: "وممًا اختصت به -بعني خديجة -رضي الله عنها- سبقها نساء هذه الأمة إلى الإيمان، فسنت ذلك لكل من أمنت بعدها، فيكون ثها مثل أجرهن؛ لما ثبت "أنه من سن سنة حسنة فعمل بها بعده كتب له مثل أجر من عمل يها، لا ينقص من أجورهم شيءً)، وقد شاركها في ذلك أبو بكر الصديق بالنسبة إلى الرجال، ولا يعرف قدر ما لكل منهما من الثواب بسبب ذلك إلا الله -عز وجل-. فانظروا -رحمكم الله- لهذا الفضل الذي أحرزه هؤلاء السابقون؛ بأن كانوا أول من أسلم وجهه لله، واتبع دين الحق من هذه الأمة، فتالوا شرف السبق، وكانوا قدوة لغيرهم: بأن تتابع الناس بعدهم يلتحقون بركب المؤمنين الناجين، فعن عبد الله بن مسعود -رضى الله عنه- قال: "أول من أظهر إسلامه سبعة: رسول الله -صلى الله عليه وسلم-، وأبو بكر، وعمّار وأمَّه سمية، وصهيب، وبلال، والمقداد" (رواه ابن ماجه).

عباد الله: وممن يذكر في الأوائيل ويشاد بسبقه في الفضائل: خليل الله إبراهيم -عليه السلام-، فقد أخرج ابن عساكر، عن أبي هريرة -رضي الله عنه- قال: قال رسول الله -صلى الله عليه وسلم-: "كان أول من ضيف الضيف إبراهيم". وقد أثنى الله -تعالى- عليه في كتابه العزيز. في إكرام ضيفه من الملائكة الكرام. فقال عز من قائل: ( مَنْ أَنْنَكَ عَدِتُ مَنْتِ إِنَّهِمَ ٱلْنُكُمِنَ) (الذاريات: ٢٤) ، إلى قوله -تعالى-: ( أَهُ إِلَى أُعَلِد فَعَلَهُ بِعَمَل سَبِينَ () فَقَرْبُهُ إِلَيْهُ قَبَالُ أَلَا تَأْكُرُ ) (الذاريات: ٢٦-٢٧)، وهذا العمل الجليل منقبة عظيمة له: إذ كان أول من بدأ هذه الخصلة الحميدة من خصال الخير. وتتابع الناس بعده يضيفون الأضياف. ويكرمون النزيل. حتى جاء الإسلام فرفع شأن هذا الأدب العظيم. وجعله شعبة من شعب الإيمان؛ إذ قال صلى الله عليه وسلم: "ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم ضيفه (متفق عليه). و(في الصحيحين) عنه -صلى الله عليه وسلم- أنه قال: "اختتن إبراهيم -صلى الله عليه وسلم- وهو ابن ثمانين سنة بالقدوم"، وقد أجمع العلماء على أن إبراهيم -عليه السلام- أول من اختتن، ثم تتابع الأنبياء على ملة إبراهيم -عليه السلام-،

ومنها فعُل هذه الفطرة الإسلامية؛ بأن استمرَّ الختانَ بعده في الرسل -عليهم السلام- وأتباعهم.

بعدادي الرسل عليهم السارم، واجلهم. إخوة الإسلام، ومن أمثلة الأولية في الخير ما جاء في الصحيحين أن عمر -رضي الله عنه- لما استأمر النبي محملي الله عليه وسلم- في أرض بخيبر أصابها، قال له -صلى الله عليه وسلم-: "إن شئت حيست أصلها وتصدقت بها"، قال ابن عمر -رضي الله عنهما- فيما أخرجه أحمد وغيره: "أول صدقة -أي موقوفة-كانت في الأسلام صدقة عمر"، وهذا الحديث الوارد في قصة عمر أصل في مشروعية الوقف، ثم توالت أوقاف الصحابة الكرام -رضي الله عنهم-، فمن بعدهم يبتغون مرضاة الله. والتقرب إليه.

ومن أمثلة ذلك كذلك ما (أخرجه مسلم) في قصة إسلام أبي ذر الغفاري، إذ قال رضي الله عنه: "كنت أول من حيًّا رسول الله -صلى الله عليه وسلم- بتحية الإسلام، فقال: وعليك ورحمة الله"، فحظى هذا الصحابي الكريم بهذا الفضل؛ أنَّ كان أول من ألقى التحية على النبي -صلى الله عليه وسلم-، وهي تحية الإسلام، تحية أهل الجنة، التي ينبغي أن نحرص على إفشائها، ولا نستبدل بها تحية أخرى. ولا نكتفى بغيرها عنها، فهي التحية الأولى، وأشرف التحيات وأكرمها، فلما قال عمير بن وهب -رضي الله عنه- في حواره مع النبي -صلى الله عليه وسلم- قبل أن يدخل في الاسلام. وهي تحية أهل الجاهلية قال له رسول الله -صلى الله عليه وسلم-: "قد أكرمنا الله -عز وجل- عن تحيتك، وجعل تحيتنا السلام. وهي تحية أهل الجنة. فقال عمير: إن عهدك بها لحديث، فقال رسول الله -صلى الله عليه وسلم-: قد بدلنا الله خيرًا منها" (رواد الطيراني).

معاشر المسلمين: ومن الأوائل بلال بن رباح -رضي الله عنه- في أذانه، فعن القاسم بن عبد الرحمن -رحمه الله- أنه قال، "أولُ من أذن بلال". فأكرم بهذا العمل الجليل، الذي هو شعارُ من شعائر أهل الإسلام، ومن أفضل القُربات، وهو الدعوة إلى الله -عزَ وجل-، دعوة إلى أداء الصلاة، عمود الاسلام.

ومما يُذكر في الأولية حرصُ عمر بن عبد العزيز -رحمه الله- على جمع السنة؛ بأن كتب بذلك إلى أبي بكر بن حزّم وأمر ابن شهاب الزهري بذلك أيضا، قال ابنُ حجر -رحمه الله-: "أولُ من دوّن الحديث ابنُ شهاب الزهري، على رأس المئة، بأمر عمر بن عبد العزيز، ثم كثر التدوين، ثم التصنيف، وحصل بذلك خيرً كثيرً،

> ربيع آخر ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩٢ السنة الخمسون

فلله الحمد.."، فانظروا -رحمكم الله- كيف تتابع التدوين والتصنيف في السُنَّة النبوية بعد ذلك، وممًا يجدر ذكره هنا أن أول من صنَّف في الحديث الصحيح المجرد الإمام البخاري -رحمه الله-، ثم تَبعه في هذا من تَبعه.

ومن شواهد السبق في عمل الخير؛ ما جاء في قصة القوم الذين قدمُوا من مُضر على رسول الله -صلى الله عليه وسلم-، فلما رأى ما بهم من الفاقة تمعر وجهُه، فخطب في الصحابة وحثهم على الصدقة. فجاء رجل من الأنصار بصرة. كادت كفه تعجز عنها، بل قد عجزت. ثم تتابع الناس حتى اجتمع كومان من طعام وثياب، فتهلل وجه رسول الله -صلى الله عليه وسلم- فقال: "من سن في الإسلام سنة حسنة من أجورهم شيءً. ومن سن في الإسلام سنة سيئة كان من أجورهم شيءً. ومن سن في الإسلام سنة سيئة كان عليه وزرها ووزر من عمل بها من بعده. من غير أن ينقص من أوزارهم شيءً" (رواه مسلم)، وفي الحديث حت على البداءة بالخير؛ ليستن به، وتحذير من البداءة بالشر، خوف أن يستن به.

عباد الله: وكما أن هنَّاكَ أواسًل في الخير، وأَتْمَة فِي الهدى، فهناك أيضًا من هم على الضد من ذلك؛ إذ بلغوا شأوًا بعيدًا في الصَلالة. ومبلغًا عظيمًا في الشر والغواية. وصفوا بقيائح الأفعال والأحوال. وسلكوا طريق أهل الأهواء والأغمار، وكانوا في مقدمة ركب الغافلين الأشبرار. بل وقدوة لأهل الفسق والزيغ والصغار، ويصدق عليهم قول العلى القهار: ( وحصيه أُسْتَذَ يَحْقُرُ إِلَى أَلْتَكَارَ) (القصص: ٤١) ، فهم ضالون مضلون، ومن أمثلة ذلك -عداد الله- ما جاء في (الصحيح) عنه -صلى الله عليه وسلم- أنه قال: رأيت عمرو بن عامر بن لحي الخراعي يجر قصبه فِ النار، وكان أول من سبَّب السَّوائب"، فهو أول من غير دين إبراهيم -عليه السلام- ودعا إلى الشرك وعبادة الأصنام، فكان جزاؤه أن يجر أمعاءه في النار؛ عقوبة له، وزجرًا لكل من يعمل بعمله، ومن ذلك أيضا ما جاء عنه -عليه الصلاة والسلام- أنه قال: "لا تقتل نفس ظلمًا إلا كان على ابن آدم الأول كفل من دمها: لأنه أول من سن القتل"، هذا جزاؤه؛ لأنه أول من سن القتل، فكل من قتل بعده نفسًا بغير حقَّ نائه نصيبُ من الاثم.

وممًا ذكر العلماء في مسائل الاعتقاد أن أول من قال بالقدر معبدُ الجهني؛ أي: هو أول من قال بنفي

القدر، وادّعى أن الله -عز وجل- لا يعلم الأشياء قبل وقوعها، فكذب على الله وضل وافترى، تعالى الله عما يقول الظالمون علوًا كبيرًا.

أمة الإسلام: كم في الماضين من سلفنا الصالح. من الأوائل الأمجاد، الذين ضربوا أروع الأمثلة في التنافس على الخير، وكان لهم شرف السبق. وفضل الصدارة في العلم والعمل؛ فما أحوج الأمة اليوم إلى سابقين مبادرين في وجود الخيرات، مبدعين متقنين مستفيدين من وسائل العصر وامكاناته، يعرفون باوليتهم وسابقتهم في الحد والمثابرة والاجتهاد. مستندين في ذلك كله إلى كتاب ربهم. وسنة نبيهم -صلى الله عليه وسلم-. وما أجدر أن يكون في الناس أوائل يستون للناس سنة حسنة فيتأسى بهم غيرهم فتسمو تفوسهم وترتقى هممهم، وما أجدر أن يكون فيهم أوائل في الرسوخ في العلم، لهم فيه نبوغ واتقان، وفهم واحسان، وحرص على تبليغه ونشره بين الأنام. ويكون فيهم أواسل في طلب معالى الأمور وأشرافها. ويكون فيهم أوائل في الأخلاق الكريمة، والصفات الحميدة، والأداب الفاضلة، ومحاسن الأعمال، ويكون فيهم أوائل في الإصلاح بين الناس، ودعوتهم إلى المحبة والألفة واجتماع الكلمة، ويكون فيهم أوائل في الدعوة إلى الخبر، وصنائع المعروف، وقضاء حوائج الناس، وتفريج كرباتهم، ويكون فيهم أوائل في الكرم والبذل، والجود والإنفاق، والعطاء والسخاء، ويكون فيهم أوائل في استثمار سبل الدعوة، ونشر الدين الحنيف، ومحاسن الإسلام في العالمين، ويكون فيهم أوائل في توجيه وتربية النشء، وشغلهم بالنافع المفيد، وما أحوج الأمة كذلك إلى سابقات صالحات قانتات في الاعتزاز بالدين والمحافظة على أوامر رب Iteltry.

إننا -عباد الله- بحاجة ماسّة إلى أن تحذو حذو كل صاحب قدوة في مجاله، من أهل السبق والفضل والأولية. فنسلك سبيل العلماء الربانيين في علمهم. والطائعين العابدين في إخباتهم لربهم، والتائبين المنيبين في توبتهم، والذاكرين الله كثيرًا في ذكرهم. والصادقين في صبرهم، والشاكرين في شكرهم. والصادقين في صبرهم، والشاكرين في شكرهم. في ثباتهم، والجادين والمتقنين أعمالهم، والمحافظين على أوقاتهم في جدهم واجتهادهم، والبارين آباءهم في برهم، والواصلين رحمهم في وصلهم، وهكذا في كل محال من محالات اتماء سبيل المؤمنين.

> 7 🕬 ربيع آخر ١٤٤٢ هـ - الغدد ٥٩٢ السنة الخمسون



