



اللجنة العلمية د. جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل د. محمد عبد العزيز السيد

الاشتراك السنوي الف الداخل ١٠٠ جنبة توضع ال حساب الجلة رقم/ ١٩١٥٩ . فيتك فيصل الاسلامي مع ارسال قسيعة الايداءعلى فاكس الحلة رقم/ ١٢٢، ١٢٢٢٠٠ ۲. - ١ الخارج ١٠ دولازا او ١٠٢ ريال معودي أو مايغاد لهما



ACp ----

# السلام عليكم

# قانون الصيانة

من المتفق عليه بين عقلاء البشر أن . كل من صنع شيئًا فهو الأخبر والأعلم بصيانته . فالذي صنع الطائرة هو الأعلم بصيانتها. والذي صنع الصاروخ هو الأخبر بصيانته. وكذا الذي خلق الإنسان هو الأعلم بصيانته واصلاحه. ولم يذع أحد إطلاقا أنه خلق الإنسان. والذي أخبر بخلق الإنسان هو الله وحده: فقال . لم عالي إسر والذي أخبر (التين : ٤). ولذا فالله تعالى وحده هو الأعلم بقانون صيانة الإنسان واصلاحه . لا عذ م عر رف اليد في أسر (١٤ : ٤). الإنسان واصلاحه . لا عذ م عر رف اليد في أسر اللك : ٤١). الإنسان واصلاحه . لا عذ م عر رف اليد في أو الملك : ٤١). الإنسان واصلاحه . الأخبر عن رف اليد في أو الملك : ٤١). الإنسان واصلاحه . الأعذ م عن رف اليد في أو الملك : ٤١). ولا الذي الما بالذي الما تعالى وحده هو الأعلم بقانون صيانة الإنسان واصلاحه . الأمان وصيانته وشقانه وسعادته لا يقدر فقانون صلاح الإنسان وصيانته . وشقانه وسعادته لا يد مايه إذ الله وحده. ومحاولة العبث بقوانين الإصلاح الربانية لعباده أو إدخال تعديلات عليها بدون إذن الصانع الخالق لا بد أن يأتي من ورائها فساد وتعطل تلك الألة المخلوقة عن سيرها وانحرافها عن مسارها. وما أشبهه حينئذ بمن تعطلت سيارته فاستعان بالجزار ليصلح له السيارة.

همن إذن سيصلح أحوال البشرية غير خالقها ومنشنها؟! أهلا يعقلون.



## بريد القراء

#### .بريد القراء .. أول باب تفاعلى إعلامي منذ القرن الـ ١٨

عزيزي قارئ مجلة التوحيد؛

قبل أكثر من قرنين من الزمان كان باب التفاعل الوحيد بين الصحف وبين القراء، هو باب بريد القراء ..

وتطور الوضع الآن إلى رسائل الكترونية ترسل إلى مواقع الصحف الإلكترونية للتعقيب على المقالات والأخبار مباشرة. بالإضافة إلى البريد العادي.

وتفعيلاً للتواصل بين مجلة التوحيد والقراء الكرام، فإنه تتاح نافذة ، بريد القراء .. في مجلة التوحيد. فيرجى لن يرغب بالمشاركة الالتزام بالأصول الصحافية بعدم التعدي أو اتهام أشخاص بلا دليل، وينبغي أن تكون الرسالة ما بين ٢٠٠ و ٥٠٠ كلمة بحد أقصى. وسيتم إهمال الرسائل التي تأتي بلا توقيع أو تحتوي على لغة بذيئة لا تصلح للنشر. والله الموقق.



| ۲  | ليلة النصف من شعبان د . عبد الله شاكر                 |
|----|-------------------------------------------------------|
| ٥  | باب التفسير : سورة العنكبوت د . عبد العظيم بدوي       |
| 14 | قانون المعرفة الإسلامي د . أحمد منصور سبائك           |
| 18 | الأمثال في القرآن مصطفى البصراتي                      |
| 17 | باب السنة د . مرزوق محمد مرزوق                        |
| 11 | فقه المرأة في الإسلام د . عزة محمد رشاد               |
| ۲۸ | منهج السلف وضوابطه معاوية محمد هيكل                   |
| 47 | واحة التوحيد د . علاء خضر                             |
| 27 | دراسات شرعية د . متوني البر اجيلي                     |
| ٤١ | لنجعلها لكم تذكرة د . عماد علي عيسى                   |
| 22 | باب الفقه: صلاة الخوف د . حمدي طه                     |
| ٤٨ | كتاب عربي علّم العالم محمد محمود فتحي                 |
| 07 | تحذير الداعية من القصص الواهية علي حشيش               |
| 07 | درر البحار علي حشيش مستحسب مستحسب                     |
| 07 | قرائن اللغة والنقل والعقل د . محمد عبد العليم الدسوقي |
| 71 | سمع الله لمن حمده د . ياسر لمعي                       |
| 78 | ذم البخل والشح المستشار أحمد السيد علي                |
| ٧٦ | منبر الحرمين: محبة الله تعالى د . بندر بليلة          |

مقالات في معانى القراءات د . أسامة صابر



جمعية أنصار السنة المحمدية



رئيس التحرير التنفيذي. حسين عسطسا القراط

## مدير التحرير إبراهيم رفعت أبو موته

#### الإخراج الصحفي:

أحمد رجب محمد محمد محمود فتحى

#### ثمن النسخة مصر ٥٠٠ قرش ، السعودية

۲ ريالات ، الإمارات ۲ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أوروبا ٢ يورو

#### إدارة التحرير

٨ شارع قولة عابدين. القاهرة ت، ٢٣٩٣٦٥١٧ . هاكس ، ٢٣٩٣٠٥١٧ البريد الإلكتروني ||

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

#### Upload by: altawhedmag.com

٧.

# ונפפע



الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده وعلى آله وصحبه، وبعد.. فقد أحدث الناس في شهر شعبان بدعًا منها، الاحتفال بليلة النصف من شعبان وقد ذهب البعض إلى أن ليلة النصف من شعبان هي المرادة في قول الله تعالى، وإِنَّا أَمَرَكَتُهُ فَلَا يُنَهُ بُمَرَكَةُ إِنَّا كُمَّا سُدِرِنَ ۞ فِهَا بُقَرَقُ كُلُ أَمَرٍ عَكِمٍ ، (الدخان: ٣.٤).

#### الرئيس العام 🖄 د. عبد الله شاكر

شعبان ٢٤٤ هـ - العدد ٢٩٥ - السنة الخمسون

وقد ذكر القرطبي رحمه الله عن عكرمة أنه قال: هذه الليلة هي ليلة النصف من شعبان .. (تفسير القرطبي، ج ٨، ص ٤٣٢). وقد خالف جماهير أهل العلم عكرمة في ذلك، وقالوا: إن المراد بها ليلة القدر، وهو الصواب، وقال ابن جرير رحمه الله: رتبك الليلة ليلة القدر أنزل الله هذا القرآن من أمّ الكتاب في ليلة القدر ». وقال آخرون: بل هي ليلة النصف من شعبان، والصواب في ذلك قول من قال: عنى بها ليلة القدر. (تفسير ابن جرير الطبري: ج ٢٠، ص

وقال ابن كثير رحمه الله: "ومن قال بأنها ليلة النصف من شعبان كما روي عن عكرمة، فقد أبعد النُجْعَة، فإن نص القرآن أنها في رمضان". (تفسير ابن كثير: ج٤، ص ١٧٦).

وقال الشيخ: محمد أمين الشنقيطي رحمه الله: وقد بيَّن تعالى أن هذه الليلة المباركة هي ليلة القدر، التي أنزل فيها القرآن من شهر رمضان، فدعوى أنها ليلة النصف من شعبان كما روي عن عكرمة، وغيره، لا شك أنها دعوى باطلة، لخالفتها لنص القرآن الصريح، ولا شك كل ما خالف الحق فهو باطل .. (أضواء الميان: ج٧. ص ٣١٩).

ولعل اعتقاد البعض أن ليلة النصف من شعبان هي المرادة من قول الله تعالى في سورة الدخان دفعتهم إلى تعظيم هذه الليلة وتفضيلها. ومن هؤلاء أهل الشام، قال ابن رجب رحمه الله: وليلة النصف من شعبان كان التابعون من أهل الشام كخالد بن معدان. ومكحول. ولقمان بن ناصر وغيرهم يعظمونها ويجتهدون

فيها في العبادة، وعنهم أخذ الناس فضلها وتعظيمها، وقد قيل: إنه بلغهم في ذلك آثار إسرائيلية، (لطائف المعارف، ١٩٩)، وقد خالف أهل الشام كثير من أهل العلم، واستندوافي ذلك إلى أدلة منها:

(1) أنه لم يرد دليل صحيح صريح على فضل هذه الليلة، ولم يثبت عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه أحياها، ولا أحد من أصحابه رضي الله عنهم. قال أبو شامة رحمه الله: قال الحافظ أبو الخطاب بن أهل التعديل والتجريح: ليس في فضل ليلة النصف من شعبان حديث صحيح. (الباعث على إنكار البدع والحوادث، ص (٣٣).

كما ذكر الحافظ ابن رجب رحمه الله إن قيام ليلة النصف من شعبان لم يثبت فيه شيء عن النبي صلى الله عليه وسلم ولا عن أصحابه. (لطائف المعارف، ص ٢٠٠).

ولذلك أقول: إذا لم يثبت فيه شيء عن الله تبارك وتعالى، أو عن رسوله ومصطفاه صلى الله عليه وسلم، ولا يجوز لأحد أن يتعبد لله تبارك وتعالى، بما لم يرد به الشرع، وهذا الذي دفع بعض أهل العلم ببدعية قيام ليلة النصف من شعبان، قال الشيخ عبد العزيز بن باز رحمه الله: وأما ما اختاره الأوزاعي رحمه الله من استحياب قيامها للأفراد واختيار الحافظ ابن رجب لهذا القول فهو غريب وضعيف؛ لأن كل شىء لم يثبت بالأدلة الشرعية كونه مشروعًا لم يجز للمسلم أن يُحدثه في دين الله، سواء فعله مفردًا أو في جماعة، وسواء أسرَد أو أعلنه؛ لعموم قوله صلى الله عليه وسلم: من عمل عملا ليس عليه أمرنا فهو رد، وغيره من الأدلة الدالة على إنكار البدع والتحذير منها. (التحذير من البدء؛ ص .(11

وقال أيضا بعد ذكره لبعض الأيات والأحاديث وكلام أهل العلم حول ما ورد في ليلة النصف من شعبان: ومما تقدم يتضح

لطالب الحق أن الاحتفال بليلة النصف من شعبان بالصلاة أوغيرها، وتخصيص يومها بالصبام بدعة منكرة عند أكثر أهل العلم، وليس له أصل في الشرع المطهر، بل هو ما حدث في الاسلام بعد عصر الصحابة رضى الله عنهم. (التحذير من البدع، ص ١٥). ومن الأدلية التي استند إليها القائلون سدعية الاحتفال بليلة النصف من شعبان: أن الحافظ ابن رجب الذي ذكر تفضيل بعض التابعين لهذه الليلة ذكر أيضا أن مستندهم في ذلك آثار إسرائيلية. والمنكرون لهذا التفضيل يقولون لهم: متى كانت الآثار الإسرائيلية حجة يستدل بها في دين رب العالمين؟ ومن المعلوم أن الدين هو ما جاء عن الله أو رسوله صلى الله عليه وسلم، كما استند القائلون بالتفضيل إلى الحديث الذي رواه أبو موسى الأشعري عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: (إن الله ليطلع في ليلة النصف من شعبان فيغفر لجميع خلقه إلا لمشرك أو مشاحن، وهذا حديث ضعيف رواه ابن ماجه في سننه. وقال عقبه: في الزوائد: إستاده ضعيف؛ لضعف عبد الله بن لهيعة وتدليس الوليد بن مسلم ،، كما ذكر عن السندى أنه قال: دراوى الحديث عن أبي موسى الأشعري لم يلق أبا موسى .. (انظر سنن بن ماجه، حديث ((١٣٩٠)).

كما استندوا إلى حديث علي بن أبي طائب رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: إذا كانت ليلة النصف من شعبان، فقوموا ليلها وصوموا نهارها. فإن الله ينزل فيها لغروب الشمس إلى سماء الدنيا فيقول: ألا من مستغفر فأعفر له، ألا من مسترزق فأرزقه. ألا مبتلى فأعافيه. ألا كذا، ألا كذا، حتى يطلع الفجر، وهذا ألا كذا، ألا كذا، حتى يطلع الفجر، وهذا مديث ضعيف. قال البوصيري في الزوائد، أسناده ضعيف لضعف ابن أبي سبرة، قال فيه أحمد بن حنبل وابن معين: يضع الحديث. (انظر سنن ابن ماجه، حديث ( ال٣٨٨)).

03

شعبان ٢٤٤١ هـ

- 12212 TPO

- Iturie

الخمسون

وقال الشيخ علي محفوظ رحمه الله: من البدع الفاشية في الناس احتفال المسلمين في المساجد بإحياء ليلة النصف من شعبان بالصلاة والدعاء عقب صلاة المغرب، وإحياؤها بذلك على الهيئة المعروفة لم يكن في عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولا في عهد الصحابة رضي الله عنهم أجمعين، (انظر: الابداء في مضار الابتداع، ص (٢٨٦)).

وقال الشيخ محمد رشيد رضا رحمه الله: إن الاحتفال بليلة النصف من شعبان من مواسم البدعة التي ينسبونها إلى الشرع وليست منه، كما قال العلامة ابن الحاج في ابتداء القرن الثامن.. (انظر مجلة المنار، المجلد الثالث. لعام ١٣١٥هـ)

وللأستاذ الدكتور عبد الفتاح بن إبراهيم سلامة رحمه الله رسالة في ليلة النصف من شعبان عنونها بقوله: «شعبان ونصف شعبان بين الحقائق الإسلامية والأباطيل الإسرائيلية، وقد تحدث فيها عن أسطورة الاحتفال بليلة النصف من شعبان، وقد قدم لهذه الرسالة شيخي العلامة الدكتور/محمد خليل هراس رحمه الله. (انظر: مجلة الهدي النبوي العدد الثامن لعام ١٣٨١هـ، صفحة ٤٣).

ومن البدع المحدثة في ليلة النصف من شعبان ما يعرف بالصلاة الألفية، وأول من أحدث هذه الصلاة رجل يعرف بابن أبي الحمراء، من أهل نابلس سنة ثمان وأربعين وأربعمائة. حيث قدم إلى بيت المقدس، وكان حسن التلاوة، فقام فصلى هذه الصلاة. (انظر: الحوادث والبدع، ص ١٢١).

وسميت هذه الصلاة بالألفية؛ لأن المصلي يصلي مائة ركعة يقرأ في كل ركعة سورة الإخلاص عشر مرات، ويظهر من تاريخ اختراع هذه البدعة أنها لا أصل لها في الشرع. فلم يفعلها النبي صلى الله عليه وسلم، ولا أصحابه ولا أحد من التابعين، أو الأئمة المرضيين. وقد استندوا في فعلها إلى حديث موضوع منسوب إلى النبي صلى الله عليه وسلم، وهو قوله: با على من صلى مائة ركعة

في ليلة النصف من شعبان، يقرأ في كل ركعة بفاتحة الكتاب، وقل هو الله أحد عشر مرات إلا قضى الله عز وجل له كل حاجة طلبها تلك الليلة،. قال ابن الجوزي: هذا حديث لا نشك أنه موضوع. (الموضوعات لابن الجوزي: ج٢. ص ١٢٧).

كما أورده ابن القيم في الأحاديث الموضوعة وقال عقبه: والعجب من شم رائحة العلم بالسنن أن يغتر بمثل هذا الهذيان ويصليها .. (المنار المنيف: حديث رقم ١٧٥).

وقال ابن تيمية: إن الحديث الوارد في الصلاة الألفية موضوع باتفاق أهل العلم بالحديث، (اقتضاء الصراط المستقيم: ج٢، ص ٦٢٨).

ومن البدع المحدثة التي يفعلها البعض في هذه الليلة الاجتماع لقراءة دعاء مخترع يطلبون فيه من الله تعالى أن يمحو من أم الكتاب، شقاوة من كتبه شقيًا ويكتبه سعيدا، وهو دعاء طويل يبدأ بقولهم: ، اللهم يا ذا المن ولا يمن عليه، يا ذا الجلال والإكرام، ويا ذا الطول والإنعام.. اللهم إن كنت كتبتني عندك في أم الكتاب شقيًا أو محرومًا، أو مطرودًا أو مقترا على في الرزق، فامح اللهم بفضلك شقاوتي وحرماني..... وهذا الدعاء لم يثبت عن رسول الله صلى الله عليه وسلم. ولا عن السلف الصالح، قال الشيخ على محفوظ رحمه الله: .ونسبة هذا الدعاء إلى بعض الصحابة قد شك فيها الإمام أبو حيان وغيره من المحققين....، وأصل هذه الدعة ما نقل عن اليافعي أنه قال: «إن أولى ما يدعى به في ليلة النصف من شعبان: اللهم ياذا المن ولا يمن عليه .. (الابداع. ص ٢٩٠). وقد عد الشيخ رشيد رضا رحمه الله هذا الدعاء من البدء فقال: "ولا ندري من وضع هذا الدعاء، ومنها الاجتماع لقراءته، وجعل ذلك شعيرة من شعائر الدين، وغير ذلك. (انظر مجلة المتار: ج٣. ص ٦٦٧).

أسال الله تعالى أن يوفق المسلمين للعمل بسنة النبي الأمين صلى الله عليه وسلم، والكف عن المحدثات في الدين. قال الله تعالى: ( الله أَ أَحَيبَ النَّاسُ أَن يُزَكُّرا أَن يَقُولُوا مَا مَتَ وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ () وَلَقَدْ فَنَنَا الَذِينَ مِن قَبَلِهِمٌ قَبْعَلَمَنَ اللهُ الَّذِينَ صَدَقُوا وَلِيَعَلَمُنَ الْكَذِينَ () أَمْ حَيبُ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ التَيتَاتِ أَن يَسْبِقُونَاً سَاءَ مَا يَعَكُمُونَ )

#### (العنكبوت: ١-٤).

2021 22 21

#### مداد 🖍 د. عبد العظيم بدوي 🗕

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: فسنبدأ في هذا العدد تفسير سورة جديدة من سور القرآن العظيم، ألا وهي سورة العنكبوت، ونسأل الله أن يرزقنا بركات القرآن وأن يجعله حجة لنا لا علينا، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

[[numicifu]]

#### يين يدي السورة:

سُميَّتُ بِهَذَا الأَسْمِ لَضَرْبِ اللَّهُ تَعَالَى فَيها الْتَلَلَ لِلْمُشْرِكِينَ الَّذِينَ اتَّحَدُوا مَنْ دُونَه أَوْلِياءَ، وَطَنَّوا أَنَّها مَانَعَتُهُمْ مِنْ عَذَابِ اللَه، فَضَرَبَ اللَه لَهُمُ

الْمَثْلُ بِالْعَنْكَبُوتِ اتْخَذَتْ بَيْتًا تَحَتَمِي بِهَ، وَمَا هُوَ بِحَامِيهَا.

وَاخْتَلْفَ الْعُلْمَاءُ فِي مَكَيْتَهَا وَمَدنَيْتَهَا، فَمِنْهُمْ مَنْ قَالَ: كُلُّهَا مَكَيَّةٌ، وَمِنْهُمْ مَنْ قَالَ: كُلُّها مَدَيْيَةٌ إِلاَّ إِحْدِى عَشْرَةَ آيَةٌ فِي أَوَّلُهَا.

وَهِي تُرَكَّزُ عَلَى الْعَقيدة وَأُصُـول الدين وَأَرْكان الأيمان، وَلا سيَّما التَّوْحيدُ، وَالنَّبُوَة، وَالْبَعْثُ بَعْدَ الْمُوْت، وَلَكَنَّ مَحْوَر السَّورة يَدُورُ حَوْل سَنَة من سَنَ اللَه الْكَوْنِيَة، وَهَي سُنَةً

مِنَ ٱللَّيْتِ ، (الأَقَـصَال ٣٧)، وَلِيْمَلَمَ ٱلْمُؤْمِنِينَ () وَلِيَمَلَمَ ٱلَّذِينَ نَافَقُوْأَ ، (آل عمران: ١٦٦- ١٦٦).

#### مُناسبتها لما قبلها:

ية تَعَلَّق أَوَّلِ هَذِه السُّورَة بِمَا قَبُلُهَا وُجُوهُ: قَالَ الرَّازِيُ عَمَا اللَّهُ عَنْهُ: قَالَ الرَّازِيُ عَمَا اللَّهُ عَنْهُ: لَمَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَى فِي آخَر المُحَصَص، إِنَّ آلَي فَرَضَ عَلَكَ الْقُصَص، هِ أَنَّ قَلْكَ إِلَى عَلَكَ الْقُصص، هَ أَنَّ يَرُدُهُ إِلَى مَكَهَ طَاهرًا عَالِبًا على الْكُفَار، وَكَانَ ضَعْب عَلَى الْمُعْض ذَلِكَ.

شعبان ۲۶۶۲ هـ - العدد ۲۹۵ - السنة الخمسون 02

num and

شعبان ٢٤٤٢ هـ - العدد ٢٥٦ - السنة الخمسون

06

فَقَالَ الله تَعَالَى: (1 ) أحت أعلن أن يترقوا أن المولة الكتا وفتر لا تقتلونه (العنكبوت: ٢-١). ولا يُؤْمَرُوا بِالْجِهَادِ. (التَّفسير الكبير: ٢٥ / ٢٣). وذكر الجالال رحمه الله في وجه اتصالها بما قْبْلُهَا: أَنْهُ تَعَالَى أَخْبَر ف أول السبورة السابقة عَنْ فَرْعَوْنَ أَنْهُ: ( عَلَا إِ الأزص وبتعكل أقبلهما شبغا يستضعف طايفة شته لذبخ المآدفن وتشتغى يشاقفون (القصص: ٤)، وافتتح هذه بذكر المؤمنين الذين فتنهم الكفار، وعذبوهم على الإيمان، بعدّاب دون ما عَدْبَ بِه فَرْعَوْنَ بِنِي إِسْرَائِيلَ بِكَثِيرٍ، تَسْلِيَة لهم بما وقع لمن قبلهم. وَحَثًا عَلَى الصَّبْرِ، ولذا قال هُنا: وَلَقَدْ فَتَا اللَّهُ مِن مَلْهِ، (العنكبوت: ٣)، وأيضا لماكان فيخاتمة الأولى الإشارة إلى هجرة التبي صلى الله عليه وسلم أي في قوله تعالى: ( الذى فرض عثنك المراك أرادك إلى معاد، (القصص: ٨٥) عَلَى بَعْض الأَقْوَالَ، وفي خاتمة هذه الإشارة إلى هجرة المؤمنين بقوله تعالى: « بَعَادِي ٱلَّذِي عَامَةِ آ إِنَّ أَرْضٍ وَسِعَدٌ ) (العنكبوت: ٥٦) ناسب تتاليهما. «روح المعانى ٢٠ / ١٣٢ .. والم وا ، أحسب الثَّاسُ أَنْ

تطلق الفتنة على البلاء والمحنة لأن المحن تميز الطيب من الناس عن الخبيث

يُتُركوا أنْ يَقُولُوا آمَنًا وَهُمْ لاَ يُفْتَنُونَ

#### سرَ وجود الحروف المقطعة لِع أوائل السُور:

اختلف العلماء فيسروجود الحروف المقطعة في أوائل السُور، وَالرَّاجِح-وَاللَّه أَعْلَمُ بأسرار كلامه-أن المراد بها إثبات كون القرآن كلام الله رب العالمين، وإبطال قول المشركين أن محمدًا صلى الله عليه وسلم افتراه، وذلك أنه مؤلف من هذه الحروف التي يتألف منها كالأمهم. ومحمد واحد منهم، لسانه لسانهم، وقد عَجَزوا أَجْمَعُونَ أَنْ يَأْتُوا بمثل هذا القرآن فمحمد أعجز، فثبت أنه كلام الله أوحاه إليه، كما قال تعالى: < خَتْ نَعْضُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَعِنِ بِمَا أَوْجَيْنَا إِلَيْكَ هُذَا ٱلْقُرْءَانَ وَإِنْ كَنْتَ مِنْ قُبْلِهِ. لَمِنْ التعلي ، (يوسف: ٣). تغريف الفتنة،

أَحَسبَ النَّاسُ أَنْ يُتَرَكُوا أَنْ يَقُولُوا آَمَنًا وَهُمْ لاَ يُفْتَنُونَ، الْفَتْنَةَ فِي الْأَصْلِ إِدْحَالُ الْدُهَبَ فِي النَّارِ لِتَمْيِيزِ

جَيْده منْ رَدِيبَه، شَمْ اسْتَعْمَلَتْ فِي التَّعْدَيبِ بِالنَّار، كَمَا فِي قَوْله تَعَالَى فِي قَصَّة أَصْحَابِ الْأُخْدُودِ وَالْتَحْتُ فَرْ قَصْحَابِ الْأُخْدُودِ مَنْ حَمْمَ وَقَالَ تَعَالَى مَن الْكَافِرِينَ، وَقَالَ تَعَالَى عَن الْكَافِرِينَ، وَقَالَ تَعَالَى فَن الْكَافِرِينَ، وَقَالَ تَعَالَى مَن الْكَافِرِينَ، وَقَالَ تَعَالَى مَن الْكَافِرِينَ، وَقَالَ تَعَالَى مَن الْكَافِرِينَ، وَقَالَ مَعْرَبِهِ مَنْ عَلَى مَنْ اللَّهِ عَلَى مَن الْكَافِرِينَ، وَقَالَ مَعَالَى مَنْ مَعْلَى مَا اللَّهِ عَلَى مَنْ مَنْ الْعَالَى مَنْ اللَّهُ مَنْ الْعَالَى مَنْ

ثم أطلقت الفتنة على البلاء والمحنة، لأن المحن تمير الطيب من النَّاس والْحْسِبْ، فَالْطَيْبُ إِذَا ابْتَلَى صبر واختسب، وعلم أن ذلك من الله عدلا، فرضى بقضاء الله، واستسلم له، وفر النه بما نحنه ليعافيه مما يكرهه. والخبيث من النَّاس إذًا ابْتَلَى سَخْطَ وغضب، وظنَّ أنَّ الدِّينَ هُوَ سبب المحن والبلاء فارتد عنه، وفي هؤلاء يقول الله تعالى: دوَّن أَلنَّاسٍ مَن يَعْدُ أَلَّهُ عَلَىٰ حَرْفَ قَلَنْ أَسَابَهُ. حَرْفَ الْمُعَالَ بدٍّ وَإِنَّ أَسَابَتُهُ عَنْدَةُ أَنْقَلْتُ عَلَى وَجْهِهِ. خَبْرُ ٱلذَّبَّا وَٱلْإِجْرَةُ ذَلِكَ هُوَ ٱلْحُسْرَانُ ٱلْشِينُ. (الحج: ١١)، ويقول تعالى: و المتر ألكام من تلول كالمكتا إلك فَإِذا أُوذِي فِ الله جَعَلَ فِسْبَةَ الشَّاسِ كَمَدَاب اللهِ وَلَيْن جَاءَ لَضَرْ مِن زَتِكَ لَقُولُزَ إِنَّ كُنَّا مُعَكَّمُ

#### أَوْلَيْسَ أَمَّةُ بِأَعَلَمَ بِمَا فِي سُتُوْلِ أَسْلِينَ ، (العنكبوت: ١٠). الابتلاء سُنَّة كَوْلِيَّةً،

وَمَعْنَى الآيَة؛ أَحَسَبُوا أَنْ يَقَعَ الأَكَتَفَاءُ بِمُجَرَد اسْتَجَابَتَهِمْ، وَظَّاهَر إِنَابَتَهِمْ، وَلَمَا يَقَعِ امْتَحَانُهُمْ السَّتَجَابَدَوالاَضَتِبارَاتَ، وَضَـرُوبِ الآخَتِبارَاتَ، عَلَّا، لَنَبُلُونَهُمْ كَمَا بِلُونَا مِنْ قَبْلِهِمْ، مَنَّةً أَنْهُ لَا حَزَابِ: ٢٢)، وَلَدَلِكَ قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدَ قَتَنَا الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ، وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدَ مَنَا يَلُهُ مَنْ

(الدخان: ١٧).

الملة من الايتلاء:

ثم بين سُبحانه وتعالى العلّة من الابتلاء. فقال: هليعلمن الأبتلاء. فقال: صدقوا وليعلمن الله الذين، كما قال تعالى فيما أصاب المؤمنين يوم أحدد، وما محد ريمة التربين ويقلم الما تاقتواً، (آل عمران: الما راتد (17).

والـظ اهـر اللّـت بـادرُ من وليعلم، غيرُ مراد، فالله تعالى قد أحاط بكُل شيء علما، وقد خلق الخلق بعلمه، وعلم ما هم عاملون قبل أن يخلقهم، وإنما المراد ليظهر لبغضهم من بغض

من الحسبان الخاطئ أن يحسب الناس أن نتركوا بلا انتلاء ولا امتحان

لم يكن ليظهر قبل ذلك. حتى يشهدوا على أنفسهم. وتقوم الحجة عليهم باعترافهم.

#### والعاقبة للمتقينء

وفي هذه الأية تعزية للمضطهدين العذبين من المؤمنين المستضعفين، أن اصبروا على ما أصابكم. وَاثْبُتُوا عَلى دينكم. فستكون العاقبة لكم كما كانت لاخوانكم المؤمنين من قبْلكم لما صَبَرُوا.كما سيق بيانه في سورة القصص، وكما قال تعالى: وواؤرتنا القوم الذيب كانوا التقلينين الكرى الأزض وتغشرتهما الني بشركنا فيها وتنت كلنت زلا الخني عَلَى بَغِيَّ إِسْرَهِ بِلَّ بِعَا صَيْرُوا وَدَسَرْنَا مَا كَانَ يَضْغُمُ فرْعَوْثُ وَقَوْمُنُهُ وَمَا كَانُوْا يعرشون، (الأعسراف: ١٣٧)، وقال تعالى: (أَخ حَيِبْنُهُ أَن تَدْخُلُوا ٱلْجَنَّكَةَ وَلَعَّا يَأْتِكُم مَثْلُ ٱلَّذِينَ خَلُوا مِن قَبْلِكُمْ مُستشر التأساء والقداد وذاذا حَتَّى يَقُولَ ٱلْرَسُولُ وَٱلَّذِينَ مَامَنُوا مَعَنُهُ مَتَى نَصْرُ أَمَّةٍ أَلَا إِنَّ نَصْرَ أَمَّهِ قَبْ ، (المقرة: ٢١٤).

قمن الحسبان الخاطئ أن يحسب الناس أن يتركوا بلا ابتلاء ولا امتحان. ومن الحسبان الخاطي أن يحسب المسيئون الظالمون أنهم مفلتون من عداب الله: رأم حسب الذين بعملون السيئات أن يستقونا، أي يعجزونا ويفلتوا من عدالت ١٩ ساء ما يحكمون .. فإن الله تعالى لا يعجزه شيء، ولا يعجز عَنْ شَيْء، وَهُوَ سُبْحَانَهُ وَإِنَّ أمهل الكافرين فلن يهملهم. كما قال تعالى: ، وَلا يَحْسَينَ الدن كغروا أنما نعلى لهنم ختر لأفسية إتما لتو قد الأوالوا إِنْمَا وَلَحْمَ عَذَابٌ مُهِينَ ، (آل عمران: ١٧٨)، وقال تعالى: و وَزُبُّكَ ٱلْعَقُورُ دُو ٱلرَّحْمَةِ لَوْ لْوَاخِذْهُم بِمَا كَسَبُوا لَعَجْلَ لَحُمْ ٱلْعَذَابَ بَلِ لَهُم مَوْعِدٌ لَن يَحِدُوا مِن دُونِهِ. مَوْيلاً ، (الكهف: ٥٨)، وقال تعالى: القرف ومن لكذن بنا للدية متتدرخهم مَنْ حَسْبُ لَا تَعْلَمُونَ ()) وَأَمْتُلْ لَمُعْمَ إِنْ كَدِي مَنْعِنْ، (القلم: 21-20) وفي الحديث: «إنَّ الله ليملى للظالم حتى إذا أخذه لم يفلته . قال: ثم قرأ ، وكذلك أخذ ربك إذا أخذ القرى وهي ظالمة إنّ أخذه أليم شديد، (هود: ١٠٢). وصحيح النخاري وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب

شعبان ۲۶۶۱ هـ - العدد ۲۹۰ - السنة الخمسون

العالمين.



شعبان ٢٤٤١ هـ - العدد ٢٩٥ - السنة الخمسون 08

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

#### صناديق الاستثمار؛

فصناديق الأستثمار وعاء مالي لتجميع مدخرات الأفراد واستثمارها في الأوراق المالية، وغالبًا ما يكون إنشاء صناديق الأستثمار بواسطة البنوك وشركات التأمين، ويديرها جهة ذات خبرة في إدارة محافظ الأوراق المالية، مدير استثمار مقابل أتعاب، وكان الملك "وليام" ملك هولندا هو أول من نسبت إليه فكرة الاستثمار الجماعي عام ١٨٢٢م، أما بداية ظهور الصناديق الاستثمارية فكانت في لندن عام مامم بإنشاء الصندوق الذي عرف باسم "صندوق إدارة المستعمرات للاستثمارات"،

#### المعاد المن خليل

وبعد الحرب العائمية الثانية أصبحت شركات الاستثمار تحتل مكانة بارزة بين المؤسسات المالية الأمريكية، ففي حين كان عدد هذه الصناديق ٥٥٠ صندوقًا عام ١٩٦٦م صاح أصولها ٥٠ مليار دولار، زادت بعد ثلاثة عقود ليبلغ عددها ٥٦٥٥ صندوقًا بلغ صاحية أصولها ٢٧٠٠ مليار دولار ٢,٧ تريليون دولار، وبعد سنوات قلائل تضاعفت هذه المبالغ حتى بلغ صاحية أصول أحد صناديق الاستثمار بمفرده وهو صندوق الارتباط الاستثمار بحيتان المورصة. والارتباط وثيق بين هذه الصناديق وبورصة الأوراق

المالية التي تستثمر فيها أصول تلك الصناديق. بيع الأسهم على المكثوف

## Short Selling

ي وول ستريت خاصة-وي سائر البورصات بصفة عامة- توجد ممارسة شائعة تقوم بها صناديق الاستثمار الكبرى. وهي بيع أسهم شركات معينة على المكشوف؛ وفي البيع

على المكشوف يقوم المضارب باقتراض أسهم شركة معينة من شركة سمسرة مقابل رسوم متفق عليها ليبيعه في السوق بسعره الحالي، ويلتـزم هـذا المضارب بأن بردهذه الأسهم فأجل محدد في المستقبل القريب، وهذا المضارب يتوقع أن يتمكن من شراء هذه الأسهم لاحقا بسعر أقل ليردها إلى شركة الوساطة ويغلق مركزه المفتوح، ويحقق الريح من الفارق بين سعرى البيع والشراء. وهذه ما تفعله دومًا صناديق الاستثمار حيث تقوم بالبيع على المكشوف بكميات بالغة الضخامة للأسهم التى تعتقد أن سعرها سيتراجع: بل إن شئنا لقلنا التي تعمل الصناديق عن عمد إلى خفض أسعارها من خلال المضاربات والشائعات التي تدفع حملة الأسهم وخاصة من صغار المتداولين إلى بيعها: خوف من انخفاض أسعارها مستقبلا. مما يدفع سعر السهم للتراجع أكثر، وحينت تقوم هذه الصناديق بشراء تلك الأسهم بأسعار أرخص لتغطي مراكزها المكشوفة، ولتحقق ريحًا من وراء المضاربة باستخدام البيع على المكشوف على حساب المستثمرين الأفراد الصغار والذين يعتبرون صيدا سهلا.

ولأن هذا الأمر يتكرر بصفة دورية وباستخدام نفس الأسلوب يطلق البعض على المستثمرين الأفراد الصغار "dumb money" ، أموال غبية ، وسبب

لا وول ستريت خاصة -ولا سائر البورصات بصفة عامة - توجد ممارسة شائعة تقوم بها صناديق الاستثمار الكبرى ، وهي بيع أسهم شركات معينة على المكشوف

التسمية أن هذه الأموال محكوم على أصحابها بالخسارة دائما أمام كبار الستثمرين وخاصة والتي تحقق ثروات طائلة من جراء هذه المضاريات حيث يمكن للسهم الواحد أن يفقد جلسة تداول واحدة:

خاصة وأن تلك الأسواق التي تتحرك فيها الأسعار بحرية تامة وفقًا لآليات العرض والطلب ودون أي حدود سعرية، ومن ثمً يحقق البائع على المكشوف ثروة طائلة. وتلجأ صناديق الاستثمار إلى المصاربة بالبيع على المكشوف؛ لأن الهبوط عادة ما يكون أكثر سرعة من الارتفاع في الأسواق المالية نتيجة تغلب عامل الخوف على عامل الأمل لدى المتداولين مما يجعل الفرصة للاستفادة من الهبوط أكبر.

بيع أسهم شركة جيم ستوب على المكشوف: شركة "جيم ستوب" هي شركة ألعاب الفيديو والأجهزة الإلكترونية، وكغيرها من الشركات تأثرت سلبًا منذ بداية وباء كورونا: حيث سجلت في عام ٢٠١٩م خسارة قدرها ٤٧٠ مليون دولار؛ نتيجة لاعتمادها في نشاطها على متاجرها الحقيقية التى جاوزت الألف متجر والموجودة في كافة أنحاء الولايات الأمريكية، ونتيجة اتجاه أغلب المستهلكين إلى التعامل مع التجار الإلكترونيين للألعاب، ظل السهم في انخفاض مطرد حتى وصل إلى ٣,٢٥ دولار في إبريل ٢٠٢٠م، وفي بداية يتاير ٢٠٢١م قررت شركة "جيم ستوب" تعيين أحد مستثمريها الرئيسيين، وهو ريان كوهين" مؤسّس شركة أغذية الحيوانات الشهيرة "تشيوى" واثنين من مساعديه في مجلس إدارة الشركة بعد شرائهم لحصة ١٣٪ من أسهم الشركة، وهو ما كان سببًا في

شعبان ٢٤٢١ هـ - العدد ٢٩٥ - السنة الخمسون

09



تفاؤل كثير من المستثمرين الأفراد بمستقبل الشركة، وهو ما أدَّى إلى ارتفاع سهم "جيم ستوب" ليصل إلى ٣١ دولارًا.

وهنا تدخلت صناديق الاستثمار في وول ستريت للمراهنة على تراجع سهم جيم ستوب، لتوقعها بانخفاض سعرد لا محالة للحالة المهترئة للشركة، فقامت تلك الصناديق باقتراض كميات ضخمة من سهم "جيم ستوب" وبيعها على المكشوف آملة أن ينخفض سعرد وأن ينفض الجميع من حوله، وبدأت الحرب النفسية على حملة مذا السهم بإعلان أحد أضخم صناديق عن مراهنته على انخفاض سعرسهم "جيم ستوب"، وهو ما أذى بالفعل إلى انخفاض سعر هذا السهم.

#### شباب الإنترنت يعلنون الحرب على حينان وول ستريت:

في أعقاب الثورات التي عرفت بالربيع العربي ظهرت الدعوة إلى عولمة المظاهرات ونقلها إلى سائر بلدان العالم، وبالفعل خرجت المظاهرات في أكثر من ١٠٠٠ مدينة في ٢٥ دولة تضم بعضًا من أكبر اقتصادات العالم، وتوسَّعت لتتحول إلى حركة عالمية أصدرت بيانًا تطالب فيه بانتفاض الشعوب ضد الحكومات ورؤوس المال والاقتصاد الأنهم "لا يمثلونهم". شعيان ٢٤٢٢ هـ - العدد ٢٩٥ - السنة الرخمسون

10

وظهرت الدعوة التي عرفت بمسمى احتلوا وول ستريت

Occupy Wall Street واندلعت الاحتجاجات في شارع وول ستريت بمدينة نيويورك، وحاول المحتجون احتلاله معربين عن رغبتهم بتحويله إلى "ميدان تحرير أمريكي"، واستمر الاعتصام لأكثر من شهر حتى تم فضه والقبض على المئات من المتظاهرين، وإذا كانت حركة "احتلوا وول ستريت" لم تنجح، فقد طور الشباب هذه الحركة وحولوها إلى ساحة حرب مع حيتان وول ستريت وذلك عبر ميدان آخر وهو الإنترنت؛ حيث قام منات الآلاف من صغار المتداولين بتنظيم صفوفهم في تجمع يطلق عليه

Wall Street Bets رهانات وول ستريت. والذي كون صفحات على موقع "ريديت" الأمريكي الشهير للتواصل الاجتماعي. ولذلك ما أن كشف صندوق "ميلفن كابيتال" عن مراهنته على انخفاض سعر سهم "جيم ستوب"، حتى قرر متداولو " Wall Street Bets " شراء كل الكميات المتاحة من أسهم شركة جيم ستوب وهو ما ساهم في ارتفاع سعره، فعلى سبيل المثال ارتفعت قيمة سهم "جيم ستوب" بنسبة ١٨ ٪ يوم الاثنين، ثم في اليوم التالى الثلاثاء ٢٩٣ ، لتبلغ ١٣٥ ٪ فيوم الأريعاء، لتصل الزيادة إلى أكثر من ١٧٠٠ على مدار شهر بناير ٢٠٢١ فقط حيث بلغ سعر السهم يوم ۲۰۲۱/۱/۲۲ دولار، ثم يلغ في اليوم التالي ٣٥٠ دولار لتقفز القيمة السوقية للشركة من ملياري دولار فقط إلى

٢٤ مليار دولار.

وزاد هذا التجمع وتزايد عدد أعضائه بشكل كبير جدًا خلال أيام حتى وصل إلى نحو ستة ملايين عضو من المتداولين الأفراد، قاموا جميعًا بعمليات شراء لسهم "جيم ستوب" لرفع ثمنه لإرهاق مناديق الاستثمار والحاق أكبر خسارة بها، ولأن صناديق الاستثمار يجب عليها شراء الأسهم التي باعتها على المكشوف لتردها إلى شركات السمسرة والا لتعرضت للإفلاس، ونتيجة ارتفاع سهم "جيم ستوب" فقد لحقت صناديق الاستثمار خسائر تقدر بنحو ٢٠, ٢٠ مليار دولار.

ولم يقف الأمر عند هذا الحد، وإنما نقل مستخدمو موقع "رديت" نشاطهم إلى أسهم كافة الشركات التي تتعامل عليها صناديق الاستثمار على المكشوف متصل أسهم سلسلة دور السينما "آي بي سي" والتي ارتفع سهمها بنسبة ٢٠٠٠،، وشركة "بلاك بيري" المصنعة لبرمجيات المؤسسات والتي ارتفع سهمها حوالي ٣٣٠.

وامتدت الخسائر الفادحة إلى أضخم الصناديق مثل: "ميلفن كابيتال" و"دان سوندهايم"، و"بوينت ٢٢"، وانتقلت هذه الحرب من الولايات المتحدة إلى أستراليا وخاصة إلى أسهم شركتي "وبجت"، ومجموعة "تاسال" الاستراليتين، وإلى أوروبا مثل أسهم "بيرسون"، و"سينورلد"، وهو ما ألحق خسارات فادحة بصناديق الاستثمار التي تعتمد على البيع على المكشوف، وما زال نزيفها مستمرًا.

#### لا تبع ما ليس عندك :

رأينا أن صناديق الاستثمار كانت تعظم أرباحها من البيع على المكشوف بأن تبيع السهم في الحال ثم تشتريه في المستقبل القريب بثمن أقل وتربح الفارق بين السعرين، وهو ما يعني أن هذه الصناديق تبيع ما لاتملك وهو ما يخالف النهي الذي يتضمنه حديث حكيم بن حزام رضي الله عنه أنه قال، سألت النبي صلى الله عليه

وسلم فقلت: يا رسول الله، يأتيني الرجل فيسألني البيع ليس عندي أبيعه منه ثم أبتاعه له من السوق لقال: لا تبع ما ليس عندك درواه النسائي وأبو داود والترمذي .. ومن ثم لا بد أن يكون المبيع موجوداً عند العقد، ولا بد أن يكون المبيع مملوكا للبائع عند إبرام العقد، وفي المبيع على المكشوف ينتفي ذلك وهو ما يجعل من هذه المعاملة محظورة لهذا النهي ولا عتمادها على المقامرة. ولو امتثل هؤلاء لنهي النبي صلى الله عليه وسلم واجتنبوا هذه المعاملات لتجنبوا هذه الخسائر الفادحة.

وذلاحظ مما سلف أن مسمى "صناديق الاستثمار" لا يتسم بالدقة: حيث لا يعبر عن حقيقة النشاط التي تقوم به هذه الصناديق، حيث إن الاستثمار يعني مزاولة الأنشطة الانمانية للثروات الزراعية أو الصناعية على نحو يؤدي إلى زيادة الأصول الانتاجية والثروات القومية للمجتمع، أما ما تقوم به هذه الصناديق فهو مجرد تدوال لأسهم وسندات الشركات القائمة فعلاً، فهو تغيير للمالك دون أي ومن ثمً فالأصوب أن تسمى هذه الصناديق صناديق توظيف الادخار.

ولو أن هذه الصناديق توجهت إلى الاقتصاد العيني الحقيقي كالزراعة والصناعة لحقت النمو الحقيقي؛ لأنه لا نهضة لأي أمة تعتمد في اقتصادها على المضاربات والمقامرات، وإنما تنهض بما ينتجه أبناؤها بسواعدهم وكدهم في مجالات الزراعة والصناعة: فهذا هو والمقامرين فلا يمكن لأمة من الأمم أن أرباحًا كبيرة عاجلة فلا ينبغي أن نغتر بالباطل وإن انتفش فمرد ذلك إلى زوال، وفيما يحدث لصناديق الاستثمار في وول ستريت، حيتان البورصة، عبرة وعظة. والحمد لله رب العالمين. الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعدُ: فيا أيها القارئ الكريم:

ما زال الحديث بنا مستمرًا حول قانون المعرفة الإسلامي. وقد وصل بنا الكلام على الوحي والنبوة، ووقفنا عند الكلام على الأمور العقلية التي تثبت النبوة، وتكلمنا في هذه الجزئية على وفلاسفة التصوف الإشراقي، وعرضنا الكلام في أن الوحي بما أنه يكون معرفة استشراقية فلابد أن يكون الوحي مكتسبًا، أي المعرفة تكون مكتسبة عند الطلب فقط، ووضحنا بطلان هذا الكلام. وبينا أن تصديق الأنبياء لا يكون بالأدلة المعلية بل بالتسليم العام لما جاؤوا به.

ووقفنا إلى أن هناك ضوابط وأسسًا عقلية في هذا الباب، وهذه الضوابط هي: شعبان ٢٤٤٢ هـ - العدد ٢٩٥ - السنة الخمسون

12

أولا: إن الوحي نفسه جاء بما يتضمن ثبوته وصدقه، أي الإيمان بأن القرآن وحي لا يتوقف على أدلة خارجية عنه تثبت ذلك، وإن كانت ضرورية في ذلك، بل لابد أن يتضمن هو الدلالة على ثبوته، ويكون الوحي دليلاً ومدلولاً معًا، ولهذا

تجد في القرآن الكريم دلالات كثيرة جدًا، فبعد أن تعهد الله سبحانه بحفظ القرآن حينما قال: وأَنَّحْنُ نَزَّنَا الَذِكْرُ وَإِنَّا لَهُ لَحَظُوْنَ (الحجر: ٩). فكانت العصمة من الذي وقع في الكتب السابقة من التحريف والتبديل، فجاءت الدلالات الكثيرة على نبوة النبي صلى الله عليه وسلم وعلى ما جاء به لا بد أن يكمن محبًا من الله تعالى لا من عند

المعربي ا.د/أحمد منصور سيالك

بد أن يكون وحيًا من الله تعالى لا من عند نفسه كما قال البعض. وهذا كان سببًا من الأسباب التي ورد بها التحدي للمكذبين أن يأتوا بمثله على درجات تبين عظم قدر هذا التحدي. ففي الإسراء قال: ( قُل لَبِي آجَنْعَكَ الإِسْ وَالْجِنْ عَلَ

الإسراء قال: «قالي اجتمعت الإنش والمين على أن يأتوا بيشل هذا القران لا يأتون بيشايد. وَلَوْ كَانَ بَعْشَهُمْ لِيَسْ طَهِيراً ، (الإسراء: ٨٨)، ثم في هود قال: «أم يقولون أفترية قُلْ قانوا بِعشر مور يشله. مُفترين وادعوا من استطعت من دُون آلله إن كُشتر مُسَدِقِيَ ، (هود: ١٣).

وبعد النزول من المثل إلى عشر سور منه، نزل إلى سورة فقال في البقرة، «أَمَ يَقُولُونُ أَمَرَيْهُ فَلْ قَأْقُوا بِعَشْرِ سُورٍ فِنْلِهِ. مُقْتَرَيْتِ وَأَدْغُوا

#### م المُنظِعَمُ مِن دُرُو أَمُو إِن كُمُرُ حَسَدِينَ . (البقرة: ٢٣).

وقمة التحدي تكمن . فإن القرآن كلام الله تعالى، ومع أنه ، يتا مرف غيبي ، (الشعراء: (المعراء: المرب الإتيان بمثله رغم براعتهم في العربية؛ لأن الفارق بين كلام الله وكلام البشر واضح، هما يتصف به الخالق يختلف عما يتصف به المخلوق. فلا يمكن لمخلوق أن بتكلم بكلام من مثل كلام الله تعالى.

وليس معنى أن العرب تتكلم بالعربية والقرآن عربي أن يأتي العرب بمثل القرآن. وهنا تأتي أكذوبة بعض المتكلمين الذين نشروا أن كل نبي جاء بمعجزة تناسب قومه، فجاء موسى بالسحر؛ لأن قومه برعوا فيه، وجاء عيسى بالطب؛ لأن قومه برعوا فيه، وجاء محمد بالقرآن لأن قومه برعوا في العربية.

وهذا خطأ عقدي فادح، فلم يأت موسى بالسحر، وإلا لما آمن السحرة؟!

لأنهم علموا أنه حقيقة لا سحرا!

وأيضا ما جاء عيسى بالطب؟ فإن البرص موت للجلد، والبكم: فقد القدرة على الكلام، ولا يقدر أحد على إحياء هذه إلا الله تعالى ولهذا ختم الحديث بقوله: ريُحيي المُوْتى، وقال، بإذَن الله.

وكذلك جاء التحدي للعرب بأن يأتوا بمثله، ثم بعشر سور ولو مفتريات، ثم سورة من مثله، فلم يستطيعوا ذلك 1/

والأصل في ذلك أن إرسال الرسل صفة فعلية لله تعالى دلت عليها النصوص، فلا يكون التماثل بين صفة لله تعالى وبين فعل الخلق.

ومن هذا يعلم خطأ القول بالصرفة، وحقيقته أن أساس التحدي إنما هو صرف الله تعالى للخلق وتعجيزهم عن أن يستطيعوا الإتيان بمثله، والعلة في صرف الله لهم أن الله تعالى لو لم يصرفهم عن ذلك لكان الإعجاز القرآني راجعًا عن أمر

خارج عن القرآن. لا إلى ما في القرآن من فارق بينه وبين كلام البشر، حتى يكون إعجازه البياني من ذاته لا من أمر خارج عنه. وقد علمت أنه قول فاسد.

ونقول أيضًا؛ إن الوحي تضمن من الأدلة على النبوة ما ورد فيه من أخبار غيبية. منها ما حدث ومنها ما سيحدث. وما كان لهذه الأخبار أن يعلمها نبينا صلى الله عليه وسلم بأي وسيلة بشرية. ومنها على سبيل المثال الحرب التي ستكون بين الفرس والروم. والتي صور الحق تبارك وتعالى الكلام عنها في خمس آيات من سورة الروم. حتى يصدقوا بقوله: • قُلُ أَذَلُهُ أَلَّى يَحْمَمُ الكرام عنها في خمس آيات من سورة الروم. وتر ل التكري والأرض • (الفرقان: ٢). ولم عنه وعن القرآن: • وقالوا أساطير الأولين اكتتبها فهي تُملى عليه بكرة وأصيلا.

وأيضًا إخبار القرآن من الإعجاز العلمي وأيضًا إخبار القرآن من الإعجاز العلمي الذي يخبر به العلماء حتى الآن وإلى قيام الساعة، بل وهناك أمور لم يعلم النبي صلى الله عليه وسلم عنها شيئًا طوال حياته، فعندما يأتي الكلام عنها في القرآن يكون الدليل قاطعًا على صدق نبوته وشوت الوحي.

إنه لحق إعجاز تشريعي لا مثال له. فحقًا إنه وغيره لأدلة قاطعة من الوحي نفسه على ثبوت الوحي وصدق النبوة. الذي قال عنها الحق تبارك وتعالى في النجم: ، وَمَا يَطِنُ عَنِ الْمُوَى ] إِنْ هُوَ إِلًا وَمَى وُحَى ، (النجم: ٣، ٤).

صدق الحق تبارك وتعالى، وصدق رسوله الكريم فيما بلغ عن رب العزة سبحانه.

هذا وسنتكلم في المقال القادم عن الأمر الثاني والضابط الثاني من الضوابط العقلية على صدق النبوة، وهو الكلام على المجزات الحسية الخارقة للعادة والسنن الجارية في قدر الحن والانس.

إنه ولي ذلك والقادر عليه، وصلى الله وسلم وبارك على محمد وآله وصحبه أجمعين.

B

شعبان ٢٤٢٢ هـ - العدد ٢٩٥ - السنة الخمسون 13

# لامتال في القراد

ຕິນໃນອ

شعبان ٢٤٤٢ هـ - العدد ٢٩٦ - السنة الخمسون

14



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعد:

ففي هذا العدد نتكلم عن مثل من الأمثال القرآنية، وهو في سورة الروم الآية (٢٨) و(٢٩) قال: • صر لكُر مُنكر من أسكر عل لكم من ما ملك أسكم من شركة في ما ريفكم قائم مع مرا علومية كمينيكم أسكر كذلك شعرا الأبن لقرم معلون (٢٠ من أسكر الأبن طلم أموا هم مراجع علم من أسكر أشكر أمار موا هم الروم، ٢٩،٢٨).

العنى الإجمائي هذا مثل ضربه الله تعالى للمشركين به، العابدين معه غيره. الجاعلين له شركاء وهم مع ذلك معترفون أن شركاءه من الأصنام والأنداد عبيد له كما كانوا في تلبيتهم يقولون: لبيك لا شريك لك. إلا شريكًا هو لك تملكه وما ملك.

فقال تعالى: ، مَرَ لَكُمْ نَعَلَا مَ أَعَلَى أَنَ أَن تشهدونه وتفهمونه من أنفسكم ، ما لَكُمْ مَ ملك أعنكُم من شرك في ما رزقت ملكم أن يكون مبد مشريكا له في ماله فهو وهو فيه على عبده شريكا له في ماله فهو وهو فيه على السواء ، عاولت كمنت ماله فهو وهو فيه على السواء ، عاولت كمنت ماله فهو وهو فيه على السواء ، عاولت كمنت ماله فهو وهو فيه على السواء ، عاولت كمنت ماله فهو وهو فيه على الشركين إنما عبدوا غيره سفها من أنفسهم وجهلا أن يقاسموكم الأموال. ثم قال تعالى مبينًا أن الشركين إنما عبدوا غيره سفها من أنفسهم وجهلا أي في عبادتهم الأنداد بغير علم ، فمن يهدي من أضل الله ، أي فلا أحد يهديهم إذا كتب الله ضلالهم وما لهم من تأصرين ، أي ليس لهم من قدرة الله منقذ ولا مجير ولا محيد لهم عنه:

لأنه ما شاء الله كان وما ثم يشأ ثم يكن. (تفسير ابن كثير).

مصطفى البصراتي

#### معاني المفردات

قوله تعالى: (صَرَبَ الكم مَثَلاً ،: المثل بمعنى الشبه والنظير، (يعني: ضرب لكم أمرًا نظيرًا لما فعلتم أنتم في جانب الله عز وجل، وهذا المثل ، هل لَّكُم مَن مَا مَلَكَتُ أَيْمَانُكُم مَن شُرَكَاءَ في ما رَزقْنَاكُمْ ..) مَن أَنفُسكُم ، من لابتداء الغاية أي مثلاً منتزعًا وأبين من غيرها عندكم فإذا ضرب لكم المثل بها في بطلان الشرك كان أظهر دلالة وأعظم وضوحًا. هل لَكُم مَن مَا مَلَكَتُ أَيْمانُكُم مَن شُركاءً الاستفهام مستعمل في الإنكار ومناط الإنكار قوله ، ما رَزَقْنَاكُم ، إلى آخره، أي من شركاء لهم في هذا الشأن.

و، من في قوله: مَن مًا مَلَكَتُ أَيْمَانُكُم، تبعيضية، و من في قوله: مَن شُرَكَاءَ مؤكدة لمعنى النفي المستفاد من الاستفهام الإنكاري والشركاء: جمع شريك. فقوله مَن شُرَكَاءَ : أي مشاركين لكم. قوله تعالى: في ما رَزَقْنَاكُمَ، من الأموال وغيرها فأنتم وهم، فيه سواء.

قوله تعالى: ، فَأَنْتُمْ فِيه سَوَاءً ، لِيست عائدة على النفي، لكنها عائدة على المُنفي يعني: فهل أنتم سواء فيما رزقناكم.

قوله تعالى: تَخَافُونَهُمُ كَخَيفَتَكُمُ أَنفُسَكُمُ قَالَ مقاتل: يعنى: أتخافون عبيدكم أن يرثوكم بعد

الموت كما تخافون أن يرتكم الأحرار. قوله تعالى: ،كذلك نُفصل الآيات، تفصيلاً واضحًا وبيانًا جليًّا لأن التمثيل مما يكشف الماني ويوضحها.

قوله: ، لقوم يعقلون ، أي: يتدبرون.

بل اتبع الذين ظلموا أهواءهم بغير علم، بل حرف إضراب وعطف. واتبع، الاتباع: اقتفاء الأثر. يقال تبعه واتبعه. فتارة يكون بالجسم نحو تبعته في الطريق واتبعته فيها، وتارة بالامتثال.

الذين ظلمُوا ، والظلم هذا يشمل الإشراك وغيره كإنكار البعث. فإنكار البعث لا شك أنه ظلم لأنه يستلزم تكذيب الله تعالى وغير ذلك من أنواع الظلم.

أَهُـواءَهُـم بغَيْر علم، أي لم يعقلوا الآيات بل اتبعوا أهواءهم الزائغة وآراءهم الفاسدة الزائفة، والمعنى جاهلين بأنهم على ضلالة.

فَمَن يَهُدي مَنْ أَصَلَ اللَّهُ أي: لا أحد يقدر على هدايته: لأن الرشاد والهداية بتقدير الله وارادته.

وما لهم من ناصرين، ينصرونهم، ويحولون بينهم وبين عداب الله سبحانه وتعالى. (معاني المضردات مستفادة من: تفسير ابن عثيمين- فتح البيان لصديق حسن القنوجي-التحرير والتنوير لابن عاشور- بحر العلوم للسمرقندي- عمدة الحفاظ للسمين الحلبي بتصرف).

#### المعنى التفصيلي

أبان الله تعالى في الآيتين الكريمتين أمر الأصنام، وأوضح فساد معتقد من يشركها بالله تعالى، يضرب هذا المثل الحسي الواقعي. ومعناه: جعل الله لكم مثلاً أيها المشركون تشهدونه من أنفسكم، وهو: هل ترضون أن يكون لكم شركاء في أموالكم، من عبيدكم يساوونكم في التصرف فيها، تخافون أن يقاسموكم الأموال؟ إذ كنتم لا ترضون ذلك لأنفسكم، فكيف تجعلون لله شركاء من عبيده ومخلوقاته؟

إن هذا التفصيل والبيان لألزام الحجة. نفصل الآيات ونوضحها لقوم يفكرون بعقولهم تفكيرًا سويًا، ويتأملون فيما يقال لهم من الأدلة والبراهين المنطقية.

والواقع أنكم أيها المشركون لا تفكرون تفكيرا

صحيحا، وإنما تسيرون مع الأهواء والأساطير، ليس لكم حجة فيما فعلتم من جعل الأصنام شركاء مع الله تعالى، بل اتبعتم أهواءكم جهالة وشهوة، وقصدا لتحقيق مصالح دنيوية، وسرتم في عبادة الأوثان، من غير عقل ولا وعي، ولا بصيرة ولا يكون لكم حينئذ ناصر ينصركم من بأس الله وعدابه؛ لأن الله أعذر حين أنذركم. (التفسير الوسيط لوهية الزحيلي: بتصرف). وقال ابن القيم رحمه الله: هذا دليل قياس، احتج الله سبحانه به على المشركين. حيث جعلوا له من عبده وملكه شركاء فأقام عليهم حجة يعرفون صحتها من نفوسهم، لا يحتاجون فيها إلى غيرهم، ومن أبلغ الحجاج أن بأخذ الانسان من نفسه، ويحتج عليه بما هو في نفسه مقرر عندها معلوم لها. فقال: هل لكم من ما ملكت أنمانكم من عسدكم وإمانكم شركاء في المال والأهل؛ أي هل يشارككم عبيدكم في أموالكم وأهليكم فأنتم وهم في ذلك سواء؟ تخافون أن يقاسموكم ويشاطروكم إياها ويستكثرون ببعضها عليكم، كما يخاف الشريك شريكه .. (إعلام الموقعين: ٢٨١/٢-.(YAY).

ثم قال تعالى مبينا أن المشركين إنما عبدوا غيره سفهًا من أنفسهم وجهلاً بل اتبع الذين ظلموا، أي: المشركون أهواءهم، أي: في عبادتهم الأنداد بغير علم همن يهدي من أصل الله، أي: فلا أحد يهديهم إذا كتب الله ضلالهم وما لهم من تأصرين، أي: ليس لهم من قدرة الله منقذ ولا مجير ولا محيد لهم عنه، لأنه ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن. (تفسير ابن كثير).

#### من فواقد الأيات؛

الفائدة الأولى: المناداة بجهل هؤلاء المشركين وعنادهم؛ لأنهم جعلوا لله شركاء من مملوكيهم، وأما عنادهم؛ لأن الأمر واضح، ولهذا قال: ضَرَب لَكُم مُثَلًا مَنْ أَنفُسكُم، ومع هذا عاندوا وأصروا على الشرك حتى إنهم في تلبيتهم يقولون: لبيك لا شريك لك إلا شريكا هو لك تملكه وما ملك. فانظر الجهل.

الفائدة الثانية، أتبع ضرب المثل لأمكان إعادة الخلق عقب دليل بدئه بضرب مثل لإبطال الشرك عقب دليليه المتقدمين في قوله تعالى: . يُخْرِجُ الْحِيِّ من الْمَيْتَ، وقوله: «وَيُحْيِي الأَرْضَ



تعبان ٢٤٢٢ هـ - العدد ٢٩٥ - السنة الخمسون

15

شعبان ٢٤٢٢ هـ - العدد ٢٩٥ - السنة الخه

بعد مؤتها، لينتظم الدليل على هذين الأصلين المهمين، أصل الوحدانية، وأصل البعث، وينكشف بالتمثيل والتقريب بعد نهوضه بدليل العقل، والخطاب للمشركين.

الفائدة الثالثة؛ إن المشركين وغيرهم من الذين ظلموا أنفسهم إنما اتبعوا أهواءهم. أما العقل ما استعملوه، ولكن مجرد هوى، ولو اتبعوا العقول ما خالفوا المنقول.

الفائدة الرابعة: إن الأمور كلها-الهداية والضلال والصلاح والفساد- بيد الله لقوله تعالى: ، هُمَن يَهْدِي مَنْ أَضَلُ اللَّهُ .

الفائدة الخامسة، تقييد اتباع الهوى بأنه بغير علم في قوله تعالى: وبل اتّبع الذين ظلموا أهواءهم بغير علم، تشنيع لهذا الاتباع فإنه اتباع شهوة مع جهالة. فإن العالم إذا اتبع الهوى كان محرزًا من التوغل في هواه لعلمه بفساده، وليس ما هنا مماثلاً لقوله تعالى: ومن أضل ممن اتبع هواه بغير هذى من الله، قيد كاشف من حيث إن الهوى لا يكون إلا ملتبسا بمغايرة هدى الله. القائدة السادسة إن الله سبحانه وتعالى لا يضل أحدا إلا لظلمه إذ هو الذي بدأ وانحرف في إرادة

سيئة، فظلم فأضله الله لقوله تعالى: «بَل اتَبِعَ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَهُوَاءَهُم بِغَيْرِ عِلْمٍ، «فَمَن يَهْدِي مَنْ أَضَلَ اللَّـهُ .

هذا مفرع على الذي قبله، ولهذا أوتي بـ «الفاء» «فَمَن يَهْدي اِشَارة إلى أن إضلالهم إنما كان بسبب

ظلمهم، هم الذين ظلموا فأضلوا والعياذ بالله. الفائدة السابعة، إذا قائل، قوله تعالى، وما لهم من ناصرين، هل يشكل عليه ما وقع من نصر المشركين في أحد، حيث حصلت هزيمة على المسلمين، ومعلوم أنه انتصار للكافرين؛ لأن الهزيمة لخصم انتصار للخصم الآخر، ولهذا قال أبو سفيان، واعل هبل، في ذلك اليوم، فهل ينافي الأدة الكريمة؟.

قلنا: كان نصرهم ليس لأجل أن ينتصروا. ولكن لأجل ابتلاء الأخرين ولهذا كانت العاقبة للمؤمنين، بل قال الله عز وجل مشيرًا إلى الحكمة من انتصارهم: ، لِقُطْعَ طَرْعًا مِنَ أَلَّنِي كَفَرَةً أَنَ (آل عمران: ١٢٧).

قال أهل العلم؛ إن انتصارهم هذا يؤدي إلى أن يتشجعوا على محاربة الرسول صلى الله عليه وسلم حتى تكون نها، تهم أن يقطع طرفا منهم. وحقيقة هذا الظهور على الاستدراج بالنسبة لهم، والابتلاء والامتحان بالنسبة للمؤمنين لهم، والابتلاء والامتحان بالنسبة للمؤمنين مُخَبُّوكَ أَن أَلْ عمران؛ ١٥٢). يعني: بعدما أرادكم ما تحبون حصل ما تكرهون. مستفاد من (تفسير ابن عثيمين والتحرير والتنوير لابن عاشور بتصرف).

وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

تهنئ جمعية أنصار السنة المحمدية بمصر. ومجلس إدارتها بالمركز العام وأسرة تحرير مجلة التوحيد المشرف والأمين العام الأستاذ الدكتور / مرزوق محمل مرزوق لحصوله على درجة الأستاذية في علوم السنة النبوية، متمنين له دائم القرب من الله، والترقى في خدمة المسلمين آمين.

# أخلاق السلمين وحاجة الماليم إليها

#### اعداد المردوق محمد مرزوق

الحمـد لله الواحـد الأحد الفرد الصـمد خلـق الخلق لتوحيد رب البرايا، ثم رتب عليـه ما يكـون من شـرائع وشـعائر وكـريم السـجايا شم الصـلاة والسـلام على المبعـوث للخلـق قـدوة وهداية، وبعد : Iclas

#### أولا: الحديث:

عن أبي هريرة رضى الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : " إنما بعثت لأتمم مكارم (و في رواية صالح) الأخلاق . ثانيا : تخريع العديث والعكم عليه :

(صحيح) صححه الألباني في "السلسلة الصحيحة" ١/ ٧٥:قال:

(رواه البخاري في "الأدب المضرد "رقم (٢٧٣) ، وابن سعد في "الطبقات "(١/ ١٩٢) ، والحاكم (٢/ ٢١٣) ، وأحمد (٢/ ٣١٨) ، وابن عساكر في "تاريخ دمشق عساكر في تاريخ دمشق ابن عجلان عن القعقاع بن أبي هريرة مرفوعا.

وهذا إسـناد حسـن ، وقال الإحاكـم: " صـحيح علـى شـرط مسـلم " ، و وافقـه الذهبي.

وابن عجلان ، إنما أخرج له مسلم مقرونا بغيره.

#### ثالثًا : شرح العديث :

كانت العربُ تتخلَقُ ببعض من محاسن الأخلاق بما

بقى عندهم من شريعة ايراهيم عليه السلام وظلوا على بعضها ، غير أنهم قد ضلوا بالكضر عن كثير منها؛ فيعتُ صلّى اللهُ عليه وسلم ليعيد الناس لأصل خلقتهم فطرة ثم يتمم مكارمها صلاحًا ، وهذا بنص حديثنا الشريف: يقولُ النَّبِيُ صلَّى اللَّهُ عليه وسلم: "إنما بعثت"، أي: أرسلت للخلق، "لأتمم"، أى: أكمل ما انتقص، مكارم الأخلاق، أى: الأخلاق الحسنة والأفعال المستحسنة التي جبل الله عليها عباده: من توجيه العبودية لله وما يترتب عليها من العلم اعتقادًا وعمالا شرائع وشعائر



شعبان ٢٤٤٢ هـ - العدد ٢٩٥ - السنة الخمسون

17

فينمى حسنها نماء يأمر به . ويمنع سيئها منعًا ينهى عنه . (وينظر : الموسوعة الحديثية بالدرر السنية )

رابعا : مما يستفاد من الحديث :

أولا : الدين كُلْهُ خَلَقٌ. فَمَنْ زاد عليْكَ فِي الْخَلْقِ زاد عليْكَ فِي الدُين (قاله ابن القيم في مدارج السالكين في ماهية الأخلاق ٢٩٤/٢).

فقد اتفق الجميع القاصي والداني على دور الأخلاق وفضلها وجميل السجايا ومدحها، فكما يقال: لا يختلف عليه اثنان ولا ينتطح فيه عنزان اتفقوا جميعًا على ذلك لكنهم على اختلاف قلوبهم وما آمنت وعقولهم وما سلمت اختلفوا في ماهية الأخلاق وتعريفها

#### فماهي الأخلاق للجواب:

تلخيصا لمسالك السلف ومباحثهم ثم تقارير الخلف نقول : لا يمكن أن تكون الأخلاق ما تعارف عليه القوم من إعطاء الدنية في الدين أو المعاداة لرب العالمين أو الموالاة لغير المسلمين حتى إذا دخلوا جحرضب دخل مدعى التخلق وراءهم فأعلن الكشير منهم عن كون التفريط في اتباع الحق -مهما كانت ضوابطه حكيمة ومواعظه حسنة ، حتى ولو كان الحق عقيدة احتيج الى بيانها حين وقتها - أعلنوا أن هذا التفريط إنكان للتقارب مع المخالفين فهو لحسن معاملتهم وجوارهم أو لعدم احراجهم أو لأى مقصد يحتاج إلى ملاطفتهم أعلنوا

شعبان

1331 0

- العدد 190 - السنة الخمسون

18

كانت العرب تتخلق ببعض من محاسن الأخلاق بما بقي عندهم من شريعة إبراهيم عليه السلام

أن هذا التفريط هو الأخلاق بزعمهم، وليس أدل على ما قلناد من واقع الناس في هذه الأزمنة الغابرة المتأخرة التي يحياها العالم هذه الأيام وترفعا عن ضرب الأمثلة الملوشة للأسماء والأذان نقول إجمالا خون الأمين وأؤتمن الخائن فتبدلت المبادئ والعقائد وطمست الأدلة والشواهد وصار الرويبضة خطيبا وأمسى الواعظ غريبا ولأغرابة فقد صدق الوعد الحق إذ أخبر الصادق صلى الله عليه وسلم كمافي سنن ابن ماجه من حديث أبى هريرة رضى الله عنه قال: ( سيأتى على النَّاس سنواتُ خدَّاعاتُ يصدق فيها الكاذب ويكذب فيها الصادق ويؤتمن فيها الخائن ويخون فيها الأمين وينطق فيها الرويبضة قيل وما الرويبضة قال الرجل الثافة يتكلم في أمر العامة ).

#### القول الحق :

فالحق الذي عليه الخلق هو ما قرره لهم ربهم وشرعه لهم نبيهم وبلغه عنه أصحابه ومنه رواية أمهم في وصفها لرسولنا وزوجها (كان خلقه

القرآن ) وأصدق الوصف وصف أقرب المعاشرين وهي زوجة النبي الأمين صلى الله وسلم وبارك عليه ورضي عنها وأصحابه ومن صح نسبه من الآل إليه .

#### معنى الخلق :

فان كان الخلق في لغة العرب هو الطبع والسحية فهو مرادف للفطرة السوية التي فطر الله الناس عليها وقد قال صلى الله عليه وسلم فيما اتفق عليه الشيخان من حديث أبى هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ( ما من مولود إلا يولد على الفطرة. فأبواه يهودانه أوينصرانه أو يمجسانه، كما تنتج البهيمة بهيمة جمعاء. هل تحسون فيها من جدعاء، شم يقول أبو هريرة -رضى الله عنه-فطرة الله التى فطر الناس عليها لاتبديل لخلق الله ذلك الدين القيم.

وقال الفيروزآبادي في القاموس المحيط (ص: ٧٩٣) : "الخلق: بالضم، وبضمتين: السجية والطبع، والمروءة والدين".

وقال ابن منظور: الخُلُق: بضم اللام وسكونها، وهو الدين والطبع والسجية (لسان العرب (١٠/٨٦).

وحاصل ما تقدم فالأخلاق هى الدين لغة ، ثم بعد ذلك هى الدين شرعا ، وبيان ذلك أنه : عند النظر والاستقراء لنصوص الشارع نجد أن الأستخدام الشرعي للفظ "الخُلق". لم يختلف كثيرًا

عن الوضع اللغوي لهذه Itzlaf.

- فمن الكتاب : قوله تعالى على لسان قوم هود: ران كذا إلا كان لأركر (الشعراء: ١٣٧)

"قال في كتاب ( روح المعاني) : أى: ما هذا الذي نحن عليه من الدين الا عادة الأولين الذين تقذمونا من الأباء وغيرهم) .(11V/11)

وقال القرطبي أي : دين الأولين فخلق الأولين هنا بمعنى دينهم وعادتهم وأخلاقهم ومذهبهم، وهذا مروى عن ابن عباس رضي الله عنيه وقتادة والضراء وابن الأعرابي ومحمد بن يزيد وغيرهم (ينظر : الجامع لأحكام القرآن؛ .((117.170:17)).

وكذلك قوله تعالى ذكره مخاطبا عبده ورسوله : « وَإِنَّكَ لَعَلَى حَلَقَ عَظِيمٍ ، (القلم: .(2

قال الطبرى رحمه الله ( ٢٩/٢٤ ): "بقول - تعالى ذكره - لنبيه محمد صلى الله عليه وسلم: وإنك يا محمد، لعلى أدب عظيم، وذلك أدب القرآن الذى أدبه به، وهو الإسلام وشرائعه، وبنحو الذي قلنا في ذلك قال أهل التأويل". وكذا عن ابن عباس ومجاهد وابن زيد والضحاك قولهم في تفسير: ( خُلْق عَظيم)؛ أي: دين عظيم. وهو الأسلام.

يتفق المعنى اللغوي مع المهوم الشرعي مع الاطلاق الاصطلاحي أن الأخلاق هي الدين فمن زاد 2 الخلق زاد 2 الدين

- ومن السُّنَّة المطهرة، فقد استخدمت لفظة الخلق كثيرًا: ومن ذلك قول عائشة رضى الله عنها في وضف خُلق الرسول صلى الله عليه وسلم: ((كان خلقه القرآن)) [صحيح الجامع ٢٨١١)؛ أى: متمسكًا بالقرآن وبآدابه، وأوامره وتواهيه، وما يشتمل عليه من المكارم والمحاسن والألطاف . (أفاده الستدى الامام محمد بن عبدالهادي في حاشيته على النسائي ج٢ ص ٢٠٠ ) - وفي رواية ذكرها الطحاوي رحمه الله في (مشكل الأشار (٤٤٣١): كان خلقه القرآن؛ يرضى لرضاه، ويسخط لسخطه يرضى برضاه ويسخط بسخطه ومن هذا فقد تألف المعنى اللغوي مع المفهوم الشرعى حين يعبر حسن الخلق عن الالتزام بالأداب الشرعية الصادرة عن الأحكام القرآنية والتعاليم المنيرة النبوية . ثم ينضاف اليهما ثالث المعانى وتمام المنانى وهو معنى الخلق اصطلاحا فنجده متمما لهما مفصلا

ا أجمل أو مسينًا لما أبهم : إذ تصطلح الأخلاق باعتبارين: عام، وخاص: فمن العام ما ذكره الغزالي ف الاحداء (٣/٤٧) حين عرف الخلق بقوله: "الخلق عبارة عن هيئة في النفس راسخة، عنها تصدر الأفعال بسهولة ويسر من غير حاجة إلى فكر وروية . ومنه فالأفعال المدوحة من الأخلاق هي الأخلاق المشروعة والفطرة المرجوة وهي المذكورة في المعاني اللغوية.

أما الاطلاق الأخص فقد زاد الأمر بيانا وعلا بحثه برهانا إذ يطلق على التمسك بأحكام الشرع وآدابه فعلاً وتركًا. (و ينظر : أخلاق الحروب الإسلامية فيسيرة خير المرية الصادر عن دار اليسر).

- شم من سيرة الأصحاب : نجد البيان الواضح الجلى من جعضر بن أبى طالب رضى الله عنه ابن عم النبي صلى الله عليه وسلم ومع وضوحه يبائا يلخص هدف الرسالة المحمدية إجمالا ، وذلك في قصته يوم أن وقف بين يدى النجاشى مجيبا ولشبهاته التي ألقاها في ذهنه رسولا قريش وقف ندا - وقد أرسلتهم قريش في طلب المسلمين من فر بدينه إلى بلاد الحبشة مهاجرا وللنجاشي جارًا -فأجاب جعفر رضى الله عنه ملخصًا للدين وما . 19



شعبان ٢٤٤٢ هـ - العلاد ٢٩٥ - السنة الخمسون

بأمرهم ربهم وكيف أنه من مساوى أخلاقهم طهرهم ونهاهم فجعل التوحيد في صدارة الأخلاق ومن أجل معانيها فالتوحيد وإنكان أول العبادات وحاكمها لكنه ف النهاية سلوك يعقب اعتقاد .

روى الأمام أحمد في المسند بإسناد صحيح ۱/۳۰۲.۳۰۱ من حديث أم المؤمنين أم سلمة وقد كانت من المهاجرات الأول الى الحبشة تقول بعدما ذكرت ماكان من هجرتهم للحبشة وعندما سأل النجاشى جعفر تبين كيف رد جعفر على النجاشى ملخصا البعشة وما دعت اليه قالت : ..... سألهم (أي النجاشي) فقال: ما هَذا الدينُ اللذي فارقتُم فيه قومكم ولم تدخلوا في ديني ولا في دين أحد من هذه الأمم؟ قالت: فكان الدى كلمية جعفرين أبى طالب فقال لهُ: أَيُّهَا المَّلكُ كُنا قومًا أهل جاهلية. نعبد الأصنام، ونأكل الميتة، ونأتى الفواحش، ونقطع الأرحام، ونسىء الجوار، بأكل القوى منا الضعيف، فَكْنًا عَلَى ذَلِكَ حَتَّى بَعَثُ الله إلينًا رُسُولًا منًّا، تَعَرِفُ نسبه وصدقه وأمانته وعفافة. فدعانا إلى الله لنوحده ونعبده ونخلع ما كتا تعبد نحن وآباؤنا من دونه من الحجارة والأوثان، وأمرئا بصدق الحديث. وأداء الأمائة. وصلة الرحم. 20 وحسن الجوار، والكف عن

شعبان

7331 & - 11al L 190

- السنة الخمسون

التوحيد أساس كل فضيلة ولجام لكل رذيلة ولكل سلوك آثم وقلب غاشم

الحارم والدَّماء، ونهانًا عن الفواحشي، وقول الرور، وأكل مال اليتيم، وقدف المحصنة، وأمرنا أن نعبد الله وحدة لا تشرك به شبئا، وأمرئا بالصلاة والركاة والصيام. قالت: فعدد عليه أمور الاسلام. انتهى (المسند برقم (١٧٤٠)، هكذا يلخص لنا جعفر الطياررضى الله عنه دعوة الاسلام التي تبدأ بالتوحيد ثم ما يترتب عليه من عبادة وسلوك وكذلك يلخص لناماكان عليه المشركين من الشرك وما يترتب عليه من شعائر شركية وتصرفات عدوانية معنى ذلك أن هناك تلازما ضروريا وحتميا بين التدين المسحيح والخلق القويم. فالنبى صلى الله عليه وسلم حدد الغاية الأولى من بعثته، والمنهج الأمثل لدعوته، فقال :ما سلف ذكره (إنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق)

وغير هذه الأدلة كثير للمتتبع لنصوص القرآن ، وصحيح السنة ، يجد ذلك التلازم الضروري بين الفهم

السليم والخلق القويم. من أجل هذا كان قول شيخ الاسلام ابن القيم رحمه الله يقول في مدارج السالكين: (الدين كله خلق. قمن زاد عليك في الخلق زاد عَلَيْكَ فِي الدَّينَ) (مدارج السالكين ج٢ص٢٩٤).

هذا وحاصل ما تقدم فإن الخلق ركن ركين من الدين. ويقدر نقص الأخلاق ينقص الدين، وقد روى الامام أحمد في مستده وابن حيان في صحيحه عن أنسى بن مالك رضى الله عنه قال: ما خطبنا نبى الله صلى الله عليه وسلم الاقال لا إيمان لمن لا أمانة له ولا دين لن لا عهد له.

فالأدمان أساس كل فضيلة ولجام لكل رذيلة ولكل سلوك آثم وقلب مرياد غاشم فحقيقة الابمان حين تسيطرعلى الذات ، تضبط العقائد والعبادات والمتاهج والشعائر و المعاملات والشهوات فالمؤمنون الصادقون المخلصون حين يتصلون بربهم يجعلونه مقصودهم وهو الاخلاص ويجعلون نبيهم قدوتهم وهو الاتباع ويجعلون الشرع كله دستورهم منهج حياة فعندئذ تكون محاسن الأخلاق .

وهوماخسره العالم بأثره يوم أن أعرض عن أخلاق . Maluli

والحمد لله رب العالمين وللبحث صلة إن شاء الله

بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم. أما بعد، فقد تحدثنا لل المقالة السابقة عن ولي المرأة لل النكاح، وترتيب الأولياء، وولاية الابن لم تزويج أمه، ونستكمل بعض الأحكام المتعلقة بفقه النكاح سائلين الله عز وجل أن يتقبل جهد المقل وأن ينفع به المسلمين.

420

#### عضل الولي للمرأة : أولاً : تعريف العضل :

الحلقة (٤٣)

العضل لغة: هو الحبس والمنع، يقال عضل عليه في أمره تعضيلاً أي ضيق عليه وحال بينه وبين ما يريد. المصباح المنير في غريب الشرح الكبير (١٥/٢).

العضل شرعًا:

عرفه الحنفية بأنه: منع الحرة البالغة من الإنكاح بكفء طلبته. بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع (٢٤٨/٢).

عرفه المالكية بأنه: منع الأب ابنته من النكاح لا لمصلحتها بل لإضرارها. منح الجليل شرح مختصر خليل (٢٨٣/٣).

عرفه الشافعية بأنه: أن تدعو البالغة العاقلة إلى تزويجها بكفء فيمتنع الولي. روضة الطالبين وعمدة المفتين (٥//٧).

#### اعداد (أم تميم )

عرفه الحنابلة بأنه: منع المرأة من التزويج بكفنها إذا طلبت ذلك ورغب كل واحد منهما في صاحبه. المغني لابن قدامة (٣١/٧). ثانيًا، حكم عصل الولي للمرأة،

اتفق الفقهاء على أن عضل المرأة حرام. واستدلوا على ذلك بالكتاب والسنة:

(أ) من الكتاب: قوله تعالى: ولما كلَّمُ السَّهُ على المهن الاتشارة، أن يتكن الرَّجهن إن ترموا بينهم المود ذلك يوط من من كن منكر قون إلم واليوم الآخر ذلك الذلك لكو والمهر والله يتلم والم لا تشكن ، (المقرة: ٢٣٢).

وقد أخرج البخاري في صحيحه أن سبب نزول هذه الآية ما روي عن مُعْقَلُ بُنُ يَسَار، أَنْهَا نَزَلْتُ هيه. قَالَ، زَوَجْتُ أَخْتًا لِي مِنْ رَجُل هَطْلَقَهَا، حَتَى

فقه المرأة المسلمة

شعيان ٢٢٢٢ هـ - العدد ٢٩٥ - السنة الخفسون

22

إذا انْقَضْتُ عَدْتُهَا جَاءَ يَخْطُبُهَا، فَقَلْتُ لَهُ: زَوْجُتُكَ وَفَرْشَتُكَ وَأَكْرَمْتُكَ، فَطَلْقَتَهَا، ثُمَّ حِنْتَ تَخْطُبُهَا، لا وَاللَّه لا تَعُودُ إلَيْكَ أَبَدا، وَكَانَ رَجُلاً لا بأس به، وكانت المُرأة تُريدُ أَنْ تَرْجع اليه، فَأَنَزَلَ اللَّه هَذَه الآيةَ: فَقَلْ تَسْتُلُوهُنَّ (البقرة: (البقرة: الآن أفعل يا رَسُولَ اللَّه، قَالَ: فَزَوْجَهَا إِيَّاهُ، صَحِيح البخاري (٥٣٣١). (ب) من السنة:

١- عَنْ أَبِي ذَرٌ، عَنِ النَّبِيُ صَلَى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم، فيما رؤى عن اللَّه تبارَك وتعالى أَنَّه قَالَ، يَا عَبَادي إِنِي حَرَّمَتُ الظُّلَم عَلَى نَفْسي، وَجَعَلَتُهُ بَيْنَكُم مُحَرَّمًا، فَالاَ تَظَالُوا. صحيح مسلم (٢٥٧٧).

قال النووي: أي لا تتظالموا، والراد لا يظلم بعضكم بعضًا، وهـذا توكيد لقوله تعالى: وجعلته بينكم محرمًا. شرح النووي على صحيح مسلم (١٣٢/١٦).

ولا شك أن العضل نوع من أنواع الظلم، وقد حرم الله تعالى الظلم على نفسه وعلى عباده، والولاية في النكاح ولاية نظر واحسان لا ولاية قهر واستبداد.

٢- قوله صلى الله عليه وسلم: "لا ضرر ولا ضرار". أخرجه الحاكم في المستدرك، (٢٣٤٥). والبيهقي في السنن الكبرى، (١١٣٨٤). والدارقطني في سننه، (٤٥٤١) قال الحاكم: هذا حديث صحيح الإسناد على شرط مسلم ولم يخرجاه. اه.

قال ابن رجب: الضرر هو الأسم، والضرار: الفعل، فالعنى أنَّ الضرر نفسه منتف في الشرع، وادخال الضرر بغير حقَّ كذلك. وقيل: الضرر: أنَّ يُدخل على غيره ضرراً بما ينتفع هو به، والضرار: أن يُدخل على غيره ضرراً بما لا منفعة له به.... وقيل: الضرر: أنَّ يضرَ بمن لا يضره، والضرار: أن يضرَّ بمن قد أضرَّ به وبكلُ حال فالنبيُّ صلى الله عليه وسلم إنّما نفى الضرر والضرار بغير حق. جامع العلوم والحكم (٩١١/٣).

والعضل نوع من الإضرار بالمرأة، فهو حرام لما فيه من إلحاق الضرر بالغير.

جاء في بداية المجتهد ونهاية المقتصد (٤٢/٣): واتفقوا على أنه ليس للولي أن يعضل وليته

إذا دعت إلى كفء، وبصداق مثلها، وأنها ترفع أمرها إلى السلطان فيزوجها، ما عدا الأب فإنه اختلف فيه المذهب.

جاء في الحاوي الكبير (٢٧/٩)؛ قال الشافعي رحمه الله تعالى: فدل كتاب الله عز وجل وسنة نبيه عليه الصلاة والسلام على أن حقا على الأولياء أن يزوجوا الحرائر البوالغ إذا أردن النكاح ودعون إلى رضا قال الله تعالى: فلا تَعْضَلُوهُنْ أَنْ يَنْكَحْنَ أَزُوَاجَهُنَ إذا تَرَاضُوْا بَيْنَهُمْ بِالْعُرُوفَ .... ووجوبه على الأولياء معتبر بخمس شرائط، وهو أن تكون حرة بالغة عاقلة تدعو إلى كفء عن تراض فيلزمه انكاحها ولا يسوغ له منعها.

#### ثالثًا، أثر عضل الولى للمرأة،

إذا تحقق العضل من الولي وامتنع من تزويج المرأة انتقلت الولاية عنه إلى غيره، واختلف الفقهاء فيمن تنتقل إليه الولاية هل هو الولي الأبعد أم الحاكم؛ على قولين:

القول الأول؛ إذا امتنع الولي الأقرب انتقلت الولاية إلى الأبعد، فإن امتنع الأبعد انتقلت الولاية للحاكم. وإلي هذا القول ذهب الحنفية والشاهعية في قول والحنابلة في قول.

واستدلوا على ذلك بما يأتي: 1. عن عائشة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: أَيُّمَا المُرَأَة نَكَحَتْ بَغَيْر إِذَن وَلَيْهَا هَنكَاحُهَا بَاطَلَ هَنكَاحُهَا بَاطَلُ هَنكَاحُهَا بَاطُلُ هَانُ دَخَلَ بِهَا هَلَهَا الَّهُرُ بِمَا اسْتَحَلُّ مِنْ هَرْجِهَا هَانُ اسْتَجَرُوا فَالسُّلْطَانُ وَلِي مَنْ لاَ وَلَي لَهُ. رواد الترمذي في سنته (١١٠٢) وأبو داود في سننه (٢٠٢٣) والإمام أحمد في مستده وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود (١٨١٧).

٢- قياس ولاية العضل على ولاية شارب الخمر، بجامع أن كلاً منهما فاسق تسقط ولايته، فكما أن شارب الخمر تنقل ولايته للولي الأبعد فكذا ولاية الولي العاضل. المغني لابن قدامة (٣٠/٧):

٣- قياس العاضل على المجنون بجامع أن كلاً منهما يتعذر حصول النكاح من جهته، فكما أن المجنون تنتقل ولايته للولى الأبعد فكذا

الولي العاضل. المغني لابن قدامة (٣٠/٧). القول الثاني: إن امتنع الولي الأقرب انتقلت الولاية للسلطان ولا تنتقل للولي الأبعد. وإليه ذهب الحنفية والمالكية والشافعية في قول والإمام أحمد في رواية.

واستدلوا على ذلك بما يأتي:

١- عن عائشة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: أيما امرأة نكحت بغير إذن وليها فنكاحها باطل فنكاحها باطل فنكاحها باطل فإن دخل بها فلها المر بما استحل من فرجها فإن اشتجروا فالسلطان ولي من لا ولي له . تقدم تخريجه.

٢- أن عضل الولي بلا مبرر شرعي يعتبر ظلمًا، وولاية رفع المظالم عن الناس إلى السلطان، المبدع في شرح المقنع (١١١/٦).

٣- قياس النكاح على الدين الذي على الولي للمرأة بجامع أن كلاً منهما حق للمرأة على وليها، فكما أن الحاكم له أن ينتزع الدين من الولي لصالح المرأة. فكذا يحق للحاكم أن يلي أمر تزويج المرأة المتعذر نكاحها من جهة وليها. اللغني لابن قدامة (٣٠/٧):

وهذه أقوال العلماء في المسألة:

جاء في تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق (٢٢٠/٥): "فإذا طلب من الأب، وأبى صار الأب عاضلا له فانتقلت الولاية إلى القاضي كالولي في باب النكاح إذا عضل انتقلت الولاية بسبب العضل إلى القاضي: لأن الإنكاح من الكفء حق المرأة قبل الولي فإذا امتنع الولي من الإيفاء انتقلت الولاية إلى القاضى".

جاء في بداية المجتهد ونهاية المقتصد (٤٢/٣)؛ "واتفقوا على أنه ليس للولي أن يعضل وليته إذا دعت إلى كفء، وبصداق مثلها، وأنها ترقع أمرها إلى السلطان فيزوجها".

جاء في روضة الطالبين وعمدة المقتين (٦٥/٧): "إذا قلنا: الفاسق لا يلي، فالولاية للأبعد على الصحيح، وبه قطع الجمهور. وحكى الحناطي وجها: أنها للسلطان. ثم الفسق إنما يتحقق بارتكاب كبيرة. أو إصرار على صغيرة، وليس العضل من الكبائر. وإنما

يفسق به إذا عضل مرات، أقلها فيما حكى بعضهم. ثلاث، وحينتذ فالولاية للأبعد". جاء في المغنى لابن قدامة (٣٠/٧): "إذا عضلها وليها الأقرب، انتقلت الولاية إلى الأبعد. نص عليه أحمد وعنه رواية أخرى، تنتقل إلى السلطان. وهو اختيار أبى بكروذكر ذلك عن عثمان بن عفان. رضى الله عنه. وشريح وبه قال الشافعي لقول النبي. صلى الله عليه وسلم-: «فإن اشتجروا، فالسلطان ولى من لا ولى له . ولأن ذلك حق عليه امتنع من أدائه، فقام الحاكم مقامه، كما لو كان عليه دين فامتنع من قضائه. ولنا، أنه تعذر التزويج من جهة الأقرب، فملكه الأبعد، كما لوجن. ولأنه يفسق بالعضل، فتنتقل الولاية عنه، كما لو شرب الخمر. فإن عضل الأولياء كلهم زوج الحاكم. والحديث حجة لنا؛ لقوله: «السلطان ولى من لا ولى له .. وهذه لها ولى. ويمكن حمله على ما إذا عضل الكل؛ لأن قوله: (فإن اشتجروا) ضمير جمع يتناول الكل. والولاية تخالف الدين من وجوه ثلاثة؛ أحدها، أنها حق للولى، والدين حق عليه. الثاني، أن الدين لا ينتقل عنه، والولاية تنتقل لعارض؛ من جنون الولي. أو فسقه أو موته. الثالث، أن الدين لا يعتبر في بقائه العدالة، والولاية يعتبر لها ذلك، وقد زالت العدالة بما ذكرنا. فإن قيل: فلو زالت ولايته لما صح منه التزويج إذا أجاب إليه، قلنا: فسقه بامتناعه، فإذا أجاب فقد نزع عن المعصية، وراجع الحق، فزال فسقه، فلذلك صح ترويجه. والله أعلم". تعقيب وترجيح

بعد عرض أقوال الفقهاء وأدلتهم أرى-والله تعالى أعلم- رجحان ما ذهب إليه أصحاب القول الأول من أن الولاية تنقل إلى الولي الأبعد: لأنه لا موجب للعدول عنه إلى السلطان، ولأن القرابة مهما بعدت فهي داعية إلى الشفقة والنظر. وهي أقوى من شفقة السلطان: لأن شفقته بالولاية العامة وشفقة الولي بالقرابة. إلا إذا امتنع جميع الأولياء فتنتقل إلى الحاكم.

والحمد لله رب العالمين.

23

• المُندُ للهُ الذي لهُ مَا فِ التَمكرَتِ وَمَا فِ الْأَرْضِ وَلَهُ الْحَدْ فِ الْآَحَةُ وَهُوَ لَقَكِمُ الْحَدْمُ اللَّهُمُ مَا فِ وَالْسَعَدُ أَنْ الْحَدْدُ فَ الْآَحَةُ وَعُوْ الْعَكَمُ الْحَدْمُ اللَّهُمُ مَا فَ وَالْسَعِد أَنْ مَحْمَدًا عبده ورسوله، اللهمُ صلَّ وسلَّم وبارك عليه وعلى آله وأصحابه ومن سلك سبيلَه واهتدى بهديه إلى يوم الدين، أمَّا بعد، فإن من القواعد المتقررة كونًا وشرعًا، أن الله تعالى يصطفى من خلقه ما يشاء من، الله من الله سبيلَه واهتدى بهديه إلى يوم الدين، أمَّا بعد، فإن من القواعد المتقررة كونًا وشرعًا، أن الله تعالى يصطفى من خلقه ما يشاء من، الدوات، والأزمان، والأماكن في معلما لها مزيد فضل وخصيصة شرف من الله تعالى يصطفى من خلقه ما يشاء من، الدوات، والأزمان، والأماكن في حمل لها مزيد فضل وخصيصة شرف من، الدوات، والأزمان، والأماكن في عله من الله من يه في أن من القواعد المتقررة كونًا وشرعًا، أن الله تعالى يصطفى من خلقه ما يشاء من، الدوات، والأزمان، والأماكن في حمل لها مزيد فضل وخصيصة شرف من، الدوات، والأزمان، والأماكن في عمل لها مزيد فضل وخصيصة من فلقه ما يشاء من، الدوات، والأزمان، والأماكن في عله من لها مزيد فضل وخصيصة شرف من، الدوات، والأزمان، والأماكن في من فلهم من في منهما وخصيصة شرف من القواعد الماكن في من الفا مزيد فضل وخصيصة شرف من الذوات، والأزمان، والأماكن في من في من في من وله من من في في أن يُعان أن يُنْمَاء أن من من الله ولا يخصي من الله من منه الله من منهما الما من منهما الما من منهما لها من منهما بها عما يشاري ولا من خلفه من جهة الشرع، فلا تفضيل ولا من حصيا من له الما من من من من من من في من ذلك إلا ما جاء الإخبار عنه من جهما الشرع.

ومن القواعد الشرعية المتقررة: أن تخصيص زمان من الأزمان أو مكان من الأماكن بإيقاع عبادة من العبادات أو ترك من التروك إنما يكون من جهة الشرع وحده. فعن عائشة -رضي الله عنها- قالت: قال رسولُ الله صلى الله عليه وسلم: (مَن أحدَثَ في أمرنا هذا ما ليس منه، فهو رَدًّ وفي لفظ: (مَنْ عَملَ عَملًا ليس عليه أمرنا، فهو ردًّ . (أخرجه البخاري ٢٦٩٧، ومسلم (١٧١٨). شعبان ٢٤٤٢ هـ - العدد ٢٩٥ - السنة الخمسون

24

فكل تخصيص لزمان أو مكان بطاعة من الطاعات بغير طريق الشرع فهو محدث لا يجوز الإقدام عليه، لحديث العرباض بن

اعداد العزيز

سارية - رضي الله عنه - قال رسول الله - صلى الله عليه وسلم: (فإنه من يعش منكم بعدي فسيرى اختلافًا كثيرًا، فعليكم بسنتي، وسنة الخلفاء الراشدين المهديين، تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور، فإن كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة،. (أخرجه أبو داود (٤٦٠٧)، والترمذي (٢٨٧٠).

ومن القواعد المتقررة في فطرة الناس وخلقتهم: أن النفوس تُقْبِلُ على الطاعات وتَجدُ نشاطًا

عليها في الأزمان والأماكن الفاضلة أكثر من غيرها، كما أنها تجد نشاطًا على بعض الطاعات أكثر من غيرها بحسب المدح والحث الذي ورد فيها في الشرع.

فهذه شلاث من القواعد المهمة قدمت بها بين يدي هذه المقالة لأهميتها في هذا السياق، فإذا تقرر هذا فإن شهر شعبان من الأشهر التي خصصها النبي صلى الله عليه وسلم بمزيد طاعة.

وخصصها بإيقاع عبادة مخصوصة فيها: فعن عائشة رضي الله عنها قالت: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يصوم حتى نقول: لا يفطر ويفطر حتى نقول لا يصوم.
 وما رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم استكمل صيام شهر إلا رمضان. وما رأيته أكثر صيامًا منه في شعبان. (أخرجه البخاري (1974). ومسلم (1107)).

٢ - وعن عائشة رضي الله عنها حدثته قالت: الم يكن النبي صلى الله عليه وسلم يصوم شهرًا أكثر من شعبان فإنه كان يصوم شعبان شهرًا أكثر من شعبان فإنه كان يصوم شعبان فإن الله لا يمل حتى تملوا. وأحب الصلاة إلى النبي صلى الله عليه وسلم ما دووم عليه وإن قُلتً. وكان إذا صلى صلاة داوم عليها. (أخرجه البخاري (١٩٧٠). ومسلم (١١٥٦)). الله عليه وسلم قالت: ما رأيت النبي صلى الله عليه وسلم يصوم شهرين متتابعين إلا شعبان ورمضان، (أخرجه أبو داود (٢٣٣٦). والترمذي (٢٣٥٢). والنسائي (٢١٧٥). مسلمة حديث حسن).

فهذه النصوص وغيرها من السنة الفعلية تدل على:

 أ - مشروعية تخصيص شهر شعبان بالصيام فيه.

ب - سُنية صيام شهر شعبان كله كما جاء في حديثي أم المؤمنين عائشة، وأم المؤمنين أم سلمة - رضي الله عنهما - وأمهات المؤمنين كن يطلعن من عبادته صلى الله عليه وسلم

تخصيص زمان من الأزمان أو مكان من الأماكن يايقاع عبادة من العبادات أو ترك من التروك إنما يكون من جهة الشرع وحده

على ما لا يطلع عليه

غيرهن. وقد اتفق العلماء على جـواز صيام جميع شعبان ورصله برمضان، وقد نقل هذا العلم منهم ابن العطار (ينظر: تطرير حكم صوم رجب وشعبان،

ج - اختلف أهل العلم في فهم المراد من قولهن: . يصوم شعبان كله . . . يصوم شهرين متتابعين ، على ثلاثة أقوال:

الأول: أنه على ظاهره من ديمة صيامه صلى الله عليه وسلم للشهرين، فيكون صيام شعبان كله سنة.

الثاني: أنه كان يصوم أغلب الشهر بدلالة قولها: وما رأيته أكثر صيامًا منه في شعبان ،، وقد نقل الترمذي عن ابن المبارك قوله في هذا الحديث: «هو جائز في كلام العرب، إذا صام أكثر الشهر أن يقال: صام الشهر كله.

ويقال: قام فلان ليله أجمع، ولعله تعشى واشتغل ببعض أمره.

كأن ابن المبارك قد رأى كلا الحديثين متفقين، يقول: إنما معنى هذا الحديث أنه كان يصوم أكثر الشهر.

الثالث: أنه كان في بعض السنين يصوم شعبان كله حتى يصله برمضان، وفي بعضها يصوم أكثر شعبان، فيكون كلا الفعلين سنة.

والقول الثاني هو أرجى الأقوال بالصواب، لما سبق. (ينظر، الكواكب الدراري، للكرماني (۱۳۲،۱۳۱/ ۹)، والتوضيح، لابن الملقن (۱۳ (٤٤١/).

#### لماذا كان يخص النبي صلى الله عليه وسلم شهر شعبان بالصيام؟

خصص النبي صلى الله عليه وسلم شعبان بالصيام لأمرين علل بهما في حديث أسامة بن زيد - رضي الله عنه - قال: قلت: يا رسول الله. لم أرك تصوم شهرًا من الشهور ما تصوم من شعبان؟ قال: ذلك شهر يغفل الناس عنه

شعبان ١٤٤٢ هـ - العدد ٢٥٦ - السنة الخمسون

25

بين رجب ورمضان. وهو شهر ترقع فيه الأعمال الى رب العالمين فاحب أن يرفع عملى وأنا صائم أخرجه النساني (٢٣٥٧). الناس (٢٣٥٢) والم الناس فتقع المبادة لي وقت غقلة الناس أعمال العام على الله. وقد علل بعض أهل العلم يغير ذلك:

اتفق العلماء على جواز صيام جميع شعبان ووصله برمضان

وأولى ما علل به صيام شعبان ما جاء منصوصًا عن النبي صلى الله عليه وسلم وهو التعليل الأول والثاني.

ليلة النصف من شعبان:

ورد في فضل ليلة النصف من شعبان أحاديث لا تخلو من مقال فمن أمثلها:

حديث: ،إذا كان ليلة النصف من شعبان يغفر الله لعباده إلا للشرك أو مشاحن ..

وقد جاء من طرق كثيرة عن أبي بكر، وأبي هريرة، وعبد الله بن عمرو بن العاص، وأبي موسى الأشعري، ومعاذ بن جبل، وعوف بن مالك، وكثير بن مرة الحضرمي - رضي الله عنهم-.

وقد صحح الشيخ الألباني الحديث في السلسلة الصحيحة (١١٤٤) بمجموع طرقه.

وقد قال ابن رجب في لطائف المعارف (ص ١٣٦): وفي فضل ليلة نصف شعبان أحاديث أخر متعددة، وقد اختلف فيها:

. فضعفها الأكثرون.

.وصحح ابن حبان بعضها وخرّجه في صحيحه . وقال أبو بكر ابن العربي في أحكام القرآن (٤ ١١٧/): وليس في ليلة النصف من شعبان حديث يُعوّل عليه، لا في فضلها، ولا في نسخ الأحال فيها، فلا تلتفتوا إليها .

وقال في عارضة الأحوذي (٣ / ٢٧٥): وليس في ليلة النصف من شعبان حديث يساوي سَماعه . ولم يصح عن النبي صلى الله عليه وسلم ولا عن أحد من أصحابه تخصيص ليلة النصف من شعبان بقيام، ولا يومها بصيام إلا رجلاً كان يصوم صومًا كالأيام القمرية مثلاً فيوافق هذه الليلة فيصومها، أو كان له ورد من قيام فيقوم تلك الليلة لقيامه الليل المرغب فيه طوال العام. هذا وليس في حديث: إذا كان ليلة النصف من شعبان يغفر الله لعباده إلا لمشرك أو مشاحن تخصيص هذه الليلة ولا يومها بإيقاع عبادة لكن فيه عبادتان تركيتان من أعظم العبادات. وهى:

الأولى: السلامة من الشرك بنوعيه الأصغر والأكبر: فجعل صيام شعبان قبل رمضان كفعله صلى الله عليه وسلم صلاة السنن قبل الفرائض تعظيمًا لها، وتعويدًا للنفس على الصيام وإيقاظها، وهو التعليل الثالث، ويشهد لذلك حديث أنس - رضي الله عنه - قال: اسئل النبي صلى الله عليه وسلم: أي الصوم أفضل بعد رمضان؟ فقال: شعبان لتعظيم رمضان. قيل: فأي الصدقة أفضل؟ قال: صدقة في

فمنهم من علل ذلك؛ يفضل رمضان وتعظيمه

رمضان،، لكنه حديث ضعيف لا يثبت أخرجه الترمذي (٦٦٣)، وقال: هذا حديث غريب، وصدقة بن موسى ليس عندهم بذاك القوي. ويردُ على هذا التعليل هرقان:

الفرق الأول: أن السنن الراتبة لا تصلى إلا بدخول وقت الفريضة: لأن وقتها متسع لها ولغيرها من جنسها.

أما شعبان فإنه يُصام قبل دخول وقت صيام رمضان؛ لأنه وقت مضيق منطبق على فعله، لا يتسع لغيره من جنسه.

الفرق الثاني: أن الرواتب قبل الصلوات مرغب فيها.

أما رمضان فالنهي ثابت عن تقدّمه بصوم يوم أو يومين، بل وجاء النهي عن الصيام إذا انتصف شعبان، ووجه بأن الكراهة تتعلل بمن ليس له عادة في الصيام.

التعليل الرابع؛ أنه يصومه لتدارك ما فاته من صيام النوافل التي قد يتشاغل عنها في بعض شهور السنة فيجتمع عليه ذلك في شعبان فيتداركه قبل صيام الفرض، وهو وجه حسن شعبان ٢٢٢٢ هـ - العدد ٢٩٥ - السنة الخمسون

- أما الشرك الأكبر فإنه مخرج من الملة وصاحبه مخلّد في نار جهنم، قال تعالى: «إنَّهُ مَن يُشُرِف بِاللَّهِ فَقَدَّ حَرَّمَ أَلَهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأْوَدَهُ ٱلتَّأَرُّ وَمَا لِطَّلَلِيهِ فَي مِنْ أَسَسَارٍ ، (المائدة: ٧٢).

- وأما الشرك الأصغر فإنه مُحبِط للعمل الذي يدخل عليه.

الثانية: سلامة القلب من الشحناء لعموم المسلمين وإرادة الخير لهم ونصيحتهم وأن يحب لهم ما يحب لنفسه، وقد وصف الله تعالى المؤمنين عمومًا بأنهم يقولون: رَبَّا أَفْهِرُ أَنَّكَا وَلِإِنَّا الَّذِينَ مَتَوَا رَبَّا إِلَّهُ رَمُوقً رَبِّمًا عَمَدَلَ فَقُوتًا عَلَا لَلَذِينَ مَامَوا رَبَّا إِلَهُ رَمُوقٌ رَبِّمًا (الحشر: ١٠).

وهاتان العبادتان متأكدتان في كل وقت، وإنما خصتا بالذكر هنا لذكر فضل الله على عباده بمغفرة ذنوبهم، وهما مانعان من موانع المغفرة فنتُه عليهما.

#### لحة تاريخية عن أهم التشريعات التي وقعت لا شهر شعبان:

١ - تحويل القبلة إلى بيت الله الحرام ونزول قول الله الحرام ونزول قول الله تعالى: • قد زى تقلّت وجهك في التسكلة قات الله ورائل وتبعك متطر التسجير الترام ويتبع ما كنت فول أوبو مكمة متطرة وإذا الذين أوثوا الكتب لمتلكون أنه العق من تنبعة وما الله يتنا يقت يتما يتمادن ، (البقرة: ١٤).

فقد كان المسلمون يستقبلون بيت المقدس ستة عشر شهرًا من هجرة النبي صلى الله عليه وسلم إلى المدينة فنزل تحويل القبلة إلى بيت الله الحرام في شعبان في العام الثاني من الهجرة.

فاندقه

ورد بسند ضعيف أن أول من صلى إلى بيت الله الحرام بعد نزول تحويل القبلة، أبو سعيد بن المعلى وصاحب له - رضي الله عنهما - فعن أبي سعيد بن المعلى - رضي الله عنه - قال: مكنا نغدو للسوق على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم فنمر على المسجد فنصلي فيه، فمررنا يومًا ورسول الله صلى الله عليه وسلم قاعد على المنبر.

فقلت؛ لقد حدث أمر، فجلست فقرأ رسول الله صلى الله عليه وسلم: • قد زّى تَتَلُّ

وَجَهِكَ فِي السَّمَلَةِ ، (البقرة: ١٤٤) حتى فرغ من الآية.

قلت لصاحبي: تعال ذركع ركعتين قبل أن ينزل رسول الله صلى الله عليه وسلم فتكون أول من صلى، فتوارينا فصلينا. ثم نزل رسول الله صلى الله عليه وسلم، فصلى للناس الظهر يومئذ، [أخرجه النساني في الكبرى (١٩٣٧)، الطبراني في الكبير ( ٧٧٠). والبزار - كشف الأستار - (٤١٩).

والحديث فيه، مروان بن عثمان بن أبي سعيد بن المعلى الأنصاري الزرقي، قال الحافظ في التقريب: ضعيف).

٢ - في شهر شعبان من العام الثاني للهجرة وقع أول نسخ في الشرائع بنسخ استقبال بيت المقدس باستقبال بيت الله الحرام في الصلاة. ٣ - فرض الصيام في شعبان من العام الثاني للهجرة. قال النووي في المجموع (٦ / ٢٥٠): صام رسول الله صلى الله عليه وسلم رمضان تسع سنين لأنه فرض في شعبان في السنة الثانية من الهجرة وتوفي النبي صلى الله عليه وسلم في شهر ربيع الأول سنة إحدى عشرة من الهجرة.

٤ - فرض زكاة الفطر في شعبان من العام الثاني للهجرة، قال ابن كثير في الفصول في السيرة (ص: ١٢٧): وفي شعبان فرض صوم رمضان،

وفرضت لأجله زكاة الفطر قبّيله بيوم .. ٥ - النهي عن صيام يوم الشك، وهو: يوم الثلاثين من شهر شعبان إذا لم يثبت ثبوتًا شرعيًا أنه من رمضان، وسمّي بذلك لأن الناس يشكون أنه مكمل لشهر شعبان أو هو غرة شهر رمضان.

عن صلة بن زَفْرَ: قَالَ: كَنَّا عند عمار بن ياسر، فأتي بشاة مَصليَّة فقال: كُلُوا، فتنحَى بعضُ القَوم، فقال: إنِّي صائمً. فقال عمَّارُ: من صام اليوم الذي يَشُكُ به النَّاسُ، فقد عصى أبا القاسم صلَّى اللَّه عليه وسلَّم، [أخرجه أبو داود (٢٣٣٤)، والترمذي (٢٨٦)، والنسائي (١٥٣/٤). وابن ماجه (١٦٤٥)، وقال الترمذي: حسن صحيح).

هذا ما يسّره الله تعالى في هذا المحل، والحمد لله رب العالمين.

27

and and and can link

الحمد لله رب العالمين، والصادة والسادم على رسوله الأمين، وآله وصحبه والتابعين، أما بعد، فإن متهج الساف الصالح هو المتهج الحق للإسادم عقيدة وعمادً وأخادقًا، وهو أسلم المتاهج وأصفاها، وأعلمها وأحكمها، وأسلمها على الإطلاق، وهو بلالك يمتل الخط المستقيم والامتداد الطبيعي الأصبل لما كان عليه المسلمون الأواتل المتين فارقهم النبي صلى الله عليه وسلم وهو عنهم واضي.

ولا سبيل لتهضة الأمة واستعادة مجدها وعزها من جديد إلا بالاعتصام بهذا المتهج الكريم فهو حبل الله المتين وصراطه المستقيم، قال تعالى: وترة يقتيم بِاللَّهِ قَتَلَ حُدِي إِلَى سِرَا فُسَقِيم، (آل عمران ١٠١).

وع هذا المقال تتناول الحديث عن منهج السلف تعريضًا وتشاة وتاريخًا، مع بيان جملة من معالله وضوايطة الممة فتقول وبالله التوفيق،

#### من هم السلف الصالح،

السلف الصالح هم الصدر الأول، الراسخون ع العلم، المُتَدون بهدي النبي صلى الله عليه وسلم، الحافظون لسُنَّته، مُقدَّمُهم صحابةُ رسول الله صلى الله عليه وسلم ورضي عنهم أجمعين، اختارهم الله لصحبة نبيهم، وانتخبهم لإقامة دينه، ورضيهم أنمة للأمة. ٢٢٤٢ هـ - العدد ٢٩٥ - السنة الخمسون

28

وقد أثنى الله تعالى عليهم في كتابه بقوله: , حُمَدٌ رَسُولُ لَقَدٍ وَالَذِينَ مَعَهُ أَشِنَا عَلَى الْكُفَارِ رُحَاةً بِنَهُمٌ نَرْبَهُمْ رُكُما سُبَعًا بِيَعَوْنَ ضَبَلا مِنَ أَهَوَ وَرِضُوناً سِيمَاهُمْ فِ وُجُوههم مِنْ أَثْرِ ٱلْشُجُودِ ذَلِكَ مَنْلُهُمْ فِ التَوْرِيدِ وَمُنْلُعُ فِ

#### المساد الم معاوية محمد هيكل

ألا يميل كربع لغرج خلعة فازدة فاستغلط فأستوى عل موقع يعجب الزليج ليغيظ عم الكفار وعدامة الذي مامتوا وعيلوا المتلكت منهم متغيرة وأحر عطيماً (الفتح ٢٩). وهذا وصف كريم من العزيز الرحيم للصحابة باكمل الصفات وأجل الأحوال فهم مجتهدون في نصرة دين الله عز وجل وساعون في ذلك بغاية جهدهم، فلذلك ذُلُ أعداؤهم لهم. وهم كذلك متحابون متراحمون كالجسد الواحد. كما مدحهم ربهم ظاهرا فقال: تراهم ركعًا سُجدًا،

ومدحهم باطناً فقال، «يَبْتَغُونَ فَضَلاً من الله ورضُواناً ، ومدحهم قبل أن يخلقوا فقال، «ذلكَ مَثَلُهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَمَثْلُهُمْ فِي الْإِنْجِيلِ كَرْرُعِ أَخْرَجَ شَطَاهُ .

وهذه أيضا صفة للطائفة المصورة أهل الحديث الذين اقتفوا أثر جيل القدوة الأول محمد صلى الله عليه وسلم وصحبه رضى الله عنهم.

قال ابن كثير- رحمه الله-: ومن هذه الآية انتزع الإمام مالك رحمة الله عليه في رواية عنه بتكفير الروافض الذين يبغضون الصحابة رضي الله عنهم- قال: لأنهم يغيظونهم ومن غاظ الصحابة رضي الله عنهم- فهو كافر لهذه الآية ووافقه طائفة من العلماء رضي الله عنهم- على ذلك، (تفسير ابن كثير ٢١٩/٤). وقال تعالى: والتيفون الأولون من الهجين وقال تعالى: والتيفون الأولون من الهجين مؤالأصار والذي التعرفم باحس رضي الأنهر خلين عنه واعد هم حتى تجري عنها الأنهار خلين عنه أبداً ذلك القور الطبل، (التوبة ١٠٠).

فذكر تعالى المهاجرين والأنصار شم مدح أتباعهم، ورضي ذلك من الذين جاؤوا من بعدهم. وتوعد بالعذاب من خالفهم واتبع غير سبيلهم، فقال سبحانه: ومَن يُتَاقِق الرَّسُول مِنْ مَدَ مَا لَبُينَ لَهُ الْهُدَى وَتَتَع مَعْ مَعِل النُّوْيين مُولَد ما مَدَ مَا لَبُينَ لَهُ الْهُدَى وَمَتَع مَعْ مَعِل النُوْيين مُولَد ما مَد ما لَبُينَ لَهُ الْهُدَى وَمَتَع مَع مَر مَعل النُوْيين مُولَد ما مَد ما لَبُينَ لَهُ الْهُدَى وَمَتَع مَع مَر مَعل النُوْيين مُولَد ما مَد ما لَبُينَ لَهُ الْهُدَى وَمَتَع مَع مَع ما لَقُولين مُولَد ما من عملوه، والاستغفار لهم قال تعالى: ورَالَقِين مَدْو مِنْ مَعْمِم مَعُولُون رَبَّا أَغْفِر لَنَا وَلِإِخْوَيَنا مَدْمَ أَنْهِ رَبِّا إِنَّه وَمُوفَى مَعْ (الحشر ١٠).

. فالصحابة كلهم عدول، أولياء الله تعالى وأصفياؤه، وخيرته من خلقه بعد أنبيائه ورسله. هذا مذهب أهل السنة، والذي عليه الجماعة من أئمة هذه الأمة، (تفسير القرطبي (۲۷۲/۱٦).

#### الراد يمتهج السلف:

هو الطريقة التي كان عليها الصحابة والتابعون ومن تبعهم بإحسان من التمسّك بالكتاب والسُّنَّة وتقديمهما على ما سواهما، والعمل بهما على مقتضى فهم السلف الصالح، والمرادُ بهم: الصحابة والتابعون وأتباعهم من أنمَّة الهدى ومصابيح الدُجى، الذين اتَفقت الأُمَّة

على إمامتهم وعد التهم، وتلقى المسلمون كلامهم بالرِّضا والقبول كالأنمَّة الأربعة، والليث بن سعد، والسُفياذين، وإبراهيمَ النُّحْعِيُ، والبخاري، ومسلم وغيرهم، دون أهل الأهواء والبدع ممَّن رُمي بَبدعة أو شُهر بلقب غير مرضيٍّ، مثل: الخوارج والروافض والمعتزلة والجبرية وسائر الفرق الضالة.

وهي بهذا الإطلاق تُعَدَّ منهاجًا باقيًا إلى قيام الساعة. ويصحُ الانتسابُ إليه إذا ما التَّزمت شروطُه وقواعدُهُ، فالسلفيون هم السائرون على نهجهم المُقتَفُونَ أشرَهم إلى أن يرتُ اللَه الأرض ومَن عليها، سواءً كانوا فقهاء أو محدَّثين أو مفسرين أو غيرهم، ما دام أنهم قد الترزموا بما كان عليه سلفهم من الاعتقاد الصحيح بالنصُ من الكتاب والسنَّة وإجماع الأمَّة والتمسُّك بموجبها من الأقوال والأعمال لقوله صلَّى اللَه عليه وسلَّم: لا تَزَالُ طَائفَةُ منَ أُمَّتي ظَاهرينَ عليه وسلَّم: لا تَزَالُ طَائفَةُ من أُمَتي ظَاهرينَ مَلَى الحَقَ، لا يَضَرُّهُمْ مَنْ خَذَلَهُمْ. حَتَى يَأْتي أَمَّرُ اللَّه وَهُمْ كَذَلِكَ. (أخرجه مسلم في الإمارة، وهذا المنه المويان رضي اللَّه عنه).

والطريق القويم القاصد الموضل إلى الله، به بعث الله رُسُلُه وأنـزل به كُتُبَه، وهو الطريقُ البينة معالمُه، المعصومة أصـولُه، المأمونة عواقبُه.

#### نشأة مذهب والسلفون

مذهب السلف أصيل في نشأته، ضارب جذوره في أغوار الماضي إلى الحقبة النبوية المباركة حيث الجماعة الإسلامية الأولى التي وضع لبنتها وأرسى قواعدها النبي صلى الله عليه وسلم، وأما مصطلح السلف فقد ظهر واشتهر حين ظهر النزاع ودار حول أصول الدين بين الفرق الكلامية وحاول الجميع الانتساب إلى السلف. وأعلن أن ما هو عليه هو ما كان عليه السلف الصالح. فإذا لابد أن تظهر والحالة هذه أسس وقواعد واضحة المعالم وثابتة للاتجاه السلفي حتى لا يلتبس الأمر على كل من يريد الاقتداء بهم.

قال الشيخ بكر أبو زيد-رحمه الله-: وقد كان المسلمون الأوائل وهم الصحابة رضي الله عنهم قبل بزوغ بذرة التفرق والانشقاق ليس لهم اسم

يتميزون به؛ لأنهم بمثلون الإسلام والامتداد الطبيعي له لكن لما حصلت تلك الفرق الضالة التي يشملها لفظ: أهل الأهواء لغلبة اتباع الهوى عليهم، ولفظ أهل البدع لاتباعهم ما هو خارج عن الدين أجنبى عنه، وأهل الشبهات لأنهم يلبسون الحق بالباطل فيشبهون به على العامة لبناء خروجهم عن السنة على مرض الشبهة الفاسدة ... لما حصلت تلك الفرق منتسبة إلى الإسلام منشقة عن العمود الفقري للمسلمين ظهرت ألقابهم الشرعية المميزة لجماعة المسلمين لنفى الفرق والأهواء عنهم سواء ماكان من الأسماء ثابتًا لهم بأصل الشرع: الجماعة-جماعة السلمين- الفرقة الناجية-الطائفة المنصورة، أو بواسطة، التزامهم بالستن أمام أهل البدع ولهذا حصل لهم بالصدر الأول فقيل لهم: السلف- أهل الحديث-أهل الأثر-أهل السنة، وهذه الألقاب الشرعية تخالف أي لقب كان لأي لقب كان لأي فرقة كانت، (حكم الانتماء: ص ٤٠-٤١).

#### أوصاف الفرقة الناجية:

قال رسول صلى الله عليه وسلم مخبرًا عن افتراق الأمة ومُبيّنا أوصاف الفرقة الناجية: «تفترق هذه الأمة على ثلاث وسبعين فرقة. كلهم في النار الا واحدة ،، قالوا: وما تلك الفرقة؟ ، قال: ما أنا عليه اليوم وأصحابي، (السلسلة الصحيحة: رقم ٢٠٣)، فكان جوابه صلى الله عليه وسلم منصبًا على تعيين الوصف، دون الموصوف، ذلك الوصف الذي يفصح عن دلالة واضحة في أن النجاة إنما تعم كل من اتصف بأوصاف الفرقة الناجية، إلى قيام الساعة، وليست قاصرة الاختصاص يمن تقدم، بدليل قوله صلى الله عليه وسلم: لا يرال من أمتي أمة قائمة بأمر الله، لا يَضرُّهُم من خذلهم ولا من خالفهم حتى يأتيهم أَمَرُ الله وَهُـمَ عَلَى ذَلِكَ ﴿ رَوَاهِ الْبِخَارِي ٣٦٤١. .(1. TV pluss

شعبان

7331 & - 1121 C 190

- Imie

3

mei

ومنه يتبين بوضوح أن كل متأخر عن الحقية الزمنية التاريخية المختصة بأهل القرون المضلة، الواردة في قوله صلى الله عليه وسلم: حَيْر الناس قرني، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم ، (رواه البخاري ٢٦٥٢ ، ومسلم ٢٥٣٣ ). وهي زمن السلف الصالح، والتزم مذهبهم ومنهجهم في 30 الاعتقاد والعمل الفقهي يكون اسلفيًا ، ويطلق

عليه هذه التسمية لالتزامه باتباع السلف الصالح، ويُطلق عليه: «سنتُ من أهل السنة والجماعة، لالتزامه بالسنة ومجانبته للبدعة. ويُطْلق عليه: «أشرى، أى: من أهل الحديث والأثر لاعتنائه بالحديث النبوي رواية ودراية وتطبيقا وعملا، وسلوكه لهديه صلى الله عليه وسلم ظاهرا وباطنا واشتغاله بآثار الصحابة رضى الله عنهم تمييزا وفهمًا واحتجاجًا، وعلى ذلك فالتسمية ربأهل السنة والجماعة، ورالفرقة الناجية، والطائفة المنصورة،، ورأهل الحديث والأثر،، و أنصار السنة، و السلفية ، لا تضاد بينها، بل هي من باب اختلاف التنوع والمسمى واحد والمعنى أيضا، وهو التمسُّك بالكتاب والسنة وفق فهم سلف الأمة. ولا مُشاحة في الاصطلاح.

#### معالم وضوابط متهجية:

(١) منهج السلف الصالح ليس حقبة تاريخية محدودة، ولا جماعة مذهبية محصورة، بل هو منهج مستمر لا يتقيد بزمان، ولا ينحصر بمكان. وعلى ذلك، فإن هذا المنهج ليس حزبًا، ولا تيارًا، ولا حركة، وليس تكتلا سياسيًا، هو منهج لا جماعة. يوضح ذلك؛ أن المنضوين تحت هذا المنهج قطاء عريض من المسلمين شعوبًا وديارًا، بل هم الأصل في عموم المسلمين، فالمسلم يتبع الدليل ويسير خلفه، ويعظم السلف الصالح، ويحبهم ويقتدي بهم، وكل إمام من أئمة المسلمين يقول: «إذا صح الحديث فهو مذهبي، فالسلف الصالح هم الصحابة- رضى الله عنه-، ومن سلك سبيلهم من التابعين وأتباع التابعين من الحنفية، والمالكية، والشافعية، والحنابلة، وغيرهم ممن سارً على الحق، وتمسك بالكتاب العزيز والسنة المطهرة في باب التوحيد وباب الأسماء والصفات، وفي جميع أمور الدين،

(٢) ومن القصور في النظر والفهم: حصر منهج السلف الصالح في قضايا معينة، أو علم معين، أو بلد معين، أو فئة معينة.

(٣) والسلف الصالح ليس يدعى تمثيلهم أحد، ولا ينطق باسمهم عائم، فليس ثمة جماعة محصورة تمثل هذا المنهج، وإنما يوجد أفراد وجماعات ينتمون إلى هذا المنهج، وينتسبون إليه، ويسعون لتحقيق مذهب السلف الصالح. إنه منهج ليس محصورًا في انتساب. وعدم الانتساب لا ينفي

الانتساب، لأنه منهج ورؤية.

(٤) وهذا المنهج ليس مسؤولا عن أخطاء بعض المُنتسبين إليه، وإنما تُنسبُ الأقوالُ والأفعالُ والتصرُفات إلى أصحابها وجماعاتها لا إلى المنهج.

(٥) منهج السلف الصالح يعتمد النص الشرعي كتابًا وسُنَّة، وفهم السُلف الصالح، وطُرق استد لالهم، ومصدر التلقي عندهم، وليس ذلك محصورًا في فهم عالم بعينه.

(٦) أصول منهج السُّلف الصالح ومبادئه لم يُولُدها فكرُ بشريٌ، ولا ظرفٌ تأريخيٌ، ولا اجتهادُ مُجتهد، بل عمادُه الكتابُ والسُّنَّةُ.

(٧) أئمة أهل العلم وأساطينه مُجددون لا مُوسَسُون، فأي دعوة تُعظم النص الشرعي وتصونُ دلالته وتقف دون تحريف الغالين، وتأويلات الجاهلين، وانتحالات المبطلين فهي دعوة حقٌ.

(٨) إن مُجَرد الانتساب إلى منهج السلف لا يكفي لأن يكون الشخص سلفيًا، وكون الشخص لا يتسمى بالسلفية لا يُخرجه ذلك عن السلفية، لأنها ليست جماعة تقتصر على أفرادها المنتسبين إليها، يكتفي الشخص بمُجرد الانتساب إليها، بل هي منهج ورؤية تقوم على اقتناع بضرورة معرفة وتطبيق منهج الصحابة، ومن جاء بعدهم من الأنمة والعلماء الكبار.

(٩) منهج السلف هو الدين بجميع شرائعه في التوحيد والايمان والعبادات والأخلاق والمعاملات والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر.

وشوْن الحياة كلّها، شمولاً يضم القرد والمجتمع، الحاكم والمحكوم والحكم، والدُّنيا والأخرة. والمصالح العاجلة والأجلة، في رؤية متكاملة لما يُسعد المسلم في دينه ودُنياه. (١٠) من معالم منهج السلف تعظيم النص الشرعي وجعله هو الأصل الذي يُعتمد عليه ويُستهدى به. ولا يُردُ أي نص صحيح لذوق أو فوى أو معقول، والأراء والأههام تُعرض على أعرض عنه، ونص الشارع هو الأصل ويجب أن تتقاد النفوس إليه، وتعتمد عليه. قال النبي صلى الله عليه وسلم، والذي نفسي بيده، لا يؤمنُ أحدكم حتى يكون هواه تبعًا لما جئت به، (صححه أحمد شاكر في عمدة التفسير.

والحُجَّة للنص الشرعي، وظاهر النص يُوَخَدُ به، ويُصار إلى التأويل بدليل، وحُجَّة النص لا تُردُ سواء كان النص قطعيا أو ظنيًا، والالتزام بنصوص الكتاب والسُنة لا يُنكر العقل ومنزلته، فبه يُتعرَّف على الأحكام الشرعيَّة، وهو مناط التكليف وأداة الاستنباط. يقول الشاطبيَ-رحمه الله-: والعقل إذا لم يكن مُتَبعًا للشرع لم

يبق إلا الهوى والشهوة، (الاعتصام / / ٥). وبعد فهذا جزء من الحديث عن معالم المنهج السلفي وضوابطه، ولنا معه تفصيل بإذن الله تعالى في أعداد قادمة إذا شاء ربنا وقدر.

أسال الله أن يثبتنا وإياكم على هذا المنهج المبارك حتى نلقاه، وأن يعيننا وإياكم على رضاه، والحمد لله رب العالمين.

#### عزاء واجب

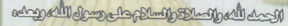
توقي إلى رحمة الله تعالى يوم الأربعاء الموافق ٣ مارس ٢٠٢١م، فضيلة الشيخ أحمد خليل ، عضو مجلس إدارة الإنشاءات بفرع بنها سابقًا رحمه الله تعالى رحمة واسعة. وتتقدم أسرة تحرير المجلة بخالص العزاء لأسرة الشيخ وطلابه ومحبيه.

اللهم اغفر له، وارفع درجته في المهديين، واخلفه في عقبه في الغابرين، واغفر لنا وله يا رب العالمين، اللهم اجعل قبره روضة من رياض الجنة، وارزقه الفردوس الأعلى من الجنة بمنَّك وكرمك يا أرحم الراحمين.

- العدد ٢٩٥ - السنة الخمسون

شعبان

9



32

صحيح أن الجامع الأذربين يكن الجامع الأقلم بطامع الخالم الإسلامي بالأوسكن بلاد الله تقريق جامع القروبين بداس الفربية حايد في ذلك الخاصية دون تظن وصحيح كفاله أن الأذربرين يديع لد قاله القائلة العامية وذاته الإنسامي العامي معة تشييان، فالقاربية يشعد على أنه في أحد أطوان لم يكن حتى من الساجد الجامعة فضاد من أن يكون حاصة قدمامية حيث منتخف صادة الجمعة للجامع الأذهريت رو في نوم ماهنة قائم رو تقدرة فالفرى مان يكن حتى من الساجد الجامعة فضاد من أن يكون تتحق الثيري ويقدرة فالفرى على وندو من تكان الأمة الإسادي والحضاري الذي حظ ماهنة قائم رو تقدرة فالفرى مان يكن حتى من الساجد الجامعة فضاد من أن يكون وماهنة من ويقدرة فالفرى مان يكن حتى من الساجد والحضاري الذي حظى محادة التعريب الخيينة وتعليمية ودعوية تعانها الأمة الإسادية وقفت سدًا منيط أمام وتخريج فلة من العاماء والفقهاء والمتكرين والجاهدين الذين كان فهم دور كبير في تحريك جميع الثان والتاشير في الجادة العامة في كان لهم دور كبير في

حصن الإسلام ودرع

الشريعة على مرّ العضور

A JALE

د. عبد الوارث عثمان

أستاذ الفقه المقارن بجامعة الأزهر

كما يبقى للأزهر مكانته الرمزية التي لا تخفى في مصروالعالم الإسلامى؛ يسبب الذاكرة الأزهرية الخالدة: فإن الميراث التاريخي الطويل الذى حظى به الأزهر كان عنصرا أصيلا في كونه صرحا من مروح الاستلام له في نفوس المسلمين هالات الإعزاز والتقدير والاحترام وهو الأمر الذى اتخذه الأزهريون منطلقا ما فتئوا يعتصمون بها للتمسك بثوابت الدين ومسادئ رسالة الإسلام الخالدة وأصبول الشريعة، وتحقيق مقاصدها، ودراسة علومها، والدفاع عما استقام لهم من سلطة معرفية لا يقبلون أن بمسها أحد طعنا

وانتقاصًا، شكا وتساؤلا. ولست أحصى كم مرة قرأت كتابا سجل فيه تاريخ الأزهر هذه المؤسسة العريقة التى أريى عمرها على ألف عام في فخر واعتزاز، فإن الجامع الأزهر والحامعة الملحقة به هما شمس العلوم الإسلامية التي تنير العالم كله، شعوبًا ودولا، شمس بمتد نور علمها منالقاهرة شرقا وغربا وشمالا وجنوبا ليست هناك بقعة على الأرض إلا وفيها احد أبناء الأزهر وكتبه شمس لا ينقطع عطاؤها. ربما يقل في بعض الأحيان. وريما تحاول بعض سحب أن تغطيه، لكن هيهات فشمس الأزهر والإسلام الحنيف أبدا لا تغيب.

ويكون قلم المدون لتاريخ الأزهر بليل الريق طيع القادة لا يجنع إلى التوقف ولا يعرف التردد في مقام الدفاع عن مكانته ودورد في التصدي

الأزهر مؤسسة عريقة أربى عمرها على ألف - 210 -

للاستبداد بكل صبوره وأشكاله عبر العصور القديمة والحديثة وفي توجيه السلوك العام نحو وحي السماء، والحفاظ على الشريعة الإسلامية وتقويم الأخلاق بها في مجابهة من يدعون لأفكار مضادة من العلمانيين بمختلف أطيافهم بهدف منعه من أداء رسالته الدعوية وواجباته العلمية والثقافية الستمدة من مبادئ رسالة الإسبالام الخالدة، وكذلك يعملون على اندثار العلوم الشرعية واللغة العربية. وهم يشنون على الأزهر هذه الحرب الشعواء لعدة أسباب نذكر منها:

أولا، أنهم يتوهمون أن تقليد الغرب في مذاهيه الفلسفية ومناهجه الفكرية ومجاراته في زعمه ابعاد الدين عن شوون الحكم والسياسة والتعليم والأعالام والثقافة والمجتمع وقصره على أماكن التعبد وسجنه في زنزانته المزركشة البراقة ذات القياب والماذن الحميلة مع إتاحة الزيارة له لمن كانت الصلاة عليهم كتابًا موقوتًا، سيصل يهم الى ما انتهت النه أوروبيا من تقدم صناعى وتميز اقتصادى وتفوق عسكرى. وأصبح هذا النهج عتد بعض المتلقفين لدا ورد في أدسيات

المستشرقين المتربصين بالإسلام، وممن سلكوا دريهم كاللبن للرضع من الصعب فطامهم بعد أن شبوا على حب الرضاعة.. بيد أن هذا التفكير وتلك المناهج الوافدة إلينا والغريبة علينا، أصبحت متخلفة ورجعية وعقيمة لم تعد تنطلي على أولى الألباب وأصحاب النصائر؛ فلم يثبت أبدا أن الغرب عمل بميدا فصل الدين عن ممارساته السياسية في أي حقبة زمانية ماضية أو أنية، بل إن الحقد الدفين والعداء القديم تجاه الإسلام يدفعه دفعًا عاصفا نحو التآمر عليه والكيد له ولأهله بكل وسيلة ممكنة. فتعصبه الأعمى على أساس دينه الذي يعتنقه تصطبغ به كافة قراراته عند اعلان الحروب. وفي اقرار السلم وابرام المعاهدات واتخاذ المواقف وبناء العلاقات، وبجلاء يظهر خطأ ما عليه هؤلاء فإن الدول الغربية بأكملها تدعم الفاتيكان كدولة ذات سيادة وبمدونها بالمال فهي من أغنى دولهم، وعمادها وقوامها المسيحية الكاثوليكية ونظامها ثيوقراطي.

ويصاحب تيوفراهي. كما أن الدول الغربية أسهمت إسهاما فعالا في تكوين الكيان ولازالوا يمدونه بالمال والعتاد والعدد لضمان تفوقه على الدول العربية مجتمعة، وما من دولية غربيية الا وفيها الأحزاب الدينية الصريحة مدعومة مكفولة الحرية واداء عملها وكذلك الأحزاب اليمينيية دات الخلفية

160

33

سدة الحكم بتأييد الشعوب ومباركة مؤسسات الدولة هناك.

هذا هو الغرب ولا زال الرضع من المتلقفين على ما هم عليه لا يغيرون ولا يتغيرون وما هم إلا ما ترى من خلط يسمى علمًا وجرأة على الله ورسوله تكون نقدًا وتحاملاً على الإسلام يصبح رأيًا وتقليدًا للطاعنين في ديننا وشريعته يسمونه من التاريده التحاديا

هو البناء وهو التجديد وهم فئة قليلة العدد عديمة الحجة فاقدة للدليل تتصف بالجهل المركب تعمل على احياء الوثنيات القديمة ويرزعمون أنها الحداشة والتطور، وكان من البديهي أن يكون للأزهر النصيب الأكبر من الهجمة الشرسة الضالة الظائة التي يشنها هؤلاء على الإسلام عمومًا، وهو أحد أهم قلاء الاسلام وحاضن علومه يتخرج فيه كل عام الألاف من حراس العقيدة والشريعة وحملة كتاب الله تعالى والدعاة إلى دينه، الذين معرضون حقائق الأسلام عرضا جادا يزيل ما استشكل على أفهام الناس من خلط المفاهيم وغلس الأباطيل -

للشريعة ومبادئ مقاصد الشريعة ومبادئ رسالة الإسلام الخالدة ويساوون بجهلهم الإسلام وهو الدين فيما يسمى رجال الدين، أو مثما يسمى رجال الدين، أو يمثل رجال الدين كما ي أن رجال الدين يحتكرون الوسطة الحصرية بين الله شعبان

ショフト

100

die

in

سون

34

الدول الغربية أسهمت إسهاما فعالا في تكوين الكيان الصهيوني لدولته اليهودية

وخلقه، والإسلام لا يعرف الكهنوت وليس فيه رجال دين، بل فيه علماء الدين وهم الذين درسواف علوم الدين وتفقهوا فيه وعرفوا أصوله وقواعده ومصطلحات علومه وبذلوا الجهد في فهمه وتحصيل معارفه ولهم التوقير والاحترام لما يحملوه من العلم والمعرفة والتفقه في أمور الدين والاجتهاد في استنباط أحكامه من كتاب الله تعالى وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم وهم ليسوا واسطة بين الله وخلقه، وإنما يدعون إليه بالحكمة والموعظة الحسنة ويجادلون بالتي هي أحسن وما هم بمعصومين، يرجون من الله تعالى أن يتقبل أعمالهم ويدعونه أن يتوب عليهم ويغفر لهم ذنوبهم.

والأزهـريـزخـريالعلماء ويفاخر بهم لأنهم يعلمون الدنيا كلها وينشرون النور في شتى ربوع الأرضى، ولكن لا يزعمون أنهم يحتكرون العلم كما فعل رجال الدين في أوروبا الذين حرموا القراءة والاطلاع وحيازة الكتب حتى عم الجهل الفهران بثمن بخس.

أما ما يتعلق بقول بعض المارقين، ليس الإفتاء من حق الازهر وانه يشبه دور رجان الدين في أوروبا زمن تخلفها.

فذلك لجهلهم بضرورة الإفتاء وضوابطه ولو عرفوه وفهموه لعلموا أن إفتاء العلماء هو تبليغ حكم الله للناس وليس احتكار فهم للدين كما يزعمون؛ فالإنسان مطالب شرعًا بأن تكون تصرفاته موافقة لشريعة الله تعالى في كل صغيرة وكبيرة. مما وتعامله مع الآخرين من أفراد وجماعات، وكذا ما يتعلق بمادته لله تعالى.

بيبدينا لفتوى يتسع سعة ما يمكن أن يصدر عن البشر من تصرفات. وما يتعرضون له من مواقف. فالدعوة إلى حصر الدين في مجال العلاقة مع الله عمل غير صالح. يرفضه فقهاء الملمين وعامتهم؛ لأتهم يقرؤون في كتاب الله تعالى وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم ما ينظم كل شؤون الدين والحياة في توازن محكم وحكيم.

إن الفتوى هي بيان الحكم الشرعي في الواقع، والحكم الشرعي هو حكم الله تعالى، وغير الله ليس له حكم على الناس إلا بما أعطاه الله تعالى من سلطات، فقد قال عز وجل: ران الحكم إلا لله، مسورة يوسف: ٢٠.

وبناء على هذا فإن عمل الفتي هو إظهار أحكام الشريعة الإسلامية من حلال وحرام وبقية الأحكام التكليفية من مكرود. وسنة، ومباح، وكذا ومانع، ويطلان، ومحة للناس كافة بادلة شرعية وأصول وقواعيد ملترما بمصادر التشريع الإسلامي وامكانيات علمية حاصة، فحق الأزهر في

الافتاء لأنه معقل علماء دين الإسلام الذين أراد الله بهم خيرا ففقههم في الدين وقد نذروا أنفسهم لدراسة الشريعة وعلومها واللغة العربية التي أنزل بها القرآن وهي لغة النبي صلى الله عليه وسلم، وهذا الحق الذي كفله له الدستور المصرى مادته السابعة التي تنص على أن: "الأزهر الشريف هينة إسلامية علمية مستقلة يختص دون غيره بالقيام على كافة شؤونه، وهو المرجع الأساسى في العلوم الدينية والشؤون الإسلامية، ويتولى مسؤولية الدعوة ونشر علوم الدين واللغة العربية في مصر والعالم، وتلتزم الدولة بتوفير الاعتمادات المالية الكافية لتحقيق أغراضه. وشيخ الأزهر مستقل غير قابل للعزل وينظم القانون طريقة اختياره من بين أعضاء هيئة كبار العلماء".

فيؤلاء الذين يطالبون بإبعاد الأزهر عن الساحة السياسية والاجتماعية والثقافية بل وحتى الدينية والدعوية. ممن اتبعوا شطحات العقول وحادوا عن قول الحق وشرعة الصدي يخالفون الدستور المصري فيما نص عليه.

ظافة، من أهم الأسباب التي تدفع أحلاس الفتنة وذيول الغرب للهجوم على الأزهر وعلومه ومناهجه ورجاله هـ والـدور الـذي يقوم به هـ مواجهة تيارات الألحاد الستترة وراء شعارات حرية الرأي والتجديد والحداثة. واصحاب العقول الماجنة. والأفكار الضالة الهادمة. وحملات التغريب المنظمة الدعومة من حيات تعمل على

تشويه صورة الاسلام والطعن في رجالاته الذين بلغوا منزلة الإعزاز والتوقير وحازوا الثقة من جموع المسلمين، ونالوا هالات الاجلال والتكريم كالبخارى ومسلم وغيرهم من الأنمة الأعلام الذين جمعوا الأدلية النقلية من أحاديث الرسول صلى الله عليه وسلم، وسجلوا التطبيقات العملية لأصحاب النبى صلى الله عليه وسلم؛ ففي الإحاطة بأفعال الصحابة يكون الفهم الأمن للنصوص الشرعية من قرآن وسنة؛ فقد طبقوا هذه النصوص عمليًا وواقعيًا في حياة النبى صلى الله عليه وسلم، وبعد وفاته كان بذكر بعضهم بعضا بهدي رسول الله صلى الله عليه وسلم دون إفراط أو تفريط.

إن الأزهر يقف سدًا عاليًا منيفا أمام أعداء الإسلام في القديم والحديث للحفاظ على هذا التراث الإسلامي المجيد الذى سجل تاريخ الإسلام التشريعي والفقهي والعملي لا يقبل أن تطاله بد العبث والتخريب التي تمسك بمعول الهدم والتشويه والتحريف والتبديل لطمس الهوية الأسلامية ليصبح السلم صورة ممسوخة لا تدل على شيء، يتبرى الأزهر في كل مرة لمواجهة هذه الشردمة من الناس فيؤرق مضاجعهم وتعود عليهم أعمالهم بالخسران دون أن يحققوا مأريهم الخبيثة ومقاصدهم الدنينة وغايتهم الفاسدة. هذه هي بعص الأسباب التي نراها وراء حملة التشويه لدور الأزهمر الإيجابي في الحداة العامة والدافع خلف

المحاولات المستميتة لمنعه من مواصلة جهاده في تبصير البشرية بدينها وواجباتها نحو ربها وخالقها.

وهو إلى جوار ذلك كله منتدى لأعلام الدعوة وشيوخ العلم وأقطاب الفكر والثقافة الاسلامية فمن هيئاته الرئيسة مجمع البحوث الإسلامية، وهبتة كبار العلماء، والمجلس الأعلى للأزهر إلى جانب جامعة الأزهر التي تضم أكثر من خمسين كلية تستوعب الألاف من الطلاب وشبكة واسعة من المعاهد الأزهرية. يبلغ عددها الألاف، وتغطى مختلف أنحاء مصر والعالم، وللأزهر حضور واسع في عدد كبير من دول العالم في أسيا وافريقيا وأوروبا والأمريكتين وأستراليا من خلال المثات من المبعوثين من الوعاظ والأئمة والدرسين وخريجي الأزهر من أبناء تلك البلاد الذين ينقلون تعاليم الأسلام وأحكامه إلى العالم وينشرون العلوم الاسلامية والعريبة على نطاق واسع. والأزهر اليوم قلعة متقدمة للدفاع عن مبادئ الشريعة الإسلامية السمحة والوعى الإسلامي المستنبر والوقوف امام الظلم الاجتماعي بأنواعه المختلفة، كما يقوم الأزهير الشريف يدور بالغ الأهمية في مقاومة الأفكار المصللة، ويستمد الأزهر قيمته العليا والتميزة من العقيدة المحيحة التي يدين بها وينشرها ويعلمها للأجيال فداخل مصر وخارجها وهي عقيدة أهل السنة والحماعة. والله المستعان.

35

### من نور كتاب الله الله هو المتصرف في العالم ولا أحد غيره

قال الله تعالى: "إِنَّ رَقِكُمُ اللهُ ٱلَّذِي خَلَقَ السَّتَوَتِ وَالأَرْضَ فِي سِنَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ السَّوْى عَلَى المَرْقِقُ بُدَيَرُ ٱلأَمَرُ مَا مِن شَفِيعِ إلَّا مِنْ بَعْدِ إِذَيْدُ. ذَلِكُمُ اللهُ رَيُّكُمَ قَاعَتُ لُوْلًا الْمَرْ تَذَكُرُونَ " (يونس: 3).

من داديل شرة الشب

Ang angain the

36

من فضائل شهر شعبان عن أسامة بن زيد رضي الله عنه قال: يا رسول الله لأم أرك تصوم شهرًا من الشهور ما تصوم من شعبان ؟ قال: "ذلك شهر يغفل الناس عنه بين رجب ورمضان، وهو شهر ترفع فيه الأعمال إلى رب العالمين، فاحب أن يرفع عملي وأنا صائم " (صحيح النسائي ٢٣٩٦).

> عن سهل بن سعد أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال يوم خيبر: أيْنَ عَلِيَّ؟، فقيلَ: يَشْتَكِي عَيْنَيْهِ، فَأَمَرَ، فَدُعِيَ لَهُ، فَبَصَقَ فِي عَيْنَيْهِ، فَبَرَأَ مَكَانَهُ حتَى كَأَنَّهُ لَمُ يكُنُ به شيءٌ (صحيح البخاري ٢٩٤٢).

حكم ومواعظ

عن همام بن يحيى قال: "بكى عامرُ بْنُ عَبْد اللَّهُ فَ مَرَضَهَ الَّذي ماتَ فَيه بَكاءَ شَدِيدَا. فَقَيل لَهُ: ما يُبْكِيكَ يا أبا عَبْد اللَّهُ: وإنَّما يتَقَبَّلُ اللَّهُ مَنَ اللَّهُ: وإنَّما يتَقَبَّلُ اللَّهُ مَنَ اللَّهُ: وإنَّما يتَقَبَلُ اللَّهُ مِنَ اللَّقينَ (المَائدة ٢٧). (كتاب المحتضرين لابن أبي الدنيا ١/١٤١).

في إكرام الجيران والضيافة

أيا بنت عبد الله وابنة مالك ... ويا بنت ذي البردين والفرس الور إذا ما صنعت الزاد فالتمسي له ..... أكيلاً هاني لست أكله وحدي أخًا طارقًا أو جاز ييت: فإنني ..أخاف مذمات الأحاديث من بعد ع



### إعداد : علاء خضر

### مح دادي رسول الله صلى الله حليه وسلم في شير شعباع

عن أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها قائت: لَمَ أَرَ رَسولُ الله صلى الله عليه وسلم صائمًا من شَهْر قَطُّ أَكَثَرَ من صيامه من شَعْبانَ، كان يَصُومُ شَعْبانَ كُلَّهُ، كان يَصُومُ شعْبانَ إلا قليلاً. (محيح مسلم ١١٥٦).

انهى أن يقعي الرجل في الصلاة ، الإقعاء : أن يلصق الرجل اليتيه بالأرض، وينصب ساقيه وفخذيه ويضع يديه على الأرض كما يقعي الكلب. وقيل: هو أن يضع اليتيه على عقبيه بين السجدتين. والقول الأول. (النهاية في غريب الأثر

من أقوال السلف

قال العباس بن غالب: قلت لأحمد بن حنبل رحمه الله: يا أبا عبد الله أكون في المجلس لَيسَ فيهِ من يعرف السَنة عَيْري فَيتَكلم فيه مُبْتَدع أرد

عليه؟ فقال: لا تنصر نفسك

بهذا النصر بالسنة، ولا

تخاصم. فأعدت عليه القول

فقال: ما أراك إلا مخاصمًا.

رسالة السجزى ١/٣٦٦

ا من غريب الحديث

عن أنس رضي الله عنه قال: كانَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم يُكْثرُ أنْ يَقُولَ: دِيا مُقَلَّبُ القُلُوب ثَبَت قَلْبِي عَلى دينكَ، فقُلُتُ: يا نَبِي الله آمَنَا بِكَ وِبِمَا جِئْتَ بِهِ فَهَلْ تَحَافُ عَلَيْنا. قَالَ: دِنَعَمُ إِنَّ القَلُوبَ بَيْنَ أُصَبُعَيْنِ مِن أصابِعِ الله يُقَلَبُها كَيْف يَشاءُ.. (صحيح ابن ماجه: ٣٨٣٤).

عَنَ أَبِي هريرة أَن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال، " نعم الرُجُلُ أبو بكر، نعم الرُجُلُ عُمر، نعم الرُجُلُ أبو عبيدة بن الجراح، نعم الرُجُلُ أُسيدُ بنُ حضيرٍ، نعم الرُجُلُ تابتُ بنُ قَيْس بنُ شمَاس، نعم الرُجُلُ مُعاذُ بنُ جبلٍ، نعم الرُجُلُ مُعاذُ بِنُ عَمرو بن الجموح"

(أخرجه الترمذي (٣٧٩٥) وصححه الألباني)

37

أثر السياق في فهم النص (177)

23

دراسات

ຕູ້ແຄງເມື່

迎るうう

7331 2

ILALE TPO

- السنة الخم

よう

.38

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خير المرسلين، وبعد: فما زال الحديث متصلاً عن أثر قرائن السياق على أدلة الحجاب، وقد قسمت أدلة الحجاب إلى ثلاث مجموعات: المجموعة الأولى، أدلة القرآن. المجموعة الثانية، أدلة السُنَّة. المجموعة الثالثة، الآثار عن الصحابة ومن بعدهم.

حجاب المرأة السامة

وقد انتهيت بفضل الله تعالى من أد لة القرآن، ووصلت في أد لة السنة إلى الحديث الحادي والعشرين، وهو حديث أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها: عن عائشة رضي الله عنها قالت: لما قدم رسول الله ﷺ المدينة، وهو عروس بصفية بنت حيي، جئن نساء الأنصار فأخبرن عنها، قالت: فتنكرت، وتنقبت، فذهبت، فنظر رسول الله ﷺ إلى عينى فعرفنى، قالت: فالتفت فأسرعت المشى، فأدركني فاحتضنني، فقال: كيف رأيت؟ قالت، قلت: أرسل يهودية وسط يهوديات. (سنن ابن ماجه وغيره).

اعداد المعدد متولى البراجيلي

### القرائن حول العديث:

۱- سند الحديث: ذكرت أن الحديث عند ابن ماجه فيه ثلاث رواة ضعفاء، وقد ضعفه البوصيري في مصباح الزجاجة انظرح٧١٠).

٢- وأخرج الحديث ابن سعد في الطبقات، وسنده ضعيف لانقطاع بين عبد الرحمن بن أبي الرجال وعبدالله ابن عمر رضي الله عنهما (انظر الطبقات ١٢٥/٨). وقد ضعًف الحديث الألباني: الضعيفة ١٢/١٢، سنن ابن ماجه ح ١٩٨٠. وكذلك ضعفه الأرياؤوط في سنن ابن ماجه).

وقوى التويجري الحديث بالشاهد المرسل عن عطاء، واستدل به على النقاب فقال .... تستر نساء الصحابة عن الرجال الأجانب وتغطيتهن وجوههن عنهم، ولهذا لما جاءت عائشة رضي الله عنها تنظر إلى صفية، جاءت في صورة امرأة أجنبية لتخفى نفسها على النبي صلى الله عليه وسلم، فعرفها النبى صلى الله عليه وسلم بعينها... ولم ينكر عليها تغطية وجهها والتزين بزي المرأة الأجنبية (انظر الصارم المشهور صر ٨٩). والحديث كما سبق ضعيف لا يصلح للاحتجاج به، والمتن يتعلق

بأم المؤمنين عائشة -رضي الله عنها-.

#### الحديث الثاني والعشرون:

عن عبدالله بن عمرو بن العاص رضى الله عنهما قال: قبرنا مع رسول الله ﷺ يومًا فلما فرغنا انصرف رسول الله على وانصرفنا معه فلما حاذى بابه وتوسط الطريق إذا نحن بامرأة مقبلة فلما دنت إذا هي فاطمة فقال لها رسول الله 🚎 ما أخرجك يا فاطمة من بيتك قالت؛ أتيت يا رسول الله أهل هذا البيت فعزينا ميتهم فقال لها رسول الله عي: (لعلك بلغت معهم الكدى؟) قالت: معاذ الله وقد سمعتك تذكر فبها ما تذكر قال: (لو بلغت معهم الكدى ما رأيت الجنة حتى يراها أبو أبيك) (سنن أبي داود والتسائي ومسند أحمد وغيرهم).

#### القرائن حول العديث:

١- السند مداره على ربيعة بن سيف المعافري: ابن ماتع، وقد تفرد برواية هذا الحديث، وحاله لا يحتمل تفرده، فالحديث ضعيف، وقد ضعفه النساني فالسن ح ١٨٨٠ه. والأرناؤوط في ح ١٨٢ه. والأرناؤوط في السند ح٢٥٢٤, والألباني في التعليقات الحسان ح ٢٦٣، وفي الضعيفة ٢٢١/١٤. قال هو منكر جدا عندي.

۲- لو صح الحدیث فإن الاستدلال به یگون علی مشروعیة النقاب ولیس علی

وجوبه، ومشروعية النقاب ليست محادً للخلاف العديث الثالث والمشرون،

عن أسامة بن زيد رضى الله عنه أن أباد قال: كسانى رسول الله صلى الله عليه وسلم قبطية (ثياب تصنع في مصر وتنسب إلى القبط وهم من يسكن مصر) كشفة. كانت مما أهداها دحية الكلبي، فكسوتها امرأتي، فقال في رسول الله صلى الله عليه وسلم: ما لك لم تلبس القبطية؟ قلت: يا رسول الله، كسوتها امرأتى، فقال في رسول الله صلى الله عليه وسلم: مرها فلتجعل تحتها غلالة (ما يلس تحت الثوب) إنى أخاف أن تصف حجم عظامها (مستد أحمد وغيره).

وقد استدل الشيخ التويجري من الحديث عن طريق القياس –على وجوب النقاب-، فقال: فأولى من ذلك (يعني ستر محجم عظامها), ستر ظاهر بشرتها عنهم: لأنها كلها عورة بالنسبة إلى نظرهم. وسواء في ذلك وجهها وغيره من أعضائها (الصارم المشهور المنارية

### القرائن حول الحديث:

۱- إني أخاف أن تصف حجم عظامها: يستدل به على أنه يجب على المرأة أن تلبس ملابس واسعة فضفاضة لا تصف أو تحدد حجم عظامها.

لكن هل يُقاس وجه المرأة

على حسدها؟ أرى والله أعلم- أن القياس بعيد, فمن المعلوم فطرة وشرعا أن جسد المرأة مختلف عن وجهها، وإن كان جمال المرأة في وجهها، تعم لكن هناك قروق، فالمرأة لا تظهر بدنها إلا لزوجها حتى محارمها على التابيد فلا يرون منها الا زينتها الظاهرة، وهو ما يظهر منها -غالبًا- حين تعمل في البيت كوحهها وقرطها وقلادتها وسواريها... (انظر تفسير ابن عباس لقوله تعالى: (ولا يبدين زينتهن الالبعولتهن) تفسير القرآن العظيم لابن أبى حاتم ٢٥٧٦/٨).

ابي حالم ١٢، ٢٠٢). ٢- ظنية الدلالة:

الحديث ليس بقطعي الدلالة في وجوب تغطية الوجه، وإنما من استدل به, استدل بجامع أن الفتنة بالوجه أولى من الجسد، وهذا غير مسلَّم به. كما بينت..

### الحديث الرابع والمشرون:

عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: اياكم والجلوس على الطرقات. فقالوا: ما لنا بُدَ، إنما هي مجالسنا نتحدث فيها. قال فإذا أبيتم إلا المجالس فأعطوا الطريق حقها. قالوا: وما حق الطريق؟ قال: غض البصر، وكف الأذى ورد عن المذكر، (متفق عليه).



شعبان ٢٤٢٢ هـ - العدد ٢٩٥ - السنة الخمسون

39

دراسات

شرمية

شعبان

7331 & - ILaLE TPO

- Ilmis

الخمسون

40

۱-غض البصر، يقول الألباني عن غض البصر، فإنها تشعر بأن في المرأة شيئًا مكشوفًا يمكن النظر إليه، فلذلك أمر الله تعالى يغض البصر عنهن، وما ذلك غير الوجه والكفين (انظر جلباب المرأة المسلمة صـ٧٦).

قلت: مما لاشك فيه أن غض البصر عن وجه المرأة وكفيها يدخل أصالة في الأمر بغض البصر عن المرأة، لكن لا يقصر الأمر بغض البصر على الوجه والكفين فقط. وإنما الغض عن كل محاسن المرأة. وأيضًا فالاستدلال من الحديث على فالاستدلال من الحديث على فاي الأمر بغض البصريدل على مسلم به، فالرجل مطالب بغض البصر عن المرأة كلها. مسعود رضى الله عنه أن

مسعود رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ،المرأة عورة. وأنها إذا خرجت استشرفها الشيطان، وأنها لا تكون أقرب إلى الله منها في قعر بيتها (صحيح سنن الترمذي، وصحيح ابن حبان وغيرهما).

يقول المباركفوري: أي زينها في نظر الرجال... (انظر تحفة الأحوذي ٢٨٣/٤).

#### الحديث الخامس والمشرون:

عن بريدة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لعلي: يا علي لا تتبع النظرة النظرة فإن لك الأولى وليس لك الآخرة (صحيح سنن الترمذي وغيره).

١- السند: سنده فيه راوي

اختلفت، أقوال أهل العلم فيه بين التوثيق والتضعيف. والكثير على أنه صاحب حديث إلا أنه كثير الخطأ. وهو شريك ابن عبدالله بن أبى شريك القاضي (انظر ترجمته في تهذيب التهذيب ترجمته في تهذيب التهذيب ترجمته القاضي (انظر بالتابعات (انظر جلباب الرأة بالمسلمة ص ٢٧-٢٧)، وكذلك حسنه الأرناؤوط في المسند ح ٢٢٩٧٤).

٢- لا تتبع النظرة النظرة، النهى عن إتباع النظرة، النظرة، هل يستدل به أن هناك شيئًا مكشوفًا في المرأة ينظر إليه الرجل؟ كما استدل الشيخ الألباني من الحديث أن الأمر هنا يستدل به على أن وجه المرأة يكون مكشوفًا. والا فماذا سينظر من المرأة.

قلت: إن الأمر بعدم اتباع النظرة النظرة. قد يكون إلى وجه المرأة. أو يكون إلى عينها أو إلى المرأة على عمومها. فالاستدلال منه على أن وجه المرأة يكون مكشوفًا ليس بمسلَّم به.

الحديث السادس والعشرون: عن جرير بن عبدالله رضي الله عنه قال: سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم عن نظر الفجأة. فأمرني أن أصرف بصري (رواه مسلم وغيره). القرائن حول الحديث:

۱- فامرني أن أصرف بصري: هل يحتج به على أن وجه الثرأة يكون مكشوفًا، كما قال القاضي عياض (انظر شرح النووى على مسلم ١٣٩/١٤,

مرقاة المفاتيح ٢٠٥٢/٥). وإلى ذلك ذهب أيضا العينى (انظر عمدة القاري ٢٠ (١١٩). واحتج به الشيخ الألباني على كشف وجه المرأة (انظر جلباب المرأة المسلمة صـ٧٧-٧٨). أم يحتج به على أن وجه المرأة يكون مغطى، كما احتج الشيخ التويجري إذ قال: ويستفاد من هذا الحديث أن نساء المؤمنين في زمن النبي صلى الله عليه وسلم كن يستترن عن الرجال الأجانب، ويغطين وجوههن عنهم.. ثم قال: لو كن يكشفن وجوههن عند الرجال الأجانب لكان في صرف المصر عنهن مشقة عظيمة، ولا سيما إذا كثرت النساء حول الرجل؛ لأنه إذا صرف بصره عن واحدة فلا بد أن ينظر إلى أخرى. (انظر

الصارم المشهور صـ ۹۲-۹۰). قلت: قول الشيخ التويجري: يغطين وجوههن كما يفيده ظاهر الحديث. غير مُسلَم به، وإنما هو استنباط من الحديث، قد يدل على ما ذهب إليه، وقد يدل على ما ذهب إليه الشيخ الألباني من أن الأمر بصرف البصر يدل على أن النساء كن يكشفن وجوههن.

٢- ظنية الدلالة: الحديث ليس قطعي الدلالة - ليس نصا- لأي من الفريقين، القائل بوجوب النقاب والقائل بعدم وجوبه، فالخلاف في الاستدلال من النص طالما هو ظني الدلالة سائغ ومعروف. وللحديث بقية. والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله رافع الدرجات لمن تواضع لجلاله، وفاتح البركات لمن اجتهد في شكر نعمه وأفضاله، والصلاة والسلام على نبينا محمد المبعوث بالآيات الباهرة والحجج، المنزّل عليه قُرْآنَ عَرَبِي غير ذي عوج، وعلى آله البررة الهادين وأصحابه الخيرة بناة الملة وحُماة الدين، ومن تبعهم إلى يوم يقوم هيه الناس لرب العالمين، وبعد:

وردوسا فقاعا

فإذا كُنَّا قد علونا شَرَفًا، وأسْلفُنا من الحديث طَرفًا عن خَطَر غشيان المَّاصي، وخُطُورة فشُوَ الذُّنوب، فإنَّنا لم نُشبع الكلام عنه، ولم نفصًل القول في ذلك، لذا أحببت أنَّ أعمل على مزيد بيانه، وحاولت أن أزيل إشكاله، وأن أضفي على معنى كلامنا إجلاله، وأن أزيد على هذا السياق مَحَبَة تُهيَى للقارئ

### دد محمد علي عيسي . المنتش بوزارة الأوقاف

إقبالُه، ولكي أدَقَّق النَظَر حتى لا يختلط الحابل بالنَّابل، وبذلك يستبرئ المرء لدينه، ويحتاط لظنّه ويقينه، والله المستعان. والذي دفعني إلى ذلك أنني لمَّا صرفتُ بصري الواحد منهم يقع في الذنوب ويلمُ بالخطايا وهو يشعر أو لا يشعر، وكأنَّه حاطبُ ليل يحمل أفعى قد تقتله في حالك السواد، وكثير منهم أصبح لا يكاد يعرف قبيلًا من دبير، وكأنَّما امترج الخاتر بالزباد، فتشابهت عليه الأعجاز والصدور، وتشابكت عليه قوادمُ الأُمور وحوادتُ الدهور، حتى وقع في

مهواة الحيرة واختلط. ولم يعرف الصواب من الغلط، حتى كاد يُغصُ المرء بالماء ويشُرق به فلا يكاد يُسيغه، ولله الأمر من قبل ومن بعد.

كثرة المعاصي أشد عقاب: المعاصي هي أشد ما يُبتلى به ابن آدم، وأخطر عقاب يُعاقب به العاصي لأنها تتسبب في قسوة القلب

المعاصي هي أشد ما يُبتلى به ابن آدم، وأخطر عقاب يُعاقب به العاصي .

> وقد تزيد هذه القسوة حتى يموت القلب، فلا يحس بعقاب ولا يشعر بعقوبة كما قال القائل: وما لجرح بميت إيلام.

قال تعالى: وظَهَرَ ٱلْنَسَادُ فِي ٱلْبَرُ وَٱلْبَحْرِبِمَا كُسَبَتْ أَيْدِي النَّاسِ لِبُذِيقَهُم بَعْضَ ٱلَّذِي عَبِلُوا لَمَلَّهُمْ رَجِعُونَ ، (الروم: ٤١)، ومن نظر حوله وجد المعاصى فينا باتت غاشية، وعاين أن المنكرات أصبحت بيننا فاشية، حتى استعارت نارها، وتأججت نيرانها، وتوقدت شعلها، واستطار لهبها، وبعد أن كانت كبار المعاصى وصغارها ترتكب سرارا صارت تقع مع الإعلان عنها جهارًا، وتسارع إليها أهلها ليلا ونهارًا، ولا حول ولا قوة الابالله العزيز الحكيم. ومن أوضح أسباب هذه الكثرة انتشار الدواعي إلى المعاصى، وازدياد العوارض الباعثة عليها. وفشو الأسباب المحركة تجاهها والمهيجة عليها. وبعد ما كان الثاس يرتادون مواطن المعاصى أزمنة بعد أزمنة، ويتمهِّلون في التنقير عنها والبحث أونة تلو أونة، إذا بالمعاصى تنتشر في بيوتهم، وتغمرهم في جحورهم، وتحيط بهم من بين أيديهم ومن خلفهم. وعن أيمانهم وعن شمائلهم، وأصبح الشابُ من هؤلاء قد انغمس في الخطايا فصار مسترسل الطبيعة منقادها. وقد بات في تلك البلايا والرزايا من الذنوب مشتعل القريحة وقادها.

شعبان

٢٤٢٢ هـ - العدد ٢٩٥ - السنة الخمسون

42

ومن تابع دخول الفتيان والشباب وسائر الناس مواقع الفجور، ومن عاين نُزولهم مواطن الزُور ضرب كمًا على كفٌ، وألصق يمينه بشماله من شدة العجب.

جرأة الناس على الذنوب مصيبة فادحة:

وإنَّ المرَّء ليكون مضطرب الحال، مكذر الخاطر

والبال، إذا رأى كثرة الخبث، وشاهد افتعال الناس المعصية، وأبصر حوله اجتهادهم في اختلاق أسباب الخطيئة.

عن زينب بنت جحش أن رسول الله صلى الله عليه وسلم دخل عليها يومًا فزعًا يقول: لا اله الا الله، ويل للعرب من شر قد اقترب فتح اليوم من ردم يأجوج ومأجوج مثل هذه. وحلق بإصبعيه الأبهام والتي تليها، قالت زينب بنت

جحش؛ فقلت؛ يَا رسُولَ الله أَفْتَهُلِكَ وَفَينَا الصَّالُحُون؟ قَالَ: نَعْمَ إِذَا كَثُر الْخُبُثُ، (رواه البخاري: ٧١٣٥).

فيجب السعي لأطفاء هذه النار ممَّن كان ذاهبًا وجائيًا، والأجتهاد في النجاة من الهلكة كيفما كان المرء قائمًا وقاعدًا وساعيًا، وأن لا يقرَّ بأحد القرار، ولا يستقرَّ به الُحال على أيَ وجْه أو عَرار حتى يؤدي تجاه ذلكَ ما عليه، ويصلَ إلى طريق النَّجاة بما أمّكن لديه.

### طريقة العلاج وتغيير هذا المزاج:

لا تظنَّ مع هذه الظَّلمة الشَديدة التي نعيشها اليوم ويعيشها المسلمون في كلَّ مكان أنَّ المسلمين قد خمل ذكرُهم، وأَهْلَ نحِمُهم، بل هنالك ميشرات في الأمَة في شدَة الظَّلمة، وهذه على قلْتها في زماننا، ومع ندرتها في أيامنا الأ أن اللَّه تعالى يسوقُها لتشيت من شاء من عباده.

علاج يصحُّح المسار، ويُحقق من شرائح الشباب أحسن سلالة وأفضل إنتاج، وهو أن يسلك بهم تلك الطرائق، ويتعلّموا الغوص على تلك الحقائق، وبهذا نستطيع معالجة حالنا وتقويم اعوجاجه، وتعليم هذه الأجيال تمييز حلوه من أجاجه، وهذا نذير لكل مُطالع، وإنباه وتحذير للجيل القادم والطالع.

### أولًا: إضباءة الْمَجَاهلَ وشحذَ الهمم وتفجير الطاقات:

ومن الواجب علينا قيامًا بحق هذه الملة وخدمة لتلك الأمة، وأيضًا من أجل تغيير هذا الواقع الْمُر والحال المُولة التي تعيشها الأجيال السلمة يجب علينا شحد الهمة لصُعُودها عن السُفْح إلى القمة، والعمل على إضاءة هذه المجاهل.

وتفجير الطاقات في الطاعات للاشتغال بها عن سوء تلك الأعمال وما تحتويه من سيء والسباحة في ذاك المضمار، مع كوننا حاملين مشاعل النور لتفادي الأمة السقوط في أمتنا ونرضي ربنا ونسعد. ولعلنا نقبل عند الله تعالى ونقترب

فهلم لنُقارب الخطا إلى الباب، ونقيل على الأعتاب، وإن لم نصل إلى غايتنا ونحقق أمنيتنا فلعل الله سبحانه يُقيل الله عثرتنا، ويَمُحُو خطيئتنا، ويجنبنا زلتنا وكبوتنا، وهو على ما يشاء قدير، وهو نعم المولى ونعم النصير.

ثانيا: لُزوم الْجَادَة لا سيَّمَا فِ هَجُر الْعُمْر: قال تعالى عن أهل الكهف: ﴿ غَنَّ نَعْضُ عَبَّكَ نَبَاهُم بِالْحَقْ ابْتَمْ فِنْيَةً مَامَنُوا مِنَهِمْ وَرَدَنَتَهُمْ هُلَكَ وَرَبَطْنَا عَلَى قَلُوبِهِمْ إِذَ فَكَامُوا فَقَالُوا رَبَّنَا رَبُّ السَّمَوْنِ وَالأَرْضِ لَن نَتَّعُوْا مِن دُونِيهِ إِلَيْهَا لَعَد قُلْنَا إِذَا تَحَطَّ ( مَا تَوْدِيهِ اللَّهُ عَرَقُوا مِن دُونِيهِ اللَّهُ لَقَالُوا رَبَّا رَبُ المَتَمَوَن عَلَيْهُ مَنَوْلَكَمْ عَرَقُوا مِن دُونِيهِ اللَّهُ لَعَنَ عَلَيْهُ الْقَرْى عَلَ أَقُولَ عَتَهِم مُسْطَنِي بَيْنَ هَمَن أَطْلَمُ مِتَن الْفَرَى عَلَ أَقُولُ عَنْقُوا فَيَ أَنْهُ عَرَقُوا مِن دُونِيهِ اللَّهُ الْقَرْى عَلَ أَقُولُ عَنْهُمُ اللَّهُ أَعْدَ الْعَامُ مِتَن الْعَرَى عَلَ أَعْمَ كَذِيلًا (الكَهُفَ: ٢٣-١٥)، فَهُوْلاء شيء من متاع الحياة. ومع ذلك ما أن سمعوا مناديًا ينادي للإيمان، وداعيًا يدعو لترك ما يهتان والأوشان حتى لَبُوا النداء، وتركوا النداء وتركوا ذاك المت اع وراءهم.

وانني على يقين يغمر القرائح. ويبّهر الألباب القوارح أنه لو أتيح لكثير من الشباب التروّي من القرآن العظيم، والتشبّع من السُنّة النبوية لنبينا الكريم صلى الله عليه وسلم واتبعوا الشهوات، وللزموا الجادة، واستقاموا على الطريقة، واهتدوًا إلى سواء السبيل، غير أنَّ آفة السلمين اليوم، وداءهم القاتل. ومرضهم العضال أنهم يتساهلون في شأن الشبيبة، ويتهاونون في شأن السُئين الأولى من حياة الأبناء والبنات، همنهم من يزعم

الشباب طليعة وقادة الأمة في دينها وأئمتها في دنياها .

أنه التعلق بآداب الإسلام في صغر السن تضييق عليهم، ومنهم من يدّعي أنّ هذا ليس أوانه لأنهم- فيما يتوهمون- سيتمسكون بالهدى، ومنهم من يظن أنّ الدين ليس في التمسك بهذه الشعائر في الصغر شأنٌ وليس

شيء فيه ريب ولجاجة، هكذا يظنون، وهذا ما يزعمون، "وبنس مطية الرجل زعموا" كما ثبت في الحديث عن نبينا صلى الله عليه وسلم. رواه أبو داود (٤٩٧٢) عن أبي مسعود البدري، واسناده صحيح.

وإن تعجب فاعجب لأمرأة تمشي بين الناس قد غطت كلَّ شيء من بدنها، ولم يبد منها إلا نقب عينيها، وإذا بها تصطحب معها ابنتها وهي كاسية عارية، أو شبه عارية، فقل لي بربك: أين المنهج عند هوًلاء الأقوام، وأي دين قد فهموا، وأيَّ شرع قد عقلوا؟

ولو أن المسلمين تركوا هذه المفاهيم الضالة. وتخلوًا عن تلك الأفكار المقيدة للصلاح والغالة، وهجروا الأعمال المانعة من الهداية. واشتغلوا بإصلاح أنفسهم في أمر الديانة: لجمع الشباب الصلاح والتقوى. ولاكتسبوا معارف الأيمان، ولعرفوا طرق الهداية من أوّل الطريق. ولسلموا من الوُلوج في طرائق البيداء، ولنجوا من التيه في مفازة الشهوات والتطوح، ولأمنوا من الضعف الذي أدرك أفهامهم وغير أفكارهم والترتج.

إنَّ لزامًا على هـؤلاء الأقـوام أن يعلموا أن هؤلاء الطليعة قادة الأمة في دينها، وأَنْمَتُها في دُنياها، وهم مصابيح ظلمتها، وأساس قُوتها، وأصل عُدَتها، وسرُ قوتها وشوكتها، كما أنهم قاطعو من طريقها شوكها. وحاصدو عوسجها وقتادها، ومن عـرف ذلك لم يبغ بإصلاح وعملاً، ولم يبغ عن هدايتهم حولاً. وللحديث بقية أن شاء الله.

43

الحلقة الثانية

3

ഭരീവി

شعبان ٢٤٤٢ هـ - العدد ٢٩٥ - السنة الخمسون

44

الحمد لله، والمسلاة والسلام على رسول الله،

وبعد: فقد بدأنا في اللقاء السابق الحديث عن صلاة الخوف وما يتعلق بها من أحكام، وتكلمنا عن مسائل منها: تعريفها وحكمها، فنكمل في هـذا اللقاء الحديث عن شروط صلاة الخوف، والروايات التي وردت في صلاة الخوف.

لالثا: منى تجوز صلاة الغوف: تجوز صلاة الخوف في قتال الكفار لقوله تعالى: (وَإِذَا كُنتَ فِيمْ فَأَنَسْتَ لَهُمُ المَتَلَوَةَ فَلَنَقُمْ صَالِحَةٌ فِيْهُم مَعَكَ

( ) HILLING د . جعدي طه وَلْيَأْخُذُوا أَسْلِحَتَّهُمْ فَإِذَا سَجَدُوا فَلْيَكُونُوا مِن وَرَآيِكُمُ) (النسباء:١٠٢)، وكذلك يجوز فيخل قتال مباح كقتال أهل البغي وقطاع الطريق لأنه قتال جائز فهو كقتال الكضار، وأما القتال المحظور كقتال أهل العدل وقتال أهل الأموال لأخذ أموالهم فلا يجوز فيه صلاة الخوف؛ لأن ذلك رخصة وتخفيف فلا يجوز أن تتعلق بالمعاصى، ولأن فيه إعانة على العصية، وهذا لا يجوز. (المهذب

للشيرازي). ويشترط حضور العدو أو السبع، أو خوف الغرق أو الحرق: فمن خاف العدو أو الخطر، سواء أكان الخوف على النفس أم المال، جاز له صلاة الخوف عند الجمهور والمشهور من مذهب المالكية في السيفر والحضر وفي البحر والبر، في القتال أو غيره، لعموم قوله تعالى: دوَإِذَا كُنتَ فِيهِمْ فَأَقَمْتَ لَهُمُ المتكلفة » (النسباء:١٠٢)، فهو عام في كل حال. فلو رأوا سيوادا ظنوه عدوا، فصلوها، فإن تبين الأمر كما ظنوا صحت صلاتهم،

وإن ظهر خلافه، لم تجز. فإذا كانت المسلاة من غير خوف فسدت، قال الشافعية والحنابلة، من أمن وهو في الصلاة أتمها صلاة آمن، ومن كان آمناً فاشتد خوفه أتمها صلاة فاشتد خوفه أتمها صلاة من أمن صلى صلاة أمان. وتكون صلاة الحضر تامة. وصلاة السفر الرباعية يوثر في عدد الركعات. (الم قام الإسسلامي

### رابغا؛ الروايات التي وردت لِل ميلاة الخوف،

جاءت صلاة الخوف عن النبي-صلى الله عليه وسلم- على أنواع مختلفة، منها ما هو في الصحيحين وهي مفصلة في صحيح مسلم، وبعضها في سنن أبي داود وغيره، وهي هامة في معرفة كيفية صلاة الخوف.

١- عن صالح بن خوات "عمن صلّى مع النّبي صلى الله عليه وسلم. يوم ذات الرقاع صلاة الخوف: أنا طائفة صفّت معه، وصفّت طائفة وجاد العدو. فصلَى بالذين معه ركعة. ثم ثبت ركعة ثم انصرفوا، وصفوا وجاد العدو. فصلَى الطائفة الأخرى. فصلَى بهم الركعة التي بقيت

عليه، ثمَّ ثبَّت جالسًا وأتمَّوا لأنفسيهم، ثمَّ سلَّم بِهم". أخرجه مالك في الموطأ واللفظ له، والبخاري بلفظ قريب، ومسلم بنحوه، وأصحاب السنن خلا الترمذي.

وفي رواية للبخاري ومسلم عن صالح عن سهل بن أبي حثمة دون إبهام الراوي عن رسول الله صلى الله عليه وسلم.

۲- وعن جابر قال: "كنا مع النبي صلى الله عليه وسلم بذات الرقاع..... وأقيمت الصلاة. فصلى بطائفة ركعتين. ثم تأخروا وصلى بالطائفة الأخرى ركعتين؛ وكان للنبي صلى الله عليه وسلم أربع ركعات وللقوم ركعتان". أخرجه الدخارى. ومسلم.

وسميت الغزوة بذات الرقاع، قيل: لأن أقدامهم نقبت، وسقطت أظفارهم. فلفواعلى أرجلهم الخرق، كما عند المخارى من حديث أبي موسى الأشعري. وقيل: لأنهم رقعوا فيها راياتهم. وقيل: بشجر بذلك الموضع يقال له: ذات الرقاع. وقيل: بل الأرضى التي كانوا نزلوا بها كانت ذات ألوان تشبه الرقاع. وقيل: لأن خيلهم كان بها سبواد ويباض. وقيل: سميت بجبل كان هناك. (انظر: فتح البارى

لاين حجر ٧/٤١٩). ٣- وعن ابن عمر قال: " صلى رسول الله صلى الله عليه وسلم صلاة الخوف بإحدى الطائفتين ركعة. والطائفة الأخرى مواجهة العدو، ثم انصرفوا وقاموا في مقام أصحابهم مقبلين على العدو، وجاء أولئك ثم صلى بهم النبي صلى الله عليه وسلم ركعة. ثم سلم النبي صلى الله عليه وسلم، شم قضى هؤلاء ركعة. وهـ ولاء ركعة أخرجه البخاري، ومسلم. ٤- ولسلم عن جابر قال: "شهدت مع رسبول الله صلى الله عليه وسلم صلاة الخوف، فصفنا صفين، صف خلف رسول الله صلى الله عليه وسلم، والعدو بيننا وبين القيلة. فكبر التبئ صلى الله عليه وسلم، وكَبْرْنا جميعًا، شم ركع، وركعنا جميعًا، ثم رفع رأسه من الركوع، ورفعتا جميعًا، ثم انحدر بالسُجود، والصّف الذي يليه. وقام الصَّف المؤخرُ في نحر العدو, فلما قضى النبى صلى الله عليه وسلم السبجود، وقام الصف الذي يليه، انحدر الصف المؤخر بالسُجود، وقاموا، ثم تقدم الصف المؤخر. وتأخر الصف المقدم، ثم رَكْعُ النبِيُّ صَلَّى الله عليه وسلم وركعتا جميعا،



شعبان ٢٤٢ هـ - العدد ٢٩٥ - السنة الخمسون 4

3

ഭദ്രഹി

شعبان

7331 4

Itate TPO

- Iturie

الخمسون

46

ثُمَ رَفَع رَأْسَهُ منَ الرُّكُوع وَرَفَعْنَا جَمِيعًا، ثَمَ انْحَدَرَ بِالسُّجُود والصَّفَ الذي يَليه الذي كانَ مُوَخَّرًا فِي الرُّكْعة الأولى، وقام الصَفَ المُوْخَرُ فِي نُحُور العَدُو، فَلَمَا وَسِلَّمَ النَبِيُ صَلَى اللَّه عليه بَالسُّجُود، فَسَجَدُوا، ثُمَ بِالسُّجُود، فَسَجَدُوا، ثُمَ وَسِلَم النبيُ صلَى اللَّه عليه وسلَم وَسَلَّمنا جَمِيعاً".

٥- وعن أبي عياش الزرقي قال: كنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم بعسفان، وعلى المشركين خالد بن الوليد. فصلينا الظهر. فقال المشركون؛ لقد أصبنا غرة، لقد أصننا غفلة! لو كنا حملنا عليهم وهم في الصلاة! فنزلت آية القصر بين الظهر والعصر، فلما حضرت العصر، قام رسول الله صلى الله عليه وسلم مستقبل القبلة، والمشركون أمامه، فصف خلف رسول الله صلى الله عليه وسلم صف، وصف بعد ذلك الصف صف آخر، فركع رسول الله صلى الله عليه وسلم وركعوا جميعًا، ثم سجد وسجد الصف الذين يلونه، وقام الأخرون يحرسونهم، فلمًا صلى هؤلاء السجدتين وقاموا، سجد الأخرون الذين كانوا خلفهم. ثم تأخر المصف الذي يليه إلى مقام الأخرين، وتقدم

المف الأخير إلى مقام الصف الأول، ثم ركع رسول الله صلى الله عليه وسلم وركعوا جميعًا، شم سجد وسجد الصف الذي يليه، وقام الأخرون يحرسونهم، فلمًا جلس رسول الله صلى الله عليه وسلم والصف الذى يليه. سجد الأخرون. ثم جلسوا جميعًا، فسلم عليهم جميعًا، فصلاها بعسفان، وصلاها يوم بنى سليم. رواه أبو داود وقال روى أيوب وهشام عن أبي الزيير عن جابر هذا المعنى عن النبي صلى الله عليه وسلم وكذلك رواه داود بن حصين عن عكرمة عن ابن عىاس.

٦- عن ابن عمر قال: " غزوت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم قبل نجد، فوازينا العدو، فصاففنا لهم، فقام رسول الله صلى الله عليه وسلم يصلى لنا، فقامت طائفة معه تصلى وأقبلت طائفة على العدق، وركع رسول الله صلى الله عليه وسلم بمن معه وسجد سجدتين، ثم انصرفوا مكان الطائفة التي لم تصل، فجاؤوا، فركع رسول الله صلى الله عليه وسلم بهم ركعة وسجد سجدتين، ثم سلم. فقام كل واحد منهم، فركع لنفسه ركعة وسجد سجدتين. (رواه البخاري). ٧- وعن مروان بن الحكم أنه

سأل أبا هريرة هل صليت مع رسبول الله صلى الله عليه وسلم صلاة الخوف؟ قال أبو هريرة: نعم، فقال مروان: متى؟ قال أبو هريرة: عام غزوة نجد؛ قام رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى صلاة العصر، فقامت معه طائفة، وطائفة أخرى مقابلي العدو وظهورهم ال\_ القىلة. فكثر رسول الله صلى الله عليه وسلم، فكبروا جميعًا: الذين معه، والذين مقابلي العدو، ثم ركع رسبول الله صلى الله عليه وسلم ركعة واحدة، وركعت الطائفة التي معه. ثم سجد، فسجدت الطائفة التي تليه، والأخرون قيام مقابلي العدو، ثم قام رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقامت الطائفة التي معه، فذهبوا إلى العدو، فقابلوهم، وأقبلت الطائفة التي كانت مقابلي العدو، فركعوا وسجدوا، ورسول الله صلى الله عليه وسلم قائم كما هو، ثم قاموا، فركع رسول الله صلى الله عليه وسلم ركعة أخرى وركعوا معه، وسجد وسجدوا معه، ثم أقبلت الطائفة التي كانت مقابلي العدو، فركعوا وسجدوا، ورسول الله صلى الله عليه وسلم قاعد ومن معه، ثم كان السلام، فسلم رسول الله صلى الله عليه وسلم، وسلموا جميعًا، فكان

لرسول الله صلى الله عليه وسلم ركعتان، ولكلُ رجُل من الطائفتين ركعةً ركعةً. رواه أبو داود والنسائي

روى بول ولو ولحياي ٨- وعن ابن عباس: " أَنَّ رسولَ اللَّه صلَى بذي قَرَد صفًا خلفَهُ وصفًا مُوازيَ العدوَ فصلَى بالَّذينَ خلفَهُ رَكْعةَ ثمَّ انصرفَ وجاءَ أولَتْكَ فصلَى بهم رَكْعةَ ولَم يَقضوا". رواه النسائى

٩- وعن ثعلبة بن زهدم قال: "قال كنا مع سعيد بن العاصي بطبرستان فقال: أيُكم صلى مع رسول الله صلى الله عليه وسلم صلاة الخوف؟ فقال حذيفة أنا. قال: فقام حذيفة وصف الناس خلفه صفين: صفًا خلفه وصفًا موازي العدو فصلى بالدين خلفه ركعة ثمً

انصرف هؤلاء مكان هؤلاء وجاء أولنك فصلى بهم ركعةً ولم يقضوا". رواه أبو داود والنسائي واللفظ له. ١٠ - وكذلك رواه أيضاً زيد بن ثابت عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: فكانت للقوم ركعة ركعة. وللنبي صلى الله عليه وسلم ركعتين.

١١- وعن إبن عباس قال: "فرض الله الصلاة على لسان نبيكم صلى الله عليه وسلم في الحضر أربعاً، وفي الشفر ركعتين. وفي الخوف ركعة". رواه مسلم.

١٢- وعن عبد الله بن أنيس قال: "بعتني رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى خالد بن سفيان وعرفات فقال اذهب وعرفات فقال اذهب صلاة العصر. فقلت: إلى صلاة العصر. فقلت: إلى

أَخَـافُ أَنَّ بِـكُونَ بَيْنَي وَبَيْنَهُ ما أَنَّ أَوَخُر الصلاة. فانطلقتُ أَمْشي وأَنَـا أُصلي أُومي إيماء نحوه. فلما دنوت منه قال لي: من أنت؟ قلت: رجل من لهذا الرجل فجئتك في لهذا الرجل فجئتك عن فمشيت معه ساعة حتى إذا أمكنني علوته بسيفي حتى برد". رواه أحمد وأبو داود.

وأما صلاة المغرب فليس للنبي فعل فيها ولا قول. قال الحافظ ابن حجر في الفتح (٢٢٤/٢): لم يقع في شيء من الأحاديث المروية في صلاة الخوف تعرض لكيفية صلاة المغرب.

هذا ما تيسر لنا جمعه من الأحاديث الواردة في صلاة الخوف.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

### هزاء واجب

توقي إلى رحمة الله تعالى يوم الأربعاء ٥ رجب ١٤٤٢هـ الموافق ١٧ فبراير ٢٠٢١م شيخ المالكية بمصر، فضيلة الشيخ الأستاذ الدكتور أحمد طه ريان، رحمه الله تعالى رحمة واسعة. وتتقدم اللجنة العلمية وأسرة تحرير المجلة بخالص العزاء لأسرة الشيخ وطلابه ومحبيه.

اللهم اغضر لعبدك أحمد طه ريان، وارفع درجته في المهديين، واخلفه في عقبه في الغابرين، واغضر لنا وله يا رب العالمين. اللهم اجعل قبره روضة من رياض الجنة، وارزقه الفردوس الأعلى من الجنة بمنَّك وكرمك يا أرحم الراحمين.



## الجامع لمفردات الأدوية والأغذية

elelle

### الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، ويعد.

فيعد كتاب الجامع لمفردات الأدوية والأغذية والمعروف "بمفردات ابن البيطار" من أنفس الكتب النباتية وأشهرها، ألفه ابن البيطار وهو أعظم من نبغ في هذا الميدان بعد دراسات مضنية، وبعد أن جاب كل البلاد، حيث أودع فيه كل تجاريه ومشاهدته خلال سني أبحاثه الطويلة، معتمداً المنهج العلمي في المحث والتنقيب، وعلى التجرية والمشاهدة كأساس لدراسة النبات والأعشاب والأدوية.

### التعريف بالكتاب

يُعد هذا الكتاب أشهر كتب ابن البيطار، وهو موسوعة في الصيدلة، تحتوي على وصف مُفصل لأكثر من ١،٤٠٠ نوعًا من الأعشاب والأطعمة والعقاقير الطبية، وبيان قيمها العلاجية أيضًا على إشارات إلى ١٥٠ كاتبًا عربيًا و ٢٠ كاتبًا يونانيًا. ذكر فيه أسماء الأدوية والأغذية من نبات وحيوان وجماد، حسب ترتيب حروفها الهجائية.

ألف ابن البيطار كتابه في أخريات حياته، بعد دراسات عملية قائمة على التجرية والمشاهدة كأساس لدراسة النبات والأعشاب والأدوية، وهو من أهم كتب ابن البيطار إطلاقًا وأوسع كتبه في موضوع علم النبات وأعمقه، وهو من أجل ما ألف العرب في موضوع الأدوية المفردة وعلم النبات طول الحقبة الممتدة من ديسقوريدوس إلى القرن السادس عشر الميلادي، فقد كان الكتاب دائرة معارف حقيقية في هذا الموضوع، ضمت بين دفتيها كامل الخبرات الإغريقية والعربية. شعبان ٢٤٢٢ هـ - العدد ٢٩٥ - السنة الخمسون

48

### المعدد محمود فتحى

وقد وصف فيه أكثر من ألف وأربعمائة عقار بين نباتي وحيواني ومعدني، منها ثلاثمئة من صنعه، مبينا الفوائد الطبية لكل واحد منها، ومرتبة ترتيبًا أبجديًا. بالرغم من أن مادة الكتاب كانت في معظمها تجميعًا لما اطلع عليه ابن البيطار، فإن شخصيته ظهرت في الكتاب ظهورًا بارزا تمثله مظاهر كثيرة: أولها نقد المؤلف العلمي المنهجي الدقيق لأخطاء العلماء العرب الذين نقل عنهم، والتراجمة الذين نقلوا كتب الطب والصيدلة الأعجمية إلى العربية. كالرازي والإدريسي وابن سينا، والنقد الذي وجهه ابن البيطار لهؤلاء العلماء وهم أعلام العلماء في الصناعة الطبية مهم جدا لأنه دال على مدى تمكنه من معرفة الأدوية المفردة. وعلى قدرته على التمييز الصحيح بين أصناف الأدوية وأنواعها، وخاصة الأدوية النباتية. وثانيهما إسهام ابن البيطار في المادة النباتية العربية بإضافته نباتات جديدة من محض

اكتشافه إلى النباتات التي عرفها العرب من قبل سواء عن طريق الترجمة أو عن طريق التجارب الخاصة. ويقول في مقدمة كتابه عن سبب تسميته له بالجامع: وسميته الجامع لكونه بين الدواء والغذاء، واحتوى على الغرض المقصود مع الايحاز والاستقصاء..

### ابن البيطار

ضياء الدين أبو محمد عبد الله بن أحمد المالقي المعروف بابن البيطار، والملقب بالنباتي والعشاب (٩٣٥ ه / ١١٩٧م - ٢٤٦ ه / ١٢٤٨م) عالم نباتي وصيدتي مسلم، يعتبر من أعظم العلماء الذين ظهروا في القرون الوسطى، وعالم عصره في علوم النبات والعقاقير، والصيد لاني الأول في تراكيب الدواء ورائد العلاج الكيميائي. ولد في الأندلس بمدينة مالقة، وتلقى علومه في إشبيلية على أيدي علمائها مثل أبى العباس ابن الرومية النباتي وعبد الله بن صالح الكتامي. انتقل إلى المغرب بعد أن بلغ العشرين من عمره، وزار مراكش والجزائر وتونس كباحث في علم النبات، ثم إلى آسيا الصغرى مارًا بالشام ومنها إلى الحجاز وغزة والقدس وبيروت ومصر ثم إلى بالاد اليونان وأقصى بلاد الروم إلى أن استقرع دمشق، حيث قام فيها بأبحاثه فيما يخص النباتات.

وضع ابن البيطار عددا من المؤلفات أشهرها الموسوعة النباتية المسماة الجامع لمفردات الأدوية والأغذية، والذي وصف فيه أكثر من ٤٠٠ مقار نباتي وحيواني ومعدني منها ٣٠٠ من صنعه. مبينا الفوائد الطبية لكل واحد منها، وقد وضعه وهو مقيم في مصر، وقسمه إلى أربعة أقسام. توفي ابن البيطار في دمشق عام ٦٤٦ هـ الموافق ١٢٤٨م. وهو في الحادية والخمسين من عمره. أغراض الكتاب

الغرض الأول، استيعاب القول في الأدوية المفرعة والأغذية المستعملة على الدوام والاستمرار عند الاحتياج إليها في ليل كان أو نهار، مضافا إلى ذلك ذكرما ينتفع به الناس من شعار ودثار.

الغرض الثانى، صحة النقل فيما أذكره عن الأقدمين، وأحرره عن المتأخرين، فما صح عندى بالمشاهدة والنظر وثبت لدي بالخبر لا الخبر ادخرته كنزا سريا وعددت نفسى عن الاستعانة بغيري فيه سوى الله غنيا، وما كان مخالفا في

القوى والكيفية، والمشاهدة الحسية في المنفعة والماهية للصواب والتحقيق أو أن ناقله أو قائله عدلا فيه عن سواء الطريق، نبذته ظهريا وهجرته مليا.

الفرض الثالث، ترك التكرار حسب الإمكان، إلا فيما تمس الحاجة إليه لزيادة معنى وتبيان. الغرض الرابع، تقريب مأخذه بحسب ترتيبه على حروف المعجم مقفى ليسهل على طالب ما طلب من غير مشقة ولا غناء ولا تعب.

الغرض الخامس، التنبيه على كل دواء وقع فيه وهم أو غلط المتقدم أو متأخر لاعتماد أكثرهم على الصحف والنقل، واعتمادي على التجرية والشاهدة.

الغرض السادس، في أسماء الأدوية بسائر اللغات المتباينة في السمات، مع أنى لم أذكر فيه ترجمة دواء إلا وفيه منفعة مذكورة، أو تجرية مشهورة.

### اسهامات ابن البيطار

يعد ابن البيطار رائد للعلاج الضوئى الكيميائي، فقد استخدم بذور نبات الخلة في علاج البهاق، وكان ابن البيطار يخلط بذور الخلة مع عسل النحل، ويقدمها للمريض. ثم يجعله يتعرض للشمس ساعة أو ساعتين حتى يتصب عرقا، وكان يتابع حالة مرضاه بدقة حتى إنه ذكر أن المقع المصابة تتأثر، وتظهر بها فقاعات، بينما الجلد السليم لا يتأثر، ثم تكتسب اللون الطبيعي بالتدريج، وفيما يتعلق بهذا المرض كان ابن البيطار أول من ذكر أن الجلد المصاب يصعب علاجه فوق النتوءات العظمية.

### ترجمات الكتاب

ترجم إلى اللاتينية وطبع بمدينة قرمونة عام ١٧٥٨م، كما ترجمه إلى الألمانية المستشرق فون زونتهايمر، ونشره في مدينة شتوتغارت بألمانيا عام ١٨٤٠. كما ترجمه إلى الفرنسية المستشرق والطبيب لوسيان لوكلرك. طبع الكتاب بالعربية بعناية أحمد أبو العينين، ونشرته مطبعة بولاق بالقاهرة عام ١٢٩١هـ الموافق ١٨٧٤م، وهـو في أربعة أجزاء. كما أعادت طبعه بالأوفست مكتبة المثنى ببغداد عام ١٣٨٤ هـ الموافق ١٩٦٤م في أربعة أجزاء ، وإلى كتاب آخر نبحر من خلاله ونرسوا على شطآنه

والحمد لله رب العالمين.

# حق الزوجة على ذوجها

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله؛ وبعد؛ فقد تحدثنا في العدد السابق اجمالا عن حق الزوج على زوجته. وفي هذا العدد نتحدث-بعون الله- عن حق الزوجة على زوجها. فنقول وبالله التوفيق؛ إن سعادة ابنة ادم تكمن في أن يرزقها الله تعالى الزوج الصالح الذي يخشى الله تعالى ويتقيه. فإن أحب زوجته أكرمها وإن كرهها لم يظلمها.

> وخير ما أجده في إظهار إكرام زوج لزوجته ما أقره النبي صلى الله عليه وسلم لحياة رجل مع امرأته، حتى كانت تلك المرأة هي التي تُحَدَّثُ بذلك الحديث النبيل، وتشهد لزوجها بأنه فاضل جليل، وحتى أعجبت أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها بذلك الحديث، مما جعل رسول الله عليه الصلاة والسلام يخبرها بأن تعامله معها كذلك الرجل مع زوجته، وللنبي فضل زائد على هذا الرجل.

الاسترة

Bollmall

-

تلك المرأة التي قصت قصة إكرام زوجها لها، وكيف سعدت هي بهذا الإكرام هي أم زرع في حديثها المشتهر عند كثير من الناس بحديث أم زرع.

قالت الحادية عشرة-(أم زرع)-: زوجي أبُو زَرْع، فَمَا أَبُو زَرْع؟ أَنَاسَ مَنْ حُلِيُّ أَذْنَيَ، وَمَلاً مَنْ شَحَم عَضَدِيَ، وَبَجْحَنِي فَبِجَحَتْ إِلَيْ نَفْسِي، وَجَدَنِي فِيْ أَهْل غُنَيْمَة بِشَقٌ، فَجَعَلَنِي فِيْ أَهْل

### المداد الم د. جمال عبد الرحمل

صهيل وأطيط ودائس ومُنَقَ، فعنده أقول فلا أَقَبِحُ، وأرَقَد فَأَتصَبِحَ، وأَشُرِبُ فَأَتقَنْحُ أَمُ أَبِي زَرْع، هَمَا أَمُّ أَبِي زَرْع؟ عُكُومُهَا رَدَاحُ وَبِيتُهَا فَسَاحُ، ابْنُ أَبِي زَرْع، هَمَا ابْنُ أَبِي زَرْع؟، مَضْحِعُهُ فَسَاحُ، ابْنُ أَبِي زَرْع؟ طَوْعَ أَبِيهَا وَطَوْعُ أَمْهَا، رَزِع، هَمَا بِنْتُ أَبِي زَرْع؟ طَوْعَ أَبِيهَا وَطَوْعُ أَمْهَا، وَمَلَ كَمَائُهَا وَغَيْظَ جَارَتَها، جَارِيَة أَبِي زَرْع، وَمَلَ كَسَائُها وَغَيْظَ جَارَتَها، جَارِيَة أَبِي زَرْع. فَمَا جَارِيةُ أَبِي زَرْع؟ لاَ تَبْتُ حَدِيثَنَا تَبْتَيْنًا، وَلاَ تَنْقَتُ مِيرَتَا تَنْقَيْنًا، وَلاَ تَمَلُ مِيتَنَا تَعْشَيْتًا، وَلاَ اَمُرأَةَ مَعْهَا وَلدَانَ لَهَا كَالْفَهُدَيْن، يَلْعَبَان مِنْ تَحْت اَمُرأَةَ مَعْهَا وَلدَانَ لَهَا كَالْفَهُدَيْن، يَلْعَبَان مِنْ تَحْت اَمُرأَةَ مَعْهَا وَلَدَانَ لَهَا كَالْفَهُدَيْن، يَلْعَبَان مِنْ تَحْت اَعْرَاةَ مَعْهَا وَلاَ مَنْ عَالَتُيْ وَالْحُوْطَابُ تُمَحْضُ، فَلَقِي بَعْدَهُ رَجُلاً سَرِيًا، رَكَبِ شَرِيًا، وَأَنَاحَ عَلَيْ نَعْمًا مُرَاةٍ مَعْلَا وَانَا مَنْ عَعْدَةً عَلَيْ نَعْمًا مُرَاةً مَعْلَقُوا مُعْتَقُونَ عَامَةًا عُنْهُمَا عُلَيْ مَنْ عَمَا وَالَعَنْ عَمْرَةً مَعْهُمُهُمَا وَلا تَمَائُونُ الْعُنْعُرُونَ عُنْعُمَانَ مَنْ مَعْتَى اَمُرأَةَ مَعْهَا وَلَكَنَا مَنْ عَائَةً مَنْ وَنَا وَلاً عُنْعَانِ مَعْطَى وَالَاحَانَ عُمْتُكُمُ أَنَّ عُمَانَ عُنْ عَمَا وَقُولُ عُمْعًا عَنْ عَمَا وَلَا اللَّهُ عَمَا مَرُيْ وَنَعْ عَانَةً مَا وَالَعَا عُنْ عَمَا مَنْ عَمْ عَائِقُونَ عَائِكُمُ أَنْ وَالْحَانَةُ مَنْ عَمْ أَنْ عَائَةُ مَا عُنْ عَائَةً عَنْ عَمْ عُرَيْ وَائَا عُعْتَيْنَا وَلَا عُمْتَنْ مَائَةً عَنْ عَمَا مَنْ عَائَةً وَلَا عُنْ عَائَةً عُنْ عَائَةً عَمْ مُولَةً مَا عُلَى عَائًا عُنَا عَائُهُ عَائَ عَائًا مَا عُنْ عَمْتَ وَنُ مَائِ عَالَ عَائَةً عَانَ عَائَانُ أَنَا عُنْ عَائَانَ عَائَةً عَانَا عُنَا عُمْعَانَ عَانَا عَائَةً عَانَهُ عَائًا عَانَا عَانَا عُنَا عُنَا عُنَا عُرَاء عَائَةً عَانَا الْنَا إِن

شيء أعطاني ما بلغ أصغر آنية أبي زرّع. قالت عائشة، قال لي رسول الله صلى الله عليه وسلم: كُنْتُ لك كابي زرّع لأم زرّع . صحيح مسلم ٢٢-قال الإمام النووي رحمه الله في شرحه لصحيح مسلم: قولُها (أناس من حلي أذني): النوس بالنون والسين المهملة: الحركة من كل شيء مُتدل. ومعناه حلاني قرطة وشنوها شيء مُتدل. ومعناه حلاني قرطة وشنوها من شحم عضدي): معناه: أسمنني وملا بدني شخما. ولم ترد اختصاص العضدين لكن إذا سمنتا سمن غيرُهما.

وقولها: (وبجحني فبجحت إلي نفسي) هو بتشديد جيم بجحني فبجحت بكسر الجيم... معناه فرحني ففرحت، وعظمني فعظمت عند نفسي. قولها (وجدني في أهل غنيمة بشق فجعلني في أهل صهيل وأطيط ودائس ومنق)، أرادت أن أهلها كانوا أصحاب عنم لا أصحاب خيل وابل لأن الصهيل أصوات الخيل والأطيط أصوات الآبل وحنينها والعرب لا تعتد بأصحاب الفنم وإنما يعتدون بأهل الخيل والإبل. وأما قولها بشق: موضع بشق جبل لقلتهم وقلة غنمهم، وشق الجبل ناحيته. أي بشظف من العيش وجهد...

وقولها: (ودائس): هو الذي يدوس الزرع، يُقالُ داس الطعام درسه. قولها: (ومُنقَ): هو من النقيق وهو أصوات المواشي تصفه بكثرة أمواله. والمراد به الذي يُنقي الطعام أي يُخرجه من بيته وقَشُوره. ويُنقيه بالغربال والقصود أنّه صاحب زرع ويدوسه ويُنقيه. قولها: (فعنده أقولُ فلا أقْبَح وارقد فاتصبح وأشرب فاتقنّح): معناه: لا يُقبّح قولي فيرد، بل يقبل مني. ومعنى أتصبح أنام الصبحة وهي بعد الصباح. أي أنها مكفية بمن يخدمها فتنام.

وقولها: (فأتقنح) وعند البخاري (فأتقمح): مُعْنَاهُ أَرُوى حتى أدع الشراب من شدَّة الري، ومنّهُ قَمَح الْبعيرُ يقَمح: إذا رَفَع رَأْسَهُ من اللَّاء بَعد الري. قَوْلُها: (عُكُومُهَا رداح): وهي الأوعية التي فيها الطّعام والأمتعة واحدُها عكم.(ورداح) أي عظام كبيرة. قَوْلُها: (وبيتُها فَسَاح): أي واسعُ والْفسيح مثْلُه. ويحتمل أنّها أرادت كُثَرة الْخِير

### والنعمة.

وقولُها: (مضْجعُه كمسل شطَبة): وهي ما شطب من جريد التخل، أي شق، وهي السَعفة، لأن الحريدة تشقق منها قضبان رقاق، مرادها: أنه مُهفهف خفيف اللحم كالشطبة، وهو مما يمدح به الرجل، والسل هذا مصدر بمعنى المسلول أي ما سل من قشره. قولها: (وتَشبعُه دراع الحفرة) الذراع مؤنثة، وقد تذكر والجفرة: ما يلغت أربعة أشهر وقصلت عن أمها والذكر جفر، لأنه جفر جنباه أي: عظما. والمراد أنه قليل الأكل، والعرب تمدح به.

وقولُها: طَوْعُ أَبِيها وطَوْعُ أَمّها: أَيْ مُطَيعة لَهُما مُنْقادةً لأَمْرِهما. قولها: (وملء كسائها): أي ممتلئة الجسم سمينته... قال القاضي: والأولى أن المراد: امتلاء منكبيها وقيام نهديها بحيث يرفعان الرداء عن أعلى جسدها فلا (وغيْظ جارتها)، المراد بجارتها ضرّتها يغيظها ما ترى من حسنها وجمالها وعقّتها وأدبها. (لا ما ترى من حسنها وجمالها وعقّتها وأدبها. (لا بل تكتم سردا وحديثنا كله. قولها: (ولا تنقّت بل تكتم سردا وحديثنا كله. قولها: (ولا تنقّت مرتنا تنقيشا)، المرد، الطعام المجلوب، ومغناه: لا تُفسده ولا تُفرقه ولا تذهب به، ومغناه: وضفها بالأمانة.

وقولها: (ولا تَمَالا بيتنا تعشيشا): أي لا تَتَرَكُ الْكُنَاسَة وَالْقُمَامَة فِيه مُفَرْقَة كَعْشَ وقيلَ من النَّميمة أي لا تتحدث بنميمة. قَوْلُها: (وَالأَوْطَابُ تَمَحْضُ) هُوَ جَمْعُ وَطْبِ: وهي سَقِيْة اللَّبِنِ الَّتِي يُمْحَضُ فِيهَا. قَوْلُها: (فَنَكَحْتَ بَعْدَهُ رجلاً سَرْيًا ركب شَرِيًا): فالأول مُعْنَاهُ سيدا شريفا وقيل سَحْيًا. وَالثاني هُو الْفُرْسُ الَّذِي يَسْتَشْرِي فِي سَيْرِه أَي يُلْحَ وَيَمْضِي بِلا فتور ولا انكسار.

وقولُها: (وَأَحَــذَ خَطَيًا): الْحَطَيُّ: الرَّمْحُ. قَوْلُها: (وَأَرَاحَ عَلَيْ نَعْمًا ثَرِيًّا) أَيْ أَتَى بَهَا إلى مُراحها وهُو مؤضعٌ مبيتها، (وَالنَّعْمُ): الْأَبِلُ، (وَالثَّرِيُّ): الْكَثِيرُ مِنْ الْمَالِ وَغَيْرِهِ وَمِنْهُ الثَّرُوةَ فِيَّ الْمَالِ وَهِي كَثْرَتُه. قَوْلُها: (وَأَعْطَانِي مِنْ كُلُ رَائِحَة

زَوْجَا)؛ أَيِّ ممَّا يَرُوحُ مِنَ الأَبِلِ وَالْبِقَرِ وَالْغَنَمِ وَالْعَبِيدِ. وَقَوْلُهَا: (زَوْجَا)؛ أَيِ اثْنَيْنِ، وَيَحْتَمِلُ أَنَّهَا أَرَادَتُ صَنْفًا.

وقولة صلى الله عليه وسلم لعائشة رضي الله عنها: (كُنْتُ لَكَ كَابِي زَرْعِ لاَمُ زَرْع) قَالَ الْعُلْمَاءُ: هُو تَطْيِبُ لَنَفْسَها وَايضاحُ لَحُسْن عَشْرَتَه إِيَّاها. وَمَعْنَاهُ: أَنَا لَكَ كَابِي زَرْع، وَكَانُ زَائِدَةُ أَوَ للدُوام. كَقَوْلَه تَعَالَى: "وَكَانَ اللَّهُ غَفَوْرًا رحيماً". أَي كَان فيما مَضَى وَهُو باق كَذَلك. واللَّه أَعْلَمُ. قَالَ الْعُلَمَاءُ: في حَدِيثَ أَمْ زَرَع هذا فوائد؛ منها استحباب حُسَن الْمَعاشَرَة لللاهل. شرح النووي على مسلم (٢١٥/١٥/١٥).

وقد ظهر ذلك جليًا في استماع الرسول صلى الله عليه وسلم لأم المؤمنين عائشة هذا الوقت الطويل، وهي تحكي قصة إحدى عشرة امرأة ولم يُظهر لها مللاً، ولا ضجرًا، بل إنه ختم الجلسة بكلمات طيبة تشرح الصدر، وتزيح النفس، فإنه لما سمع حديثها عن أم زرع ووجده حديثًا طيبًا قال لها: كنتُ لك كأبي زرع لأم زرع .. يعني في حسن العشرة ودوام المحبة والألفة. وأكد ذلك بقوله صلى الله عليه وسلم، إلاً أنه طلقها، وإني لا أطلقك.

ولما مضى فكما أن للزوج حقا على زوجته فإن عليه واجبات، هذه الواجبات هي حق امرأته عليه:

عن معاوية بن حيدة رضي الله عنهم عن النبي صلى الله عليه وسلم قال:"حق المرأة على الزوج أن يطعمها إذا طعم، ويكسوها إذا اكتسى، ولا يضرب الوجه ولا يقبح، ولا يهجر إلا في البيت. (صحيح الجامع: ٣١٤٩).

عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال له: "يا عبد الله ( ألم أخبر أنك تصوم النهار وتقوم الليل؟ فلا تفعل فإنك إذا فعلت ذلك هجمت عينك، وتفهت نفسك، فصم وأفطر، وقم ونم، فإن لجسدك عليك حقًّا، وإن لعينيك عليك حقًّا، وإن لزوجك عليك حقًّا، وإن بحسبك أن تصوم من كل شهر ثلاثة أيام فإن لك بكل حسنة عشر أمثالها، فإن ذلك صيام الدهر كله: قال: إني أجد قوة قال: فصم صيام نبى الله داود ولا تزد عليه نصف

### الدهر". (صحيح الجامع: ٧٩٤٢). اصبر على زوجتك ولك أجر المل

عن معاذ بن أنس مرفوعًا، "من كظم غيظا وهو قادر على أن ينفذه دعاه الله على رءوس الخلائق حتى يخيره من الحور العين يزوجه منها ما شاء ". (صحيح الجامع: ٢٥٢٢). أموال الوأة الطاسة

عن واثلة مرفوعا،" ليس للمرأة أن تنتهك شيئًا من مالها إلا بإذن زوجها". (صحيح الجامع: ٥٤٢٤)، قال المناوي: الحديث لا يعم جميع تصرفها، بل أن تتجاوز الضرورة وتقرب من تضييع المال، وهو معنى الانتهاك.

قلت: فإن كانت معتد لة عاقلة فهي مفوضة في مالها، فإن استشارت زوجها فيما تنفقه من مالها فذلك أفضل والا فلا سلطان لزوجها على مالها. فأما إن كانت تحصل على مالها من وظيفة كمرتب شهري فالأمر لا يخضع إلا للتراضي والتشاور والفضل، وليس له قانون محدد، لكن النصيحة هنا: إن كان الزوج قادرًا على الإنفاق دون عمل زوجته فتقرهي في بيتها أصون لدينها وأرضى لربها. فليتق كل منهما ربه، وإن كان الزوج فقيرًا فلتساعد زوجته في نفقة العيال. إن كان لها مال.

عن زينب امرأة عبد الله بن مسعود قالت: كنت في المسجد فرأيت النبي صلى الله عليه وسلم فقال:" تصدقن ولو من حليكن" وكانت زينب تنفق على عبد الله وأيتام في حجرها. فقالت لعبد الله: سل رسول الله صلى الله عليه وسلم: أيجزى عنى أن أنفق عليك وعلى أيتامى في حجرى من الصدقة؟ فقال: سلى أنت رسول الله صلى الله عليه وسلم، فانطلقت إلى النبي صلى الله عليه وسلم فوجدت امرأة من الأنصار على الباب حاجتها مثل حاجتى، فمر علينا بلال فقلنا؛ سل النبي صلى الله عليه وسلم؛ أيجزي عنى أن أنفق على زوجي وأيتام لي في حجري؟ وقلنا: لا تخبر بنا، فدخل فسأله فقال:" من هما" قال: زينب. قال: " أي الزيانب" ؟ قال امرأة عبد الله. قال: " نعم لها أجران: أجر القرابة وأجر الصدقة". (صحيح المخارى ٢/٥٣٣). والحمد لله رب العالمين.



## قصة خطبة قس بن ساعدة الإيادي التي رواها النبي عليه



أواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على ألسنة الخطباء والوعاظ والقصاص والأدباء، وإلى القارئ الكريم

### التخريج والتحقيق:

### أولا: أسباب ذكر هذه القصة:

١- من أسباب ذكر هذه القصة وجودها في بعض
 كتب السنة الأصلية.

٢- أورده الحافظ ابن كثير في البداية والنهاية. (٢١٦/٢) في ذكر جماعة مشهورين في الجاهلية منهم قس بن ساعدة الإيادي في ثاني صفحات. ثم أخرج الحافظ ابن كثير خبرًا بسنده بأحد عشر راويًا إلى الحسن البصري جاء فيه: أن قس بن ساعدة هذا عُمر ستمائة سنة. ونقل الحافظ ابن حجر في كتابه الإصابة في تمييز الصحابة. ابن حجر في كتابه الإصابة في تمييز الصحابة. من أهل العلم أن قس بن ساعدة عاش ستمائة سنة وكان خطيبًا . اه.

قلتُ: ونقله الحافظ ابن حجر من غير تحقيق، ونتساءل: من أهل العلم الذين قالوا: إن قس بن ساعدة عاش (٦٠٠) سنة؟

والحافظ ابن كثير رحمه الله أسند هذا الخبر

اعداد الم على حشيش

كما بينا ومن أسند فقد أحال، وبهذا تنكشف العلة لأهل الصنعة الحديثية، فالسند من طريق محمد بن إسحاق قال، حدثني بعض أصحابنا من أهل العلم عن الحسن بن أبي الحسن البصري مرفوعًا.

قلت: وهذا الخبر الذي جاء فيه أن قس بن ساعدة عمره (٢٠٠) سنة متنه أكثر من مائة سطر، وهو خبر باطل منكر مسلسل بالعلل: الأولى: محمد بن إسحاق أورده الإمام الذهبي في الميزان، (٢١٩٧/٤٦٨/٣). وقال: حشا في السيرة من الأشياء المنكرة المنقطعة والأشعار المكذوبة . اه.

قلت: وهذا حق، فهذا الخبر محشي بأكثر من ثلاثين بيئًا من الشعر، كما هو ظاهر من استقراء الخبر، والخبر أيضًا محشي بالأشياء المنكرة المنقطعة: وهذا حق فالخبر من مرسلات الحسن البصري. فقد نقل الأمام السيوطي في مدريب قالبصري أن الأمام أحمد بن حنبل قال: وليس في المرسلات أضعف من مرسلات الحسن. أحدى. اهي.

وعلة ثالثة: قول محمد بن إسحاق: حدثني بعض أصحابنا من أهل العلم عن الحسن البصري .. اه.

قلت: ولم يصرح محمد بن إسحاق عن أسماء بعض أصحابه من أهل العلم الذين حدثوه بهذا الخبر الذي تجاوز المائة سطر وما حشاه فيه من الأشياء المنكرة. وهذا النوع من المجاهيل يسمى المبهم قال البيقوني في منظومته .: ومبهم ما فيه راو لم يُسم .. وروايته مردودة؛ لأن من أبهم اسمه جهلت عينه، وجهلت عدالته من باب أولى. فلا تُقبل روايته.

٣- وهذا منكر، وتتبين هذه النكارة لو فرضًا للدحض هذا المنكر أنَّ قس بن ساعدة ولد يوم ولد المسيح عيسى ابن مريم عليه السلام، فيكون يوم مولد النبي صلى الله عليه وسلم في عام الفيل عمره ٥٧١ سنة ميلادية. ويكون قد عاش بعد مولد النبي صلى الله عليه وسلم ٢٩ سنة. ومات وعنده (٢٠٠) سنة، بل يكون بهذا الكذب قد عاصر عيسى حتى رفعه الله إليه، ورآه النبي صلى الله عليه وسلم بسوق عكاظ قبل البعثة، وهذا كذب.

فكيف ينقل الحافظ ابن حجر-عفا الله عنه وعنا- لي كتابه الإصابة (٥٥٢/٥): أن المرزباني قال: ذكر كثير من أهل العلم أن قس بن ساعدة عاش ستمائة سنة. وكان خطيبًا حكيمًا .. ولم يذكر تخريجًا ولا تحقيقًا كما ذكر التخريج الحافظ ابن كثير فاستبان التحقيق من الصناعة الحديثية. فظهر أن الخبر باطل بالكذب والجهالة والانقطاع.

شعبان

7331 هـ - العدد 190 - السنة الخمسون

٤- وسنحقق خبر قصة خطبة قس بن ساعدة الأيادي التي رواها النبي صلى الله عليه وسلم ونبين هذا الكذب على النبي صلى الله عليه وسلم، والذي جعل بعض الأدباء الذين لا دراية لهم بالصناعة الحديثية يبني على هذا الخبر الباطل حكمًا، ونقول له-عفا الله عنا وعنه- ،اثبت العرش ثم انقش، فقد قال الحافظ ابن حجر في الإصابة، (٥٣/٥): ،وذكر الجاحظ في كتاب البيان والتبيين، قسا وقومه وقال: إن له ولقومه فضيلة ليست لأحد من العرب؛ لأن رسول الله صلى الله عليه وسلم روى كلامه وموقفه على جمله بعكاظ وموعظته. وعجب من حسن كلامه، وأظهر

تصويبه، وهذا شرفٌ تعجز عنه الأماني، وتنقطع دونه الآمال، وإنما وفق الله ذلك لقس، لاحتجاجه للتوحيد، ولإظهاره الإخلاص، وإيمانه بالبعث. ومن ثم كان قس خطيب العرب قاطبة . اهـ.

قلت: هذا ما نقله الحافظ ابن حجرية الإصابة، عن الجاحظ من كتاب البيان والتبيين، (٢٥٣/١) ط دار الهلال ببيروت- لعمرو بن بحر بن محبوب الكناني الولاء أبو عثمان الشهير بالجاحظ المتوفى سنة (٢٥٥هـ)- فلقد أعطى فضائل لقس بن ساعدة الأيادي منها:

۱-قوله: إن له ولقومه فضيلة ليست لأحد من العرب..

٢- وقوله: وهذا شرف تعجز عنه الأماني وتنقطع دونه الأمال..

۳- وقوله: «ومن ثم كان قس خطيب العرب قاطبة».

وإن تعجب فعجب أن الجاحظ بنى هذه الفضائل والشرف والأحكام على هذه القصة الواهية. قصة ،خطبة قس بن ساعدة التي رواها النبي صلى الله عليه وسلم ، حيث بين حيثيات هذه الفضائل وأسبابها. فقال: ، لأن رسول الله صلى الله عليه وسلم روى كلامه وموقفه على جمله بعكاظ وموعظته وعجب من حسن كلامه وأظهر تصويبه . اه.

وهذا يحتم علينا تخريج وتحقيق هذه القصة.

### ثانيا: المن:

رُوِي عن ابن عباس قال: قدم وفد عبد قيس على رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال: أيَّكُم يعرف قُسَ بنَ ساعدة الإيادي؟ قالوا: كلنا يا رسول الله. قال: فما فعل؟ قالوا: هلك. قال: ما أنساه بعكاظ فال: فما فعل؟ قالوا: هلك. قال: ما أنساه بعكاظ فالناس، وهو يقول: أيَّها النَّاسُ، اجتمعوا واسمعوا وعُوا، من عاش مات، ومن مات قات. وكل ما هو مهاد موضوع، وسقف مرفوع، ونُجوم تمورُ، ويحارُ مهاد موضوع، وسقف مرفوع، ونُجوم تمورُ، ويحارُ برضا ليكوننَ سخطا، إنَّ لله دينًا هو أحب اليه من رضا ليكوننَ سخطا، إنَّ لله دينًا هو أحب اليه من ولا يرجعون 10 أرضوا فاقاموا، أم تُركوا فناموا 10 هذا الخير الذي حاص به القصة.

١- أخرجه الحافظ الطبراني في المعجم الكبير، (٨٨/١٢) (ح١٢٥٦١) قال: حدثنا محمد بن السري بن مهران الناقد البغدادي، حدثنا محمد بن حسان السمتي، حدثنا محمد بن الحجاج اللخمي، عن مجالد، عن الشعبي، عن ابن عباس قال: وقدم وقد عبد قيس....

٢- وأخرج الحافظ ابن عدي في الكامل: (١٤٤/٦) (١٢٤٤/٢٣) قال: حدثنا أحمد بن محمد المنصور، حدثنا محمد بن حسان السمتي القرشي به.

٢- وأخرجه الحافظ البيهقي في الدلائل، (١٠٤/٢) قال: أخبرنا أبو سعد أحمد بن محمد قال: أخبرنا أبو أحمد ابن عدي الحافظ به.

### ثالثا: التحقيق:

هذا الخبر الذي جاءت به القصة لا يصح، بل هو كذب مختلق مصنوع منسوب إلى النبي صلى الله عليه وسلم، وعلته محمد بن الحجاج اللخمي: ١- قال الإمام البيهقي: ، هذا الخبر يتفرد به محمد بن الحجاج اللخمي عن مجالد ، اه.

٢- قال الأمام الذهبي في الميزان، (٧٣٥١/٥٠٩/٣): محمد بن الحجاج اللخمي الواسطي أبو إبراهيم روى عن مجالد وآخرين، وروى عنه محمد بن حسان السمي وآخرون، قال ابن معين: كذاب خبيث. وقال الدارقطني: كذاب، اه.

٣- وقال الأمام ابن أبي حاتم في الجرح والتعديل (٢٣٤/٢/٣)، سألت أبي عن محمد بن الحجاج الواسطي اللخمي فقال، هو كذاب ذاهب الحديث، اه.

٤- وفي اسوالات عثمان بن سعيد الدارمي للإمام يحيى بن معين ( ٧٩٨): اسألت يحيى عن محمد بن الحجاج اللخمي الواسطي، كيف هو؟ فقال: كذاب». اهـ.

٥- قال الإمام الحافظ ابن حبان في المجروحين، (٢٩٥/٢): محمد بن الحجاج الواسطي اللخمي كان ممن يروى الموضوعات عن الأثبات لا تحل الرواية عنه ولا الاحتجاج به. اه.

ثم أخرج قول الإمام يحيى بن معين فقال:

أخبرنا أحمد بن علي بن المثنى أبو يعلى الموصلي قال: سمعت يحيى بن معين، وسئل وأنا حاضر عن محمد بن الحجاج اللخمي: كيف هو؟ فقال: كذاب خبيث، أراه صاحب هريسة، اه.

قلت: كان يبيع الهريسة فوضع حديثًا في الهريسة عن حذيفة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أتاني جبريل بهريسة فقال: كُلُ هذه لتشد ظهرك لقيام الليل، اه. أخرجه ابن حبان.

فائدة؛ وقي هذا رد على مزاعم المستشرق مشاخت ، وما ادعاه - جهلاً وبهتائا - بأن المحدثين اعتنوا بالنقد الخارجي أي من ناحية الرواة، ولم يعتنوا بالنقد الداخلي، وهو نقد المتن ، اه.

فائدة أخرى: قال الامام الدخاري في التاريخ الكبير، (٦٤/١/١): محمد بن حجاج اللخمي عن مجالد عن الشعبي عن ابن عباس في خبر قس بن ساعدة منكر الحديث، قال ابنه حماد: مات سنة إحدى وثمانين ومائة أبو إبراهيم الواسطى .. اه.. وبمقارنة قول الإمام البخاري ، منكر الحديث، بأقوال أئمة الجرح والتعديل في محمد بن الحجاج اللخمي نجد تطبيقًا عمليًا لمعنى مصطلح البخاري، حيث قال الإمام الذهبي في الميزان (٦/١)؛ نقل ابن القطان أن البخاري قال: كل من قلت منكر الحديث فلا تحل الرواية عنه .. اهـ. كذلك قول الإمام البخاري: ،قال ابنه حماد مات سنة ۱۸۱ه. نستنتج منه دقة حكم الأمام يحيى بن معين (١٥٨-٢٣٣هـ)، فقد عاصره ورآه فحكم عليه، فقال: كذاب خبيث أراه صاحب هريسة .. اه . فالقصة واهية موضوعة .

### رابعا: طرق أخرى واهية:

قال الحافظ ابن حجر في الإصابة، (٥٥٢/٥): وقد أفرد بعض الرواة طريق حديث قس، وفيه شعره، وخطبته، وهو في (المطولات) للطبراني وغيرها وطرقها كلها ضعيفة. اهـ.

وهذه الطرق ضعفها شديد تزيد القصة وهنًا على وهن لما فيها من كذابين ووضاعين، كما في اللألى المصنوعة في الأحاديث الموضوعة، (١٩٣٠-١٩٢٢) للسيوصي.

هذا ما وفقني الله إليه.

وهو وحده من وراء القصد.

شعبان ٢٤٢٢ هـ - العدد ٢٩٥ - السنة الخمسون

## ڪرر البڪار ئے بيائ مُصِف الأحاديث التحمار

### ] العلقة (١٠٣)

### ۹۰۲ والتسويف شعاع الشيطان يُلقيه في الشيطان يُلقيه في المؤمنين.

الحديث لا يصح: أورده الأمام السيوطي في مخطوطة ، درر البحار في الأحاديث القصار، (ص١/٣٦) مكتبة الحرم النبوي الحديث رقم المخطوطة (٢١٣/١٠٣)، وقال: فر عن عبد الرحمن بن عوف.

قلت: «فر، ترمز إلى «مسند الفردوس». للديلمي.

وهذا تخريج بغير تحقيق، فيتوهم من لا دراية له أن الحديث صحيح، وهو كما سنبين «موضوع».

فالحديث أخرجه أبو منصور الديلمي غ مسند الفردوس، (ح١٢٩٢- الغرائب الملتقطة) وعلته إسماعيل بن يحيى، قال الإمام الحافظ ابن حبان في المجروحين، (١٢٦٦)، إسماعيل بن يحيى بن عبيد الله التيمي كنيته أبو علي، يروي عن مسعر وآخرين كان ممن يروي الموضوعات عن الثقات، وما لا أصل له عن الأثبات، لا يحل الرواية عنه ولا الاحتجاج به بحال،.

وأخرج هذا الحديث الأمام الحافظ ابن عدي في الكامل (٢٠٥/١) بهذا الأسناد، وقال: وبهذا الإسناد أحاديث كلها بواطيل . اه. ثم أخرج عدة أحاديث لأسماعيل هذا ثم قال: ولأسماعيل بن يحيى غير ما ذكرت وعامة ما يرويه من الحديث بواطيل عن الثقات وعن الضعفاء . لذلك قال الأمام الذهبي في الليزان، (٩٦٥/٢٥٣/١): السماعيل بن يحيى التيمي حدث عن مسعر وغيره بالأباطيل .. ثم قال الذهبي: مجمع على تركه .. اه.

190

よう

56

فائدة: هناك علة أخرى وهو الانقطاع ونوعه مرسل خفي : حيث إن أبا سلمة بن عبد الرحمن بن عوف لم يسمع من أبيه شيئا، قاله الإمامان يحيى بن معين وأحمد بن حنبل،

كذا في المراسيل، رقم (٤٧٥) للحافظ ابن أبي حاتم.

🕻 القسم الثاني

على حشيش

### ٩٠٧- والغيبة تنقض الوضوء والصلاة ..

الحديث لا يصح: أخرجه الحافظ أبو نعيم في أخبار أصبهان ، (٢٤٩/٢) ط دار الكتب العلمية- بيروت- من حديث ابن عمر مرفوعًا، وعلته إسماعيل بن يحيى التيمي كذاب وضاع يروي البواطيل ركن من أركان الكذب كما بينا آنفا.

### ٩٠٨ . إذا تزين الرجل بعمل الأخرة وهو لا يريدها ولا يطلبها لعن في السماوات والأرضين.

الحديث لا يصح: أخرجه الحافظ الطبراني في المعجم الأوسط، (ح٤٧٧٣) ط مكتبة المعارف الرياض- من حديث أبي هريرة مرفوعًا، وقال: اتفرد به إسماعيل بن يحيى التيمي، اه. قلت: وقد بينا حاله آنفًا.

### ۹۰۹ - «إن الرزق لا تنقصه المعصية، ولا تزيده الحسنة، وترك الدعاء معصية،.

الحديث لا يصح: أخرجه الحافظ الطبراني في المعجم الصغير، (٢٥١/١) ط دار الكتب العلمية بيروت- من حديث أبي سعيد مرفوعًا، وقال: لم يروه عن مسعر إلا إسماعيل بن يحيى التيمي، وعلته إسماعيل الكذاب الوضاع بل ركن من أركان الكذب كما بينا آنضًا.

### ٩١٠- ،خففوا بطونكم وظهوركم لقيام الصلاة،.

الحديث لا يصح: أخرجه الحافظ أبو نعيم في الحلية، (٢٥٥/٧) عن إسماعيل بن يحيى حدثنا مسعر، عن عطية، عن ابن عمر مرفوعًا، وقال: غريب من حديث مسعر، تفرد به إسماعيل، وهو علته، وهو كذاب وضاع يروي البواطيل كما بينا آنفًا.

قرائق اللغة والثقل والعقل على حمل صفات الله (الغيرية) و(الثعلية) على قاهرها دوي النجاز

(VV) (VV)

الإجماع على: حمل صفة الكلام على حقيقتها.. دون المجاز المفضي إلى القول بأن كلام الله (نفسي)، أو حكاية كلام الله

ا.د. محمد عبد العليم الدسوقي

A'NI Janisa Mil VI

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاد..ويعد: فيعد الإفاضة في سوق كلام أنمة السلف في إثبات صفة كلامه تعالى بالحرف والصوت. وحتى لا يفهم أن الأمر في ذلك قاصر على من ذكرنا من كلامهم. نسوق هنا طرفا ممن ساق منهم الاجماع على إثبات كلام الله على حقيقته بألفاظ مسموعة. خلافا هذه الصفة. بقصرهم إياها على (الكلام النفسى) وأنه مجرد معنى قائم بذات الله أن هذه الأشياء من الحوادث الخلوقة التي يجب تنزيه الله عنها.

### ١ - اجماع أهل العلم على إثبات كلام الله على حقيقتم اللفظية :

ونذكر هنا ممن ساق الاجماع على إثبات صفة الكلام لله على الحقيقة لا المجاز الذي يدعيه الأشاعرة: سفيان بن عيينة (ت١٩٨)، قال فيما أخرجه له الداري في (خلق أفعال العباد): "أدركت مشايخنا منذ سبعين سنة يقولون: (القرآن كلام الله غير مخلوق)"، وقد حكى عبد الرحمن بن عفان أن المريسي لما ذكر أمامه، قام ابن عيينة من مجلسه مغضبا وقال: (ويحكم؛ القرآن كلام الله، قد صحبت الناس وأدركتهم يقولون ذلك، هذا عمرو بن دينار، وهذا ابن المنكدر، حتى ذكروا منصور، والأعمش ،ومسعر، قد تكلموا في الاعتزال والرفض والقدر وأمروا باجتناب القوم، هما تعرف القرآن إلا كلام الله، ومن قال غير هذا فعليه لعنة الله، وما أشبه هذا القول -يعني: القول بخلق القرآن-بقول النصارى، فلا تجالسوهم ولا تسمعوا كالأمهم).

ويقول هارون بن موسى القزويني (ت ٢٤٨): "لم أسمع أحداً من أهل العلم بالمدينة، وأهل السنن، إلا وهم ينكرون على من قال: (القرآن مخلوق)، ويكفرونه"، قال هارون: "وأنا أقول بهذه السنة"، وقال أحمد بن أبي عوف، وإنا أقول بمثل ما قال

هارون"، قال ابن أبي عوف: "وسمعت هارون يقول: (من وقف على القرآن بالشك، ولم يقل غير مخلوق، فهو كمن قال: هو مخلوق)" كذا في (الشريعة) للأجرى ص٨٠. قال الدخارى في (خلق أفعال العباد): "لم يكن بين أهل العلم في - في القول بأن القرآن كلام الله غير مخلوق-اختلاف الى زمن مالك، والشوري، وحماد بن زيد، وعلماء الأمصار. ثم بعدهم ابن عيينة في أهل الحجاز. ويحيى بن سعيد، وابن مهدي في محدث أهل البصرة، وعبد الله بن إدريس، وحفص بن غياث وأبو بكر بن عياش، ووكيع وذووهم ابن المبارك في متبعيه، ويزيد بن هارون في الواسطيين، إلى عصر من أدركنا من أهل الحرمين مكة والمدينة. والعراقيين وأهل الشام ومصر ومحدثى أهل خراسان منهم محمد بن يوسف في متتابيه، وأبو الوليد هشام بن عبد الملك في مجتبيه. وإسماعيل بن أبي أويس مع أهل المدينة، وأبو مسهر في الشاميين، ونعيم بن حماد مع المصريين، وأحمد بن حنبل مع أهل البصرة، والحميدي من قريش، ومن تبع الرسول من المكيين، واستحاق بن إبراهيم وأبو عبيد في أهل اللغة، وهـ ولاء هم المعروفون بالعلم في عصرهم بلا اختلاف منهم: أن القرآن كالام الله غير مخلوق وما \_ سواه مخلوق، إلا من شد أو

شعبان

7331 & - Mane 190

- السنة الخمسون

58

أغفل الطريق الواضح فعمى عليه، فإن مرده إلى الكتاب والسنة .. فمن أبى بعد العلم به. كان معاندا. قال تعالى: ( وْمَنْ بُشَافَق الْأَسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نبع له الهذى وشيغ غير شيل المؤمنة لوله. مَا تُوَلَّى وَتُصْلِهِ. مَعْدَة وَسَادَتْ مُعْمَا ) (النساء: (110).. كما أن المعروف عن أهل العلم أنهم كرهوا البحث والتنقيب عن الأشياء الغامضة، وتجنبوا أهل الكلام والخوض والتنازع".. وكان قد نقل بنفس المصدر اتفاقهم على أن من قال: (إن القرآن مخلوق) فهو كافر زنديق خارج عن الإسلام، وان الجهمية القائلين بذلك كفار-

وممن ساق عنهم الإجماع: أبو زُرعة، وقد خرَجه غير واحد وحكاه عنه ابن أبي حاتم، قال: "سألت أبي وأبا زرعة عن مذهب أهل السنة في أصول الدين، وما أدركا عليه العلماء في جميع الأمصار، وما يعتقدان في ذلك؟ فقالا: (أدركنا العلماء فراقاً ومصرًا وشامًا ويمنًا، فكان من مذاهبهم... أن فتران كلام الله غير مخلوق بجميع جهاته)". وذكرا سائر الاعتقاد.

وممن ساقه عنهم أبو داود يخ سننه قال: "سمعت إسحاق بن راهويه وهناد بن السري وعبد الأعلى بن حماد وعبيد الله بن عمر وحكيم بن سيف الرقي وأيوب بن محمد وسوار والربيع بن

سليمان صاحب الشافعي وعبد الوهاب بن عبد الحكم ومحمد بن الصباح ووهب بن بقية، ومن لا أحصيهم من يقولون: (القرآن كلام الله ليس بمخلوق)"، كذا ذكره الأجري في (الشريعة) ص٧٨، وقال معقباً: "فيما ذكرت في هذا الباب بلاغ لن عقل وسلم له دينه".

ثم استطرد يقول عن (الواقفة): "وأما الذين قالوا: (القرآن كالام الله) ووقفوا فيه، وقالوا: (لا نقول غير مخلوق)، فهؤلاء مثل من قال: (القرآن مخلوق) وأشرً؛ لأنهم شكوا في دينهم، ونعوذ بالله ممن يشك في أن كلام الرب غير مخلوق" .. إلى أن قال ردا على (اللفظية): يقولون: (إن لفظه بالقرآن مخلوق)، وهذا عند أحمد ومن كان على طريقته: منكر عظيم" .. يعنى: لكون العبارة ملبسة وأن المتسترين وراءها من الجهمية يضمرون خلاف مراد أهل السنة، ليثبتوا أن القرآن مخلوق ويدلسوا كفرهم على من لم يقف على معناهم، بينا أهل السنة على أن أصوات العباد وتلاوتهم وقراءتهم وما قام بهم من أفعالهم: مخلوقة، وكذا تلفظهم بالقرآن، دون ألفاظ القرآن نفسها.

وجعل الآجري يسوق الأدلة على ذلك من الآي والأحاديث والآثار والمناظرات.

### ۲- ومن جاء بعد القرون الفاضلة يقولون بقول أسلافهم:

وفي ذكر الاجماء على أن القرآن كالام الله غير مخلوق، يقول البريهاري (ت ٣٢٨) في (شرح السنة): القرآن كلام الله وتنزيله ونوره، وليس بمخلوق، لأن القرآن من الله، وما كان من الله فليس بمخلوق)، وهكذا قال مالك وأحمد والفقهاء قبلهما وبعدهما، والمراء في ذلك كفر"، كما أوجبوا "الإيمان بأن الله هو الذي کلم موسی بن عمران يوم الطور، وموسى يسمع من الله الكلام بصوت وقع في مسامعه منه لا من غيره. فمن قال غير ذلك فقد كفر بالله العظيم".

ولابن أبي زمنين (ت٣٩٩) قوله في (أصول السنة): ومن قول أهل السنة: أن القرآن كالام الله وتنزيله، ليس بخالق ولا مخلوق، منه تبارك وتعالى بدأ واليه يعود"، ومما ذكره في تعضيد مذهب أهل السنة قوله عليه السلام فيما رواه الحاكم وصححه الذهبي في التلخيص: (إنكم لن ترجعوا إلى الله بشىء أحب اليه من شيء خرج منه). يعني: القرآن".. ثم ساق الإجماع على ذلك، وأتبعه بقول ابن وضاح: "ولا يسع أحدا أن يقول: (كلام الله) قط حتى يقول: (ليس بخالق ولا مخلوق. منه بدأ واليه يعود)، ومن قال بغير هذا فقد كفر بالله

العظيم".

ولأبسى نعيم الأصبيهاني (ت.٤٣٠) قوله: "طريقتنا طريقة السلف المتبعين للكتاب والسننة واجماء الأمة. ومما اعتقدوه: أن الله لم يزل كاملا بجميع صفاته القديمة، لا يزول ولا يحول، لم يزل عالما بعلم، بصيرا ببصر، سميعا بسمع، متكلما بكلام.. وأن القرآن كالام الله، وكذلك سائر كتبه المنزلة، كلامه غير مخلوق، وأن القرآن في جميع الجهات مقروء ومتلوا ومحفوظا ومسموعا ومكتوبا وملفوظا كلام الله حقيقة، لا حكاية ولا ترجمة، وأنه بألفاظنا كلام الله غير مخلوق، وأن (الواقفية) و(اللفظية) من (الجهمية)، وأن من قصد القرآن بوجه من الوجوه يريد به خلق كلام الله، فهو عندهم من الجهمية، وأن الجهمي عندهم كافر"، قال الذهبي في العلو ص١٧٦ معلقا: "قد نقل هذا الإمام الإجماع على هذا القول ولله الحمد، وكان حافظ العجم في زمانه بلا نزاء" ا.ه... وبنحو مما ذكره أبو نعيم، تكلم الأمام على بن مهدي الطبري تلميذ أبي الحسين الأشيعري ونظله عنه الصابوني ت ٤٤٩ في (عقيدة السلف) ص٢٣ وكان قد استحسنه، وأردف يقول: "أصحاب الحديث.. يعرفون ربهم بصفاته التى نطق بها وحيه وتنزيله،

او شهد له بها رسوله على ما وردت الأخبار الصحاح به ونقلت العدول الثقات عنه، ويشتون لله ما أشته لنفسه في كتابه وعلى لسيان رسيوليه صيلى الله عليه وسلم، ولا يعتقدون تشبيها لصفاته بصفات خلقه .. وقد أعاذ الله أهل السنة من التحريف والتشبيه والتكييف، ومن عليهم بالتعريف والتفهيم، حتى سلكوا سبيل التوحيد والتنزيم، وتركوا القول بالتعطيل والتشبيه. واتَعدوا قول الله: ( كَيْثْلِهِ. شَيْ وَهُوَ السَّمِيعُ المسر) (الشورى: ١١). كذلك يقولون في جميع الصفات التي نزل بذكرها القرآن ووردت به الأخبار الصحاح من (السمع والبصر والعين والوجه والعلم والقوة والقدرة والعزة والعظمة.. والقول والكلام) .. من غير تشبيه لشيىء من ذلك بصفات المربوبين المخلوقين، بل ينتهون فيها إلى ما قاله الله وقاله رسوله من غير زيادة عليه ولا إضافة إليه. ولا تكييف له ولا تشبيه. ولا تحريف ولا تبديل. ولا تغيير ولا إزالة للفظ الخبر عما تعرفه العرب وتضعه عليه بتأويل منكر يستنكر، ويحرون على الظاهر ويكلون علمه إلى الله، ويقرُّون بأن تأويله -يعنى: من جهة الكيف - لا يعلمه إلا الله، كما أخسر الله عن الراسخين في العلم

أنهم (بَقُوْلُونَ ، المَتَا بِهِ، كُلُّ مِنْ عِندِ 📬) (آل عمران: ۷)"، قال: وبشهد أصحاب الحديث ويعتقدون أن القرآن كلام الله وكتابه ووحيه وتنزيله غير مخلوق، ومن قال بخلقه واعتقده فهو كافر عندهم. والقرآن الذي هو كلام الله ووحيه، هو: الذي نزل به جبريل على الرسول قرأنا عربيا لقوم يعلمون بشيرا وتذيرا.. وهو الذي بلغه الرسول أمته كما أمر به في قوله تعالى: (كَأَبُّهَا أَرْشُولُ بَلُغ مَا أَوْلَ إِلَّكَ مِن زَّنِكَ ) (المائدة: ٦٧)، فكان الذي بلغهم بأمر الله، كلامه عز وجل، وفيه قال-كما في الصحيح-: (تمنعوني أن أبلغ كلام ربي؟!)، وهو الذي تحفظه الصدور وتتلوه الألسنة، ويكتب في المصاحف كيف ما تصرف بقراءة قارئ ولفظ لافظ وحفظ حافظ. وحيث تلى وفي أى موضع قرئ وكتب في مصاحف أهل الاسلام وألواح صبيانهم وغيرها، كله كلام الله غير مخلوق، ومن زعم أنه مخلوق فهو كافر بالله العظيم".

وفي (الحجة) للأصبهاني والتابعين بعدهم مثل: ابن المسيب وابن جبير والحسن والشعبي وغيرهم مما يطول ذكرهم. أشاروا إلى أن كلام الله هو المتلو في المحاريب والمصاحف". وفيه ص٠٤٠ ما وأهل السنة: إن القرآن شعبان

7331 & - ILALE 790

- السنة الخمسون

60

المكتوب الموجود في المصاحف والمحفوظ ف القلوب. هو حقيقة كالام الله، بخلاف ما زعم قوم- يعنى بهم: الأشباعرة- أنبه عبارة عن: حقيقة الكلام القائم بذات الله ودلالة عليه، والذي هو في المصحف محدث وحروفه مخلوقة، ومذهب علماء السنة وفقهاؤهم أتله الذي تكلم الله به، وسمعه جبريل من الله وأداه إلى النبي وأداه النبى إلى الصحابة حسب ما سمعه من جبريل، ونقله السلف إلى الخلف قرنا بعد قرن، والدليل على أن القرآن موجود في المصاحف، فهي النبي أن يسافر بالقرآن إلى أرض العدو مخافة أن ينالوه، فلو كان ما في المصحف هو الزاج (الحبر) والكاغد (القرطاس) فحسب، ثم ينه النبي أن يُسافر به إلى أرض العدو. لأن الزاج والكاغد لا حرمة له فيتحرز من أن يناله العدو، فعلم أن في المصحف شيئا موجودا زائدا عن الزاج والكاغد له حرمة. فنهى عن المسافرة به"، ثم ذكر الأدلة على ذلك. ثمقال صي٢٠٣ بالجزء

تم قال صن ٢٠٢ بالجرء الثاني: "أجمع المسلمون أن أنه كلام الله مح أنه صفة لله وأنه تعالى موصوف به، وهذه الصفة لازمة لذاته، تقول العرب: (زيد متكلم)، فالمتكلم صفة له، إلا أن حقيقة هذه الصفة؛ الكلام، وإذا كان كذلك كان القرآن

كلام الله وكانت هذه الصفة لازمة له أزلية، والدليل على أن الكلام لا يفارق المتكلم: أنه لو كان يفارقه لم يكن للمتكلم إلا كلمة واحدة. فإذا تكلم بها لم يبق له كلام، فلما كان المتكلم قادراً على كلمات كثيرة بعد كلمة. دل على أن تلك الكلمات فروع لكلامه الذي هو صفة له ملازمة". شم جعل يسوق المزيد من الأدلة على ذلك.

وفيه ص٢٧٩ وبعد حديث مستفيض من ذكر العديد مما وصيف الله به نفسه ووصفه به رسوله، قال رحمه الله: "قال علماء السلف: أول ما افترض الله على عباده: الأخلاص، وهو: معرفة الله والاقرار به وطاعته بما أمر ونهى.. وأنه بجميع صفاته وجميع كلامه لم يزل ولا يزال، ولا يخلو من علمه شيء، ولا مكان، وهو المتكلم السميع البصير، يراه المؤمنون في الأخرة ويسمعون كلامه وينظرون اليه .. وأنبه واحد بجميع أسمائه وصفاته، والقرآن كلامه غير مخلوق". وله ص٤٧٨ ما نصه: "ومذهب أهل السنة أن الله أظهر للسامعين من ألسنة مخلوقة وأفعال مخلوقة-وهي حركات الألسنة- كلاما غير مخلوق، وكذلك يظهر منحبر مخلوق وكاغد مخلوق وأقلام مخلوقة كلاما غير مخلوق بالاكيف" .. والى لقاء، والحمد لله ورب العالمين.



إن الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستهديه، ونستلهمه سيحانه الرشد والصواب، ونعوذ يه من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، وأشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله صلى الله عليه وسلم، ويعد:

فيقال في الصلاة بعد الرفع من الركوع: "سَمِع الله لمن حمده"، وينبغي أن نكررها خارج الصلاة لماذا لأن (سمع الله لمن حمده)، وهي كلمات عظيمة، فيها إيماء بمعيّة الله تعالى للمُصلي، الذي يسمع تراتيل المصلين. وتسبيحات الراكعين، وحمد الحامدين.

وفيها إشعار بقَبُول حمدنا لله في مفتتح الصلاة وفي غيرها: الحمد لله رب العالمين، وفيها حثّ على مزيد من الحمد؛ ولهذا سنَّ لنا أن نقول أيضاً: "ربنا ولك الحمد حمداً كثيراً طيباً مباركاً فيه".

من حديث رفاعة بنت رافع رضي الله عنها بالبخاري: كُنَّا يَوْماً نُصلي وراء النبي صلّى الله عليه وسلّم، فَلَمًا رفع رأسه من الرّكْعَة قال: سَمع الله لمن حمده، قال رجل وراءه، ربُنَا ولَكَ الْحَمد حَمَدا كَثيراً طَيْباً مُباركاً فيه، فلَمًا انصَرف، قال: من المُتكلم قال: أنا، قال: رأيْتُ بضْعة وثلاثين ملكاً يَبْتدرونَها أيّهُم يَكْتَبُهَا أول".

وفي هذا إشعار برفعها إلى الله تعالى، وقبولها

د - ياسر لعي عبد المعم المعم المعم المعم المعم المعم المعم المعم المعاد الدعوة والثقافة الإسلامية المعامة غينيا العالمية المساعد جامعة غينيا العالمية المساعد جامعة غينيا العالمية المعامة أ

لديه، فإن خير ما يذكر الإنسان به ربه حمده في الصلاة وخارجها لهدي النبي صلى الله عليه وسلم وتنفيذا لأمر الله، وقول العبد (الحمد لله) خير من الدنيا وما فيها، الحمد لله على نعمة الإسلام، الحمد لله على الهداية، الحمد لله على الصلاة، الحمد لله على الطاعة، الحمد لله على التوبة الحمد لله على الصحية، الحمد لله على صلة الرحم، الحمد لله على بر الوالدين، الحمد لله على الأسرة، على نعمة الولد الحمد لله على أخذ الولد الحمد لله على السلب وعلى العطاء، الحمد لله على الصبر، الجمد لله على الصدقة، الحمد لله الذي أورثنا الأرض نتبوأ من الجنة حيث نشاء، الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله، وقد حمد الله نفسه في القرآن الكريم في مواضع عديدة، فمن ذلك:

الحمد للله رب العالمين، في سورة الحمد.
وقوله: المُسَدَّبَةُ بَدَ الَّذِي خَلَقَ السَّنوَتِ وَالأَرْضَ وَجَعَلَ لَقُلْنَتِ وَاللَّرْضَ وَجَعَلَ السَّنوَتِ وَاللَّرْضَ وَجَعَلَ القُلْنَتِ وَالتُورَ ثُمَ الَّذِينَ كَمَرُوا بَرَعْمَ بِعَدلوت ،

وقوله: ، ضَرَبَ أَنَّهُ شَلًّا عَبْدًا مَمْلُوكًا لَا يَقْدِرُ

### غَنَى وَمَن تَذَقَتْنُهُ بِنَا رِبَعًا حَسَنًا فَهُوَ تُعَلَّى بِنَهُ بِنَا وَجَهُرًا هَلْ بَسْنَوْكَ الْمَنْدُ بِلَوْ بَلْ أَكْثَنَهُمْ لَا

يَعْلَمُونَ ، (النحل: ٧٥).

وقوله-في أول الكهف-: الحمد لله الذي أنزل على عبده الكتاب ولم يُجعل له عوجًا.. والآيات في هذا كثيرة جداً.

وفي أول سبا: (أَلْمَنْدُ عَمَّ أَلَيْنَ لَمُ مَا فِي النَّسَوَتِ وَمَا فِي النَّسَوَتِ وَمَا فِي الأَسْ

(سيا: ۱).

وفي أول فاطر: • الممد بله علم التسور، والأرض على المتحكة رئلا أول اجمعة على ولكت وربع بريد في الحلق ما يشارق للمتل في عن فعر ، (فاطر: ١).

كذلك أمر نبينا صلى الله عليه وسلم بالحمد، فقال: ، وقُل المُنْدُ بَعَ الَدِي لَرَ يَعْدَ فِلَ وَتَرَ يَكُو لَهُ شَرِيكُ فِ الْمُلْكِ وَقَرَ يَكُو لَهُ وَقَ مَنَ اللَّ وَكَرَهُ تَكُو ). (الإسراء: ١١١).

وقال: ، في المنذ يدوسلم على يحدو الأرب اسطى . الله عبر الأرب اسطى . الله عبر أما المرب السطى . الله عبر أما الم

وي السورة نفسها: (وَقُوْلُغُنَدُ مَدْ سَرُوكُ مَلَيْهِ مَتْرِقُوْبَاً (النمل: ٩٣). وقال: (وَلَهُ سَأَلْتُهُو مَنْ وَلَ مِنَ السَمَةِ مَا أَقْهَا

وقال: • وَلَيْ سَالَتُهُمْ مَنْ زَلَ مِنَ السَّهُ مَا فَإِمَّا و الأَرْض مِنْ عَدٍ مَوْنِهَا لِتُوَلَّنُ أَمَّةً فَنِ الْحَمَّدُ مِدِ بَلْ أَحْذَرُهُمْ لَا يَتَعَلَّنُ ، (العنكموت: ٦٣).

وقال: «وَلِي مَا أَتِهُم مَنْ حَلَقَ الْمُتَوَتِ وَالأَرْضَ لِعُوْلُ: أَمَدُ فَلِ المُسَدُ عِلَهِ بَلَ أَكْرَهُم لَا يَعْلَمُونَ ، (القمان: ٢٥).

1

شعبان

٢٢٢٢ هـ - العدد ٢٩٥ - السنة الخمسون

62

وقال لنوح عليه السلام: ﴿ وَلَا النَّوْتَ أَنْتَوْتَ أَنْتَ وَمَنَ مُعَادَ عَلَى الْقُلْكِ فَقُلُ الْحُدُ قُوالَدِي جَنَا مِنَ الْقُرْمِ الْقُنِلِينَ ،

(المؤمنون: ٢٨). والحمد لله كلمة تعبد الله بها السابقين،

ويلهمها الله لعباده في جنات النعيم: قال إبراهيم عليه السلام: « الْحَنْدُ بِعَوْ ٱلْمَ

وَعَبَ إِن عَلَ ٱلْكَبَرِ إِسْمَعِيلَ وَإِسْكَنَ إِذْ رَبِّ لَسَبِعُ أَنْتُكَةٍ ، (إبراهيم: ٣٩).

وأهل الجنة في الجنة يقولون إذا دخلوها: ، لَحَمَدُ بِقُرْ الْذِي مُعَنَّ لِهُمَا وَمَاكًا لِلْجَرِي لَوْلاً لَا مَعْطًا لَسُ (الأعراف: ٤٢).

وقال: ، دَعْوَنَهُمْ فِيَا سُبْحَنْدَ الْمُهُمَّ وَتَعْنِئُهُمْ فِيَا سَلَمْ وَمَانِئُرُ دَعْوَنَهُمْ أَنِ الْمُسْئُدُ بِقُوْرَتِ الْمُنْلَذِينَ ،

(يونس: ١٠). وقال، رَبَالُوا لَلْمَدُ بُو الَدِينَ الْعُبَ عَنَا الْمُرَدِّ إِلَى

### رَبَّا لَعَمَرٌ حَكَرٌ ، (فاطر: ٣٤). وفي الزمر: روالي الحند في الدي صلقا وقد وأربا الأبن تقول من الحكم حدث شاة قدم أثر المعلى ، (الزمر: ٧٤).

ففي صحيح مسلم من حديث جابر رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «إن أهل الجنة يأكلون فيها ويشربون، ولا يتفلون، ولا يبولون، ولا يتغوطون، ولا يمتخطون،. قالوا فما بال الطعام؟ قال: «جشاء ورشح كرشح المسك. يلهمون التسبيح والتحميد كما يلهمون النفس،.

ولهذا كانت أفضل سورة في القرآن سورة الحمد . وإن العبد إذا قرأ بها وحمد ربه في صلاته يقول الله: (حمدني عبدي).

العمد لله أفضل الدعاء:

فقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أفضل الدعاء الحمد لله، (رواه الترمذي والنسائي وابن ماجه).

وإنما كان التحميد دعاء لأن الإنسان يرجو به ما يرجو بالسؤال من رضاء الله والجنة. والحمد لله خير الكلام وأحبه إلى الله: فعند مسلم من حديث أبي ذر رضي الله عنه قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن أحب الكلام إلى الله: سبحان الله ويحمده.

وله عن سمرة رضي الله عنه قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (أحب الكلام إلى الله أربع: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر، لا يضرك بأيُهن بدأت.

وذلك لأن الحمد ثناء، ويكون الثناء على أكمل وجه إذا اقترن بالتنزيه.

وفي الصحيحين عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه، عَنْ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم قال: «كَلمَتَان خفيفتَان على اللسان، ثقيلتان في اليُرَان، حبيبتان إلى الرُحْمَنِ: سُبُحَانَ الله الْعَظيم، سُبْحانَ الله وَبِحَمُدِهِ.

### التحميد سبب لمفقرة الذنوب:

ففي الصحيحين من حديث أبي هريرة: إن لله ملائكة يطوفون في الطرق يلتمسون أهل الذكر، فإذا وجدوا قوماً يذكرون الله تنادوا: هلموا إلى حاجتكم، فيحفونهم بأجنحتهم إلى

السماء الدنيا، قال فيسألهم ربهم عز وجل وهو أعلم منهم، ما يقول عبادي؟ تقول؛ يسبحونك ويكبرونك ويحمدونك ويمجدونك. فيقول: هل رأوني؟... أشهدكم أنى قد غفرت لهم..

### الغمد سبب لدخول الجلة:

وعند الترمذي عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: لقيت إبراهيم ليلة أسري بي فقال: يا محمد أقري أمتك مني السلام، وأخبرهم أن الجنة طيبة التربة عذبة الماء، وأنها قيعان، وأن غراسها: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر.

### العمد عثد التوم

ويسن التحميد (الحمد لله)؛ لقول النبي صلى الله عليه وسلم في الصحيحين لعلي وفاطمة بنته رضي الله عنهما: إذا أخذتها مضاجعكما فسبحا ثلاثاً وثلاثين، واحمدا ثلاثاً وثلاثين، وكبرا أربعاً وثلاثين، فهو خير لكما من خادم .. وعند مسلم أن النبي صلى الله عليه وسلم كان إذا أوى إلى فراشه قال: الحمد لله الذي أطعمنا، وسقانا، وكفانا، وآوانا، فكم ممن لا كافي له ولا مؤوى..

### عند الانتباد ليلاء

ففي البخاري: من تعارَّ من الليل فقال: لا إله الا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد. وهو على كل شيء قدير، الحمد لله، وسبحان الله، ولا إله إلا الله. والله أكبر، ولا حول ولا قوّة إلا بالله، ثم قال: اللهم اغفر لي، أو دعا استجيب، فإن توضأ وصلى قبلت صلاته .

إذا رأى في منامه خيرا:

قال صلى الله عليه وسلم: إذا رأى أحدكم رؤيا يحبها فإنما هي من الله، فليحمد الله عليها وليحدث بها..

### ية الصباح والمساءد

لقول النبي صلى الله عليه وسلم في سنن أبي داود: من قال حين يصبح: اللهم ما أصبح بي من نعمة أو بأحد من خلقك همنك وحدك لا شريك لك. فلك الحمد ولك الشكر. فقد أدى شكر يومه، ومن قال ذلك حين يمسي فقد أدى شكر ليلته. لقول ابن مسعود رضي الله عنه: علمنا رسول الله صلى الله عليه وسلم خطبة الحاجة في النكاح وغيره (أبو داود والنسائي).

ونصها: إنّ الحمد لله. نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن محمداً عبده ورسوله.

### عند ركوب الدابة:

لحديث علي بن أبي طالب رضي الله عنه عند أبي داود: أن النبي صلى الله عليه وسلم ركب دابة، فلما وضع رجله في الركاب قال: بسم الله - تلاثاً-، فلما استوى على ظهرها قال: الحمد لله، سُبَحان الذي سَخَر لَنَا هذا وما كُنَّا لَهُ مُقَرِنينَ وَإِنَّا إِلَى رَبِّنَا لَمُنَطَبُونَ، الحمد لله - ثلاثاً-. الله أكبر - ثلاثاً-، سبحانك إني قد ظلمت نفسي فاغفر لي فإنه لا يغفر الذنوب إلا أنت..

### دبر المنلاق

فقد كان النبي صلى الله عليه وسلم يحمد الله ويسبحه ويكبره ثلاثاً وثلاثين بعد كل صلاة مكتوبة.

#### قبل الدعاء :

فمن حديث فضائة بن عبيد الله رضي الله عنه عند النسائي أنه قال: سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم رجلاً يصلي، فمجد الله وحمده وصلى على النبي صلى الله عليه وسلم، فقال رسول الله: الغُ تَجَب، وسل تُعَطى.

### عند حلول التعمء

لحديث أنس عند ابن ماجه: «ما أنعم الله على عبد نعمة فقال: الحمد لله، إلا كان الذي أعطاه أفضل مما أخذ ،.

### بعد الأكل والشرب:

ومن حديث معاذ بن أنس عند آبي داود قال صلى الله عليه وسلم: من أكل طعاماً فقال: الحمد لله الذي أطعمني هذا ورزقنيه من غير حول مني ولا قوة غُفر له ما تقدم من ذنبه .

ومن حديث أنس بن مالك في صحيح مسلم: ، إنّ الله ليرضى عن العبد أن يأكل الأكلة فيحمده عليها، أو يشرب الشربة فيحمده عليها .

والمواضع كثيرة بالسنة المشرفة ولا يتسع المقال لذكرها..

(سمع الله لمن حمده) آسمع الله حمد لك على كل حال، ولا تنس الانتظام في أذكار لك السابقة، فهي باب للجنة هذا وصل اللهم وسلّم على سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم.



فما يزال حديثنا متصلاً عن ذم البخل والشح. فنقول وبالله تعالى التوفيق:

### تتزيه التبي صلى الله عليه وسلم من البخل:

عن جبير بن مطعم رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "أنه بينما هو يسير مع رسول الله صلى الله عليه وسلم ومعه الناس مقفله من حذين علقه الأعراب يسألونه فاضطروه إلى سمرة حتَّى خُطف رداؤه وهو على راحلته هوقف فقال: «ردوا علي ردائي أتخشون علي البخل قلو كان عدد هذه العضاه نعمًا لقسمته بينكم ثم لا تجدوني بخيلا ولا جبانًا ولا كذابًا ، "رواه ابن حبان. وصححه الألباني ..

شعبان

٢٢٢١ هـ - العدد ١٩٥ - السنة الخمسون

64

### الأخذ من مال البخيل يغير إذنه:

وإذا بخل الرجل عن الأنفاق على من يجب عليه الإنفاق عليهم جاز لهم أن يأخذوا من ماله ما يكفيهم بغير إذنه، فعن عائشة رضى الله عنها قالت: "قالت هند أمَّ مُعاوية لرسول الله صلَّى الله عليه وسلَّمَ: إنَّ أبَا سُفَيَان رَجُلُ شَحيحٌ، فهل عليَّ جُناحٌ أنَّ أخذ من ماله سرًا؟ قال: خُذي أنْت وبنُوك ما يَكفيك بالعروف" رواه البخاري،. وفي رواية: "دَخَلَتَ هندُ بنتُ عُتْبة أمْرأةُ أبي

سُفَيَانَ على رَسولَ اللَّهُ صَلَى اللَّهُ عليه وسلَّمَ. فقالتُ: يا رَسولَ اللَّه، إنَّ أَبَّا سُفَيَانَ رَجُلُ شَحيحٌ. لا يُعطيني من النَّفقة ما يكفيني ويكفي بني الأُ ما أَخَذَتُ من ماله بغير علمه، فهل علي قَد ذلك من جُناح؟ فقال رَسولُ اللَّه صَلَى اللَّه عليه وسلَّم: حُذي من ماله بالمعروف ما يكفيك ويكفي بَنيكً". (رواها مسلم).

نائب رئيس هينة قضايا الدولة

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: "جاءت هند إلى النبي صلى الله عليه وسلم، فقالت: يا رسول الله، وَالله ما كان على ظهر الأرض أهل خباء أحب بلي من أن يُدتُهُمُ الله من أهل خبائك. وما على ظهر الأرض أهل خباء أحب إلي من أن يُعزَّهُمُ الله من أهل خبائك. فقال النبي صلى الله عليه وسلم: وَأَيْضا، وَالَّذِي نَفْسِي بِيده، ثُمَ قَالَتْ: يا رسول الله، إن أبا سُفيان رَجُل مُمُسكَ، فهل علي حرج أن أنفق على عياله من ماله بغير إذنه؟ فقال النبي صلى الله عليه وسلم: لا حرج عليك أن تُنفقي عليهم بالمعروف". (رواه مسلم).

قال الشوكاني رحمه الله في "نيل الأوطار"؛

"والحديث فيه دليل على وجوب نفقة الزوجة على زوجها، وهو مجمع عليه كما سلف، وعلى وجوب نفقة الولد على الأب.

وأنه يجوز لمن وجبت له النفقة شرعا على شخص أن يأخذ من ماله ما يكفيه، إذا لم يقع منه الامتثال، وأصر على التمرد" اه.

فيجوز للمرأة أن تأخذ من مال زوجها ما يكفي لحاجتها، وحاجة أولادها من النفقة الواجبة، من المأكل، والمشرب، والملبس؛ ونفقات العلاج، ومصروفات الدراسة، وغيرها من النفقة الواجبة على الزوج.

وأما الأثاث، فإن كان المراد منه الأسرة وفرش النوم، وما تجلس عليه الزوجة وأولادها في التهار، فهذا مما يجب للزوجة على زوجها، فإذا لم يأت به جاز أن تأخذ من ماله بغير علمه لتشتري ما يصلح لها بالمعروف.

قال ابن قدامة رحمه الله في "المغنى": "وعليه لها ما تحتاج إليه للنوم، من الفراش واللحاف والوسادة، كل على حسب عادته; فإن كانت ممن عادته النوم في الأكسية والبساط، فعليه لها لنومها ما جرت عادتهم به، ولجلوسها بالنهار البساط، والحصير الرفيع أو الخشن، الموسر على حسب يساره، والمعسر على قدر إعساره، على حسب العوائد". انتهى من المغني.

وهكذا كل ما يحتاج إليه من أساسيات المعيشة. كالثلاجة. أو الغاز، أو نحو ذلك.

والأصل عدم جواز آخذ شيء من مال الزوج بلا علمه، وإنما استثنيت النفقة الواجبة للحديث السابق، فينبغي الحذر من التوسع في استعمال هذا الحق، فبعض النسوة يزين لها الشيطان أن تأخذ من مال زوجها ما لا يحل لها أن تأخذه من النفقة غير الواجبة على الزوج، من الكماليات، والتحسينيات، وغيرها من أمور الرهاهية.

قالوا: "هذه الرواية تصف الصحابي أبا سفيان بالبخل، ونحن نعتبر البخل مسبة؛ لأن السبّ هو الوصف الذي يوجب انتقاصاً من الشأن، ولا ريب أن البخل رذيلة من أسوأ المعايب والنقائص، ولذلك قال ابن عبد البر في كتاب الاستذكار ٨-٥٧٦ ، دار الكتب العلمية- بيروت: وليس البخل ولا الجبن من صفات الأنبياء ولا الجلة من الفضلاء،، وهذا يعني أن وصف أبي سفيان بالبخل يساوق نفي

كونه من أهل فضيلة، وضمه إلى أهل الرذيلة. إلا أن الجهة التي لا ريب أنها من الانتقاص المذموم شرعاً، ومن المعاصي، هي أن أبا سفيان لم يكن يمتثل لما أوجبته الشريعة عليه من النفقة الواجبة على عياله، حتى كانت زوجته هند تضطر إلى أن تأخذ بحقها وحق ولدها بصورة مختلسة! وهذا لا ريب أنه مناف للعدالة التي يزعمها أهل السنة لجميع الصحابة، فكيف استساغوا- بالرغم من ذلك- أن يسقطوها عن

الصحابي أبي سفيان تحت ذريعة البخل؟ فتلخص أن أهل السنة يصفون - في ضوء هذه الرواية الصحيحة المعروفة في كتبهم - أبا سفيان في مجالين: كونه بخيلاً، فيخرج من أهل الفضائل، وينضم إلى أهل الرذائل، وكونه لا يمتثل لحكم الله في النفقة الواجبة عليه على أهله وعياله، فيخرج بذلك من أهل الاستقامة والتقوى، وتسقط عدالته.

الرد عليها:

قال أبو عبد العزيز سعود اليامي في رده على هذه الشبهة، في الدفاع عن الصحابة: "

ولا، قولك بأن البخل مسبة فكذا الجهل في مسألة صغيرة كالجهل في حكم المذي على طريقة تفكيرك مسبة أيضًا وهذه ثبتت في علي رضي الله عنه ولكنكم تفكرون بطريقة غير سليمة في الحكم على الأمور، وكذلك الشجار مع العم ورفع الصوت عليه واللجوء إلى الحاكم لفض النزاع بطريقة تفكيرك لا يفعله الفضلاء وهذا قد صدر من علي مع عمه العباس رضي الله عنهم أجمعين. ولو أردنا أن نحصر مثل هذه الأمور لطال المقام، ولقلنا بمثل مقولتك هذه الأمور لا يفعلها المقام، ولقلنا بمثل مقولتك هذه الأمور لا يفعلها إلا أهل الرذيلة والعياذ بالله، ولكننا نقول إنهم بشر غير معصومين تقع منهم الزلة والهفوة. وهم بشر ويقع عليهم ما يقع للبشر.

النيا: يجب أن نحرص على سلامة قلوبنا وألسنتنا لأصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأن تكون قلوبنا مملوءة حبًا وتقديرًا وتعظيمًا لأصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم "والذين جاءوا من بعدهم يقولون رينا اغضر لنا ولإخواننا الذين سبقونا بالإيمان ولا تجعل في قلوبنا غلا للذين آمنوا رينا إنك رؤوف رحيم ".

65 قولك بأنه لم يمتثل لحكم الله في النفقة

الواجبة عليه على أهله وعياله، وهذا ظن وتخرص، وليس بمسلم فيه، وانما في الحديث أن أبا سفيان يعطيها ولكن هي تظن أن ذلك لا يكفيها ومثلكم يعرف بأن هذه مسألة نسبية، ولذلك جاءت الفتوى من النبي صلى الله عليه وسلم حازمة. خذي ما يكفيك وولدك بالعروف. والجواب على قدر السؤال، وهنا قضية النفقة وكونها تكفي أو لا تكفي هي مسألة تقديرية وتختلف من شخص لآخر.

رابعًا، على افتراض أن أبا سفيان بالفعل رجل بخيل، فهل هذا يخرجه من العدالة، فهذا القول لم يقل به أحد من أهل السنة والجماعة، ولا يقره حتى العقل السليم، فالرجل يكفيه أن الله شهد له واختاره لصحبة نبيه، بل ومنحه النبي شرفًا وسؤددًا فقال: ومن دخل دار أبي سفيان فهو آمن. خامسًا: فالمرء لا يعاب بزلة يسيرة أو خصلة قد تكون سيئة من باقي خصاله الجيدة. لاسيما وإن كانت له حسنات ومناقب ولو لم يزكه أحد. فكيف إذا زكاه خالقه العليم بذات الصدور.

"ربنا أغفر لنا ولإخواننا الذين سبقونا بالإيمان ولا تجعل في قلوبنا غلا للذين آمنوا ربنا إنك رؤوف رحيم"

سادساً هل نصدق الزميل بأن أبا سفيان ليس عدلا أم نصدق الخالق جل في علاه الذي عدله وباقي أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ من أجل ذلك لا يجوز أن يدفع النقل المتواتر في محاسن الصحابة وفضائلهم بالمتشابه من الأحاديث، قإن اليقين لا يزول بالشك، ونحن تيقنا ما ثبت في فضائلهم، فلا يقدح في هذا أمور مشكوك فيها. فكيف إذا علم بطلانها. منهاج السنة ٢٠٥/٦. يقول الذهبي رحمه الله: "فالقوم لهم سوابق وأعمال مكفرة لما وقع بينهم، وجهاد محاءً، وعبادة ممحصة، ولسنا ممن يغلو في أحد منهم. ولا ندعي فيهم العصمة ". سير أعلام النبلاء . ١٢/١٠ في ترجمة الشافعي.

شعبان

٢٤٢٢ هـ - العدد ٢٩٦ - السنة الخمسون

66

### علاج البطل

عن أبى أمامة الباهلى رضى الله عنه من هاله الليلُ أن يكابده، أو بخل بالمال أن يُنفقه، أو جبُن عن العدو أن يقاتله، فليكثر من سبحان الله وبحمده : فإنها أحب إلى الله من جبل ذهب ينفقه في سبيل الله عز وجل." أورده المنذري. في الترغيب والترهيب، وقال الألباني: صحيح لغيره .

عن عبد الله بن عباس رضى الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "من عجز منكم عن الليل أن يكابده، وبخل بالمال أن ينفقه، وجبن عن العدو أن يجاهده: فليكثر ذكر الله." أورده المنذري في الترغيب والترهيب، وقال الألباني: صحيح لغبره،

- ومن العلاج دفع البخل بالتصدق على النفس: عن أبى قتادة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "يا أيّها النّاسُ ابتاعوا أنفسكم من الله من مال الله، فإن بخل أحدُكم أن يُعطي ماله للنّاس فليبدأ بنفسه وليتصدق على نفسه فليأكل وليكتس مما رزقه الله عز وجل" أخرجه الخرائطي في مكارم الأخلاق، وصححه الألباني.

### ومن العلاج التعوذ بالله من البخل،

عن أنس بن مالك رضى الله عنه قال: "كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: اللهم إني أعوذ بك من العجز، والكسل، والجبن، والهرم، والبحل، وأعوذ بك من عذاب القبر، ومن فتنة المحيا والمات. وي رواية: عن النبي صلى الله عليه وسلم، بمثله غير أن يزيد ليس في حديثه قوله، ومن فتنة الحيا والمات. وفي رواية: أنّه تعود من أشياء ذكرها والبحل ." رواه مسلم .. عن سعد بن أبي وقاص والبحل ." رواه مسلم .. عن سعد بن أبي وقاص وسلم يُعلمنا هولاء الكلمات. كما تعلم الكتابة: وأعوذ بك من أن نُرد إلى أرذل العمر، وأعوذ بك من وأعوذ بك من أن نُرد إلى أرذل العمر، وأعوذ بك من فتنة الدُنيا، وعذاب القسر" رواه البخاري .

قَال ابن القيم – رحمه الله – في مفتاح دار السعادة" تعليقًا على هذا الحديث: "... ثم ذكر الجبن والبخل فإنَّ الأحسان المتوقَّع من العبد إما بماله: وإما ببدئه فالبخيل مائع لنفع ماله، والجبان مائع لنفع بدنه..." اه.

وقال-أيضًا في "الجواب الكلفِ": "والجبن والبخل قرينان: فإن عدم النفع منه إن كان ببدنه فهو الجبن. وإن كان بماله فهو البخل" اهـ.

### خصلتان لا يجتمعان في مؤمن:

عن أبي سعيد الخدري رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "خصلتان لا يجتمعان في مؤمن: البُخلُ، وسوءُ الخُلُق"، رواه الترمذي، وقال الألباني: صحيح لغيره ..

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

## محبة الله تعالى وتوجيده . شرف ونجاة

إن الحمد لله تحمده، وتستعينه وتستغفره، وتعوذ بالله من شرون أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله قلا مضل له، ومن يُضلل فلا هادي له، وأشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له، إقرارا وتوحيدا، وأشهد أنَّ محمدا عبده ورسوله، سيد الخلائق إحسانا وتجريدا، صلى الله وسلم وبارك عليه، وعلى آله وصحابته، وسلم تسليماً كثيرًا.

أما بعدً: فاتقوا الله-عباد الله- وأخلصوا له الدينَ، فلا خلاص إلا لأهل الإخلاص، ومن لم يُخلصُ ذهَب عملُه هباءً، وضاع سعيُه جُفاءً، فأخلصُ عبدَ الله تُخلصُ.

أيها المسلمون: ليس للأدمي شرف يعدل معرفة الله-تبارك وتعالى- ومحبته وتوحيده، فهو بغير إلهه وربه لم يكن شيئًا مذكورًا، وبفضله وانعامه خلقه من العدم، وعلّمه بالقلم، (غَرَّ أَبِسَنَ مَا لَرَ يَعَ) (الْعَلَقِ: ٥)، فلما أوجَده-سبحانه- وعلَّمه وفهَمه، وخلق كل شيء له. ونصب له دلائل معرفته وشواهد وحدانيته أمره أن يُخلص له التوحيد، ويُفرده بالعبادة، وينقاد له بالذل والطاعة. ( وَمَا خَلَتْ الْمَنْ وينقاد له بالذل والطاعة. ( وَمَا خَلَتْ الْمَنْ واجب أفترضه عليه-جل وعلا- أن يكون وخالقه وبارنه ومصوره؛ ( يَأْتَ النَّامَ أَعَدُوا

خطيد السعد العرام زَتَكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَٱلَّذِينَ مِن قَلْكُمْ تَعَلَّكُمْ تَنَقُونَ ( الذِي حَمَلَ لَكُمْ الأَرْضَ فَرَحًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءَ وَأَنزَلَ مِنَ التَسَمَة مَالَحَ بِدٍ مِنَ الشَّمَاتِ رِيْعًا لَكُمْ قَتَلا عَمَالُوا مَوَ أَسَدَادًا وَأَشَمْ عَلَمُونَ ) (الْبَقَرَةِ ٢١-٢٢). وقد كان من شأن البشرية مع هذا المطلب

لشيخ د . يتدر بليلة

العظيم، بعد أن جبلُهم ربُّهم عليه وأمَرَهم به، وأنزل أباهم آدم إلى الأرض على صريح التوحيد، أن ظلَّت تَردُ من هذا الشرب الرويً، وتنهل من ذلك المنهل العذب الهني، قرونًا متطاولة، لا تعرف غيرَ ربها إلها، ولا تذل أعناقها خاصعة إلا لسيدها ومولاها، حتى اجتالتهم الشياطين وزيَّنت لهم الشرك واتخاذ الأنداد مع الله، كما قال صلى الله عليه وسلم عن ربه: "إني خلقتُ عبادي حنفاءً كلَّهم، وانهم أتتهم الشياطين فاجتالتهم عن دينهم، وحرَّمَت عليهم ما أحللتُ لهم، وأمرتُهُم أن يُشركوا بي ما لم أنزل به سلطانًا "(أخرجه مسلم).

فكان الخلق مجتمعين على صفاء هذا التوحيد، حتى انحرفت فطرهم، فبعث الله الرسل إليهم، ليعودوا بفطرهم سيرتها الأولى، فيُخلصوا لله الدين، ويجرّدوا له التوحيد، ويتبرؤوا من كل ما يُعبّد من دونه،

67

منبر الحرمين



شعبان ٢٢٤٢ هـ - العدد ٢٩٥ - السنة الخمسور

68

٢١٣)، فدارت رحى الشرائع من بعد على هذا التوحيد، الذي هو لباب الرسالات السماوية، وخلاصة الملة الحنيفية، وغاية بعثة الرسل، وإنسزال الكتب؛ ( وَلَقَدْ عَنْمًا فِي كُلْ أَتَوَ رُسُولًا أَن أَعْدُوا أَنَّهُ وَأَحْتَنُوا أَلْطَاعُونَ ) (النَّحْل: ٣٦)، فهذا نداء نوح-عليه السلام-: (لقد أُسْلًا فُمَّا إِلَى قَوْمِهِ. فَقَالَ يَغَوِّمُ أَعْدُوا اللَّهُ مَا لَكُمْ مِّنَ إِلَى غَيْرُهُ إنى أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَدَابَ يَوْمِ عَظِيمٍ ) (الأعراف: ٥٩)، ومن بعده هود وصالح وشعيب؛ (وله عاد الماهر هُودًا قَالَ يَقَوْمِ أَعْبِدُوا أَنَّدْ مَا لَكُمْ مِّنْ إِلَىٰهِ غَيْرَةُ الْعَلَا لَنْتُونَ) (الأعراف: ٦٥)، (وَإِلَى تُعُودُ أَعَاهُمُ صَنِيمًا قَالَ يُنْغُوْمِ أَعْبُدُوا أَلَهُ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَىهِ غَبَرُهُ) (الأعسراف: ٧٣). (وَإِلَى مَدْبِكَ أَخَاهُمْ شَعْبُ أ قَالَ سَغَوْمِ أَعْبُ ثُوا اللهُ مَا لَكُم مِنْ إِلَيْهِ غَيْرُهُ.) (الأعراف: ٨٥)، فهذا نداء التوحيد، هو أول دعوة الرسل وآخرها من أولهم إلى آخرهم. أيها المسلمون: وأما إبراهيم-عليه السلام-عليه أزكى التسليم، فله في الحنيفية أرسخ قدم: فهو إمام الحنفاء، ومقدم الموحدين الأخشياء، وقد أبطل الله الانتساب إلى غير ملته فقال عز وجل: (وَقَالُوا حَجُوا هُودًا أَوْ نُمُنَدِّي تَبْتَدُوا قُلْ بَلْ مِلْةِ إِزْهُمُ حَسِفًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكَينَ ) (البقرة: ١٣٥)، وزكى متبع ملته والسائر على طريقته، فقال تعالى: ( وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِعَنَّ أَسْلَمَ وَجَهِدُ لله وهو محسن وأتسع ملة إيرهسم حنيفا وأتخذ الله إرْهِمُ حَدْد) (النساء: ١٢٥)، ولا ملة له-عليه السلام- إلا ملة الإسلام والتوحيد، (1 كَانَ إِبْرَهِيمُ بَهُودِيًّا وَلَا تَصْرَانِيًّا وَلَنَّكِنَ كَاتَ حَيِيفًا مُسْلِمًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ) (آل عمران: ٦٧)، ولما كان الخلق متفاوتين في تحقيق التوحيد؛ علمًا وعملا وحالا، كان أكملهم توحيدا الأنبياء والمرسلين، وكان أكمل الأنبياء أولى العزم من الرسل، وكان أكمل أولى العزم الخليلان إبراهيم ومحمد-عليهما الصلاة والسلام-؛ فإنهما قاما من التوحيد بما لم يقم به غيرهما؛ علمًا وعملا وحالا، ودعوة للخلق وجهادًا؛ ولهذا أمر الله نبيَّه محمدا-صلى الله عليه وسلم- أن يتبع ملة إبراهيم-عليه السلام-: (

قال عز وجل: (كَنَ الْثَاشُ أَنَّهُ رَحِدَةُ فَبَعَتْ أَنَّهُ

البيتين لمتشريك ومنديها والزل معهم الكشب

بِالْحَقْ لِنَحْكُمُ بَنَّى ٱلنَّاسِ فِيمَا أَخْتَلُفُوا فِيهُ ) (البِقَرَة:

### أَنِ أَنَيْعَ مِلْةَ إِنْرَهِيمَ خَيِعاً وَمَاكَانَ مِنَ الْشَرِكِينَ ) (النُحل: ١٢٣).

وكان صلى الله عليه وسلم يعلم أصحابه إذا أصبحوا أن يقولوا: "أصبحنا على فطرة الإسلام، وعلى كلمة الإخلاص، وعلى دين نبينا محمد-صلى الله عليه وسلم-، وعلى ملة أبينا إبراهيم حنيفا مسلمًا وما كان من المشركين"، فملة إبراهيم التوحيد، ودين محمد ما جاء به من عند الله قولا وعملا واعتقادا، وكلمة الأخلاص شهادة ألا إله إلا الله، وفطرة الإسلام ما فطر الله عليه عباده من محبته وعبادته وحده لا شريك له، والاستسلام له عبودية وذلا، وانقيادا وإنابة. عباد الله: والقرآن العظيم مملوء من ذكر التوحيد والدعوة إليه، وهما توحيدان؛ توحيد المعرفة والإثبات، وتوحيد القصد والطلب، فأما الأول؛ فهو إثبات تفرَّد الرب-تبارك وتعالى- بنعوت الجلال والكمال في النذات والأسبماء والصفات والأفعال، وأما الثاني: فهو تجريده-تبارك وتعالى- بخالص العبادة التي هي غاية الذل، مع غاية الحب في سائر الأحوال، قال الإمام ابن القيم-رحمه الله-: "غالب سور القرآن، بل كل سور القرآن، بل كل سورة في القرآن، هي متضمنة لنوعى التوحيد، بل إن كل آية في القرآن هي متضمنة للتوحيد، شاهدة به، داعية إليه؛ وذلك أن القرآن إمًا خبرُ عن الله وأسمائه وصفاته وأفعاله، فهذا هو التوحيد العلمي الخبري، وإما دعوة إلى عبادته وحده لا شريك له، وخلع كل ما يُعبد من دونه، فهو التوحيد الأرادي الطلبي، وإمًا إلزام بطاعته وأمره ونهيه؛ فهذه هي حقوق التوحيد ومكملاته، وإما خبر عن إكرامه لأهل توحيده وطاعته، وما فعل بهم في الدنيا، وما يكرمهم به في الأخرة، فهذا هو جزاء التوحيد، وإما خبر عن أهل الشرك، وما فعل بهم في الدنيا من النكال، وما يحل بهم في العقبي من العذاب، فهذا هو جزاء من خرج عن حكم التوحيد، فالقرآن كله في التوحيد وحقوقه وجزائه. وفي الشرك وأهله وجزائهم، ف( \_\_\_\_\_) (الفاتحة: ٢) توحيد، (\_\_\_\_\_) (الفاتحة: ٢) توحيد. (\_\_\_\_

العب ) (الفاتحة: ٣) توحيد، ( عبر قرقب) (الفاتحة: ٤) توحيد، ( لا عنه) (الفاتحة: ٥) توحيد، ( راد تشعيل) (الفاتحة: ٥) توحيد، ( عبا تبرط الشقيم) (الفاتحة: ٦) توحيد متضمن لسؤال الهداية إلى طريقة أهل التوحيد، ( مرط الله أيت عليه مر المعرب عليه راد التاري) (الفاتحة: ٧) الذين فارقوا التوحيد".

وقد شهد الله-عز وجل- لنفسه بهذا التوحيد، وشهدت له به ملائكته وأنبياؤه ورُسُله، قال تعالى: ( شَهِدَ أَمَّ أَنَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ وَٱلْمَلَتِيكَةُ وَأَوْلُوا أَلْمِلْمِ فَآيِمًا بِٱلْقِسْطِ لَا إِلَٰهِ إِلَّا هُوَ المُرْبِرُ الْمُكِيمُ ) (آل عَمْرَانَ: ١٨)، فكانت هذه الشهادة أجل شهادة وأعظمها وأعدلها وأصدقها، من أجل شاهد بأجل مشهود به: وذلك لأنها شهادة جامعة للتوحيد والعدل، فهو-سيحانه- قائم بالعدل في توحيده. وقائم بالوحدانية في عدله، وبالعدل والتوحيد يلتئم الكمال؛ فإن التوحيد يتضمن تفرده-تعالى- بالكمال والجلال، والمجد والتعظيم، الذي لا ينبغي لأحد سواه، وإن العدل يتضمَّن وقوع أفعاله-تبارك وتعالى- على السداد والصواب وموافقة الحكمة، فهذه الشهادة أعظم شهادة على الإطلاق، وانكارها وجهودها أظلم الظلم على الإطلاق، فلا أعدل من التوحيد ولا أظلم من الشرك، وما أجل قول المولى-جل وعلا- إذ يقول آمرًا نبيه-صلى الله عليه وسلم-: (قَ إنبى هداني رق إلى صراط مُسْتَفِيهِ دِينًا قِيْمًا قِبْلَة إبْرَهِيمَ حَيِيهُا وَمَاكَانٌ سِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٢٠ قُلْ إِذْ سَلَاتِي وَمُسْكِي وعماي ومعافي بلورت العنامين ( ) لا شريك له، وبذلك أَمْرَتْ وَأَنَا أَوْلَ لَتُسْلِمِنَ ) (الأنعام: ١٦١-١٦٣).

أيها المسلمون: إن حقيقة التوحيد إخلاص الدين لله، قال الله: (ومَا أَمُوا إلَّا لِعَدْدا لَهُ عُلَي لَه الله خلالة ويُعَيدُوا التَّالَة وَيُوَا الْوَا وَحُلَّهُ بِعُنَّ الْنَعْدَةِ ) (الْبَينَة: ٥)، وهو لا يقوم إلا على الجمع بين طريخ الاثبات والنفي: فأما الاثبات فهو أن تُقر لله-تعالى- بإلهيته، والنفي أن تنفي إلهيته عما سواد. ويذلك تعبده تاركًا عبادة غيره. وتحبه معرضًا عن محبة غيره. وتخشاه مترفعًا عن خشية من

سواه، وكذلك لا تستعين إلا به، ولا تتوكل إلا عليه، ولا تتحاكم إلا إليه، ولا تدعو إلا إيًّاه، ولا ترغب فيما سواه، وكمال هذا التوحيد ألًا يبقى في القلب شيءً لغير الله أصلاً، بل يبقى العبد مواليًا لريه في كل شيء، يحب ما أحب، ويُبغض ما أبغض ويُوالي من يواليه، ويعادي مَن يعاديه، ويأمر بأمره، وينهى عن نهيه، فهذا هو أول الدين وآخره، وظاهره وباطنه، ذروة سنامه وقطب رحاه.

وبعد يا أهل الأيمان، فهذا هو حق الله على عباده الذي ينجي من عذابه، كما قال صلى الله عليه وسلم لعاذ بن جبل-رضي الله عنه-: "يا مُعادُ، هلَ تَدُري ما حقُّ الله على عباده؟ وما حقُّ العباد على الله؟" قُلتُ: الله وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ: "فَإِنَّ حَقَّ اللَه عَلَي العباد أَنْ يَعْبُدُوهُ، ولا يُشْرِكُوا به شيئًا، وَحَقَّ العباد على الله أَنْ لا يُعَدُّبَ مَنْ لا يُشُرِكُ به شيئًا" (متفق عليه).

هذا وصلوا وسلموا على خيرته من خلقه، المصطفى لوحيه، المنتخب لرسالته، المرفوع ذكره مع ذكره في الأولى، والشافع المشعّع في الأخرى؛ ( ) أَنَّهُ وَمَتَعَكَنُهُ بُسُلُونَ عَلَ النَّيْ يَتَأَيُّا الَّذِيكَ مَّاسَوًا سَلُوا عَلَيهِ وَسَلِمُوا تَسْلِعاً) (الأُحْزَابِ: ٥٩).

اللهم صلَّ وسلَّم على أكرم رُسُلكَ وخاتم أنبيائكَ، وارضَ عن خلفائه الأربعة الراشدينَ: أبي بكر وعمر وعثمان وعلي، وعن سائر الصحب والآل، ومن تبعهم إلى يوم المآل. وعنَّا معهم برحمتكَ با أكرم الأكرمين.

اللهم أعـز الإسـلام والمسلمين، اللهم أعـز الإسلام والمسلمين، وأذل الشراك والمشركين، ودمر أعـداء الدين، واجعل هذا البلد آمناً مطمئناً وسائر بلاد المسلمين. اللهم ما سألثاك من خير فأعطنا، وما قصرت عنه آمالتا وأعمالتا من خيري الدنيا والآخرة فبلغنا. واعمالتا من خيري الدنيا والآخرة فبلغنا. والغنى، اللهم بفضلك عمنا، وبلطفك حفنا، وعلى الإسلام والسنة والتوحيد جمعا توفنا، توفنا مسلمين، وألحقنا بالصالحين، غير خزايا ولا مفتوتين، ولا مبدلين ولا مغيرين.

الحلقة العاشرة

# في معاني القراءات

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: فمع بعض معاني القراءات الواردة في بعض سور القرآن الكريم، نقول وبالله تعالى التوفيق:

### من سورة الثمل

قوله تعالى: (رَزَيْنَ لَهُمُ النَّبِطُنُ أَسْنَلَهُمْ صَدَّهُمْ عَ التيلِ فَهُمَ لَا يَهْتَدُونَ ) (النمل: ٢٤). القراءات: (أَلَّا بِتَجُدُواً ) قرأ الكسائي وأبو جعفر ورويس

الكسائي وابو جعفر ورويس بتخفيف اللام، والباقون بتشديد اللام.

العنى: على قراءة التشديد: على تقدير وزين لهم الشيطان ألا يسجدوا، أو فهم لا يهتدون أن يسجدوا، أو فصدهم عن السبيل لنلا

70 يسجدوا.

شعبان ٢٤٢١ هـ - العدد ٢٩٥ - السنة الخمسون



وعلى قراءة التخفيف أنه استفتاح للكلام، والتقدير ألا يا هؤلاء اسجدوا (ولزيد من التفصيل لمعرفة أحكام الوقف والابتداء والتوجيه اللغوي يراجع الواقي في مترح الشاطبية ص٣٢٣-107/ والبدور الزاهرة ٢٢٢/٢ والكشف لمكي بن أبي طالب 271/7.

قوله تعالى: (وَمَن يُرْسِلُ الْمُنَعَجَ بُنْزُلْ بَيْحَ يَدَى رَحْيَدِهِ، ) (النَّمل: ٦٣).

التقراءات: قرأ ابن كثير وحمزة، والكسائي، وخلف بالإفراد (الريح) والباقون بالجمع (الرياح). (بُشَرًا): بالباء مضمومة مع

إسكان الشين قراءة عاصم،

والمعنى أن الرياح تبشر بالمطر.

(نُشُرا) بنون مضمومة مع ضم الشين قراءة نافع، وأبي جعفر، وابن كثير، وأبي عمرو، ويعقوب.

(نُشْرا) بنون مضمومة مع إسكان الشين قراءة ابن عامر. (نُشْـرًا) بنون مفتوحة مع إسكان الشين قراءة حمزة، والكسائي، وخلف.

والمعنى أن الله أنشر الريح أي بعثها وأرسلها، أو أن الريح تنشر الأرض أي تحييها بالمطر بأمر الله (الحجة في القراءات السبع لابن خالويه ص ٨٦، والكشف ٢٢/٢). قوله تعالى: ( بل أذَرُكُ عِلَمُهُمْ فِ ٱلْأُخِرَةُ ) (النمل: ٢٦).

القراءات، قرأ ابن كثير، وأبو عمرو، ويعقوب، وأبو جعفر،

(بَلْ أَدْرَكَ) على معنى (بلغ ولحق) فهو إنكار أن يبلغ علمهم أمر الأخرة ولا وقت حدوثها، وفيه معنى التوبيخ لهم.

وقرأ الباقون (بَل اذَارَكَ) وأصله (تدارك علمهم)، والمعنى بل تلاحق علمهم بالأخرة فلم ينفرد أحد منهم بزيادة علم، فَهُمَ في الجهل سواء (الكشف ٢/٢٦٨).

قوله تعالى: ( زَلَّا نَكُنُ فِي مَنْنَى مُتَابَعُكُرُونَ ) (النمل،٧٠). القراءات: قرأ ابن كثير بكسر الضاد وفتحها غيره. العنى: قال أبو عمرو: الضُبَق

العلى؛ قال ابو عمروا الصيق بالضتح: الغم، والضيق بالكسر: الشدة (حجة القراءات لابن زنجلة ص (٢٦٦).

من مورة القصص قوليه تعالى: ( فَأَلُوْ مِبْحَرَكِ نَظْهُرًا (القصص: ٤٨).

القراءات: قرأ الكوفيون بكسر السين واسكان الحاء (سحران)، وقرأ غيرهم بفتح السين وألف بعدها مع كسر الحاء (ساحران).

المعنى: قالوا ساحران (أرادا موسى وهارون، أو موسى ومحمدا) عليهم الصلاة والسلام، تظاهرا: أي تعاونا وصدق أحدهما الآخر، وعلى قراءة (سحران): فالمراد أنهما فو التوراة والفرقان)، ويدل عليه قوله تعالى: ( قُلْ مَأْتُوْ يَجْتَبُ مِنْ عِندِ أَهْمِ هُوَ أَهْدَى يَجْتَبُ (التصص،٤٤) (الحجة

للقراء السبعة ٥ (٤٢٣).

من سورة الروم قوله تعالى: (إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَبْسَتِ إِلَسَتِلِيقَ ) (الروم: ٢٢).

الـــقــراءات؛ قــراً حفص (للعالمين) بكسر اللام وغيره بفتحها.

المعنى؛ على قراءة الكسر أنه خص بالآيات العلماء؛ لأنهم أهـل النظر والاستنباط والاعتبار، كما قال تعالى (ومَا بَعْنِهُمَا إلَّا أَمْرَاشُونَ) (العنكبوت: ٢٢). والمعنى على العنكبوت: ٢٤). والمعنى على فهو أعم في جميع الخلق؛ اذ الآيـات والـدلالات على توحيد الله يشهدها العالم والجاهل، فهي آية للجميع. (الكشف لمكي بن أبي طالب (المسر).

قوله تعالى: ( بِنَ ٱلْبِعِنَ مُرْفُولُ بِبَعْمَ وَكَانُولُ بِنِبَعًا ) (الروم:٣٢).

القراءات: (فرقوا) قرأ حمزة والكسائي بالألف بعد الفاء مع تخفيف الراء (فارقوا) من المفارقة والفراق. أي تركوا دينهم وفارقوه، وغيرهما بحدف الألف وتشديد بحدف الألف وتشديق بلراء (فرقوا) من التفريق على معنى أنهم آمنوا ببعض عنهم: (ويُريدوت أن يُعْرَقُوا عنهم: (ويُريدوت أن يُعْرَقُوا بين أمو وتشعر ويتحرف بيعن) نويس بيعو وتصحف يبعن) (النساء:١٥٠). (الكشف:

### سورة الأحراب

قوله تعالى: ( وَأَنْتَى مَا يُوَى إليك من رَبِّك إن للاحزاب: ٢). وقوله تعالى: ( فَأَرْمَلْنَا عَلَيْ وقوله تعالى: ( فَأَرْمَلْنَا عَلَيْ مِنَا مَعْلُونَ مَعِلًا ) ( الأحزاب: ٩) المصراءات: ( بما تعملون خبيرًا )، ( بما تعملون بعيرًا ) قرأ أبو عمرو بياء الخطاب. الخطاب.

المعنى على قراءة أب عمرو أن الله تعالى خبير بعمل الكافرين والمنافقين، وسيحاسبهم على ما يبيتون من الكيد. وقد نهى رسوله صلى الله عليه وسلم عن طاعتهم فقال: (بَنَابُهُا ٱلَّتِي أَتَي الله ولا نظيم الكليها والسنيدين) (الأحرزاب: 1)، وفي الموضع الثانى أخبر أنه يصبر يعمل جنود الأحزاب الذين جاءوا لقتال المسلمين، وعلى قراءة الخطاب فالمراد بالمخاطبة رسبول الله صلى الله عليه وسلم ومن على سبيله من المسلمين فإنه تعالى خبير وبصير بأعمالهم (حجة القراءات لابن زنجلة: ص .(YAV

قوله تعالى: (يَسْكُونَ مَنْ

أسايكم) (الأحزاب: ٢٠).

القراءات: قرأ رويس بتشديد

السين مفتوحة وألف بعدها

(يساءلون) أي يتساءلون،

فأدغمت التاء في السين

وشددت، والمعنى يسال

بعضهم بعضًا عن أخبار

جيش المسلمين: ماذا سمعت؟

المراقعة المراجع

مبان ٢٤٢٢ هـ - العدد ٢٩٥ - السنة الخمسون

وماذا بلغك؟، وقرأ الباقون (يسألون) بإسكان السين أي يسألون من قدم عليهم من الناس عن أنباء المسلمين لقصد التجسس عليهم وتمنى هزيمتهم (معاني القراءات للأزهري: ص ٤٠٢. عاشور ٣٠٢/٢١)

قوله تعالى: ( رَقُرْنَ فَ جُدَكًى ) (الأحزاب:٣٣).

الشراءات: (وقرن) قرأ نافع وأبو جعفر، وعاصم بفتح الشاف، من: قررت بالكان، والمعنى: اقررن في بيوتكن الباقون بكسر القاف وهو على وجهين: من القرار كالمعنى الأول، أو من الوقار، أي: كُنْ أهل سكينة ووقار، وفيه إشارة إلى علة ملازمة البيوت بأنه وقار لهن (تفسير الطبري، الأحزاب: ٣٣).

قوله تعالى: (وَقَلُوا رَبَّا إِنَّا أَطْعًا عَادًا وَكُومًا ) (الأحزاب: ٢٧).

شعبان

7331 & - 122LE 190

- السنة الخمسون

القراءات: قرأ ابن عامر ويعقوب بألف بعد الدال مع كسر التاء (ساداتنا)، وهو جمع الجمع: لأن (سادة) جمع (سيد)، و(سادات) جمع الجمع على إرادة التكثير لكثرة من أضلهم وأغواهم من رؤسائهم، وقرأ غيرهما بحذف الألف ونصب التاء (سادتنا) (الكشف لكي بن

قوله تعالى: (وَالْعَبْمَ لَمَا كَمِرًا) 72 (الأحزاب: ٢٨).

القراءات: قرأ عاصم (كبيرًا) بالباء الموحدة، ودل على كبر وعظم اللعن وقرأ غيره (كثيرا) بالثاء المثلثة، من الكثرة على أنهم يُلعَنُون مرة بعد مرة، فدل على تعدد (تبقر أنهم أنهم ألمان اللعنات، كما قال-تعالى-(البقرة:١٥٩)، ومعنى الكبير والكثير متقارب (الكشف: (٣.٤/٢).

ومن سورة سبا

قوله تعالى: (طرقية) (سبأ:٣).

القراءات: قرأ نافع وأبو جعفر وابن عامر ورويس (عالم) بالرفع على المدح، أي هو عالم، فهو خير ابتداء محذوف، ويجوز أن يكون (عالم) مبتدأ وقرأ حمزة والكسائي (علام وقرأ حمزة والكسائي (علام (عالم الغيب) صفة لله، والمعنى: الحمد لله عالم الغيب، أو صفة للرب في قوله: وقل بلى وربي لتأتينكم عالم الغيب) (حجة القراءات لابن زنجلة: ص ٢٩٤)

قوله تعالى: ( رَبْطُلُبُنُ أَرْبِعٍ ) (سبا: ١٢).

القراءات: قرأ شعبة (الريحُ) برفع الحاء وغيره بنصبها، وقرأ أبو جعفر بالجمع، وغيره بالإفراد.

المعنى: على قدراءة الجمهور (ولسليمان الريخ) أي سخرنا له الريح، وعلى قدراءة شعبة (ولسليمان الريخ) بالرفع على أنه مبتدأ مؤخر: فالمعنى أن تسخير الريح استقر

لسليمان حتى صارت كأنها في قبضته وفي ملكه. قوله تعالى: (قَالُوْ رَغَا لَعِدْ

مَن أَسْعَادُ ) (سبا: ١٩). القراءات: قرأ يعقوب (رَبُنا باعد بين أسفارنا) على وجه الخبر أن الله فعل بهم ذلك. وهي شكوى منهم: لأنهم اعتادوا الترهه.

وقرأ ابن كثير، وأبو عمرو ، وهشام (ربنا بعد بين أسفارنا)، وقرأ الباقون (ربنا باعد بين اسفارنا) على وجه الدعاء والمسألة أي أحبوا الأسفار الطويلة والتي يقطعون فيها المفاوز، ويحتاجون إلى الزاد والرواحل وبطروا نعم الله عليهم، وجهلوا مقدار العافية (تفسير ابن كثير وتفسير الطبري- سورة سباً: ١٩).

القراءات: قرأ ابن كثير، وأبو عمرو (مُعَجَزِين) أي: مثبطين مبطئين، والمعنى أنهم يصدون عن سبيل الله ويبطئون الناس عن رسول الله صلى الله عليه وسلم.

وقرآ الباقون، (مُعَاجِزِينَ)، أي معاندين، او مسابقين لابطال آياتنا ويحسبون أنهم يفوتوننا بأنفسهم ويعجزوننا، كما قالوا: لا تسمعوا لهذا القرآن والغوا فيه (تفسير الطبري – سورة سبأ: ٥، الحجة لابن زنجلة: ص ٢٩٤).

والحمد لله رب العالمين.



للحصول على الكرتونة الاتصال على الأستاذ / ممدوح عبد الفتاح : مدير قسم الحسابات بالمجلة 01008618513



Upload by: altawhedmag.com