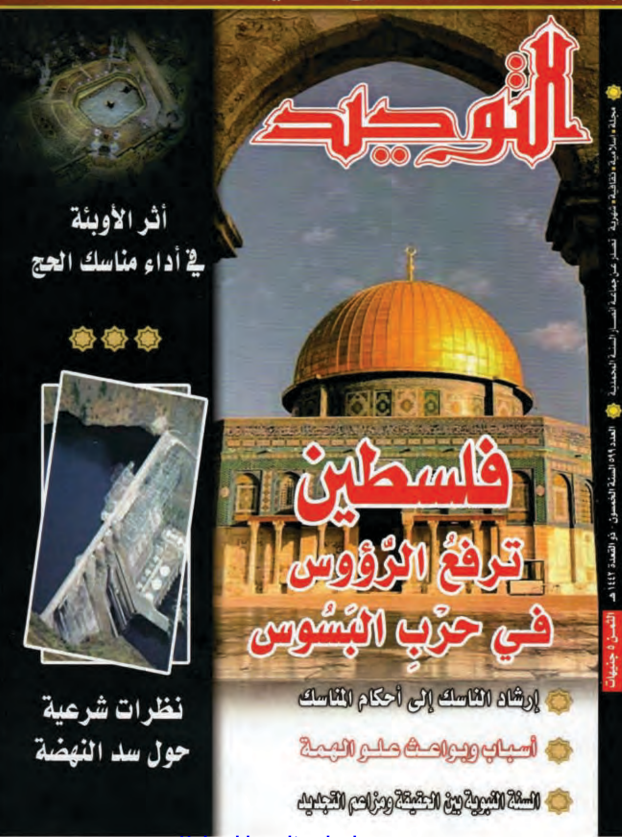
# بغية الكمال في شرح حديث أفضل الأعمال



Upload by: altawhedmag.com



## شري من سيد البشر

لقد أوحى الله تعالى إلى النبي محمد عليه الصلاة والسلام ببشارات من الغيب الذي لا يعلمه إلا الله عز وجل عن أهل مصر التي لم يزرها النبي يوما من الأيام، ولقد تحققت تلك البشارات بعد وفاته عليه السلام، وعلى أهل مصر أن يعرفوا المكانة التي بوأهم الله إياها، والشرف العظيم الذي خصهم به، إنهم بلفظ النبي عليه الصلاة والسلام عدة وأعوان وقوة وبلاغ لأهل الإسلام في سبيل الله، ضد أعداء الله بإذن الله،

فقال صلى الله عليه وسلم: دالله الله في قيط مضر فإنكم ستظهرون عليهم، ويكونون لكم عدة، وأعوانا في سبيل الله، المعجم الكبير للطبراني، وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة ح١١١٣.

وقال صلى الله عليه وسلم: وإنكم ستقدمون عَلَى قَوْمٍ، جُعْدُ رُءُوسُهُمْ، فَاسْتَوْصُوا بِهِمْ خَيْرًا، فَإِنْهُمْ قَوْةً لَكُمْ، وَيَلاغُ إِلَى عَدُوكُمْ بِإِذُنَ اللَّهِ، -يَعْنَى قَبْطُ مَصْرٌ. مسند أبي يعلى، ورجاله ثقات.

ولقد شهد الواقع والتاريخ بهذا كله، إلى يومنا هذا، فمصر تواجه وتتحمل ما لا يتحمله بلد أخر، وهي بعد هذا كله عزيزة منيعة منتصرة، فاللهم احفظها وزدها قوة إلى قوتها، وانصرها على عدوك وعدوها. رئيس مجلس الأدارة

أ. د. عبد الله شاكر الجنيدي

المشرف العام

د. عبد العظيم بدوي

مستشار التحرير

تائب المشرف العام

أ. د. مرزوق محمد مرزوق

اللجنة العلمية

د. جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل د. محمد عبد العزيز السيد

التعرير

#### الاشتراك السنوي

١- ١٤ الداخل ١٠٠ جنيه توضع ١٤ حساب الجلة رقم/ ١٩١٥٩ ببتك فيصل الإسلامي مع إرسال قسيمة الإيداع على فاكس الجلة رقم/ ١٦٢-٢٢٩٢٠، ٢- ١٤ الخارج ٤٠ دولارا أو ٢٠٠ ريال سعودي أو مايعادتهما

نقدم للقارئ الكريم كرتونة كاملة تحوي ٤٨ مجلداً وع مجالها التحويل مع ١٨٤ سالة كامالة

مفاجأة

Upload by: altawhedmag.com



## جمعية انصارالسنة المحتدية

#### صاحبة الامتياز

جمعية أنصار السنة المحمدية

#### رئيس التحريره

مصطفى خليل أبو المعاطي

## رئيس التحرير التنفيذي،

حسين عطا القراط

#### مدير التحرير

إبراهيم رفعت أبو موته

#### الإخراج الصحفيء

أحمد رجب محمد

#### ادارة التعرير

۸ شارع قولة عابدين. القاهرة ت:۲۳۹۳، ۱۲۷ . فاكس :۲۳۹۳، ۱۲۲

#### البريد الإلكتروني

#### ثمن النسخة

مصر ٥٠٠ قرش ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٢ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أوروبا ٢ يورو

## فهرس العدد

| د. عبد الله شاکر ۲                | تكريم الإسلام للمرأة:                     |
|-----------------------------------|-------------------------------------------|
| د. عبد العظيم بدوي ٥              | تفسير سورة العنكبوت:                      |
| د. أيمن خليل ٨                    | العدوان على فلسطين:                       |
| د. ياسر لعي ١٢                    | اسجد واقترب:                              |
| مصطفى البصراتي ١٤                 | دراسات قرآنية:                            |
| د. مرزوق محمد مرزوق ۱۷            | بغية الكمال بشرح حديث أفضل الأعمال:       |
| د. عزة محمد ۲۱                    | أحكام متعلقة بفقه النكاح:                 |
| د. عبد الوارث عثمان ۲٤            | السنة النبوية بين الحقيقة ومزاعم التجديد، |
| د. محمد عبد العزيز ۲۸             | أثر الأوبنة في أداء مناسك الحج:           |
| معاوية محمد هيكل ٣٢               | إرشاد الناسك إلى أحكام المناسك:           |
| علاء خضر ٢٦                       | واحة التوحيد:                             |
| د. متولي البراجيلي ٣٨             | نظرات شرعية حول سد النهضة:                |
| د. عماد عیسی ۲۲                   | فلسطين ترفع الرؤوس في حرب البسوس:         |
| د. حمدي طه ٥٤                     | صلاة المسافر؛                             |
| محمد محمود ۸۱                     | العبر وديوان المبتدأ والخبر،              |
| د. جمال عبد الرحمن ٥٠             | مشكلات زوجية وحلول:                       |
| علي حشيش ٥٣                       | تحذير الداعية من القصص الواهية:           |
| د. محمد عبد العليم الدسوقي ٥٧     | قرائن اللغة والنقل والعقل،                |
| صلاح نجيب الدق ٦٢                 | الاستعداد لرحلة الحج والعمرة:             |
| د. بندر بلیلة ۲۰                  | أسباب وبواعث علو الهمة :                  |
| أحمد عز الدين ٦٤                  | شهر ذي القعدة أحداث وتاريخ:               |
| عبده أحمد الأقرع ٦٦               | شرف المُؤمن:                              |
| صلاح عبد الخالق ٦٨                | عبادة الله في النوم:                      |
| الستشار أحمد السيد علي إبراهيم ٧٠ | حكم من مات من أطفال المسلمين والمشركين:   |
|                                   |                                           |

منظة البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع ۱۲۰ جنيهاً ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر وه ۳۰ دولاراً خارج مصر شاملة سعر الشحج.

Upload by: altawhedmag.com



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والرسلين وعلى أصحابه ومن اهتدى بهديهم الى يوم الدين، وبعد:

فقد تحدثت في اللقاء الماضي عن وضع المرأة قبل الإسلام، وبننت كيف كانت تعيش في الجاهلية حياة العبودية في المجتمعات البشرية، وفي هذا اللقاء أتحدث عن مكانة المرأة في الإسلام؛ فأقول وبالله

إن المرأة المسلمة تبوأت في الإسلام مكانة عالية تحفظ لها كرامتها وإنسانيتها : فقد هيأ الإسلام للمرأة أسباب سعادتها ، ورفع عنها كل إهانة لحقت بها عبر التاريخ، وتكفّل لها بحياة كريمة فاضلة لتبقى طاهرة الخلق، مصونة عن موارد التهتك ومحمية عن أسباب الزيغ والانحلال، وهذه بعض ألوان تكريم الإسلام للمرأة:

فالمرأة أحد شقي الإنسانية، قال تعالى: «يَأَيُّا النَّاسُ النَّوْلُ رَبِّكُمُ النِّي عَلَيْكُمْ مِن فَسِ وَجِنْو وَخَلْقَ بِنَا رَبِّكُمْ النِّي مِنْكُمْ مِن فَسِ وَجِنْو وَخَلْقَ بِنَا رَبْكَمَا أِنَّ اللَّهُ كَانَ مُنْكُمْ رَفِينًا ، (النساء: ١)، وقد نصت الآية على مشاركة عَلَيْكُمْ رَفِينًا ، (النساء: ١)، وقد نصت الآية على مشاركة قال البن كثير رحمه الله: يقول الله تعالى آمرًا خلقه بتقواه، وهي عبادته وحده لا شريك له، ومنبها لهم على قدرته التي خلقهم بها من نفس واحدة، وهي آدم على قدرته التي خلقهم بها من نفس واحدة، وهي آدم من ضلعه الأيسر من خلفه وهو نائم، فاستيقظ فرآها فأعجبته، فأنس إليها وأنست إليه، وقوله تعالى: ووَبُقُ منها أي: فذرأ منهما أي: من آدم وحواء رجالًا كَثيرًا ونساء، ونشرهم في أقطار الأرض على اختلاف أصنافهم وصفاتهم وألوانهم ولغاتهم. (تفسير ابن كثيرًا ونساء، ونشرهم في أقطار ولغاتهم. (تفسير ابن كثيرًا ونساء، ونشرهم في ألوانهم ولغاتهم. (تفسير ابن كثير: ج١، ص٢١٢).

كما أن المرأة شريكة الرجل في التناسل البشري كما قال تعالى: « يَكُمُّ النَّاسُ إِنَّا عَلَقْتُكُمْ مِن ذَكْرٍ وَأَنْثَى وَجَعَلْتُكُمْ فَعَالَى: « يَكُمُّ النَّاسُ إِنَّا خَلَقْتُكُمْ مِن ذَكْرٍ وَأَنْثَى وَجَعَلْتُكُمْ فَعَالِم خَيِرٌ » فَعُوا وَقَالِمَ لِنَعَالُولُوا إِنَّا لَهُ عَلِمُ خَيِرٌ »

(الحجرات: ۱۳)، وقد بيّنت الأية أن خلق بني آدم من أصل واحد وكلهم من ذكر وأنثى، وهم يرجعون إلى آدم وحواء، ولكن الله تبارك وتعالى جعلهم شعوبًا وقبائل ليحصل بينهم التعارف الذي يترتب عليه التناصر والتعاون، والتوارث، والقيام بحقوق الأقارب. (انظر: تفسير السعدي: ج٧، ص١٣٨).

وفي حديث أم سلمة رضي الله عنها أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن النساء شقائق الرجال». (صحيح سنن أبي داود: ج١، ص٣٥).

ص۱۱۳).

كما أن التناصر في المجتمع الإسلامي والقيام بالأعباء الاجتماعية، ومن ذلك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر يشمل الرجال والنساء.

قال تعالى: ، وَالْنَوْمُونُ وَالْمُؤْمِنَّتُ سَمُعُمْ أَوْلِنَا عَمْنُ بِأَثْرُونَ مِنْ الْمُعُرُوبِ وَتَنْهُونَ عَنِ الْمُثَكِّرِ
وَيُعْمُونَ الْمُلَافِّةُ وَوَقُونِ الْأَكُونَ وَطُلِبُونَ اللهُ
وَرَسُولُهُ أَوْلَتِكَ مَرِّمُهُمُ اللهُ إِنَّ اللهُ عَرِيدُ حَكِيمٌ ،
(التوبة: ٧١). كما حرم الله إيذاء المؤمنات وجعلها في مثل ذلك كالرجل.

قَالُ تَعَالَى: ﴿ وَٱلَّٰكِ ثُونُونَ ٱلْنَوْمِينَ وَالْمُونِينَ الْنَوْمِينَ وَالْمُونَا فَقَدِ آخْتَمُوا بَهْنَا وَإِنَّا نَبْنِينًا ﴿ (الأحزاب: ٥٨) ، الآية توعدت من يؤذي المؤمن أو المؤمنة وينسب إليهما ما ليس فيهما بالعقوبة . ويدخل في ذلك دخولًا أوليًا الرافضة الذين سبوا الصحابة ونالوا من أمهات المؤمنين .

قال ابن كثير رحمه الله: ومن أكثر من يدخل في هذا الوعيد الكفرة بالله ورسوله، ثم الرافضة الذين ينتقصون الصحابة ويعيبونهم بما قد برأهم الله منه، ويصفونهم بنقيض ما أخبر الله عنهم، فإن الله عز وجل قد أخبر أنه قد رضي عن المهاجرين والأنصار ومدحهم، وهؤلاء الجهلة الأغبياء يسبونهم وينتقصونهم، (تفسير ابن كثير: ج٣،

كما أن المرأة في الإسلام لها أن تطلب العلم وتتعلم ما ينفعها في أمور دينها ودنياها، ومن هنا أباح الإسلام للمرأة حضور صلاة الجمعة وخُطبتها والعيدين، وقد طلبت النساء من النبي صلى الله عليه وسلم أن يُعلَمهن؛ فاستجاب لهن، كما في حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه؛ قالت النساء للنبي صلى الله عليه وسلم؛ غلبنا عليك الرجال فاجعل لنا يوما من نفسك، فوعدهن يوما لهن: ما منكن امرأة تقدم ثلاثة من ولدها إلا كان لها حجابًا من النار، فقالت امرأة: واثنين؟ فقال: واثنين. (صحيح المخارى: ١٠١).

وقد ثبت أن الشفاء بنت عبد الله القرشية علّمت أم المؤمنين حفصة الكتابة، وكان ذلك قال ابن الأثير رحمه الله في معنى الحديث: أي: نظائرهم وأمثالهم في الأخلاق والطباع، كأنهن شُققن منهم، ولأن حواء خُلقت من أدم عليه السلام، وشقيق الرجل: أخوه لأبيه وأمه، ويجمع على أشقاء. (النهاية في غريب الحديث والأثر: ج٢. ص٤٩٢).

ثانياء المساواة في أغلب التكاليف والأحكام الشرعية:

المرأة في الإسلام مُخاطَبة في الجملة بما خُوطَب به الرجل، والفروق بينهما يسيرة اقتضتها خصائص التكوين الجسدي والنفسي للمرأة؛ لأنها يعتريها فترات ضعف أثناء الحيض والنفاس، ومن هنا رفع عنها الشارع الحكيم بعض الأحكام، كوجوب الخروج لمقابلة الأعداء، وحضور صلاة الجماعة، وغير ذلك مما هو مقرر في كتب الفقه، ومع هذا فهي مشاركة للرجل في جميع خصال الخير والفضيلة.

قال تعالى: إِنَّ ٱلْسُلِيبِ وَٱلْسُلِيبِ وَٱلْسُلِيبِ وَالْسُلِيبِ وَالْسُلِيبِ وَالْمُنْفِينِ وَلِي الْمُنْفِينِ وَالْمُنْفِينِ وَالْمُنْفِينِ وَلِمُنْفِينِ وَالْمُنْفِينِ وَالْمُنْفِي

كما أن المرأة في الإسالام مسؤولة كالرجل، ففي الصحيحين عن ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «كلكم راع وكلكم مسؤول عن رعيته؛ الإمام راع ومسؤول عن رعيته، والرجل راع في أهله وهو مسؤول عن رعيته، والمرأة راعية في بيت زوجها ومسؤولة عن رعيته، والمرأة راعية ي بيت زوجها ومسؤولة عن رعيتها». (البخاري (۸۹۳)).

وهذا فيه تكريم كريم للمرأة، حيث جعلها الإسلام راعية، والراعي: هو الحافظ الموتمن الملتزم صلاح ما قام عليه وما هو تحت نظره. (انظر: شرح النووي على مسلم: ج١٢.

بأمر النبي صلى الله عليه وسلم، كما في المستدرك: أن النبي صلى الله عليه وسلم قال للشفاء: «ارقيه وعلميها حفصة، كما عَلَمُتيها الكتاب». (مستدرك الحاكم: ج٤، ص٥٥. وقال عَقبَه: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين. وقد ذكره الألباني وتوسع في تخريجه، وذكر من فوائده: مشروعية تعليم المرأة الكتابة).

ثم قال: والحق أن الكتابة والقراءة نعمة من نعم الله تبارك وتعالى على البشر، فلا ينبغي للأباء أن يحرموا بناتهم من تعلمها؛ شريطة العناية بتربيتهن على الأخلاق الإسلامية، كما هو الواجب عليهم بالنسبة لأولادهم الذكور أيضًا، فلا فرق في هذا بين الذكور والإناث، والأصل في ذلك أن كل ما وجب للذكور وجب للإناث، وما يجوز لهم جاز لهن ولا فرق، كما يشير إلى ذلك قوله صلى الله عليه وسلم: «إنها النساء شقائق الرجال». عليه وسلم: «إنها النساء شقائق الرجال».

#### ثالثًا؛ الساواة في الجزاء في الأخرة:

المرأة تشارك الرجل في أعمال الخير وتُثاب على الأعمال الصلاحة وتنال من الأجر ما يناله الرجل دون تفرقة. قال تعالى: « وَمَن يَناله الرجل دون تفرقة. قال تعالى: « وَمَن يَعَمَلُ مِنَ الْمَنْلِحَتِ مِن دَكَر أَوْ أَنْنَ وَهُو مُؤْمِنًا مَنْ الْمُنْلِحَتِ مِن دَكَر أَوْ أَنْنَ وَهُو مُؤْمِنًا مَنْ الْمُنْلِحَتِ مِن دَكَم أَوْ أَنْنَ وَهُو مُؤْمِنًا الْمُنْدُ وَلَا يُطْلَقُونَ فَيْعًا ، (النساء: ١٢٤).

رابطًا، أَبَاح الإسلام للمرأة حق الاكتساب والتعلك: قال تعالى: ﴿ وَلَا نَشَنَتُواْ مَا فَشَلْ اللّهُ مِن بَشَنَكُمْ عَلَى بَنْضُ لِلرِّجَالِ تَصِيبُ مِمَّا أَكْمَ تَسُولُوا وَلِلنِّسَاءِ تَصِيبُ ثِمَّا ٱكْفَسَانُ وَشَعْلُوا اللّهُ مِن فَصْلِوهِ،

(النساء: ٣٢)، ومع هذا أوجب الإسلام على الرجل النفقة على زوجته، وإن كانت غنية،

قال تعالى: ﴿ لِنُعَقَ نُوسَمَةٍ مِن سَعَيَةٍ وَمَن فَيدَ عَلَيْهِ رِلْقُدُ وَلِيْعِقَ مِثَا عَالَتُهُ أَنَّهُ لَا يُكِلِّكُ أَنْهُ فَسَا إِلَّا مَا عَالَتُهَا سَيْجَمُلُ أَفَّهُ مِنْدًا عُشْرٍ يُشْرًا ﴾ (الطلاق: ٧).

خَامِنَا، أمر الإسلامُ الرجل أن يعاشر رُوجَتَه بِالعروف، كما قبال تعالى: ﴿ وَعَاشِرُوهُنَّ بِالْنَعْرُونُ فَإِن كُوهُ تُشُوهُنَّ مُسَنَّحَ أَنْ تَكُرَحُوا شَيْعًا وَجَمَّلُ اللَّهُ فِيهِ

يَ كُنِي النساء: ١٩)، قال ابن كثير: أي طيبوا أقوائكم لهن، وحسنوا أفعائكم وهيئاتكم بحسب قدرتكم كما تحب ذلك منها، فافعل أنت بها مثله، وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «خيركم خيركم لأهله، وأنا خيركم لأهلي». (تفسير ابن كثير:ج١،ص٠٦٤).

وقال تعالى: «وَهَنَّ مِثْلُ الْدِي عَلَيْ بِالْمُعِيا وَلِيَالُهُ عَلَيْ الْمُعِيا وَلِيَالُهُ عَلَيْ الْمُعَي وَلِيَالُهُ عَلَيْهِ وَالْمُعَدِي عَبِد الكلمة المعظيم بدوي حفظه الله: «وهذه الكلمة على أنها جمعت ما لا يُؤدِّي بالتفصيل إلا في سفر كبير، فهي قاعدة كلية ناطقة بأن المرأة مساوية للرجل في جميع الحقوق إلا أمرًا واحدًا عبر الله تعالى عنه بقوله: «وللرَجَالُ عَلَيْهُنَّ دَرَجَـهُ». (انظر: كتابه «الأسرة السعيدة»: ص٨٥).

قلت: المراد بهذه الدرجة درجة القوامة التي نص الله تعالى عليها في قوله: وأليال من نص الله تعالى عليها في قوله: وأليال من ويما أنفوا من أنواهم ويا أنفوا من أنواهم ويا هذا مزيد عناية بالمرأة؛ حيث أسند القرآن إدارة شؤون البيت للرجل، لأنه أقدر على تحمل المسؤولية، وفي هذا تخفيف عن المرأة ومراعاة لظروفها وطبيعتها.

وختامًا أقول: إن الذي يتتبع تكريم الإسلام للمرأة سيجد الكثير من ذلك: أن الله أعطى المرأة حق المشورة والإذن في زواجها، كما قيد تعدد الزوجات بأربع بشرط أنه كما أنقذ المرأة المتوفى عنها زوجها من حداد الجاهلية الذي كان يمتد عامًا كاملًا، كما نهى الزوج عن إمساك زوجه ضرارًا للاعتداء عليها، ويضيق المقام عن تتبع ألوان تكريم الإسلام للمرأة، وفيه قول الطاعنين على الإسلام بأنه ظلمها أو انتقص حقها، والله الهادي إلى سواء السبيل.

### قال الله تعالى:

رَقِينَ النَّاسِ مَن عَقُولُ مَا مَنْتَ إِلَّهُ فَإِنّا أُودِيْ فِي اللّهِ جَعَلَ فِنْمَةَ الشَّاسِ كَمْمَا فِي اللّهِ جَعَلَ فِنْمَةَ الشَّاسِ كَمْمَا فِي اللّهِ جَعَلَ فِنْمَةَ الشَّاسِ كَمْمَا فِي اللّهِ عَمْلُودِ الْعَالَمِينَ فَي وَلِيَعْمَمُ أُولِيْسَ اللّهُ بِأَعْلَمْ بِمَا فِي صُمُودِ الْعَالَمِينَ فَي وَلِيْمَا لَمَنْ أَنْهُ اللّهِ عَلَيْنَ النَّهُ بِيلِينَ عَمْلُوا وَيُعْمَلُونَ الْمُعْلِينِ فَي وَقَالَ اللّهِ عَلَيْنِ عَلَيْنَ النَّهُ وَمَا عُمْ مِحْمِيلِينَ مِنْ خَطَائِعُهُم فِي مَنْ فَيْ اللّهُ وَمَا عُمْ مِحْمِيلِينَ مِنْ خَطَائِعُهُم فِي مَنْ فَيْ اللّهِ فَي اللّهُ وَمَا عَلَيْهُ وَلَقَالُا مِنْ الْقَالِمِينَ وَلِيْمِونَ فَي وَلِيسَانُونَ وَهُمْ طَلِيمُونَ فَي اللّهُ فَي اللّهُ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ وَلَيْنَ فَي مِنْ اللّهُ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ وَاللّهُ فَي اللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ وَاللّهُ فَي اللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَا مِنْهُ وَاللّهُ وَلِيلُونَ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَلْكُونَ فَي وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلِلْمُولِ وَلَا الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِلْمُولِقُلُولُ وَلَا الللللّهُ وَلِللّهُ وَلِلللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِلْمُؤْلِقُولُولُ وَلِللّهُ وَلِلْمُ وَلِلْمُولِقُلْمُ وَلِلْمُ وَلِلْمُولِقُلْمُ وَلِمُولِقُلْمُ وَلِمُ وَاللّهُ وَلِمُ وَلِمُ وَاللّهُ ولِمُولِقُولُولُولُ وَاللّهُ وَلِمُولِلْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِلللّهُ وَلَا الللللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلِلْ

(العنكبوت: ١٠-١٥).

## د. عبدالعظيم بدوي

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

ربعت الله الله الفق الله الفق الله الفق الله الفق الله وين القاس من يقول ما تشا بالله وين الله وين ال

الْكُفْرُ وَانْصَرَفُوا عَنْهُ خُوْفًا منْ عَذَابِ اللّهِ. فَاللّه تَعَالَى جَعَلَ عَذَابَهُ صَارِفًا للنَّاس عُن الْكُفْرِ إِلَى الْإِيمَانِ، كُمَا قَالَ تَعَالَى عَنْ أَهُلَ النَّارِ: و لَمْ مِن فَوْقِهِمْ ظُلَلٌ مِنَ ٱلتَّارِ وَمِن تَحْمُهُمُ مُلِلَلُّ ذَلِكَ يُخَوِفُ أَفَةً بِلِّوهِ عِبَادَةُ يَعِبَادِ فَأَتَّقُونِ ، (النزمر: ١٦)، فعدابُ الله صرف الصادقين عن الكفر إلى الإيمان، ولذلك توسَّلوا إلى الله بالإيمان أن يُنجِيهُم من النيران، كما قال تعالى: وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبُّنَا إِنَّا مَامُّنَا فَأَغْفِرُ لَنَا دُنُونِتَا وَقِينَا عَذَابَ ألثَّار ، (آل عمران: ١٦). وَغَيْرُ الصَّادِقِينَ، وَاللَّذِينَ

لَمْ تُخَالِطُ بَشَاشَةُ الْأَيمَانِ
قُلُوبَهُمْ، صَرَفَهُمْ عَذَابُ
النَّاسِ عَن الْإِيمَانِ.
قَالَ الْأَنَانَ مُ مَا اللَّهِ مَا يُهُ:

النّاسِ عَن الْإِيمَانِ. قَالَ الرَّازِيُّ عَفَا اللّهُ عَنَهُ: جَعَلُوا فَتَنهَ النّاسِ مَعَ ضَعْفَهَا وَانْقِطَاعِهَا كَعَذَابِ ضَعْفَهَا وَانْقِطَاعِهَا كَعَذَابِ اللّه الْأليم حَتَّى تَرَدُّدُوا فِي الْأَمْرِ، وَقَالُوا إِنَّ آمَنًا نَتَعَرَّضُ لَلتَّاذِي مِنَ النّاسِ، وَإِنْ تَرَكَنَا الْإِيمَانَ مُحَمَّدُ صلى الله عليه وسلم، وَإِخْتَارُوا الأَحْتِرازَ عَنِ التَّادِي الْعَاجِلِ، وَلا عَنِ التَّادِي الْعَاجِلِ، وَلا يَكُونُ السَّرَدُدُ إِلَّا عَنْد التَّسَاوِي، وَمِنْ أَيْنَ إِلَى آئِنَ الْيَ اَيْنَ التَّسَاوِي، وَمِنْ أَيْنَ إِلَى آئِنَ الْيَ اَيْنَ تَعْذَيْبُ النَّاسِ لَا يَكُونُ

دو القعدة 333 هـ - العدد 990 - السنة الخمسون

الانسان في الحال فلا بدوم التعذيب، وإن كان مديدا كالحنس والحضر لا يكون شديدًا وَعَدَابُ اللَّهُ شديدٌ، وزمانه مديد، وأيضا عذاب التَّاسِ لَـهُ دَاهَـعُ، وَعَـدَابُ الله ماله منْ دَافع، وأَيْضًا عَذَابُ النَّاسِ عَلَيْهِ ثُوَابُ عظيمُ، وعَدْاتُ اللَّهُ يَعْدُهُ عَـذَابُ أَلْيِمُ، وَالْشَقَّةَ إِذَا كانت مستغفية للراحة العظيمة تطيب ولا تعد عَذَائِاً، كَمَا تَقَطَعُ السَّلْعَةَ الْمُؤْذِينَةَ وَلَا تَعَدُّ عَذَابًا. (التفسير الكبير ٢٩/٢٥. والسلعة: غَدْةَ تظهر بين الجلد واللحم، إذا غمزت باليد تحركت كذافي

شديدًا، ولا يكونُ مديدًا،

لأَنَّ الْعَدَّابِ إِنْ كَانَ شَدِيدًا

كعذاب النار وغيره بموت

لسان العرب ١٦٠/٨). و وَلَهِن جَاةً نَصْرٌ مَن زَيْكَ لِقُولُنَ إِنَّا كُنَّا مَعَكُمْ ، (العنكبوت: ١٠) أي فاجعلوا لنا نصبيا مما أفاء الله عليكم، كما قَالَ تَعَالَى: «أَلَّذِينَ يَغُرَّفُونَ بِكُمْ فَإِنْ كَانَ لَكُمْ فَنْتُمْ مِنَ ٱللَّهِ عَالُوا أَلَمْ نَكُن نَعَكُمْ وَإِن كَانَ لِلْكَنفرينَ نَصِيتُ قَالُوا أَلَةُ نَسْتُحُوذُ عَلَيْكُمْ وَنَمْنَعْكُم مِنَ أَلْمُو مِنِينَ ، (النساء: ١٤١)، وقال تعالى: « وَإِنَّ مِنْ مُ لَمَن لِيُطِأِنَّ فَإِنَّ أَصَابَتُكُم مُصِيبَةً قَالَ قَدْ أَنْعُمُ اللَّهُ عَلَىٰ إِذْ لَدْ أَكُن مَّعَهُمْ شَهِيدًا ١٠ وَلَيْنَ أَصَابَكُمْ فَضَلَّ مِنَ اللَّهِ لَيْقُولُنَّ كَأَن لَّمْ تَكُنُّ بِينَكُمْ وَنَشْنُهُ مُودَّةً " يَلَيُّتَنِي كُنتُ مُعْهُمُ فَأَفُوزَ

فَوْزًا عَظِيمًا ، (النساء: ٧٧، ٧٣). قَالَ تَعَالَى: ﴿ أُولَنِّي أُلَّكُ بأَعْلَمُ بِمَا فِي مُشْتُورِ ٱلْعَلَمِينَ ، ١٤ (العنكبوت: ١٠) بلي. فقولهم «انا كنا معكم» لا نُغْنِي عَنْهُمْ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا، لأنهم كانوا مع المؤمنين فيما يندو للناس، ولم يكونوا مُؤمنين حَقًا، كَمَا قَالَ تَعَالَى: « وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ مَامَنًا بِاللَّهِ وَبِالْبَوْمِ ٱلْآخِر وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهِ يُغَدِيغُونَ الله وَالَّذِينَ مَامَنُوا وَمَا يَغْدُعُونَ الا أشكه وما يَتَعْرِهُ الله في قُلُوبهم مُرَضٌ فَنَزَادَهُمُ اللَّهُ مُرْضُةٌ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيدٌ بِمَا كَانُوا يَكُذِبُونَ ، (البقرة: ٨- ١٠)، وَقَالَ تُعَالَى: ﴿ يَفُولُونَ بِأَفْوَهِم مَّا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ وَأَقَلُهُ أَعْلَمُ مِنَا يَكْتُنُونَ ، (آل عمران:

وَقَـوْلُـهُ تَعَالَى: ﴿ وَلِعْلَمْنَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الْمَعْلَمُنَّ اللّهِ اللّهِ الْمَعْلَمُنَّ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

خطاً الْمُفْتِينَ الْدَينَ يِزَعُمُونَ انْهُمْ يَتَعَمَّلُونَ خطانِا الْمُسْتَفْتِينَ ؛

وقال الدين كفروا للدين المسيلان المسيلان المسيلان ولانحمل خطاياكم وما هم من خطاياهم من شيء إنهم لكادبون ١٢ وليحملن أثقالهم وأثقالا مع أشقالهم وليسائن يوم المقيامة عما كانوا يوم المقيامة عما كانوا

قال ابن كثير رحمه الله؛ يقول تعالى مخبرا عن كفار قريش أنهم قالوا؛ كن آمن منهم واتبع الهدى؛ لن آمن منهم واتبع الهدى؛ ديننا، و اتبعوا سبيلنا ولانحمل خطاياكم، أي الأمكم، إن كانت لكم آتام كما يقول القائل؛ القعل هذا وخطيئتك في رقبتي، قال الله تعالى تكذيبا لهم: وما هم بحاملين من خطاياهم من شيء انهم خطاياهم من شيء انهم لكاذبون، أي فيما قالوه

إِنْهُمْ يَحْتَمِلُونَ عَنْ أُولِنَّكَ

خطاياهم، فإنه لا يحمل

أحد وزر أحد، قال الله

تَعَالَى: وَإِنْ يَدَعُ مُنْفَلَةُ إِلَّى

خلها لا تحمل مِنْهُ شيء ولو كان

يفترون»:

دَافُ فَ ﴿ (فاطر١٨). وقوله تعالى: وليحملن أشقالهم وأشقالامع أَثْقَالُهِمْ اخْتَارُ عِنِ الدِّعَاةِ إلى الكفر والضلالة، أنهم يَحْمِلُونَ يَوْمَ الْقِيامَةَ أُوْزَارَ أنضسهم وأؤزارا أخر بسبب مًا أضلوا من التاس من غير أَنْ يِنْقُصِ مِنْ أَوْزَارِ أُولِتُكَ شيئًا، كما قال تعالى: و لنحملوا أوزارهم كاملة وَعُ ٱلْفِيدَمَةُ وَمِنْ أَوْزَارِ ٱلَّذِيكَ بُصِلُونَهُم بِعَثْمِ عِلْمِ اللَّا سَالَةُ ما بروت ، (النحل: ٢٥). وفي الصحيح: ممن دعا إلى هدى كان له من الأخر مثل

أجُور من اتبعه الى يوم

القيامة، من غير أن ينقص



ذو القعدة ٢٤٤٧ هـ - العدد ٢٩٩٩ - السنة الرخمسون

ذو المقعدة ١٤٤٧ هـ - العدد ١٩٩٩ - المسئة الرخا

لَّمَا ذُكَّرُ اللَّهُ تُعَالَى أَنَّ الائتلاء للتمحيص سنة كَوْنَيَّةً، وَكَانَ الصَّحَابَة قَدُ لَقُوا مِنْ قَوْمِهِمْ كَثيرًا من الأذى والتغذيب، أتبع ذلك بذكر طرف من قصص الأنبياء على سبيل الإجمال ليكون في قصصهم عبرة للمؤمنين، فيصبروا ويختسبوا، ويعلموا أن العاقبة لهم كما كانت للمؤمنين من قبلهم. وبدأ سنحانه بقصة نوح عليه السيلام، وهـ و أول رسول بعثه الله إلى أهل الأرض، وأطول الأنبياء في سني الدُّعُوة، وَأَجُمَل سيحانه وتعالى هذا الْجِهَادُ الْعَظِيمِ، وَالتَّارِيخِ الطُّويلَ فِي آيتَينَ اثْنَتَيْن: قصّة نوح عليه السلام: «وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى

بَيْنَ ٱلنَّاسِ فِيمَا اخْتَلَقُوا فِيهُ ،

يَـوْمَ الْقَيَّامَةَ عَمًا كَانُوا يَضْتَرُونَ ، أَيْ يَكُذَبُونَ وَيُخْتَلَقُونَ مِنَ الْبُهْتَان (تفسير القرآن العظيم: .(2.7/4

(البقرة ٢١٣)، وفي الكلام

مُحُدُوفَ دُلُ عَلَيْهِ الْمُنْطُوقَ،

وهُ وَ: «كان النَّاسُ أمَّة

وَاجِدُةً، فَاخْتَلْفُوا، ﴿ فَبَعَثُ

الله النبيين مُبشرين

ومُندرين ، وكانَ أَوْلَهُمْ

نُوحُ عليه السلام: عَن ابْن

عَبَّاس رضي الله عنه قال:

كَانَ بَيْنَ نُوحٍ، وَآدُمَ، عَشَرَةً

قَـرُون، كَلَهُمْ عَلَى شريعة

من الحق، فِاحْتَلْفُوا،

رفيعث الله النبيين

مُبشرين ومُنذرين ، قال:

وكذلك هي في قراءة عبد

الله: «كَانُ النَّاسُ أُمَّـةُ

واحدة فاختلفوا، (جامع

وَقَدُ بَدُلُ نُوحٌ عليه السلام

جُهْدًا كبيرًا في دُعُوة قومه

خلال ألف سنة، وما عامق

مَنْ إِلَّا قُلِلْ ، (هود: ٤٠)،

أمًا الملأمن قومه فقد

عقدوا مؤتمرات، وخرجوا

منها بتوصيات، وقالاً آ

غَدُرُنَ وَالْهِنَكُ وَلا عَدُونَ وَوَا وَلا

سُوَاعًا وَلَا يَغُوثَ وَنَعُونَ وَنَعُولَ وَنَشُرًا ،

(نـوح: ٢٣)، «فَدُعًا رَبُّهُ أَنَّى

مَعْلُوبٌ فَأَنْضِرُ ﴿ فَلَنْحَنَّا أَيْوَنِ

ٱلتَّمَلُّهِ عِلَّهِ مُنْهُم (1) وَفَجُّونا

ٱلأَرْضَ عُيُونًا فَٱلنَّفَى ٱلْمَآهُ عَلَىٰ أَمْر

فَدْ فُلُورُ اللَّ وَخَلْتُهُ عَلَىٰ ذَاتِ أَلُورَجِ

وَدُسُر اللهِ تَجْرِي بِأَعْيُنَا جُزَّاءُ لِمَن

كَانَ كُمْ ، (القمر: ١٠- ١٤).

وفي هَذَا النَّبَأُ الْوَجِيزِ بِشَارَةً

للنبئ صلى الله عليه وسلم

وَالْمُؤْمِنِينَ، وَإِنْدَارٌ لِلْكَافِرِينَ

وللحديث صلة، والحمد

المصرين.

لله رب العالمين.

السان: ٢/٤٣٣).

قصص الإنبياء:

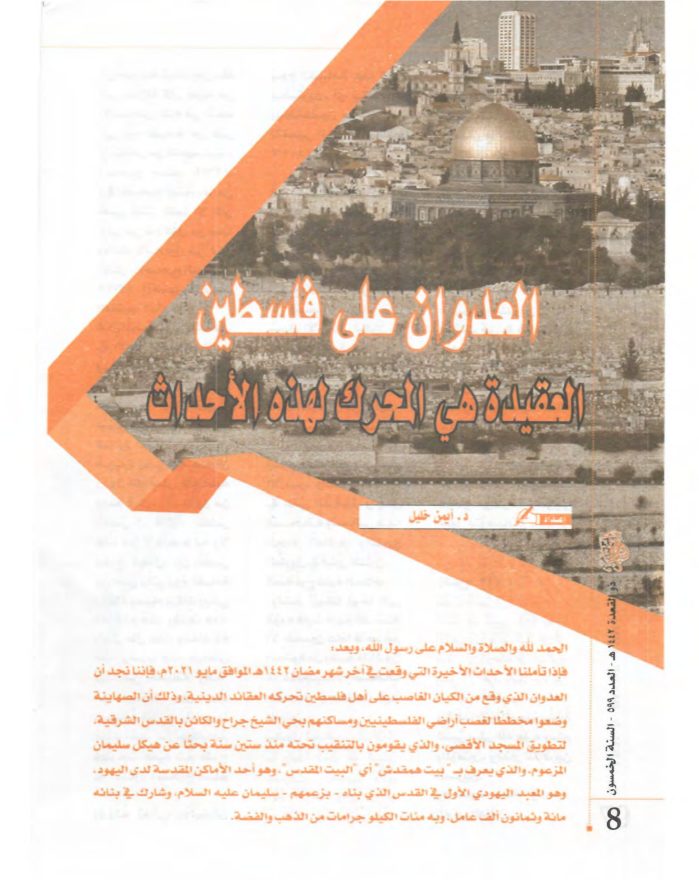
قَوْمِهُ فَلَبِثَ فِيهِمُ أَلْفُ سَنَةَ إلا خمسين عامًا فأخذهم الطوفان وهم ظالون ١٤ فأنجيناه وأضحاب السفينة وجعلناها آية للعالمين ،:

يَصُولُ تَعَالَى: ﴿ كُانَ ٱلنَّاسُ أَمَّةُ وَجِدَةً فَبَعْثُ اللَّهُ ٱلنَّبِيْتَنَ مُبَيِّرِينَ وَمُنذِرِينَ وَأُوْلَ مَعَهُمُ ٱلْكِنْكَ بِالْعَقِ لِيَعَكُمُ

مَنْ أَجُورِهِمْ شَيْئًا، وَمَنْ دَعَا إلى ضلالة كان عليه من الاشم مثل آشام من اتبعه إِلَى يُوْمِ الْقَيَامَةِ، مَنْ غَيْر أنْ يَنْقُص مِنْ آثامهم شيئا ، (صحیح مسلم ۲۹۷۶). وق الصّحيح أيضا: «مَا مِنْ نفس تقتل ظلمًا إلا كان عَلَى ابْن آدم كَفُل مِن دمها وَذَلِكَ لَأَنَّهُ أُوَّلَ مَنْ أَسُنَّ الْقُتْلُ». (صحيح البخاري: ٣٣٣٥) (تفسير القرآن العظيم: ٣/٣٠٤).

قَالَ الْمُسْرُونَ: وَيَدْخُلُ ف الأسة الظالمون، فإنهم يوم القيامة يومرون برد النظائم، فإن لم تف حسناتهم بما عليهم، حُمْلُوا مِنْ أَوْزَارِ الْمُظْلُومِينَ، كما في الصحيح عن أبي هُريْرَةً رضى الله عنه أنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: أتدرون من المُفْلِسُ ؟. قالوا: المُفلسُ فينا من لا درهم لله ولا متاء. فقال: «إن المفلس مِنْ أَمَّتِي بِأَتِي يَوْمُ الْقِيَامَةِ بِصَلاة وصيام وزكاة، ويأتى قد شتم هذا، وقذف هذا، وأكل مال هذا، وسَفك دُمُ هذا، وضرب هذا، فيعطى هذا من حسناته، وهذا من حسناته، فإن فنيت حسناته قبل أن يُقضى ما عليه أخذ من خطاياهم فطرحت عليه ثم طرح ق النار، (صحيح مسلم

وَقَوْلُهُ تَعَالَى: وَلَيْسَأَلُنَّ



وقد زعموا أن نبوخذ نصر الثاني "بختنصر" ملك بابل دمر الهيكل بعد حصار القدس سنة ٥٨٧ قبل الميلاد. ولذا ينقب اليهود عن هذا الهيكل لأنهم أقاموا دولتهم على المتقدات الصهيونية ومنها استعادة "الملكة الداوودية - السليمانية"، أو دولة العصر الحديدي، فقد أشار إعلان الاستقلال لدولة "إسرائيل" الحديثة - الذي أصدره مجلس الأمة المؤقت في تل أبيب، بتاريخ ١٤ أيار/ مايو ١٩٤٨ - إلى "اعادة بناء الدولة اليهودية (- re-establis .(ment of the Jewish state

ولما كانت الحفريات المستمرة منذ نحو ستين سنة لم تتوصل إلى أي أثر لبيت همقدش، وهو ما يؤكد أن هذا الهيكل وهم من زعم الصهاينة، وهو ما من شأنه أن يهدم فكرة أرض الميعاد؛ لأن اليهود يعتقدون أن الماشيح (ليس المقصود به المسيح عيسى ابن مريم، وإنما هو من نسل داود عليه السلام (وهو حسب العقيدة اليهودية أحد المبادئ الثلاثة عشر التي يؤمنون بها - والتي وضعها أحد كبار الحاخامات في العصور الوسطى وهو عيس بن ميمون -، وحسب عقيدتهم فسيعيد الماشيح بناء بيت همقدش، وهو يبشر بنهاية العالم، ويخلص الشعب اليهودي من ويلاته، ويقاتل المسلمين فيقتلهم ويأخذون بعضهم عبيدا عند البهود حسب زعمهم، ولأنه لا يعرف بالضبط أين موقع بيت همقدش، فقد ذهب بعض اليهود إلى أن موقعه مكان مسجد قبة الصخرة، وليس ثمة دليل على ذلك رغم وجود ٣٠٠ موقع تقوم فيها البعثات الأثرية بأعمال الحفر، في فلسطين المحتلة، وهو ما يهدم زعم اليهود بشأن الوعد لإبراهيم عليه السلام بفلسطين؛ لأنه لا أثر للهيكل بها، فكيف سيأتى الماشيح لإعادة بناء الهيكل؟ ١ فضلا عن أن الأرضى المقدسة المذكورة في التوراة في سفر التكوين لم تتعين بفلسطين أو القدس، حيث ما ورد هو: قال الرب: " أنا الرب الذي أخرجك من أور الكلدانيين لأعطيك هذه الأرض للاستيلاء على ذلك".

كما ورد بسضر التكوين: " وفي ذلك اليوم قطع الرب مع إبرام عهدا، وقال: "لنسلك أعطى

هذه الأرض من نهر مصر إلى النهر الكبير) نهر الضرات (...". فالحركة الصهيونية قامت على عقيدة باطلة وهي أن فلسطين وما حولها من أرض تمتد من نهر مصر إلى النهر الكبير نهر الفرات هي أرض الميعاد وعد الرب بها شعبه المختار من بني إسرائيل الذي وهبه اللَّه أرض الميعاد لتكون ملكا ووطنا، بل إن نص الآية ٨ من الإصحاح ١٧ من سفر التكوين: "أعطى لك ولنسلك من بعدك أرض غربتك، كل أرض كنعان ملكا أبدياً".

والأن رواية سفر صموئيل الثاني، وسفر اللوك الأول، تقول: إن الملك داود، أقام إمبراطورية، تمتد بين النيل والضرات، وما ورد في سضر التكوين أن الرب أعطى الإبراهيم الأرض من نهر مصر إلى نهر الفرات، ولذا نجد علم الكيان الصهيوني يجسد هذه العقيدة، ففيه خطان أزرقان (وهما نهر النيل ونهر الفرات) وبينهما النجمة السداسية - نجمة داود التي تشير إلى مملكته التي امتدت من النيل إلى الفرات بزعمهم. ومن أجل هذه العقيدة لم تقدم الحركة الصهيونية حدودا ثابتة لدولتهم، فقد اكتفى إعالان قيام (دولة اسرائيل) في ١٩٤٨/٥/١٤ بالإشارة إلى أرض (اسرائيل)، مهد الشعب اليهودي، دون أن يرسم لهذه الأرض حدودًا .كما أن النشيد الوطنى الصهيوني المعروف باسم "هاتكفاه" أو (الأمل) يجسد هذه العقيدة ففيه:

طالمًا كان في القلب، داخلنا روح يهودية ما زالت تتحرق شوقا وما دام صوب تهاية الشرق عين ما زالت تتطلع نحو صهيون

فأملنا لم بنته بعد

## أمل الألف عام أن نصبح أحرارا في أرضنا أرض صهيون وأورشليم

وعلى ذلك فالمحرك وراء هذه الأحداث والباعث عليها هو عقيدة راسخة ظهرت حلية في الحفريات التي تستهدف البحث عن الهيكل والتي يتم جزء منها تحت المسجد الأقصى، وفي علم دولتهم الذي يجسد عقيدتهم من النيل إلى الفرات، بل وفي النشيد الوطني لهم الذي يتحدث عن



أرض الميعاد، وفي المقابل نتساءل: هل ترسخت عقيدة المسلمين في نفوسهم؟ وهل انتبهوا إلى جوانب راسخة في العقيدة كالولاء والبراء، الموالاة لأهل الإيمان وحبهم، والبراءة من أهل الشرك وبغضهم، فالعقيدة الصهيونية لا تواجه إلا بعقيدة راسخة خالية من الشوائب والبدء.

#### مناصرة الصهابنة:

خلال هذه الأحداث وجدنا بعض المسلمين يناصرون الصهاينة الذين اغتصبوا فلسطين عنوة وساموا أهلها سوء العذاب، وتوسعوا في القامة المستوطنات رغم استنكار العالم أجمع لذلك، وطردوا أهل حي الشيخ جراح، واقتحموا المسجد الأقصى بأحذيتهم وأسلحتهم وأسلحتهم عاصروا المصلين العزل في المسجد الأقصى، كما وغم ذلك ناصر هؤلاء المسلمون الصهاينة وهاجموا بضراوة أهل غزة، رغم أن ذلك لا يجوز شرعًا لقوله تعالى: ﴿ لاَ يَحَدُ فَمَا يُؤْمُونَ وَالْمَا عَلَى اللّهِ وَالْمَا وَالْمَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَالِمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا و

فعلينا أن لا نضرق بين الفلسطينيين ولا نقسمهم إلى شيع وطوائف، وعلينا أن نتعامل معهم على أنهم أشقاء وفي محنة؛ لقول النبي صلى الله عليه وسلم في حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما: "المسلم أخو المسلم، لا يظلمه ولا يسلمه، ومن كان في حاجة أخيه كان الله في حاجته، ومن فرج عن مسلم كربة فرج الله عنه كربة من كربات يوم القيامة. ومن ستر مسلماً ستره الله يوم القيامة" (متفق

وعلينا أن ننتبه إلى أنه يجب التفرقة بين علاقات الدول مع الكيان الصهيوني، وهذا أمر سياسي لا شأن للشعوب به، والتي عليها أن تظل رافضة للتقارب مع الكيان الصهيوني،

معرضة عن التطبيع معه بكل ما أوتيت من قوة. فلا يجوز لبعض المسلمين أن يوالوا هؤلاء الصهاينة.

#### الصهابئة يحيون منهج فرعون:

فضرعون مع تكبره كان يقتل أبناء بني اسرائيل، أما هؤلاء الصهاينة فلم يذروا امرأة ولا طفلا ولا شيخًا إلا قتلوه، وعلى النقيض من ذلك فإن النبي صلى الله عليه وسلم كما في حديث عبد الله بن العباس رضي الله عنهما في مسند أحمد بن حنبل كان إذا بعث جيوشه قال: "أخرجوا بسم الله تقاتلون في سبيل الله من كفر بالله، لا تغدروا، ولا تغلوا، ولا تمثلوا، ولا تقتلوا الولدان، ولا أصحاب الصوامع" (وأصحاب الصوامع هم الغبّاد والرهبان).

ولما وجد النبي صلى الله عليه وسلم في بعض المفازي امرأة مقتولة. غضب وقال: "ما كانت هذه تقاتل"، ونهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن قتل النساء والصبيان" (متفق عليه).

#### ألا إن القوة الرمي:

ولا شك أن من أهم أسباب القوة التي نأخذ بها الرمي، والذي كان فيما سلف الرمي بالسهام، والآن تشمل الصواريخ والمدافع وكذلك الطائرات، ففي حديث عقبة بن عامر أنه: سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو على النبر يقول: ورَاعِنُوا لَهُم مَّا أُسْتَطَعَتُ مِن فَوْق الله عليه وسلم وهو على

(الأنفال: ٦٠). ألا إن القوة الرمي. ألا إن القوة الرمي، ألا إن القوة الرمي. (صحيح مسلم). الرمي، ألا إن القوة الرمي. (صحيح مسلم) ولعل هذا ما يبرر ملاحقة الكيان الصهيوني للعلماء العرب الندين يبرزون في هذه المجالات، والذين قتلوا جميعًا في حوادث مريبة لم يتوصل إلى مرتكب أي منها، ولا عجب في ذلك فهم يظنون حسب معتقدهم الفاسد أن دماء وأموال الأمم الأخرى مباحة لهم، يقول تعالى: ﴿ وَهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللّهُ الللّهُ ا

#### التنبية على بعض المغالفات:

ومع الحزن الشديد للدماء التي أريقت بغير وجه حق، وللأشلاء التي تمزقت، وللديار التي هدمت، وللأسر التي شردت وروعت، ومع المواساة للقلوب المكلومة، فإنه يجب التنبيه الى أمور وقعت بالمخالفة للشرع منها: توجه مجموعة من النسوة إلى المرأة التي مات ولدها أو زوجها وهن يصفقن يغنين ويرددن: "يا ليتها كانت أمي أنا". والمقصود أي التي تتلقى العزاء... وليس التصفيق والغناء عند الموت من صنيع نبينا صلى الله عليه وسلم ولا الصحابة رضى الله عنهم.

البكاء على الميت أمر فطري، فمن الطبيعي على من فقد أحبته أن يبكي؛ وهذا أمر مباح لا حرج على فاعله، وإنما المنهي عنه مباح لا حرج على فاعله، وانما المنهي عنه هو المندب والمنياحة، والمنبي صلى الله عليه وسلم قد بكى على ابنه إبراهيم، كما في خديث أنس بن مالك رضي الله عنه في الصحيحين، ولما قتل جعفر بن أبي طالب في مؤتة بكى أهله عليه ثلاثة أيام، وقد أخرج أبو داود في سننه عن عبد الله بن جعفر، أن النبي صلى الله عليه وسلم أمهل آل جعفر النبي صلى الله عليه وسلم أمهل آل جعفر على أخر على أخي على أخي بعد اليوم". وحزن النبي صلى الله على حمزة معلوم بما يغني عن عليه وسلم على حمزة معلوم بما يغني عن

ومن المخالفات الظاهرة أيضًا قول البعض الشهيد "فلان" ويعينه باسمه، ولا يستثني؛ فلا يقول إن شاء الله، أو نرجو أن يتغمده الله في الشهداء، وقائل ذلك يتألى على الله، ويتغافل عما بوب به البخاري في صحيحه في

كتاب الجهاد والسير، حيث بوب بابًا بعنوان:
"لا يقول فلان شهيد، قال أبو هريرة عن
النبي صلى الله عليه وسلم الله أعلم بمن
يجاهد في سبيله الله أعلم بمن يُكلّم في
سبيله".

ومن الأمور المحزنة ما حدث في المسجد الأقصى حيث رأى الناس اعتداء المصلين على مفتي السلطة الفلسطينية محمد حسين واجباره على إيقاف خطبة الجمعة في المسجد الأقصى لمدحه الرئيس الفلسطيني وتجاهله الأحداث التي وقعت في القدس، وللدور أهل غزة، ومع التأكيد على أن خطبة الجمعة لم تشرع لتمجيد الحكام، وإنما هي عبادة خالصة لله عز وجل، إلا أن الأصل كما هو معلوم وجوب الإنصات لخطبة الجمعة كان أثما ومن تكلم أثناء خطبة الجمعة كان أثما الرسول صلى الله عليه وسلم قال: "إذا قلت لصاحبك أنصت والإمام يخطب يوم الجمعة لفردت" (متفق عليه).

قال الامام النووي: في شرحه على صحيح مسلم عن هذا الحديث: "في الحديث النهي عن جميع أنواع الكلام حال الخطبة"، وقال عنه ابن حجر العسقلاني في الفتح: "واستدل به على منع جميع أنواء الكلام حال الخطية" وكان الحري بمن أنكر شيئا مناصحة هذا الإمام بعد الخطبة بلين ورفق، دون أن يؤدي إلى حدوث فتنة أكبر، أو يـؤدي إلى لغط وتشويش، ويكون ذلك النصح بعد انتهاء الصلاة، وفي خارج المسجد محافظة على قدسيته، ولكن أن يحدث قذف الزجاجات والقاء المقاعد والسباب في المسجد، ومنع الخطيب من إتمام خطبته، فهذا ما لا يقول به أحد، ولا يرضاه أحد. والمولى سيحانه وتعالى حذرنا من الاختلاف والشقاق وأنه يودي لذهاب القوة إذ يقول: وأطعوا أنه ورسولة ولا تشرعوا فنفشلوا ونذهب رمحكة واصبروا إن أنه مع المتبعين ، (سورة الأنفال: ٤٦).

نسأل الله سبحانه أن يصلح ذات بيننا، وأن يؤلف بين قلوبنا، وأن يرد عنا كيد عدونا اللهم آمين.



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم وبعد:

قإن المتأمل في علاقة العبد بريه يجد عجباً، يجد أن قمة الأفتراب منه؛ يجد أن قمة الأفتراب منه؛ وذلك لأن ذل العبد مقترن باعترافه بألوهية الله، وقدرته على كل شيء، وقد دل على ذلك قول الله تعالى في سورة العلق؛ وقد لا على ذلك أسيء (العلق؛ وقد المناز العلق).

نزلت الآية على نبينا ونحن بفعله نقتدي، وبأمره نأتمر، قال تعالى معلماً لنبيه، وكلا لا تُطِعُهُ وَاسُجُدُ وَاقْتَرِبُ، لا تطع الشيطان، لا تطع شيطان الإنس، وخالف قوله، وخالف أمره، ولا تخش وعيده، وترانيمه، وإيحاءاته، وخطواته.

واسجد وافترب من خالقك؛ فإن أشرف حالات العبد في السجود بين يدي خالقه ومولاه. ففي السجود متعة الخضوع للعزيز الكريم، وجمال الإذعان للرحمن الرحيم، وهي لحظات كرم وبركة لا حدود لها، في السجود للذة لا توصف وانشراح لا يحيط به قلم، ينقل المسلم من قطعة ضيقة على الأرض إلى ارتفاع في أفضية السماء.

ية التصيدة السهوا.
واسجد واقترب عن أبي هريرة رضي الله
عنه قال رسول الله-صلى الله عليه وسلماقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد.
فأكثروا الدعاء السجود رفعة العبد؛ فيه
لادة المذل وطمأنينة القلب، وسكينة الفؤاد
للعزيز الكريم، ومتعة استقبال أمر السماء
وهي لحظات تبث فيها مكنونات الصدور،
في السجود رقي لا يوصف، وهدوء منشود،
ينقل العبد من دنو الأرض إلى سموق السماء؛
ولذلك وصَفَت عائشة -رضي الله عنها- في
الصحيح قيام النبي-صلى الله عليه وسلم-

## ي د. ياسر لمي عبدالمتمم

#### أستاذ الدعوة والثقافة الإسلامية المساعد جامعة غينيا العالية

فقائت: "يسجد السجدة من ذلك قدر ما يقرأ أحدُكم خمسين آية قبل أن يرفع رأسه".

وإن كان السجود جسدياً فإنه أيضاً يكون معنوياً، وكالاهما يضفي على وجه صاحبه ضياء الإيمان، وعلى قلبه سعادة الاطمئنان، ويسكب فيه سكينة تطمئن الفؤاد، ويكسو العبد جالاً الوقار، وبشاشة المحيا، في السجود يكون الإله-سبحانه- قريباً ممن دعاد، مجيباً لمن ناجاد، سميعاً لمن ارتجاد، ومن كان بقرب الله فإنه ينال عند ربه نعمة الرضا، وأرفع مقامات العبودية ، واسجد واقترب، .

كُذُلُكُ مِن خيراتُ كَثرة السَّجُودُ وَبِرِكَتَهُ صَحِبة النبي، صلى الله عليه وسلم، في الجنة، ففي حديث ربيعة بن كعب الأسلمي كُنُّتُ أبيتُ مع رسولِ الله، صلى الله عليه وسلم، فأتينته موضوئه وحاجته فقال لي: سَلُ فَقُلتُ: اسْأَلْكَ مُرَافَقَتَكَ في الْجِنَةِ. قال: أو غيرَ ذلك قَلتُ: هو وقوله: «بكثرة السَّجُود. وقوله: «بكثرة السَّجُود»: أي صلاة النوافل، وعبر بالسجود؛ لأن السجود غاية التواضع والعبودية لله تعالى، وفيه تمكين أعز أعضاء الإنسان وأعلاها وهو وجهه من التراب الذي يداس ويمتهن، وأيضاً لأنَ العبد أقرب ما يكون الى الله وهو ساجد.

"وَاسُجُدُ وَاقُـتَرَبْ" فَلكَ في كل سجدة رفعة، ودُنُوْ مَنزلة، وقرب مكانة، (ومن حديث عبادة بن الصامت) قال رسول الله-صلى الله عليه وسلم-: ,"-ما من عبد يسجد لله سجدة إلا كتب الله له بها حسنة، ومحا عنه بها سيئة، ورفع له بها درجة، فأكثروا من السجود.

« وَاسْجُدُ وَاقْتَرِبُ»، فعطاءُ اللَّه لا ينظدُ، ومن تقرّب إليه رفعه الله بضضله لمراتب النبيين والصديقين والشهداء والصالحين.

واستجد وافترب ففي السجود تتجلى علاماتَ التصديق والإيمان، وتبرُز أماراتَ البقين والتسليم.

(واسْجِدُ وَاقْتَرِبُ)، فإن السجود هو العبادة التي جبلت عليها كل الكائنات سجودا جسديا بوضع الوجه على الأرض، وسجود القلب وخضوعه ورجوعه لخالقه ومولاه، واسجد سائلا ربِّك داعياً خالقَك، متضرعاً إلى مولاك، فأنت في جنة من جنان الدنيا، اسجد سجود الخاشعين المتذللين.

و(واسْجُدُ وَاقْتَرِبُ) كلما تذكرت تقصيرك ف قربك وعملك، واستشعرت الألم من الذنب ومن الغضلة، فعليك بباب التوبة والاستغضار. ، وَاصْحِدُ وَاقْتَرِبْ، قال تعالى واصفاً نبيَّه داود-عليه السيلام-: موطن والله الله منته التعقرية وعراكما والنها الهوال وَإِنْ لَدُ عِنْمًا لَزُلُنَ وَحُسَنَ مَعَابٍ ، (ص: ٢٤-٢٥). ، وَاسْجُدُ وَاقْتَرِبُ، إذا اشتدت عليكَ الْكَرْبِاتَ وحاصرتك الصعوبات، وواجهتك الملمات فإن السجود فرج كل هم.

، واسْجِدُ واقْتَرْبِ، السجود يُطفئ غضب الرحمن، ويُوجِب الرضا منه-سبحانه- وفي حديث سلمان الفارسي، رضي الله عنه، عن النبي-صلى الله عليه وسلم- أنه إذا وقف الناسُ في عرصات يوم القيامة وانطلقوا للشفاعة فسألوا الأنبياء وانتهوا إلى رسول اللَّه وقالوا: "يا محمدُ، أما ترى ما نحن فيه؟ أما ترى ما أصابنا؟ فيقول: أنا لها، فينطلق-صلوات الله وسلامه عليه- فيسجد تحت العرش، قال صلى الله عليه وسلم: "فأستأذنُ على ربى فيؤذن لى فأقوم بين يديه فأحمده بمحامد لا أقدر عليها الآن، يُلهمُنيها اللَّه ثم أخرُّ ساجداً فيقول لي: يا محمد ، ارفع رأسك، وقل يُسمَعُ، وسَل تَعْطَهُ، واشفَعُ تشفَعُ".

، وَاسْجُدُ وَاقْتُرِبُ، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدْ مَلَّا أَنَّكَ يَصِيقُ مَنْدُرُكُ بِمَا يَقُولُونَ 🕝 مَسَيْحٌ بِحَسُدِ رَبَّكُ وَكُن مِنَ السَّهِدِينَ ﴿ وَأَعْبُدُ رَمُّكَ حَقَّى بَأَنِكَ ٱلْبَغِيثُ ا

(الحجر: ٩٨-٩٧). إذا شعرت بضيق الصدر،

وكثرت همومك، وتكالبت عليك الدنيا بهمها وغمها، فدونك العلاج فتناوله، وبين يديك الدواء فاستعمله: ﴿ وَلَقَدْ نَعْلُمُ أَنَّكَ يُضِيقُ صَدُرُك بِمَا يَقُولُونَ سَبِّحُ بِحَمْد رَبِّكَ وَكُنَّ مِنْ السَّاجِدِينَ ، ولهذا كان النبي صلى الله عليه وسلم إذا حزيه أمر فزع إلى الصلاة.

« وَاسْ جُدْ وَاقْ تَرِبْ ، أَيِهَا الْعِبِدِ لَتَتَقَوْيَ بالسجود على مكر الأعداء، وبطش الحاقدين، وحسد الحاسدين، وواجـه به قوة الجبابرة الجسدية والعنوية، وقد كان السجود سلوك السحرة حين تبين لهم الحق، و قالقي السَّحرة عيدا قالوا ، استارت هنرون وموسى ، (طه: ٧٠). فتوعدهم الشيطان الأكبر فرعون بالقتل والصلب والعذاب الشديد، ولكن من ذلت جبهته لرب العالمين أكرمه الله برفعة هامته، وتثبيته على الحق، ونيل كرامته. فقالوا له بكل رسوخ ووضوح: ﴿ وَأَنْسَ يَا أَتَ قات إنها تقس هَارِهِ لَقَيْرَةُ الدُّيَّا ، (طه: ٧٢).

بسجودهم مدح الله صحابة نبيه ومصطفاه، صلى الله عليه وسلم ورضي عنهم وأرضاهم أحمعين، قال تعالى: وأُمُنَدُّ رَسُولُ لَهُ وَالْفِي سَعُهُ البذاء على الكفار أحماة يخبئ ترغيم أركا شبقنا يتناوذ فَضَلَا مِنَ أَفِيهِ وَرِضُونَنَا سِيمَاهُمْ فِي وُخُوهِهِمْ مِنْ أَثْرُ أنفي (الفتح: ٢٩). وإنما طهر البيت الحرام للطائفين والعاكفين والركع السجود. الذين لا يستكبرون، ولعظمته يخضعون، وبأياته يؤمنون، وبه لا يشركون.خلاصة القول: ، ﴿ لا عُلِمَهُ وَأَسْتُ وَأَنْفُ وَأَنْفُ الْعَلْقَ: ١٩)

فلا تطع شيطانك، قم للفجر بل قم الليل إلا قليلا ، واسْجُد واقترب، لا تطع شيطانك وتاجر بمالك، واترك الربا ، واسْخُد واقترب، لا تطع شيطانك وتابع أسرتك وتقرب إلى الله بمتابعتهم واسُجُدُ واقتربُ،، لا تطع شيطانك وصل رحمك ففيها القرب من الله واسُجُدُ واقترب، لا تطع شيطانك ولا تؤذ جيرانك، ولا تحذل أبناءك واسجُدُ واقترب ببرالوالدين وكفالة الأيتام وتعمير المساجد ، واسْجُدُ وَاقْتَرِبُ، بكل أنواع الخير وليكن لك سهم في جميعها.. هذا وصل اللهم وسلم على سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم.





الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم وبعدُ:

ففي هذا العدد نتكلم عن مثل من الأمثال القرآنية وهم في الآية الثامنة والسبعين من سورة يس، قال تعالى: « وَمَرَبُ لَنَا مَثَلًا وَنَدَى خَلْقَهُ قَالَ مَن يُحْي الْعِظْمَ وَهِي رَمِيمُ اللهُ عَلْقَ فَوْ يَكُلُ خَلْقَ فَلْ يُحْيِهُ الْعَظْمَ وَهِي رَمِيمُ اللهُ عَن يُحْي الْعِظْمَ وَهِي رَمِيمُ اللهُ عَلْقَ عَلْمَ عَلَيْهِ وَهُوَ بِكُلْ خَلْقٍ عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلْمَ اللهُ عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي اللهُ عَلَي عَلْمَ عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلْمَ عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلْمَ عَلَي عَلَي عَلَي عَلْمَ عَلَي عَلَي عَلَي عَلْمَ عَلَي عَلْمَ عَلَي عَلْمَ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلْمَ عَلَي عَلَي عَلَي عَلْمَ عَلَي عَلَيْكُمْ عَلَي عَلَيْكُمْ عَلَي عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَي عَلَيْكُمْ عَلَيْكُو عَلَيْكُمْ عَلَيْكُوا عَلَيْكُمْ عَلِي عَلَيْكُمْ عَلَ

#### المعنى الاجمالي

قال تعالى: "وَضَرَبُ لَنَا مَثَلاً وَنَسِيَ خَلْقَهُ قَالَ مَن يُحْيِي الْعِظَامُ وَهِيَ رَمِيمُ، يعني الْعِظَامُ وَهِيَ رَمِيمُ، يعني العنا الإنسان الذي كان خصيمًا مبيئًا ضرب مثلاً لله عزوجل بفته العظم يريد التعجيز والإنكار وتقرير نفيه واستبعاد إعادة الله تعالى ذي القدرة العظيمة التي خلقت السماوات والأرض للأجساد والعظام الرميمة ونسي نفسه، وأن الله تعالى خلقه من العدم إلى الوجود، فعلم من نفسه ما هو أعظم مما استبعده

وأنكره وجحده، ولهذا قال عز وجل: "قلَ يُحْيِيهَا الَّذِي أَنشَأَهَا أَوَّلَ مَرَّةٍ وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقِ عَلِيمٌ الْخَيْمَ الْعظام في سائر الأقطار الأرض وأرجائها، أين ذهبت؟ وأين تفرقت وتمزقت؟ ومَن قَدرَ على النشأة الأولى قَدرَ على النشأة الأولى قَدرَ على النشأة الأولى قَدرَ على النشأة الأولى قَدرَ

«وَهُـوَ بِكُلِّ خَلْقِ عَلِيمٌ» لا يخفى عليه خافية ولا يخرج عن علمه خارج كائنًا من كان. (تفسير ابن كثير بتصرف).

#### معانى المفردات

"وَضَرَبَ لَنَا مَثَلاً وضرب المثل إيجاده، كما يقال: ضرب خيمة وضرب دينارًا، والمثل: تمثيل الحالة، فالمعنى: وأظهر للناس وأتى لهم بتشبيه حال قدرتنا بحال عجز الناس؛ إذ أحال إحياءنا العظام بعد أن أرمت.

«وَنَسِيَ خَلْقَهُ» يحتمل أن يكون نسيان النرك. الذهول واحتمال أن يكون نسيان الترك. والمعنى: نسى أننا خلقناه من نطفة، أي

لم يهتد إلى أن ذلك أعجب من إعادة عظمه.

"قَالَ مَن يُحُيي الْعَظَامَ وَهِيَ رَمِيمٌ" وهذا الاستفهام للإنكار؛ لأنه قاس قدرة الله على قدرة العبد، فأنكر أن الله يحيي العظام البالية؛ حيث لم يكن ذلك في مقدور البشر.

«قُلْ يُحْيِيهَا الَّذِي أَنشَأَهَا أَوْلَ مَرَّةٍ ، أَجَابِ سبحانه عن الضارب لهذا المثل فقال: «قُلْ يُحُييهَا الَّذِي أَنشَأَهَا أَوْلَ مَرْة ، أي: ابتدأها وخلقها أول مرة من غير شيء ومن قدر على النشأة الأولى قدر على النشأة الثانية.

"وَهُوَ بِكُلِّ خَلُقِ عَلِيمٌ" لا يخفى عليه خافية، ولا يخرج عن علمه خارج كائنًا ما كان. (معاني المفردات مستفادة من "فتح القدير" للشوكاني، و"التحرير والتنوير" بتصرف).

#### المعنى الإجمالي

لقد ضرب هذا المنكر مثلا بعظم رميم بال على استبعاد البعث، ونسى مبدأ خلق نفسه من العدم، ثم صيرورته إلى الوجود، فقال: من الذي يتمكن من إحياء العظام البالية بعد أن صارت رميمًا، أي بالبة فانبة؟ والنسيان من هذا المنكر إما نسيان الذهول أو نسيان الترك فأجابه الله تعالى بما معناه: قل أيها النبي لهذا المشرك المنكر للبعث: يحيى الله العظام البالية التي أنشأها وأبدع خلقها في المرة الأولى من العدم، ولم تكن شيئًا مذكورًا، والله لا تخفى عليه خافية من الأشياء، سواء أكانت مجموعة أم مجزأة مشتتة في أنحاء الوجود، ولا يخرج عن علمه أي شيء كائنًا ما كان، في البر أوفي البحر أو في جوف الحيوان أو مختلطا بالتراب. ودليل آخر على إمكان البعث: وهو أن اللَّه تعالى خلق هذا الشجر من ماء حتى صار أخضر نضرًا، ثم صيره حطبًا يابسًا،

بحعله الناس وقودًا لنبرانهم، فمن كان

قادرًا على هذا التحويل والتقلب من عنصر الرطوبة إلى عنصر الحرارة، فهو قادر على إعادة الرطب يابسًا، والحي ميتًا، والميت حيًّا؛ لأن المعول في ذلك كله على القدرة الإلهية.

ودليل ثالث: وهو أن من خلق السماوات السبع وما فيها من الكواكب السيارة والثوابت، والأرضين السبع وما فيها من معادن وكنوز وجبال وأنهار، وسهول وهضاب، وهي أعظم من خلق الإنسان، من خلق ذلك فهو قادر على خلق مثل البشر، وإعادة الأجسام إلى الحياة مرة أخرى، وهي أضعف وأصغر من خلق السماوات والأرض، والله هو الخلاق: أي كثير الخلق، العليم: الشامل العلم.

إن شأن القدرة الإلهية أو شأن الله في البحاد الأشياء سهل يسير؛ وهو إذا أراد شيئًا قال له: كن، فإذا هو كائن على المفور، من غير توقف على شيء آخر أصلاً.

فتنزيها لله تعالى عما لا يليق به من العجز والنقص والسوء، فهو الذي بيده ملكية جميع الأشياء، وله القدرة التامة على كل الموجودات، يتصرف فيها كيفما يشاء، واليه وحده دون غيره مرجع جميع العباد بعد البعث في الدار الأخرة، فيجازي كل إنسان بما عمل، فما عليهم الا أن يؤمنوا بوحدانيته وقدرته، وبإيجاد الأخرة بحسب علمه. (التفسير الوسيط للدكتور وهبه الزحيلي).

#### من فوائد الأيات؛

ا) من الفوائد أن الله سبحانه افتتح هذه الحجة بسؤال أورده الملحد اقتضى جوابًا فكان في قوله سبحانه: ﴿ وَنَسِيَ خَلْقَهُ ﴾ ما وفّى بالجواب وأقام الحجة وأزال الشبهة لولا ما أراد سبحانه من تأكيد حجته وزيادة تقريرها وذلك أنه سبحانه أخبر أن هذا الملحد السائل عن هذه المسألة لو لم ينس خلق نفسه وبدء



كونه وذكر خلقه لكانت فكرته فيه كافية في جوابه مسكتة له عن هذا السؤال، ثم أوضح سبحانه ما تضمنه قوله: «وَنَسِيَ خُلُقَهُ» وصرح به جوابًا له عن مسألته فقال: «قُلْ يُحْيِيهَا الَّذِي أَنشَاهَا أُوَّلَ مَرَّة» فقال: «قُلْ يُحْيِيهَا الَّذِي أَنشَاهَا أُوَّلَ مَرَّة» فقال: «قُلْ يُحْيِيهَا الَّذِي أَنشَاهَا أُوَّلَ مَرَّة» فقال: «قُلْ يُحْيِيهَا اللَّذِي أَنشَاهَا أُوَّلَ مَرَّة» فاحتج بالإبداء على الإعادة وبالنشأة الأولى على النشأة الأخرة، إذ كل عاقل يعلم علما ضروريًا أن من قدر على هذه قدر على الأخرى، وأنه لو كان عاجزًا عن الثانية لكان عن الأولى أعجز وأعجز.

۲) لا كان الخلق يستلزم قدرة الخالق على مخلوقه وعلمه بتفاصيل خلقه أتبع ذلك بقوله: وهُو بِكُلِ خُلق عَليم، فهو عليم بالخلق الأول وتفاصيله وجزئياته ومواده وصورته وعلله، وكذلك هو عليم بالخلق الثاني وتفاصيله ومواده وكيفية إنشائه، فإن كان تام العلم كامل القدرة كيف يتعذر عليه أن يحيى العظام وهي رميم؟

٣) الاستدلال بالأشد على إمكان الأخف، لقوله: «يُحْيِيهَا اللَّذِي أَنشَأَهَا أَوْلَ مَرَّة، فقد استدل بالأشد على إمكان الأخف، فالأشد إحياؤها أول مرة، والأخف الإعادة.

٤) ومن الفوائد: أنه ينبغي للمستدل المناظر أن يأتي بالشيء الذي يقر به خصمه، من أجل أن تقوم عليه الحجة، لأنه قال: «يُحْيِيهَا الَّذِي أَنشَاهَا أُوَّلُ مَرَّةٍ ، والخصم هنا لا ينكر أن الله تعالى أنشأها أول مرة.

فينبغي أن تأتي بالشيء الذي يقر به خصمك لتقيم الحجة عليه باقراره، وهذا أدب من أدب المناظرة؛ لأنه أقرب إلى الإقناع، وله نظائر منها؛ أن إبراهيم عليه السلام لمّا ناظر الذي حاجه في ربه فقال إبراهيم: «ثبّ ألْوف بُني، وَنُصِتُ قَالَ أَذَ أَنِي

فعدل إبراهيم عن ذلك وقال: «فَإِنَّ اللَّهَ يَأْتِي بِالشَّمْسِ مِنَ الْشُرِقِ»، وهذا يقر به الخصم، «فَأْتَ بِهَا مِنَ الْمَغْرِبِ»، وهذا لا بمكن للخصم أن يقوم به.

فالحاصل أنه ينبغي للإنسان أن يتعلم طرق المناظرة والمحاجة، وأن يأتي خصمه من الوجهة التي يقر بها حتى يقيم عليه الحجة؛ لأن المناظرة والمحاجة وسيلة لاحقاق الحق وابطال الباطل.

ه) تمام قدرة الله سبحانه وتعالى بإنشاء هذه العظام الأول مرة الأنه الا أحد يستطيع أن يخلق هذه العظام المتأثّم النّاس شرب مثل الشيعير الد العظام النّاس شرب مثل الشيعير الد العظام المورد المناب المحتمد الله العظام المورد المداب كانوا الا يقدرون على ذلك فهم على ما هو اعظم أعجز. (الموائد مستفادة من كتاب اعظم المجرد (الموائد مستفادة من كتاب ابدائع التفسير، الابن القيم (٤٨٢/٣).

#### عزاء واجب

تُوكِ إلى رحمة الله تعالى المهندس/عبدالهادي عبدالرحمن إسماعيل. شقيق الدكتور جمال عبد الرحمن عضو اللجنة العلمية بالمجلة. وتتقدم أسرة تحرير المجلة بخالص العزاء للشيخ جمال عبدالرحمن. نسأل الله أن يغضر لشقيقه وأن يرحمه رحمة واسعة، وأن يدخله فسيح جناته، وأن يرزق أهله الصبر والسلوان. لله ما أخذ وله ما أعطى وكل شيء عنده بأجل مسمى.

الهائية فهالها

المدروق محمد مرزوق نائب المشرف العام

رسول الله، أي الأعمال أفضل؟ قال: «الايمان بالله، والجهاد في سبيله». قال: قلت: أي الرقاب أفضل؟ قال: وأنفسها عند أهلها، وأعلاها ثمنًا ،، قال: قلت: فإن لم أفعل؟ قال: «تُعين صانعًا، أو تصنع لأخرق، قال: قلت: يا

رسول الله، أرايت إن ضعفت عن بعض

العمل؟ قال: «تكفُّ شرك عن الناس!

الحمد لله، والصيلاة والسيلام على

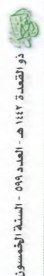
رسول الله وآليه وصحيه ومن والأه،

في الصحيحين عن أبي ذر جندب بن

حِنادة رضى الله عنه قال: قلت: يا

وبعد:

فانها صدقة منك على نفسك ،.



أولاً: التخريج والحكم عليه:

أخرجه البخاري في "كتاب العتق" "باب أي الرقاب أفضل" حديث (۲۰۱۸)، وأخرجه مسلم حديث (٨٤)، وأخرجه النسائي في "كتاب الجهاد" "باب ما يعدل الجهاد في سبيل الله عزوجل"حديث (٣١٢٩)، وأخرجه ابن ماجه في "كتاب العتق" "باب العتق حدیث (۲۵۲۳).

وكما هو ظاهر فالحديث في أعلى درجات الصحة والحمد لله.

ثانيا: فائدة حديثية من علم الحديث رواية والجمع ين روايات الأحاديث التي ظاهرها التعارض في بيان أفضل الأعمال:

هذا التعارض الظاهر هو من تفضل الله على أمة محمد صلى الله عليه وسلم، وبيان ذلك أن الله

تسارك وتعالى اختار لصحبةنسيه هولاء الأخيار، فهم علماء أجلاء شامة أنقياء يحرصون على الخير والسبعي إليه، ونقله إلى الخلق والدلالة عليه، وهي نعمة تستدعى منا الشكر، وكان من حرصهم على الخير حرصهم على سؤال النبي صلى الله عليه وسلم عن الذي ينفعهم، وسؤالهم عن فقههم وعلمهم؛

e aprelle in elle inne le inne

والرغبات والنزوات.

وذاك لعلمهم رضي الله

تعالى عنهم أن الجنة لا

تُنال بالأماني والتمني،

بل لا بد من عمل بدرك

به الإنسان ما يؤمله من

رحمة الله جل في علاه كما

قال تعالى: «وَتَلْكُ الْجِنَّهُ

الَّتِي أُورِثُتُمُوهَا بِمَا كُنتُمُ

تَعْمَلُونَ " (الزخرف: ٧٢)،

فطريق تحصيل الجنة

هو العمل، مخالفة لن فهم

خطأ أو غُرر به خبثًا من

المنتفعين فجعلوا الدين

أمانى وطرقا وعهودا

توزعها أيادي أشياخ

أبس عليهم فأسقطوا

عن أنفسهم التكاليف ويا

لبتهم اقتصروا على فهمهم

وضلالهم على أنفسهم،

لكنهم صاروا لضلالهم

دعاة وبهواهم على غيرهم

من الناس قضاة فظهرت

الطرق والضلالات والبدع

والخرافات، فيا أيها

السالكون حنانيكم فهو

طريق واحد لا عشرات

وصراط مستقيم ليس فيه

ثنيات وقل هذه سبيلي

أَدْعُو إِلَى اللَّهُ عَلَى بَصِيرَة

أنا ومن اتبعني وسبحان

فينبغى للعامل أن يبحث

عن أفضل ما يوصله

إلى مطلوبه، وأفضل ما

يقربه إلى منشوده، وذلك

أن الأعمال في الصالها

إلى المطلوب على مراتب

ودرجات، ليستعلى مرتبة

واحدة بل متفاوتة الأجر

والحسنات، وتحصيل

اللَّه وما أنا منَ الْمُشْرِكِينَ ..

وها هو أول هذه الأسئلة التي سألها أبو ذر رضي الله عنه رسول الله -صلى الله عليه وسلم- قال: أي السؤال تكرر من أصحاب النبي -صلى الله عليه وسلم- فسأله أبو هريرة موسى الأشبعري ومعاذ اجمعين.

الله النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ

- وما روى التسائي بِمِثْلِهِمَا: حَجَّهُ مَبْرُورَةُ أَوْ

ذلك بالبحث عن أفضلها وأطيبها ليس بالهوى

الأعمال أفضل ؟ وهذا وابن مسعود وأبو أمامة وعمرو بن عنبسة وأبو وريما غيرهم مما لم أقف عليه فرضي الله عنهم

- فمن ذلك: ما رواه البخاري (٥٢٧)، ومسلم (٨٥) عن ابن مسعود قال: عليه وسلم: أي العمل أحب إلى الله؟ قال: (الصلاة عَلَى وَقُتَهَا )، قَالَ: ثُمُ أَيُ؟ قَالَ: (ثُمُّ بِرَّالُوَالْدَيْنِ) قَالَ: ثُمَّ أَيُّ؟ قَالَ: (الحِهَادُ في سبيل الله".

(۲۲۲۲)- واللفظ له -، وغيره عن أبي أمامة: " أثنه سأل رسول الله صلى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ أَيُّ الْعَمَل أفضل فالناف المليك بالصوم فإنه لا عدل له)". - وروی احمد (۱۷۰۲۷) عن عمروبن عبسة أن النبى صلى الله عليه وسلم قال لرجل: (عملان هما أَفْضَلُ الأَعْمَالِ إِلاَّ مَنْ عَمِلَ

عمرة) وصححه محقق · Muit

- وروى البخاري (١١)، ومسلم (٤٢) عن أبي مُوسِي رضي اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: ' قَالُوا يَا رَسُولُ اللَّهُ، أَي الاسلام أفضل؟ قال: (من سلم السلمون من لسانه، ويده)".

- وروى البخاري (۲۷۸۵) عن أبي هُريرة رضي الله عَنْهُ، قَالَ: "جَاءَ رُجُلُ إلى رسول الله صلى الله عَلَيْهُ وسلم، فقال: دُلَّتي على عمل يعدل الجهاد؟ قَالَ: (لا أَجِدُهُ)، قَالَ: (هُلُ تُستطيعُ إِذَا خُرَجَ الْجَاهِدُ أنْ تُلْخُلُ مُسْجِدُكُ فَتَقُومَ وَلاَ تَفْتُرُ، وَتَصُومَ وَلا تُفْطر؟)، قال: ومن يستطيع ذلك؟

- وسأله معاذ حيث قال: دلنی علی عمل یقربنی من الله يدخلني الجنة أو يقربني إلى الجنة ويبعدني عن النار، فتنوعت أسئلة الصحابة رضى الله تعالى عنهم عن أفضل الأعمال التي هي أحب إلى الله والتي هي طريق الدخول إلى الجنة. (سنن الترمذي وقال حسن صحيح).

وقد جمع العلماء بين هذه الأحاديث وغيرها، وكان من أفضل من أجاب شيخ الإسلام الحافظ ابن حجر قال: "مُحصِلُ مَا أَحَابَ بِهِ العُلْمَاءُ عَنْ هَذَا الْحَديث وغيره مما اختلفت فيه

الأجوبة بأنه أفضل الأعمال:

أنَّ الحـوابُ اخْتَلَفَ لاخت الاف أحوال السَّائلينَ، بِأَنْ أَعْلَمَ كُلُ قَوْم بِمَا يَحْتَاجُونَ إِلَيْهِ، أَوْ بِمَا لَهُمْ فِيهِ رَغْبُهُ، أَوْ بِمَا هُوَ لَائِقُ بِهِمْ.

أؤكان الاختلاف باختلاف الأوقات، بأنْ يَكُونَ الْعَمَلُ في ذلكَ الوقت أفضل منه في غيره ، فقد كان الجهاد ف انتداء الاسلام أفضل الأعمال، لأنَّهُ الوسيلة إلى القيام بها وَالتَّمَكُن من أدائها، وقد تضافرت النُّصُوصُ عَلَى أَنَّ الصَّلَاةَ أفضل من الصدقة، ومع ذلك فضى وقت مواساة المضطر تكون الصدقة أفضل.

أَوْ أَنَّ أَفْضَلَ لَيْسَتُ عَلَى بَابِهَا، بَلِ الْمُرَادُ بِهَا الْفَضْلُ الْطَلَقُ، أو الْرَادُ: مِنْ أَفْضَل الأعمال، فحذفت "من" وَهِي مُرَادة"، انتهى من "فتح الباري" (١/ ٩).

وقال العلامة ابن القيم رحمه الله: "قد يكون العمل المعين أفضل منه في حق غيره: فالغني الذي له مال كثير، ونفسه لا تسمح ببذل شيء منه: فصدقته وابثاره أفضل له من قيام الليل وصيام النهارنافلة.

والشجاء الشديد الذي يهاب العدو سطوته: وقوفه في الصف ساعة،

وحهاده أعداء الله: أفضل من الحج والصوم والصدقة والتطوع.

والعالم الدىقد عرف السنة، والحلال والحرام، وطرق الخير والشر؛ مخالطتُه للناس وتعليمهم ونصحهم في دينهم: أفضل من اعتزاله وتضريغ وقته للصلاة وقراءة القرآن والتسبيح. وولي الأمر الدي قد نصبه الله للحكم بين عباده: جلوسه ساعة للنظر في الظالم، وإنصاف المظلوم من الظالم، وإقامة الحدود، ونصر المحق، وقمع المبطل: أفضل من عبادة سنين من غيره.

ومن غلبت عليه شهوة النسباء: فصومه . له . أنضع وأفضل من ذكر غيره وصدقته.

وتأمل تولية النبى صلى الله عليه وسلم تعمرو بن العاص وخالد بن الوليد وغيرهما من أمرائه وعُمَالِه، وترك تولية أبي ذر، بل قال له: (إني أراك ضعيفًا، وإني أحب لك ما أحب لنفسى، لا تأمرن على اثنين، ولا تولين مال يتيم)، وأمر غيره بالصيام وقال: (عليك بالصوم فإنه لا عدل له)، وأمر آخر بأن لا يغضب، وأمر ثالثًا بأن لا يزال لسانه رطبًا من ذكر الله. ومتى أراد الله بالعبد

كمالا، وفقه لاستفراغ وسعه فيما هو مستعد له، قابل له، قد هيئ له، فإذا استفرغ وسعه، علا غيره وفاق الناس فيه.

وهدا كالمريض الذي يشكو وجع البطن مثلا، اذا استعمل دواء ذلك الداء: انتضع به، وإذا استعمل دواء وجع الرأس: لم يصادف داءه.

فالشح المطاء . مثلا . من المهلكات، ولا يزيله صيام مائة عام، ولا قيام ليلها 12 وكذلك داء اتباع الهوى، والاعجاب بالتفسى: لا بلائمه كثرة قراءة القرآن، واستفراغ الوسع في العلم والذكر والزهد، وإنما يزيله إخراجه من القلب بضده.

ولوقيل: أيما أفضل: الخسر أو الماء؟ لكان الحواب: أن هذا في موضعه أفضل، وهذا في موضعه أفضل ". انتهى من "عدة الصابرين" (ص 311-011).

وعموما: فإن شريعتنا وحسى يسوحسى؛ للذا فإن الخلاصة هي أن النبي -صلى الله عليه وسلم- تنوعت إجاباته لأصحابه ولنا عن أفضل العمل تنوعًا لفظيًا، وإلا فالحقيقة هي متفقة ق المعنى، وقد بينها -صلى الله عليه وسلم- ي حديث أبى هريرة في

البخاري؛ حيث قال: فيما يخبر بها عن الله -عز وجل- من عادى لي وليًا وقد أذنته بالحرب، وما تقرب إلي عبدي بشيء أحب الي ممًا افترضت عليه : فأحب ما يتقرب به وهو أفضل ما يتقرب به العبد إلى الله -عز وجل- ورأس ذلك الإيمان.

الإيمان بالله رأس الأعمال:

ولهذا قال في حديث أبى ذريخ بيان أفضل العمل قال: الإيمان بالله، والايمان بالله هو الاقرار بالله -عزوجل- الإيمان به وبأسمائه وصفاته بالوهيته وربوبيته، فالإيمان بالله -عز وجل-يتضمن كل هذه المعاني، ويتضمن أيضا الابمان بكتبه وملائكته ورسله والقدر خيره وشره واليوم الأخر . فالايمان بالله عنوان لكل أصول الإيمان التي يجب أن تقرية القلب ويؤمن بها العبد، فالإيمان هوالاقسرار المستلزم للإذعان والقبول، فيقر العبد بالله -عز وجل- بما أخبر به عن نفسه، ويقر بما يجب الاقرار به من الإيمان بملائكته وكتبه ورسله واليوم الأخر والقدر خيره وشره.

كل هذا مندرج في أفضل العمل. في قوله -صلى الله عليه وسلم- الإيمان بالله ويلتحق بهذا أيضًا بعد

الأيمان بالله ما يكون من أعمال الجوارح التي لا بد منها وهي مباني الإسلام الأربعة بعد الشهادتين، الصوم، الحج.

## حقوق الله عز وجل وحقوق العباد:

وهده كلها في حقوق الله -عز وجل- فهي من أفضل الأعمال، بل هي أفضل الأعمال التي يتقرب بها إلى الله -عز وجل- بعد هذا تأتى فرائض الأعيان المتعلقة بالخلق كبر الوالدين واكرام الحيران وأداء الأمانات وما أشبه ذلك من الحقوق التي فرضها الله تعالى على العبد من برالوالدين وذوي القربى والجيران وذوى الأرحام وغيرهم. ممن له حق من خلق الله -عز وجل- على الإنسان، فان فرائضهم تلى ذلك في الفضل بعد الفرائض بأنواعها.

والفرائض التي هي الله، والفرائض التي هي الله، والفرائض التي للخلق كمان أعظم نفعًا وأجرًا، وقد أخبر النبي حسلي الله عليه وسلم- في هذا الحديث بأفضل العمل كمان فرضًا فهو داخل في نفلاً فهو إشارة إلى أفضل الأعمال من المتطوعات، والجهاد نوعان؛

- جهاد بالسيف والسنان وهـ و الـذي ينصرف إلى الذهن عن الأطلاق.

- وجهاد بالعلم والبيان وهـو الأصـل الـذي يكون مبدأ العمل.

فإن الجهاد بالعلم والبيان هو الذي أمر به أولا في قوله تعالى: وجاهدهم به جهادًا كبيرًا، فينبغى للمؤمن أن يعى هذا الترتيب فضائل العمل؛ حتى يسابق إلى الله -عز وجل- بالتقرب إليه بالأفضل في الفرائض وفي النوافل، فانظر إلى قلبك وما حواه من عقائد من الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الأخر والقدر خيره وشره، وانظر إلى عملك فتش عن الفرائض ومدى إقامتك لها، ثم بعد ذلك تقرب إليه بسائر ما يفتح الله عليك من النوافل وابحث عن الأنفع والأعلى والأقرب.

وإذا فتح لك في باب فالزمه، فما كان أصلح لقلبك، فهو أفضل من غيره (وينظر شرح الحديث في الفتح وشرح النووي على صحيح مسلم وفتح المنعم شرح صحيح مسلم).

وفي هذا القدر في شهرنا هذا الكفاية. وللحديث صلة في الحلقة القادمة إن شاء الله والحمد لله رب العالمين.



بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم. أما بعد: فقد تحدثنا في المقالة السابقة عن ولاية الكافر على المسلمة، وولاية المسلم على الكافرة، وولاية المرتد، ونستكمل بعض الأحكام المتعلقة بفقه النكاح؛ سائلين الله عز وجل أن يتقبل جهد المقل وأن ينفع به المسلمين.

أولا: الإشهاد في النكاح:

اختلف الفقهاء في هذه المسألة على قولين: القول الأول: إشهاد عدلين ليس شرطا في صحة النكاح، ويجوز النكاح بغير إشهاد، وهذا مذهب مالك ورواية عن أحمد وشيخ الإسلام وأهل الظاهر وغيرهم.

واستدلوا على ذلك بما يأتى: أن اشتراط الشهادة في النكاح ليس له أصل في الكتاب ولا في السنة، ولم يثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم فيه حديث، وما ورد من زيادة .... وشاهدي عدل، فهي ضعيفة لا يحتج بها. (مجموع الفتاوي ۱۲۸/۳۲).

القول الثاني: لا نكاح إلا بشاهدي عدل، وهذا مذهب الشافعي ورواية عن أحمد وأبي حنيفة.

## اعداد (أم تميم )

واستدلوا على ذلك بما يأتى:

١- قوله تعالى: ﴿ وَأَشْهِدُوا ذَوَى عَدِّلِ مِنكُو ﴾ (الطلاق: ٢).

وجه الدلالة: أن الله تعالى لما أمرية الرجعة بشاهدين وهي أخف حالا من عقد النكاح كان ذلك في النكاح أولى. (الحاوى الكبير .(OV/9

٢- قوله صلى الله عليه وسلم: ﴿ لا نكاح إلا بولي، (صحيح سنن أبي داود (٢٠٨٥) ومسند أحمد (٣٩٤/٤) وصحيح الترمذي (۱۱۰۱) وابن حبان (٤٠٦٥) وصحيح ابن ماحه (۱۸۸۱)).

ووردت زيادة في بعض طرق الحديث وهي:

- Ital 6 900

قال الكاساني في بدائع الصنائع (٢٥٢/٢-٢٥٣): "قال عامة العلماء: إن الشهادة شرط حواز النكاح.... ولو لم تكن الشهادة شرطا لم تكن زانية بدونها، ولأن الحاجة مست إلى دفع تهمة الزنا عنها ولا تندفع إلا بالشهود؛ لأنها لا تندفع إلا بظهور النكاح واشتهاره ولا مشتهر الا بقول الشهود وبه تبين أن الشهادة في النكاح ما شرطت إلا في النكاح للحاجة إلى دفع الجحود والإنكار؛ لأن ذلك يتدفع بالظهور والاشتهار لكثرة الشهود على النكاح بالسماء من العاقدين وبالتسامع وبهذا فارق سائر العقود فإن الحاجة إلى الشهادة هناك لدفع احتمال الشهود النسيان أو الححود والإنكار في الثاني إذ ليس بعدها ما يشهرها ليندفع به الجحود فتقع الحاجة إلى الدفع بالشهادة فندب إليها، وما روى أنه نهى عن نكاح السر فنقول: بموجبه لكن نكاح السرما لم يحضره شاهدان فأما ما حضره شاهدان فهو نكاح علانية لا نكاح سر؛ إذ السراذا جاوز اثنين خرج من أن يكون سرًا.

قال الماوردي في الحاوي الكبير (٥//٩)؛ بعد أن ذكر حديث الباب؛ وهذا صحيح، الشهادة في النكاح واجبة، وقال داود؛ غير واجبة وبه قال من الصحابة علي بن أبي طالب وعبد الله بن الزبير وعمر وعبد الله بن عباس ومن التابعين سعيد بن المسيب والحسن البصري والنخعي. ومن الفقهاء؛ أبو حنيفة والثوري وأحمد بن حنبل ومالك وأبو ثور غير أن مالكا وأجو محل الإشهاد به وترك التراخي بكتمه شرطًا في صحته... إلى أن قال؛ ودليلنا قوله تعالى: ووأشهدوا ذوي عدل مناهدين وهي أخف حالاً من أمر بالرجعة بشاهدين وهي أخف حالاً من عقد النكاح كان ذلك في النكاح أولى.

قال ابن قدامة في المغنى (٣١٥/٦): إن النكاح لا ينعقد إلا بشاهدين، هذا المشهور عن أحمد وروي ذلك عن عمر وعلي وهو قول ابن عباس وسعيد بن المسيب.

... وَشَاهِدَي عَدُل. (ضعيف: رواه البيهقي في السنن (١٤٠٩١)، والشوكاني في النيل (١٥١/٦)، وقال الحافظ في التلخيص (٣٥٢/٣) المحفوظ الموقوف، وضعفه الألباني في الإرواء (٢٤٢/٦) قال: أخرجه ابن عدي في الكامل (ق٢/١٥) والطبراني في الأوسط في الكامل (٢/١٦٤١) والطبراني في الأوسط قال: وهو متروك الحديث كما في المجمع (٢٨٦/٤)).

وجه الدلالة: دلَّ الحديث على أن الشهادة في النكاح واجبة. (الحاوي الكبير ٥٧/٩).

٣- إن الحاجة مست إلى دَفع تهمة الزنا عنها ولا تندفع إلا بالشهود؛ لأنها لا تندفع إلا بظهور النكاح واشتهاره ولا يشتهر إلا بقول الشهود.

إن اشتراط الشهادة في النكاح فيه صيانة للأعراض منعًا من جحود النكاح وإنكاره، إذ لو لم تشترط الشهادة في النكاح لأدى إلى جحود النكاح وإنكاره. وهذا الإنكار يندفع بالظهور والاشتهار. (بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ٢٥٣/٢).

أقوال أهل العلم:

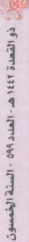
## أولًا: من قال بعدم اشتراط شاهدي عدل لي صحة النكاح.

قال ابن قدامة في المغني (٣١٥/٦)؛ وعن أحمد أنه يصح بغير شهود وفعله ابن عمر والحسن بن علي... ثم قال: قال ابن المنذر: لا يثبت في الشاهدين في النكاح خبر.

وقال ابن عبد البر: قد روي عن النبي صلى الله عليه وسلم «لا نكاح إلا بولي وشاهدي عَدْلٍ» من حديث ابن عباس وأبي هريرة وابن عمر إلا أن في نقله ذلك ضعيفا فلم أذكره.

قال ابن حزم في المحلى (٤٨/٩): "ولا يتم النكاح إلا بإشهاد عدلين فصاعدًا أو بإعلان عام، فإن استكتم الشاهدان لم يضر ذلك شيئًا".

قال شيخ الإسسلام ابن تيمية في مجموع الفتاوى (١٢٨/٣٢): "واشتراط الإشهاد وحده ضعيف، ليس له أصل في الكتاب ولا في السنة، فإنه لم يثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم



تعقيب وترجيح

والذي أختاره في ذلك وأرجِّحه بعد عرض أقوال أهل العلم هو ما ذهب إليه الأئمة مالك وأحمد في أحد قوليه وشيخ الإسلام ابن تيمية من أن الإشهاد ليس شرطا في صحة النكاح لضعف الحديث المستدل يه، أما الآية الكريمة فقد أمر الله تعالى بالإشهاد في الرجعة، والرجعة هي إعادة نكاح سابق، والله أعلم.

قال بعض أهل العلم: وأما الإشهاد على الرجعة فإنما أمر به لئلا يحصل نزاع بين الزوج والزوجة، فيدعى مثلا أنه راجعها وهي تنكر ذلك فيحصل نزاع بينهما وبالتالي ريما تقضى بعدم الرجوع وتبيحها لزوج آخر وهو قد ردها فيكون في هذا مفسدة، أما النكاح ابتداء فليس فيه نزاء ولا هو محل للنزاء. (انظر الشرح المتع ٥/١٥٩).

قال شيخ الإسلام: والله أمر بالإشهاد في الرجعة لئلا ينكر الزوج ويدوم على امرأته، فيفضى إلى إقامته معها حرامًا. (مجموع الفتاوي لاين تيمية ١٢٩/٣٢).

ثانيا: إعلان النكاح:

عن حاطب الجمحي قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (فصل ما بين الحرام والحالال الدف والصوت، (صحيح سنن الترمذي (١٠٨٨) والمصنف لابن أبي شيبة (۲٤۰۰)، وصحیح ابن ماجه (۱۸۹۲)، وصحيح النسائي (٣٣٦٩)).

قال الساركفوري في تحفة الأحوذي (١٧٧/٤): "قال ابن مالك: ليس المراد أن لا فرق بين الحلال والحرام في النكاح إلا هذا الأمر، فإن الفرق يحصل بحضور الشهود عند العقد بل المراد الترغيب إلى إعلان أمر النكاح بحيث لا يخفى على الأباعد، فالسنة إعلان النكاح بضرب الدف وأصوات الحاضرين بالتهنئة أو النغمة في إنشاد الشعر المباح ... قال المهلب: في هذا الحديث إعلان النكاح بالدف والغناء المباح. انتهى. قال شيخ الإسالام في مجموع الفتاوى (۱۳۱-۱۲۷/۳۲) باختصار: کان عمر بن

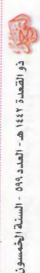
الخطاب يضرب على نكاح السر، فإن نكاح السر من جنس اتخاذ الأخدان شبه به، لا سيما إذا زوجت نفسها بلا ولى ولا شهود وكتما ذلك فهذا مثل الذي يتخذ صديقة ليس بينهما فرق ظاهر معروف عند الناس يتميز به عن هذا، فلا يشاء من يزني بامرأة صديقة له إلا قال: تزوجتها، ولا يشاء أحد أن يقول لن تزوج في السر أنه يزني بها إلا قال ذلك، فلا بد أن يكون بين الحلال والحرام فرق مبين، قال تعالى: دوما كان الله ليضل قومًا بعد إذ هداهم حتى يبين لهُم مَا يَتَقُونَ (التوبة: ١١٥)، وقال تعالى: ، وقد فصل لكم ما حرم عليكم، (الأنعام: ١١٩)... إلى أن قال: وقد اختلف العلماء فيما يتميزيه هذا عن هذا، فقيل: الواجب الإعلان فقط سواء أشهد أو لم يشهد، كقول مالك وكثير من فقهاء الحديث وأهل الظاهر وأحمد في رواية.

وقيل: الواجب الإشهاد سواء أعلن أو لم يعلن، كقول أبي حنيفة والشافعي ورواية عن أحمد.

وقيل: يجب الأمران وهو الرواية الثالثة عن أحمد، وقيل يجب أحدهما وهو الرواية الرابعة عن أحمد ... إلى أن قال: فالذي لا ريب فيه أن النكاح مع الإعلان يصح وإن لم يشهد شاهدان، وأما مع الكتمان والإشهاد فهذا ما ينظر فيه، وإذا اجتمع الإشهاد والإعلان فهذا لا نزاع في صحته، وإن خلا عن الاشهاد والإعلان، فهو باطل عند العامة، فإن قدر فيه خلاف فهو قليل... ثم يقال بما يميز هذا عن المتخذات أخدانا.

من تأمل كلام شيخ الإسلام ابن تيمية يجد أن جمهور العلماء اختلفوا فيما يتميز به النكاح الصحيح من الفاسد، فذهب فريق إلى أن النكاح بغير إشهاد باطل، وقال آخرون الإعلان شرط في صحة النكاح، ولم يذهب أحد من الأئمة الأربعة ولا أهل الظاهر إلى جواز النكاح بغير إشهاد ولا إعلان... فتأمل. وللحديث صلة إن شاء الله.

940 17



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد:
فقد انهال أصحاب دعوات التجديد والتغيير على شريعة الإسلام الغراء المحفوظة بمعاول
البتر والتجزئة والتحريف والتبديل، مستعينين بأحلاس الفتنة من أدعياء العلم، وهم غرباء
عن علوم الشريعة الإسلامية. وهم فوق ذلك يجهلون أحكام القرآن الكريم وعلومه، فتراهم
لا يتكلمون إلا بالروايات الباطلة والأحاديث الموضوعة والمفاهيم المقلوبة المغلوطة، ويمجدون
الشاذ من الآراء، ويتلقفون الشبهات التي أثارها أعداء الإسلام من المستشرقين والمنصرين على
أنها حقائق واقعة.

وين الواقع فإن بعض المتلقفين لهذه الشبهات هم أشد من المستشرقين والمنصرين هوًى وعصبية وعداء ظاهرًا للإسلام وشريعته وأمته؛ وزادوا فوق ذلك الإسفاف في العبارة، وأتوافي تناولهم للصحابة بالفاظ نابية عارية من كل أدب ومروءة، واستخفوا بأحكام الإسلام ومصادره وثوابته وضرورياته.

#### تقحيص مرويات المئة:

ومن هذا المنطلق تضافرت جهود علماء الإسلام الى الفحص والتمحيص والدراسات الواسعة المتأنية الجادة فيما يتعلق بهذا الأصل الثاني للإسلام، ووضعوا الأسس القوية والقواعد المحكمة والمبادئ الرشيدة، وقد أبلي علماء الإسلام في هذا المجال بلاء حسنًا، حفظ الله به السنة المباركة، بعد أن قاموا بتوثيق المرويات عن الرسول صلى الله عليه وسلم، حيث وضع القرآن الكريم لهم أهم قاعدة من قواعد النقد التاريخي وتوثيق الأخبار والأثار في قوله تعالى: وتأني الله المتأل ال

(الحجرات: ٦).

وتتبلور هذه القاعدة في أن أخلاق الراوي واتقان حفظه وقوة ضبطه وحسن سلوكه وصدقه في نقله؛ تعد عاملاً أساسيًا ورئيسًا في الحكم على روايته من حيث القبول والرد، وقد أفاد المسلمون إفادة عظيمة من هذه القاعدة وطبقوها على رواة الأحاديث النبوية، وقد كان تطبيق هذا المنهج النقدي على رواة الأحاديث هو الذي تطورت عنه تدريجيًا قواعد النقد التاريخي.

فقد وضع علماء الإسلام خمسة من الشروط بها يحكمون على المروي بالصحة، وهي: ١- تحقق عدالة الرواة.

٢- تحقق ضبط الرواة للمروي، سواء كان ضبط
 صدر أو ضبط كتاب.

٣- اتصال السند.

الخلو من الشذوذ، ولا يعرف إلا بجمع طرق
 الحديث المختلفة التي ظاهرها الصحة.

 ٥- الخلو من العلة القادحة في الأحاديث التي ظاهرها الصحة.

وهي شروط غاية فالدقة.

ومع ذلك لا يمل أولئك الذين يطعنون في الإسلام بغير علم أو أدنى فهم ابتغاء الظهور والانتشار واصابة ما يمكن إصابته من أغراض الدنيا الفانية بعد إفلاسهم ثقافيًّا وعلميًّا في المجالات المختلفة فانتهجوا مبدأ المخالفة والشذوذ ليعرفهم الناس ويلفتوا الأنظار إليهم، استغلالاً للظروف الصعبة التي يمر بها الاسلام، وتتعرض لها شريعته في ظل جهل

#### من جهود علماء المسلمين يقاعلوم السنة:

من المعروف أن هناك العديد من العلوم التي البتكرها المسلمون منذ قرون عديدة لضبط مرويات الأحاديث النبوية؛ مثل: علم أصول الحديث، وعلوم الرجال والجرح والتعديل، وأعلل، وغيرها من العلوم التي تهدف إلى تقديم النموذج المحكم لكل ما يتعلق برواية الأحاديث النبوية: متنا وإسنادًا وتحقيقًا وتدقيقًا ورواية ودراية، وذلك بعد أن جمعت مرويات الأحاديث في مدونات أهل الإسلام في الصحاح، والسنن، والموطأت، والمصنفات، والمسانيد، والمعاجم، والمشيخات، وغيرها.

وقد كان الدافع لعلماء المسلمين منذ العصر الأول للإسلام وراء الحرص الشديد والاهتمام الغطيم بالأحاديث النبوية هو أن السنة تمثل الغطيم بالأحاديث النبوية هو أن السنة تمثل الأصل الثاني للتشريع بعد القرآن الكريم كما قال النبي صلى الله عليه وسلم: ﴿إِنِي قد تركت فيكم شيئين لن تضلوا بعدهما: كتاب الله وسنتي، ولن يتفرقا حتى يردا علي الحوض اخرجه الدارقطني (٤/٥٤)، والحاكم (٣١٩)، والبيهقي في الكبرى (٤/١٤)، وأخرجه مالك في الموطأ بلاغًا الموطأ (٢١٩٨/ ١٩٩٤).

وقال ابن عبد البر في التمهيد (٢٤/ ٣٣١): وهذا أيضًا محفوظ معروف مشهور عن النبي صلى الله عليه وسلم عند أهل العلم شهرة، يكاد يستغني بها عن الإسناد، وروى في ذلك من أخبار الأحاد أحاديث من أحاديث أبي هريرة وعمرو بن عوف،.

وفي رواية: "قد تركت فيكم اثنتين لن تضلوا ما تمسكتم بهما كتاب الله وسنتي". جامع بيان العلم وفضله لابن عبد البر (٢٢٩٩).

والقرآن الكريم بين للمسلمين أن الله أنزل القرآن الكريم على نبيه صلى الله عليه وسلم: ليبينه ويوضحه للناس كافة على اختلاف اشكالهم وألوانهم والسنتهم، وعقولهم ومداركهم. فقال تعالى: مَأْنُرُكُمْ إِلَيْكُمْ لِنُمْيَنِي لِلنَّاسِ مَا ثُرِّلُ إِلَيْمِمْ وَلَمْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الهُ اللهِ اللهُ اللهِ المِلْمُ الهِ اللهِ الهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

وقد فعل الرسول صلى الله عليه وسلم ما أمره الله به، وكانت سُنته المتمثلة في أقواله وأفعاله وما أقره في تصرفات من حوله وصفاته الخُلْقية والخُلْقية بالنسبة القرآن الكريم بمثابة: تفصيل مجمله، وبيان مشكله، وبسط

البعض بمقاصد الشريعة ومراميها، وعلومها التي لا نظير لها في توثيق أي ديانة على ظهر البسيطة، ولا شبيه لها في إثبات نسبة القول الى قائله بطرق متعددة.

ويستطيع المسلم بحق أن يفتخر ويعتز بها ويثق فيها ويعتمد عليها في العمل بسنة سيد الأولين والآخرين رسول رب العالمين صلى الله عليه وسلم.

ولكن البعض عندما يفقد تركيزه وينعدم استعيابه ويفكر بعقل غيره ويستلهم حلول قضاياه من وحي عدوه ومنهجه ومعتقده: يصبح معول هدم وتدمير لمتلكاته الفريدة ومناهجه الإسلامية الرشيدة وعلومه النافعة المجيدة التي هي من أخص العلامات الدالة على اسلاميته وأوضح البراهين على معالم شخصيته وهويته وانتمائه.

ولما كان الصحابة رضوان الله عليهم يعلمون مكانة السنة من دين الإسلام وموضعها من القرآن الكريم اعتنوا بالأحاديث النبوية عناية فائقة وحرصوا عليها حرصهم على القرآن الكريم يحفظوها بلفظها أو بمعناها وفهموها وعرفوا مغازيها ومراميها بسليقتهم وفطرتهم العربية وطبقوها تطبيقا دقيقا ليتعبدوا بها ويتقربوا إلى الله تعالى وقد ساعدهم ذلك على قوة الحفظ وتمامه وضبطه وتعليمه لن بعدهم قولاً وبيانًا واقعيًا.

واهتموا رضى الله عنهم بما كانوا يسمعونه من أقوائه صلى الله عليه وسلم، وكانوا يشاهدون من أفعائه وأحوائه، وما كانوا يعاصرونه من الظروف والملابسات والمناسبات التي قيلت فيها هذه الأحاديث وما كان يشكل عليهم منها ولا يدركون المقصود منه يسألون عنه النبي صلى الله عليه وسلم فحرصوا على سماع الوحي ومعرفة السنن من رسول الله صلى الله عليه وسلم. وقد دفعهم لذلك ما يلى:

أولاً: أنهم كانوا يعلمون أن السنة هي الأصل الثاني للدين الإسلامي ولا يمكن لعبادة الله أن تتحقق إلا باتباعه صلى الله عليه وسلم اتباعا صادفًا في كل ما أنزل عليه صلى الله عليه وسلم من أقواله وأفعاله وأحواله مشتملة على أوامره ونواهيه وارشاداته وأخلاقياته وطريقة تعبده لله الواحد القهار بما يضمن لهم سلامة العبادة

وصحتها.

ثانيًا: أنهم كانوا يحبون النبي صلى الله عليه وسلم أكثر من حبهم الأنفسهم والوالد والولد والناس أجمعين.

ثالثا: أنهم كانوا يجدون في الاستماع إليه لذة وسكينة طيبة.

رابعًا: أنهم يعتقدون اعتقادًا جازمًا أنه ما ينطق عن الهوى، إن هو إلا وحي يوحي.

خامسًا: أنهم كانوا يجدون فيما يسمعونه منه صلى الله عليه وسلم غذاء الإيمان وزيادته والإحساس بحلاوته وزاد التقوى، وأنه سبيل إلى الجنة، وطريق لتحقيق غايتهم من عبادتهم المتمثلة وهي نيل رضا الله تعالى.

والناظر في كل هذا يدرك مبلغ حرص الصحابة -رضي الله عنهم - على استماع الأحاديث والسنن وحفظها بعناية فائقة ودقة بالغة، وأن ذلك يكاد يكون من المسلمات البدهيات.

وكذلك عنوا بتبليغ ما حفظوه من أقواله وما شاهدوه من أفعاله؛ لأنهم يعلمون أنها دين واجبة البلاغ للناس كافة دون زيادة أو نقصان، وقد كان النبي صلى الله عليه وسلم يحضهم على التبليغ والأداء لغيرهم بمثل قوله؛ ونضر الله عبدًا سمع مقالتي فوعاها ثم بلغها عني، فرب حامل فقه غير فقيه، ورب حامل فقه إلى من هو أفقه ، أخرجه ابن ماجه (٢٣٦).

وكثيرًا ما كان يقرع أسماعهم بقوله: من سئل عن علم، فكتمه ألجمه الله بلجام من نار يوم القيامة، أخرجه أبو داود (٣٦٥٩)، والترمذي (٢٨٤).

#### استقلال السنة بالتشريع:

وفي بعض الأحيان تستقل السنة بالتشريع، وذلك كتحريم الجمع بين المرأة وعمنها، أو خالتها وتحريم سائر القرابات من الرضاعة-عدا ما نص عليه في القرابات الحاقا لهم بالمحرمات من النسب وتحريم كل ذي ناب من السباع ومخلب من الطير، وتحليل ميتة البحر، والقضاء باليمين مع الشاهد من الأحكام التي زادتها السنة عن الكتاب.

وعلى المرء المسلم أن يتمسك بسنة النبي صلى الله عليه وسلم؛ لأن قبول طاعته يتوقف على طاعة الرسول صلى الله عليه وسلم واتباعه. وكذلك حب الله تعالى يتبعه حب النبي صلى

الله عليه وسلم، فلو جاء المرء من كل طريق واستفتح عليه من كل باب لن يفتح الله له إلا إذا جاء من طريق رسول الله صلى الله عليه وسلم وبابه؛ فوجوب طاعة النبي صلى الله عليه وسلم هي القاعدة العامة التي لا يمكن لسلم عاقل أن يخالفها مادام في قلبه مثقال ذرة من إيمان بالله تعالى.

ورغم الأدلة اليقينية بوجوب اتباع السنة النبوية المطهرة؛ فقد سمعنا أن أناسًا أنكروا تلك الشمس الساطعة، وكانت بدايتهم في القرن الثاني الهجري، وقد دحض مزاعمهم الامام الشافعي حتى تاب بعضهم، فلما جاء القرن الثالث الهجري الذي يعد بمثابة العصر الذهبي للسنة النبوية؛ تم تنقيتها وجمعها وتدوينها؛ فظهر مسند الإمام أحمد بن حنبل، وصحيح البخاري وصحيح مسلم، وسنن: أبي داود، والترمذي، والنسائي، وابن ماجه وغيرها كسنن الدارمي، ومسند البزار، ومستد أبي يعلى.

ويظهر من كتاب مختلف الحديث لابن قتيمة وهو من علماء القرن الثالث الهجري حيث كانت وفاته سنة ٢٧٦هجرية الذي ألفه للرد على الشبه التي أوردها أعداء السنة على بعض الأخبار المشكل فهمها لأول وهلة، والجمع بين الأحاديث التي زعموا أنها متناقضة، وقد اختفى هذا الزعم الباطل الزائف؛ لأنه يتعلق بأصل من أصول الدين يجب أن يقوم الإيمان بها على أكمل اليقين القاطع الذي لا يعتوره شك في أي لحظة من اللحظات.

حتى طلع على المسلمين القرن التاسع الهجري، فأحيا رافضي زنديق الذي مات منذ أزمان، أنكر حجية سنة خير الأنام صلى الله عليه وسلم، وادعى أنه لا حجة إلا بالقرآن، وقد تصدى لزعمه هذا الإمام السيوطي في كتابه "مفتاح الجنة في الاهتمام بالسنة"؛ حتى أجهز على زعمه، فلم تقم له من بعده قائمة.

وفي بداية القرن الرابع عشر الهجري أطل علينا هذا التخرص الباطل والزعم المنكر والادعاء الزائف في أنحاء متفرقة من العالم الاسلامي، خاصة في شبه القارة الهندية-

باكستان وبنجلادش والهند- وبعض البلاد العربية، وقد كان هذا الفكر المنحرف في بلادنا العربية فكر أفراد لا فكر جماعات منظمة وقد أذاعوه على الناس في مقالات مطولة في بعض المجلات تحت مسميات زائضة، وألف أحدهم كتابًا أطلق عليه "أضواء على السنة المحمدية"، يشتمل على ما تقحموه من فكر مستبشع فاسد، ولم يلق قبولا لا عند عامة الناس ولا عند علمائهم.

أما في شبه القارة الهندية؛ فإن هذا الفكر الضال لم يكن فكرًا فرديًا، وإنما تبنته جماعة سموا أنفسهم كذبًا وزورًا باسم "القرآنيين".

وهذا الاسم أطلقه الأفراد المنكرين لحجية السنة في مجتمعنا العربي أيضا على أنفسهم وهم شردمة قليلون لا تعبأ بهم جمهرة المسلمين. وهذا الاتجاه يكشف عن سوأة الإلحاد، ويبين أن صاحب هذه الأفكار يدس من وراءه لونا خبيثا من الإلحاد المستتر، وأن هناك من يلتقطون شذرات هذا الإلحاد لينظموا منه عقدا مكتومًا وكتابًا مقروءًا للاضلال وتحريف كلم الله تعالى.

وفي موضوعات الكتاب تستر وراء التفلسف الأجوف والمرمز الميرسم، وهدفهم من ذلك هدم دين الاسلام، وتقويض أركانه لعلمهم أن القرآن الكريم بدون السنة النبوية لا بمكن العمل به.

وقد تنبأ النبى صلى الله عليه وسلم بظهورمن يتجرأ على إعلان هجر سنته واقصاء هديه عن حياة المسلمين وذلك حين قال: «يوشك أحدكم أن يكذبني وهو متكئ على أريكته يُحَدِّث بحديثي فيقول: بيننا وبينكم كتاب اللَّه فما وجِدنا فيه من حلال استحلالناه وما وجدنا فيه من حرام حرمناه، ألا وان ما حرم رسول الله صلى الله عليه وسلم مثل ما حرم الله، أخرجه أحمد (١٧١٩٤)، وأخرجه أبو داود (٤٦٠٤)، والترمذي (٢٦٦٤)، وقال: هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه.

فهؤلاء ظهورهم ليس إلا دليلا على صدق دعوته، وبرهانا على نبوته عليه الصلاة والسلام.

وللحديث صلة، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمن.





، ٱلْمَثَدُ يِنْوِ ٱلَّذِي لَرْ يَنْخِذُ وَلَدًا وَلَرْ يَكُن لَهُ، شَرِيكُ فِي ٱلْمُلُكِ وَلَرْ يَكُن لَهُ، وَلِنْ مِن ٱللَّذِيِّ وَكَيْرَهُ وَكَيْرَهُ وَكَيْرَهُ وَكَيْرَهُ وَكَالِهِ وَالْمُعَالِمَةِ وَالسَّلاةِ

والسلام على نبيه المجتبى ورسوله المصطفى محمد صلى الله عليه وسلم، وبعد:

فإن من الأصول العامة والكليات والقواعد الجامعة في الشريعة: أن الضرر يُزال.

ولعل هذه القاعدة هي شرط الفقه، فإن مقصود الأحكام الفقهية كلها جلب المنافع ودفع المضار، وهي قاعدة كلية من القواعد الخمسة الكبرى التي يدور عليها الفقه، وهذه القاعدة معمول بها لدفع الضرر عن الضروريات الخمسة المعتبرة بالإجماع.

والضرورات الخمسة التي جاءت الشريعة بحفظها هي: حفظ الدين، وحفظ النفس، وحفظ العقل، وحفظ العرض، وحفظ المال. (ينظر: تشنيف المسامع، للزركشي (٣/٤٦٤)، والغيث الهامع، لابن العراقي (ص ٦٥٩).

> فاذا تقرر ما سبق، فإن فريضة الحج هذا العام، والعام المنصرم قد أدركت الناس وقد عمهم هذا الوباء الخطير الذي انتشرفي أرجاء الأرض -كوفيد ١٩- وهو وباء تنتشر عدواه عبر المخالطة أو الملامسة لشخص مصاب بالفيروس المسبب للمرض والذي اصطلح على تسميته ب: كورُونا، ولذا فإن دول العالم كافة تقريبًا قد اتخذت كثيرًا من الاحترازات الوقائية للتقليل من انتشار هذا المرض الوبائي إلى أن يأذن الله باكتشاف الدواء الناجع له، وقد خرجت قرارات المجامع الفقهية

بتأييد كثير من هذه الاحترازات فقد جاء في التوصية الرَّابعة من توصيات الندوة الطبية الفقهية الثانية لجمع الفقه الإسلامي الدولي حول فيروس كورُونا وما يتعلق به، -المنعقدة افتراضيًا- في: ٢٣ من شهر شعبان ١٤٤١ه الموافق: ١٦ أبريل ٢٠٢٠مما يلي: ، يجوز للدول والحكومات فرض التقييدات على الحرية الفردية بما يحقق المصلحة

ذو المصدة ٢٤٤١ هـ - العدد ٢٩٩ - السنة الخمسون

المسألة الثالثة: لبس المحرم للقفازين تحرزًا من اصابته بالمرض.

المسألة الرابعة: استعمال المحرم للمناديل المبللة، والمواد المعقمة.

المسألة الأولى: أثر الإحصار بهذا الوباء على الحاج بعد تلبسه بالإحرام، إذا منعته السلطات من أداء النسك.

الإحصار: الحبس والمنع من أداء النسك، والإحصار يكون بالعدو، وهو مجمع عليه، ويكون بالرض، ويكون بالنفقة.

ووقوع الإحصار بالمرض هو قول ابن مسعود، وعطاء، والنخعي، والشوري، وأبي شور، وهو مذهب الحنفية، ورواية عن أحمد، وهو اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية، وهو مذهب الظاهرية. قال ابن حزم في المحلى (٢٠٣/٧): ، وأما الاحصار فإن كل من عرض له ما يمنعه من إتمام حجه، أو عمرته، قارنا كان، أو متمتعًا، من عدو، أو مرض، أو كسر، أو خطأ طريق، أو خطأ في رؤية الهلال، أو سجن، أو أي شيء كان فهو محصر.. [ينظر: البحر الرائق، لابن نجيم (٥٨/٣)، وبدائع الصنائع، للكاساني (١٧٥/٢)، والمفني، لأبن قدامة (٣١/٣)، والإنصاف، للمرداوي (٥٢/٤). وهو الراجح إن شاء اللَّه تعالى؛ لقوله: • وَأَتِنُوا لَكُحَّ وَٱلْفَهُرَةَ لِلَّهُ قَانَ أَحْصِرْتُمْ فَمَا ٱسْتَيْسَرَ مِنَ ٱلْمُدِّيُّ وَلَا تَحْلِقُواْ رُهُوسَكُمْ عَيْ يَلُوْ الْلَتِينُ ، (البقرة: ١٩٦)، وهو لفظ عام يشمل جميع أنواع الإحصار، فعلى من خصصه بالعدو

وعلى هذا فمن أحصر عن الحج هذا العام بسبب المرض، أو فقد شرط بعد تلبسه بالإحرام فهو أمام إحدي الصورتين:

الصورة الأولى: أن يكون اشترط قبل الإهلال بالإحرام والدخول في النسك فهذا يحل من إحرامه ولا شيء عليه، لحديث عبائد شهبة

سواء من حيث منع الدُخول إلى المدن والخروج منها... كما أنه يجب الالتزام بقرارات الدُول والحكومات بما يسمّى التباعد الاجتماعي ونحو ذلك ممّا من شأنه المساعدة على تطويق الفيروس، ومنع انتشاره لأنّ تصرفات الإمام منوطة بالمصلحة، عملا بالقاعدة الشرعية التي تنص على أنْ تصرف الإمام على الرعية منوط بالمصلحة.

وقد اتخذت السلطات المشرفة والمنظمة للنسك في المملكة العربية السعودية هذا العام عددًا من الاشتراطات والاحترازات لأداء نسك الحج هذا العام، وأهم هذه الاشتراطات؛

ا - حصول الحجاج على جرعات اللقاح المعتمدة بالملكة اللقاحات المعتمدة بالملكة هي: السترازينيكا، وجونسون، وفايزر، ومودرينا - قبل مطلع شهر ذي الحجة، مع إثبات ذلك بشهادة موثقة من بلد الراغب في الحج، على أن تكون الجرعة الثانية من اللقاح قبل دخول الملكة بنحو أسبوع.

٢ - الزامية ارتداء الكمامة لجميع الحجاج والعاملين في جميع الأوقات.

حصول الحاج على نتيجة فحص مخبري
 معتمد سلبية لفيروس كورونا، قبل ٧٧ ساعة من
 الوصول للسعودية.

الحجر الصحي لمدة: ٧٧ ساعة بعد وصول الحاج إلى المملكة، وقبل السماح له بالانتقال إلى أماكن النسك.

تتخلل هذه الفترة إعادة الفحص المخبري
 المعتمد بعد ٤٨ ساعة عن طريق جهة متعاقدة
 مع مقدم الخدمة الميدانية للحجاج.

ومعنى هذا أنه: إذا ثبت سلبية الفحص المخبري سمح له بأداء المنسك، وإذا ثبت إيجابية الفحص رُدُ.

ولذا فسوف أتناول في هذه المقالة أربعة من المسائل المهمة التي سوف يحتاج إليها كثير من الحجاج في ضوء هذه الاحترازات، والتي تعد من محظورات الإحرام، وهي:

المسألة الأولى؛ أثر الإحصار بهذا الوباء على الحاج بعد تلبسه بالإحرام، ومنع السلطات له

دو القعدة ١٤٤٢ هـ - العدد ١٩٩

-رضي الله عنها- قالت: دخل رسول الله صلى الله عليه وسلم على ضباعة بنت الزبير، فقال لها: لعلك أردت الحج؟

قالت: والله لا أجدني إلا وجعة.

فقال لها: حجي واشترطي، وقولي: اللهم محلي حيث حبستني، أخرجه البخاري (٥٠٨٩). ومسلم (١٢٠٧).

فقوله: حجي واشترطي: أي: أحرمي بالحج واجعلي شرطا في حجك عند الإحرام، وهو اشتراط التحلل متى احتجت إليه.

وقوله: محلي حيث حبستني: أي: موضع إحلائي من الأرض حيث حبستني، أي: هو المكان الذي عجزت عن الإتيان بالمناسك وانحبست عنها بسبب قوة المرض.

الصورة الثانية: ألا يكون قد اشترط قبل إحرامه بالحج فيمنع عنه، فهذا عليه ذبح هدي الإحصار في مكانه الذي هو فيه إن تمكن من ذلك سواء كان في الحرام، أو الحرم، أو التوكيل في ذبحه، ثم الحلق أو التقصير ثم الإحلال من الإحرام، للآية السابقة، ولفعله صلى الله عليه وسلم في عمرة الحديبية في ذي القعدة من العام السادس للهجرة، والحديث البخارى (۲۷۳۱).

## المسألة الثانية، تفطية المحرم وجهه بالكمامة تحرزًا من إصابته بالمرض.

اختلف أهل العلم في حكم تغطية المحرم لوجهه على قولين:

الأول: أنه يباح للمحرم تغطية وجهه، وهو فعل عثمان، وزيد بن ثابت، ومروان بن الحكم، وهو مذهب الشافعية، والحنابلة، واستدلوا على ذلك بما بأتى:

١ - حديث ابن عباس - رضي الله عنهما - أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال في الذي وقصته ناقته: ولا تُخمّروا رأسه: فإن الله يبعثه يوم القيامة مُلبّيا ، أخرجه البخاري (١٢٦٦)، ومسلم (١٢٠٦).

ووجه الشاهد فيه: الاستدلال بمفهوم المخالفة وهو النص على عدم تغطية الرأس فدل ذلك على أن باقي الجسد بخلافه، والمحرم الحي مثله.

٢ - عن عبد الرحمن بن

القاسم، عن أبيه: «أَنَّ عُثمانَ بنِ عَفَّانَ، وزيدَ بنَ ثابت، ومَرُوانَ بنِ الحكم كانوا يُخَمِّرونَ وُجوهَهم وهُمَ حُرُمٌ» رواه البيهقي (٨٨٧٠). وصَحْح إسناده النووي في المجموع (٢٩٨/٧).

قال أبو الضرج بن قدامة في الشرح الكبير (٣٧١/٣): «لا نعرف لهم مخالفًا في عَصْرهم، فكان إجماعًا».

وعلى هذا فلبس الكمامة للمحرم مباح لاسيما عند الحاجة كهذه المسألة.

الثاني: أنه يحرم تغطية الرجل المحرم وجهه وهو قول الحنفية. والمالكية، واستدلوا بالآتي:

١- حديث ابن عباس رضي الله عنهما: أن النبي صلى الله عليه وآله وسلم قال في المحرم الذي خَرْ من بعيره: «وَلا تُحَمّرُوا وَجْهَهُ، وَلا رَأْسَهُ ، رواه مسلم (١٢٠٦).

وهو استدلال بالنطوق، فكان نصًّا في السألة.

٢- حديث نافع قال: كان ابن عمر -رضي الله عنهما- يقول: مما فوق الذقن من الرأس، فلا يخمره المحرم، أخرجه مالك في الموطأ في الحج، باب: تخمير المحرم وجهه (١١٧٢).

وبه تبطل دعوى إجماع الصحابة على جواز تغطية الوجه.

وهذا القول هو الراجح، وعليه فلبس الكمامة للمحرم لا يجوز، فإن احتاج للبسها فلا إثم عليه، وعليه كفارة الأذى، وستأتي قريبًا.

## المسألة الثالثة: لبس المحرم للقفازين تحرزًا من إصابته بالمرض:

لا يجوز للمحرم لبس القفازين قـولا واحـدًا، لحديث ابن عمر، عن النبي -صلى الله عليه وسلم- ولا تنتقب المـرأة الحـرام، ولا تلبس القفازين، أخرجه البخاري (١٨٣٨).

القضاز بزنة رمان: ما يلبس في اليدين.

وإنما نص في الحديث على المرأة لأن الرجل لم يكن يلبس القفازين، فالرجل مقيس عليها فلا مفهوم لذكر المرأة لأنه خرج مخرج الغالب.

فإن احتاج المحرم أن

و المتعدة ١٤٤٢ هـ - العدد ٩٩٥ - السنة الرخمسور

الحرم أو أي مكان.

الثاني: إطعام ستة مساكين من مساكين الحرم، لكل مسكين نصف صاء من طعام.

الثالث: ذبح شاة في الحرم، ويفرق لحمها على فقراء الحرم.

١- لقوله تعالى: «وَلَا غَلِمُوا رُوُوسَكُو حَقَّ بِبَلِمُ الْمَدَى عِلَهُ. فَن كَان عَلَهُ أَوْ بِهِ أَدَى مِن رَأْسِهِ فَنِذْيَةً مِن صِبَامٍ أَوْ مَن أَن مِن رَأْسِهِ فَنِذْيَةً مِن صِبَامٍ أَوْ صَدَقةٍ أَوْ ثُلُكٍ »(البقرة: ١٩٦)؛ ففي الآية التخيير بين هذه الخصال الثلاثة، والنسك قد جاء بيانه في حديث كعب بن عجرة -رضي الله عنه-بيانه شاة.

٢ - حديث عبد الله بن معقل قال: جلست الله عنه-، فسألته عن الفدية، فقال: ونزلت في خاصة، وهي لكم عامة خملت إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم والقمل يتناثر على وجهي. فقال: ما كنت أرى الوجع بلغ بك ما أرى أو ما كنت أرى الجهد بلغ بك ما أرى. تجد شاة؟ فقلت: لا. فقال: فصم ثلاثة أيام، أو أطعم ستة مساكين؛ لكل مسكين نصف صاع أخرجه البخاري (١٨١٦)، ومسلم نصف صاع أخرجه البخاري (١٨١٦)، ومسلم رسيد.

وتفاعل محظورات الترفه أحوال ثلاثة: الأول: أن يفعل المحظور تعمدًا بغير حاجة، فهذا آثه، وعليه الفدية.

الثاني: أن يفعل المحظور جهلاً أو نسيانًا، فلا إثم عليه، ولا فدية على الراجح.

الثالث: أن يفعل المحظور، لحاجة، فلا إثم عليه، وعليه الفدية.

وقد سبق في أول المقال أن معظم أحكام هذا الباب، بل جُل أحكام الفقه قائمة على قاعدة: الضرريزال، فهي شرط الفقه.

هذا ما يسره الله تعالى في هذا المحل، والله أعلى وأعلم وأحكم.

يلبس القفازين لحاجة طبية جاز وارتفع عنه الإثم، وعليه كفارة الأذى.

المسألة الرابعة: استعمال المحرم للمناديل المبللة، والمواد المعقمة:

أولا: المناديل المبللة لها أنواع:

ا- أن تكون معطرة فهذه منهي عنها؛ لأنها في معنى الطيب، فإن احتاج لاستخدامها ضرورة فليس عليه إثم وعليه كفارة الأذى، لحديث ابن عمر -رضي الله عنه- قال رسول الله صلى الله عليه وسلم فيما يجتنبه المحرم: «ولا ثوبًا مسه الزعفران ولا ورس» رواه البخاري (٣٦٦)، ومسلم (١١٧٧).

الوَرُس: نباتُ يكون باليمن، صبغتُه ما بين الصَّفرة والحُمَّرة، ورائحَتُه طَيِّبةً. ينظر: الاستذكار، لابن عبد البر (١٩/٤).

وقد نبه الزعفران والورس على ما في معناهما. وحديث ابن عباس -رضي الله عنهما- في الذي وقصته ناقته، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «اغسلوه بماء وسدر، وكفنوه في ثوبين، ولا تُمسُّوه طَيبًا» وقد سبق.

وقال ابن حزم في مراتب الإجماع (ص ٥٠): «واتفقوا أنه يجتنب استعمال الطيب، والزعفران، والورس، والثياب المورسة، والمزعفرة، واتفقوا أن المرأة المحرمة تجتنب الطيب كما ذكرنا».

٢ - أن تكون غير معطرة، فليس في استخدامها بأس.

ثانيًا: المواد المعقمة، فهذه لا بأس باستعمالها: لأنها ليست طيبًا، ولا هي في معنى الطيب. كفارة الأذى:

الفدية في كفارة الأذى أحد أمور ثلاثة على وجه التخبير:

الأول: صيام ثلاثة أيام في أيام الحج أو بعده، وفي

## عزاء واجب

تُويَةِ إلى رحمة الله الأستاذ حسام مصطفى زارع شقيق الشيخ /عبد الهادي زارع رئيس فرع الصنافين، وتتقدم أسرة تحرير المجلة بخالص العزاء للأسرة، ونسأل الله أن يغفر له وأن يرحمه رحمة واسعة، وأن يدخله فسيح جناته، وأن يرزق أهله الصبر والسلوان.

للَّه ما أخذ وله ما أعطى وكل شيء عنده بأجل مسمى.

.5



الحمد لله الذي جعل الكعبة البيت الحرام قيامًا للناس وأمنًا، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم القائل: "خذو عني مناسككم"، وبعد:

فَإِن فريضة الحج تأتي على رأس العبادات التي تزخر بمعاني العبودية العظيمة فمظاهر العبودية في مناسك الحج ظاهرة وجَليّة فقد جمع الله عز وجل فيه ألوان العبادات القلبية والقولية والبدنية والمالية، فإن أول شيء يبدأ به الحاج في هذه الشعيرة المباركة ويفتت به ويستهل هي كلمة التوحيد، وهي المقصود الأعظم لهذا الدين.

قال ابن القيم موضحًا منزلة الحج هو: "خاصة الحنيفة ومعونة الصلاة وسر قول العبد لا إله إلا الله فإنه مؤسس على التوحيد المحض والمحبة الخالصة، وهو استزارة المحبوب لأحبابه ودعوتهم الى بيته ومحل كرامته، ولهذا إذا دخلوا في هذه العبادة فشعارهم لبيك اللهم لبيك؛ إجابة محب لدعوة حبيبه، ولهذا كان للتلبية موقع عند الله، وكلما أكثر العبد منها كان أحب إلى ربه وأحظى فهو لا يملك نفسه أن يقول لبيك لبيك حتى ينقطع نفسه" (مفتاح دار السعادة ٤/٤).

تعريف الحج لغة: هو القَصْد أو كثرة القصد إلى من تُعظّم. (تفسير القرطبي ١٤٠/١٢).

الحجُّ اصطلاحًا: هو قَصَّدُ المشاعِرِ المقدِّسة: لأداءِ المناسك في مكان ووقت مخصوص تَعبُّدُا لله عزَّ وجلَّ (مجموع فتاوى ورسائل ابن عُثيمين ٢١٥/٢٤).

تعريف المواقيت:

"المواقيتُ جمعُ ميقات، وهو مفعالُ من الوقت، وهو القدرُ المحدُدُ للفعُل من الزّمان أو المكان". (هتَح



3 32

معاوية محمد هيكل

تَتنوعُ المواقيتُ باعتبار جَهَتها من الحَرَم؛ فلكُلُ جِهة ميقاتُ مُعينُ، ويرجعُ كلامُ أَهْلُ العلَم فِي المُواقية؛ ذو الحليفة، فقرن المنازل، والجحفة، ويلملم، (وذات عرق، والعقيق)، فعن ابن عباس رضي الله عنهما قال؛ "وقت رسولُ الله صلى الله عليه وسلم الأهل المدينة ذا الحُليفة، والأهل الشام الجحفة، والأهل نجد قرن المنازل، والأهل اليمن يلملم، فهن لهن، ولن أتى عليهن من غير أهلهن، لن كان فهن لهن فمهله من يريد الحج والعمرة، فمن كان دونهن فمهله من يردد الحج والعمرة، فمن كان دونهن فمهله من البخاري ١٥٢١ واللفظ له، ومسلم ١١٨١).

أنواع الأنساك الثلاثة:

التمتع؛ أن يحرم بالعمرة وحدها في أشهر الرحج (وأشهر الرحج هي شوال وذو القعدة وذو الهجمة)؛ فإذا وصل مكة طاف وسعى للعمرة وحلق أو قصر من شعره وتحلل من إحرامه، فإذا كان يوم التروية وهو اليوم الثامن من ذي الرحجة أحرم بالرحج وحده وأتى بجميع أفعاله. فالمتمتع يأتي بعمرة كاملة وحج كامل.

والإفراد، أن يحرم بالحج وحده فإذا وصل مكة طاف للقدوم وسعى للحج ولا يحلق ولا يقصر ولا يحل من إحرامه بل يبقي محرمًا حتى يُحِلُ بعد رمي جمرة العقبة يوم العيد، وإن أخرسعي الحج إلى ما بعد طواف الحج فلا بأس.

والقران، أن يُحرِم بالعمرة والحج جميعاً أو يحرم بالعمرة أولاً ثم يُدخل الحج عليها قبل الشروع في طوافها. (وذلك بأن ينوي أن طوافه وسعيه عن حجه وعمرته).

وعمل القارن كعمل المفرد سواء إلا أن القارن عليه هدي والمفرد لا هدي عليه.

أعمال الحج:

يبدأ بالإحرام وهو نية الدخول في النسك. والسنة لمن أراد أن يحرم أن يتجرد من ثيابه ويغتسل كما يغتسل للجنابة. ويتطيب بأطيب ما يجد من مسك أو غيره، في رأسه ولحيته، ولا يضره بقاء ذلك بعد الإحرام، والاغتسال عند الإحرام سنة في حق الرجال والنساء، حتى

النفساء والحائض لأن النبي صلى الله عليه وسلم أمر أسماء بنت عميس حين نفست أن تغتسل عند إحرامها وتستثفر بثوب وتحرم. (رواد مسلم: ١٢٠٩).

ثم بعد الاغتسال والتطيب يلبس ثياب الإحرام، ثم يصلي غير الحائض والنفساء الفريضة إن كان في وقت فريضة، والا صلى ركعتين ينوي بهما سنة الوضوء، فإذا فرغ من الصلاة استقبل القبلة وأحرم. ثم إن كان متمتعا قال: "لبيك اللهم بعمرة".

وإن كان قارناً قال: "لبيك اللهم بحجة وعمرة". وإن كان مُفرداً قال: "لبيك اللهم حجاً".

ثم يقول: اللهم هذه حجة لا رياء فيها ولا سمعة.

ثم يلبي بما لبى النبي صلى الله عليه وسلم به وهو: "لبيك اللهم لبيك. لبيك لا شريك لك لبيك. لبيك لا شريك لك لبيك. إن الحمد والنعمة لك والملك لا شريك لك"، وكان من تلبيته صلى الله عليه وسلم: "لبيك إله الحق" وكان ابن عمر يزيد في التلبية قوله: "لبيك وسعديك، والخير بيديك. والرغباء إليك والعمل". يرفع الرجل صوته بذلك، وأما المرأة فتقول بقدر ما يسمع من بجنبها، إلا أن يكون بجانبها رجل ليس من محارمها فإنها تلبى سرًا.

والتلبية مشروعة في العمرة من الإحرام إلى أن يبدأ في الطواف.

وية الحج من الإحرام إلى أن يرمي جمرة العقبة يوم العيد

#### الطواف حول الكعبة:

فإذا دخل المسجد الحرام قدم رجله اليمنى وقال: بسم الله، والصلاة والسلام على رسول الله، اللهم اغفر لي ذنوبي، وافتح لي أبواب رحمتك، أعوذ بالله العظيم، ويوجهه الكريم، فيسلطانه القديم من الشيطان الرجيم، ثم يتقدم إلى الحجر الأسبود ليبتدئ الطواف فيستلم الحجر بيده اليمنى ويقبله، فإن لم يتيسر تقبيله استلمه بيده وقبل يده (والاستلام هو مسح الحجر بيده) فإن لم يتيسر استلامه بيده فإنه يستقبل الحجر ويشير اليه بيده ويكبر، ولا يقبل يده.

فإذا بلغ الركن اليماني (وهو ثالث الأركان بعد الحجر الأسبود) استلمه من غير تقبيل ولا



بعد طواف الإفاضة.

#### الحلق أو التقصير:

فإذا أتم المتمتع سعيه سبعة أشواط حلق رأسه إن كان رجلاً، أو قصر من شعره، ويجب أن يكون الرحلق شاملا لجميع الرأس، وكذلك التقصير يعم به جميع جهات الرأس، والحلق أفضل من التقصير لأن النبي صلى الله عليه وسلم: " دعا للمحلقين ثلاثا وللمقصرين مرة " (رواه مسلم).

وأما المرأة فإنها تُقصّر من شعرها بمقدار أنملة. وبهذه الأعمال تمت العمرة للمتمتع، ويتحلل بعدها إحلالًا كاملًا، ويفعل كما يفعل المُحلّون من اللباس والطيب وإتيان زوجته وغير ذلك.

وأما المفرد والقارن فإنها لا يحلقان ولا يقصران ولا يتحللان من إحرامهما، بل يبقيان محرمان حتى يحلاً يوم العيد بعد رمي جمرة العقبة والحلق أو التقصير.

#### يوم التروية:

شم إذا كان يوم التروية وهو اليوم الثامن من ذي الحجة يحرم المتمتع بالحج ضحى من مكانه الذي هو فيه من مكة، ويستحب أن يفعل عند إحرامه بالعمرة من الغسل والطيب والصلاة فينوي الإحرام بالحج ويلبي، فيقول: "لبيك اللهم حجًا".

ويُستحب له الجهر بالتلبية إلى أن يبتدئ برمي جمرة العقبة يوم العيد.

#### الذهاب الى مني:

ثم يخرج إلى منى فيصلي بها الظهر والعصر والمغرب والعشاء والفجر قصرًا من غير جمع؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم "كان يقصر بمنى ولا يجمع".

#### الحج عرفة:

فإذا طلعت الشمس يوم عرفة سار من منى إلى عرفة فنزل بنمرة إلى وقت الظهر (ونمرة مكان قبل عرفة مباشرة) إن تيسر له والا فلا حرج لأن النزول بنمرة سنة وليس بواجب، فإذا زالت الشمس (أي دخل وقت صلاة الظهر) صلى الظهر والعصر ركعتين ركعتين يجمع بينهما جمع تقديم كما فعل النبي صلى الله عليه وسلم ليطول وقت الوقوف والدعاء.

ثم يتفرغ بعد الصلاة للذكر والدعاء والتضرع إلى الله عز وجل ويدعو بما أحب رافعًا يديه تكبير، فإن لم يتيسر له استلامه انصرف، ويقول بين الركن اليماني والحجر الأسود: (ربنا أتنا في الدنيا حسنة وقنا عذاب النار) (رواه أبو داود وحسنه الألباني في صحيح أبى داود 1777).

وكلما مر بالحجر الأسود استقبله وكبر، ويقول في بقية طوافه ما أحب من ذكر ودعاء وقراءة قرآن فإنما جعل الطواف بالبيت لإقامة ذكر الله تعالى.

#### السعى بين الصفا والمروة:

ثم يخرج إلى المسعى فإذا دياً من الصفا قرأ: (إنَّ الصَّفَا وَالْرُودَّ مِنْ شَعَائِرِ اللَّهِ) ويقول: (نبدأ بما بدأ الله به) ثم يرقى على الصفا حتى يرى الكعبة فيستقبلها ويرفع يديه فيحمد الله ويدعو بما شاء أن يدعو. وكان من دعاء النبي صلى الله عليه وسلم هنا: (لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير. لا إله إلا الله وحده أنجز وعده، ونصر عبده، وهزم الأحزاب وحده) (رواه مسلم: و111).

يكرر ذلك ثلاث مرات ويدعو بين ذلك. فيقول هذا الذكر ثم يدعو، ثم يقوله الثانية ثم يدعو، ثم يقوله الثانية ثم يدعو بعد الثالثة.

فإذا بلغ العلم الأخضر ركض ركضًا شديدًا بقدر ما يستطيع ولا يوْذي أحداً لما ثبت أن النبي صلى الله عليه وسلم سعى بين الصفا والمروة وهو يقول: (لا يُقطع الأبطح إلا شَدًّا) أي: إلا عَدُواً. رواه ابن ماجه وصححه الألباني في صحيح ابن ماجه (٢٤١٩). والأبطح: المسافة بين العلمين الأخضرين الموجودين الأن.

فإذا بلغ العلم الأخضر الثاني مشى كعادته حتى يصل إلى المروة فيرقى عليها ويستقبل القبلة ويرفع يديه ويقول ما قاله على الصفا، ثم ينزل من المروة إلى الصفا فيمشي في موضع مشيه ويسعى في موضع سعيه، فإذا وصل الصفا فعل كما فعل أول مرة، وهكذا المروة حتى يُكمَّل سبعة أشواط، ويقول في سعيه ما أحب من ذكر ودعاء وقراءة قرآن.

تنبيه

المتمتع يسعى للعمرة، وأما المضرد والقارن فيسعيان للحج، ولهما أن يؤخرا السعي إلى ما



الإحرام).

والسنة أن يتطيب إذا أراد النزول إلى مكة للطواف بعد الرمي والحلق لقول عائشة رضي الله عنها: "كنت أطيب النبي صلى الله عليه وسلم لإحرامه قبل أن يحرم ولحله قبل أن يطوف بالبيت " (رواد البخاري ١٥٣٩) ومسلم ١١٨٩).

#### العودة إلى مثي:

ثم بعد الطواف والسعي يرجع إلى منى فيبيت بها ليلتي اليوم الحادي عشر والثاني عشر ويرمي الجمرات الثلاث في اليومين إذا زالت الشمس، والأفضل أن يذهب للرمي ماشيا وان ركب فلا بأس فيرمي الجمرة الأولى وهي أبعد الجمرات عن مكة، وهي التي تني مسجد الخيف بسبع حصيات متعاقبات واحدة بعد الأخرى ويكبر بعد كل حصاة ثم يتقدم قليلاً ويدعو دعاء طويلاً بما أحب فإن شق عليه طول الوقوف والدعاء دعا بما يسهل عليه ولو قليلاً ليحصل السنة.

ثم يرمي الجمرة الوسطى بسبع حصيات متعاقبات يكبر مع كل حصاة ثم يأخذ ذات الشمال فيقف مستقبل القبلة رافعا يديه ويدعو دعاء طويلا إن تيسر له والا وقف بقدر ما يتيسر ولا ينبغي أن يترك الوقوف للدعاء لأنه سنة وكثير من الناس يهمله إما جهلاً أو تهاوناً، وكلما أضيعت السنة كان فعلها ونشرها بين الناس أوكد لنلا تترك وتموت.

ثم يرمي جمرة العقبة بسبع حصيات متعاقبات يكبر مع كل حصاة ثم ينصرف ولا يدعو بعدها.

فإذا أتم رمي الجمار في اليوم الثاني عشر فإن شاء تعجَّل وخرج من منى، وإن شاء تأخر فبات بها ليلة الثالث عشر ورمى الجمار الثلاث بعد الزوال كما سبق، والتأخر أفضل.

#### طواف الوداع:

فإذا أراد الخروج من مكة إلى بلده لم يخرج حتى يطوف للوداع لقول النبي صلى الله عليه وسلم: " لا ينفر أحدُ حتى يكون آخر عهده بالبيت" (رواه مسلم ١٣٢٧). والله يقول الحق وهو يهدي السبيل والحمد لله رب العالمين.

مستقبل القبلة ولو كان جبل عرفات خلفه؛ لأن السُنة استقبال القبلة لا الجبل وقد وقف النبي صلى الله عليه وسلم عند الجبل وقال: "وقفت ههنا وعرفة كلها موقف".

وكّان أكثر دعاء النبي صلى الله عليه وسلم في ذلك الموقف العظيم: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير. فإن خير الدعاء دعاء يوم عرفة. الذهاب إلى مزد لفة

فإذا غربت الشمس سار إلى مزدلفة... فإذا وصلها صلى المغرب والعشاء بأذان واحد واقامتين.

ويبيت بمزدلفة فإذا تبين الفجر صلى الفجر مبكرًا باذان وإقامة ثم قصد المشعر الحرام (وهو موضع المسجد الموجود بمزدلفة) فوحد الله وكبره ودعا بما أحب حتى يسفر جدا (والإسفار هو ظهور ضوء النهار قبل طلوع الشمس) وإن لم يتيسر له الذهاب إلى المشعر الحرام دعا في مكانه لقول النبي صلى الله عليه وسلم "وقفت ههنا وجمعٌ (أي مزدلفة) كلها موقف". ويكون حال الذكر والدعاء مستقبل القبلة رافعا يديه.

#### الذهاب إلى مثى:

فإذا أسفر جدًا سار قبل أن تطلع الشمس الى منى ويسرع في وادي محسر (وهو واد بين مزدلفة ومنى)؛ فإذا وصل إلى منى رمى جمرة العقبة وهي الأخيرة مما يلي مكة (فهي أقرب الجمرات إلى مكة) بسبع حصيات متعاقبات واحدة بعد الأخرى كل واحدة بقدر حبّة الفول تقريبا يُكبر مع كل حصاة (والسنة عند رمي جمرة العقبة أن يستقبل الجمرة ويجعل مكة عن يساره. ومنى عن يمينه).

#### ذبح الهدي:

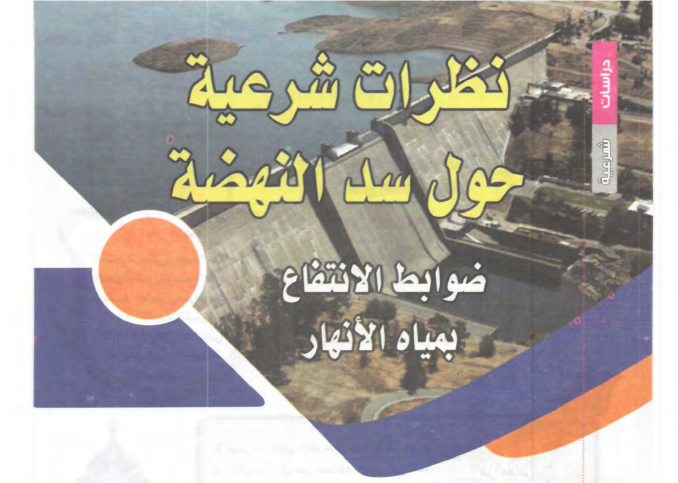
فإذا فرغ من الرمي ذبح هديه ثم حلق رأسه أو قَصُر إن كان ذكرًا، وأما المرأة فتقصر من شعرها بمقدار أنملة (وبهذا يتحل المُحُرم التحلل الأول، فيحل له كل شيء إلا جماع زوجته). طواف الافاضة:

ثم ينزل إلى مكة فيطوف طواف الإفاضة ويسعى سعي الحج (ثم يتحلل التحلل الثاني فيحل له كل شيء حرم عليه بسبب





Upload by: altawhedmag.com





الحمد لله رب العالمين،

والصلاة والسلام على خير

(تنویه: أعتذر عن مقالة

الشهر في سلسلة الحجاب

لتكليف المجلة لي بكتابة

١- قد يُثار سؤال: ما علاقة

سد النهضة بالشرع؟ أقول:

إن الإسلام دين يشمل

جوانب الحياة المختلفة،

ولا يعنى ذلك أن الأدلة من

القرآن والسنة تتناول كل

مسألة من مسائل الحياة

بخصوصها، فهذا غير

متصور، لكن هناك أدلة

المرسلين، وبعد:

هذا المقال).

د. متولى البراجيلي

إجمالية ومقاصد شرعية وقواعد أصولية وفقهية كلية تندرج تحتها آلاف المسائل قديمها وحديثها.

٢- مسألة المياه والأنهار ليست من المسائل المعاصرة فقط، بل تكلم فيها الفقهاء الأقدمون، فالمياه عصب الحياة، والأنهار مازالت تجري من قديم الزمان، وعلى ضفافها قامت الحضارات المختلفة، فالناس

يحتاجون إلى تنظيم أمر

المياه والأنهار، وهي تندرج عند الفقهاء تحت ما يسمى (حق الارتفاق).

٣- حق الارتفاق: هو الحق المقرر على عقار لنفعة عقار لشخص آخر أو لنفعة شخص آخر تبعا للكية ذلك العقار (تعريف العقار: المال ينقسم إلى قسمين؛ عقار ومنقول، العقار هو ما له أصل وقرار مثل الأرض والديار والأنهار ونحو ذلك، أما المنقول فهو عكس ذلك، إذ هو يشمل كل ما يمكن نقله من مكان لأخر كالذهب والفضة والسلع الماعة،

وغيرها). (انظر الموسوعة الفقهية الكويتية ٢٦٣/٣٩-٢٦٤, الفقه الإسلامي وأدلته د. وهبة الزحيلي ۲۹۰۰/٤).

أ- الأنهار وحق الارتفاق: حسب التعريف السابق: فالأنهار عقار غير منقول. وفيها أربعة حقوق: ١- حق الشرب ٢- حق المشيل. حق المجرى ٤- حق المسيل. المستحق من الماء لسقيا الزرع والأشجار.

٢- حق الشفة: هو حق شرب الإنسان والدواب والاستعمال المنزلي، وسُمي بذلك لأن الشرب عادة يكون بالشفة (الفم).

المجرى: هو حق المجرى: هو حق صاحب الأرض البعيدة عن مجرى الماء في إجراء الماء من ملك جاره إلى أرضه لسقيها، وليس للجار أن يمنع مرور الماء لأرض جاره والا كان له إجراؤه جبرًا عنه دفعًا للضرر عنه.

المياه غير الصالحة عن المياه غير الصالحة عن الأرض، وهو كحكم حق المجرى ليس لأحد منعه الإذا حدث ضرربين (انظر الفقه الإسلامي وأدلته د. الزحيلي ١٩٠١-٢٩٠١). الفقه الإرتفاق في الأملاك أو العرب والحسور ونحوها مما لا المرتفاق فيه أحد، فحق الارتفاق فيه أحد، فحق الارتفاق فيه ثابت للناس جميعًا. ب- الارتفاق في المرتفاق في المرت

الأملاك الخاصة الملوكة لفرد، لا يثبت حق الارتفاق عليها إلا بإذن المالك (انظر موسوعة الفقه الإسلامي للتويجري ٣/٥٠٣).

وحق الارتفاق ثابت، وشرطه أن لا يؤدي استعماله إلى الإضرار بالغير، فإن أضر به قال الأمام أحمد فله منعه (انظر الجامع لعلوم الإمام أحمد ٣٨٢-٣٨٢).

الم الأنهار العامة كالنيل والفرات ودجلة ونحوهم من الأنهار العظيمة، لكل وحد الانتفاع بالماء لنفسه ودوابه وأراضيه، بشرط عدم الإضرار بالغير، والأصل في ذلك حديث قال: قال رسول الله عنهما الله عليه وسلم: "المسلمون شركاء في ثلاث؛ الماء والكلا والنار" (صحيح أبي داود الإدرا).

وقد ذهب أكثر أهل العلم إلى أنه لا يمنع فضل الماء الجاري والنابع مطلقًا. (انظر: جامع العلوم والحكم (۲۷/۳).

وأما الماء فالمراد به هنا المياه المباحة النابعة في موضع لا يختص بأحد ولا صنع الأدميين في إنباعها وإجرائها كالفرات وجيحون والنيل وسائر أودية العالم والعيون في الجبال وسيول الأمطار فالناس فيه سواء. (انظر: طرح التثريب للبي الفضل زين الدين العراقي

1/3/1).

وعليه فإنه لا يجوز أن يُمنع ماء الأنهار عن المنتفعين به، فإن مياه الأنهار تتكون عن طريق الأمطار، وهذا بقدرة الله تعالى وليس لأحد دخل فيه، وفي الحديث عن عبادة بن الصامت رضي الله عنه "قضى رسول الله عليه وسلم أن لا ضرر ولا ضرار" (صحيح ابن ماجه وغيره).

وهذا الحديث أصل عظيم وقاعدة شرعية وهو من جوامع كلمه صلى الله عليه وسلم. فلا يجوز لأحد أن يدخل الضرعلى نفسه أو يضر بالأخرين، وقد أخذ من هذا الحديث القاعدة يرزال. ومعناها أنه تجب إزالته؛ لأن الإخبار في كلام شرح القواعد الفقهية شرح القواعد الفقهية للأحمد بن الشيخ محمد الزرقا ص١٧٧).

إنواع حقوق الارتفاق في الأنهار العامة:

ا- حق الشرب، ٢- حق الشفة. فالناس سواء في الشفة. فالناس سواء في أحد بحق من هذه الحقوق أحد بحق من هذه الحقوق ليست مملوكة لأحد، وإنما عليه وينتفع بها), ويلحق عليه وينتفع بها), ويلحق فحكمها: لا ملك لأحد فيها لا من أحرز شينا منها بإناء. فهو (ماء النهر)

حق لجماعة السلمين بلا خلاف، بل لكل الناس الذين يمر عليهم النهر أن يشربوا منه ويتوضؤوا وغير ذلك، ويسقوا أراضيهم ودوابهم وغير ذلك. (انظر الفقه الإسلامي وأدلته للزحيلي ٤/٠٠٠/٤، وانظر في ذلك بتوسع: حقوق الارتفاق المتعلقة بالمياه في الشريعة الاسلامية دراسة فقهية مقارنة د. جابر إسماعيل الحجاحجة. وإبراهيم أحمد أبو العدس، بحث منشور على موقع دار الإفتاء الأردنية).

قلت: وكذلك يثبت فيها حق الحرى، وهو حق لصاحب الأرض البعيدة عن الماء ومجراه، فلیس لن بمر به الماء أولا أن يمنع مرور الماء لأرض جاره البعيدة، والا كان له إجراؤه جيرا عنه، دفعًا للضرر عنه، وكذلك حق المسيل إن احتيج اليه. قال ابن مسعود رضي الله عنه: "أسفل النهر آمر على أهل أعلاه حتى يرووا". قال السرخسي: وفيه دليل أنه ليس لأهل الأعلى أن يسكروا (يسدوا أو يغلقوا) النهر ويحبسوا الماء عن أهل الأسفل: لأن حقهم جميعًا ثابت، فلا يكون لبعضهم أن يمنع حق الباقين ويختص بذلك، وفيه دليل على أنه إذا كان الماء في النهر حيث لا يجرى في أرض كل واحد منهم إلا بالسكر، فإنه بيدا بأهل الأسفل حتى يرووا، 40 ثم بعد ذلك لأهل الأعلى

أن يسكروا ليرتضع الماء إلى أراضيهم، وهذا لأن في السكر إحداث شيء في وسط النهر المشترك، ولا يجوز ذلك في حق جميع الشركاء، وحق أهل الأسفل ثابت ما لم يرووا، فكان لهم أن يمنعوا أهل الأعلى من السكر، ولهذا سماهم آمرا؛ لأن لهم أن يمنعوا أهل الأعلى من السكر، وعليهم طاعتهم في ذلك .. ثم قال والأنهار العظام كجيحون وسيحون وفرات ودجلة والنيل، فإن الانتفاع بها بمنزلة الانتفاع بالشمس والهواء، ويستوى في ذلك السلمون وغيرهم، وليس لأحد أن يمنع أحدا من ذلك .. ومرادهم من لفظة الشركة بين الناس بيان أصل الإباحة والمساواة بين الناس في الانتفاء، لا أنه مملوك لهم فالماء في هذه الأودية ليس بملك لأحد (انظر المسوط للسرخسي 77/771-071)-

بل إن حق الشفة لا يجوز منعه من سائر المياه، فليس لأحد منع الناس من حق الشفة، حتى لو كان ذلك من مياه العيون والأبار والحياض الملوكة لشخص، فهذا يثبت فيه حق الشفة دون حق الشرب، فإن أبي صاحب الماء ومنع الناس عن الاستقاء الأنفسهم ودوابهم، كان لهم قتاله حتى بنالوا حاجتهم، إذا ثم يجدوا ماءُ قريبًا آخر (انظر الفقه الإسلامي وأدلته للزحيلي ٢/٤٥٥٧). قال السخاوي عن السكر

(الاغلاق) .. فليس لبعض الشركاء أن يحدث فيها شيئا بدون إذن الشركاء.. (انظر 1 (1V8/77 ).

٨- القاعدة الفقهية: القديم يترك على قدمه:

وذلك في حال التنازع بين الشركاء: ومعنى هذه القاعدة أن المتنازع فيه اذا كان قديما تراعي فيه حالته التي هو عليها من القديم، بلا زيادة ولا نقص ولا تغيير ولا تحويل. وكذا لو تنازع أهل النهرفي أنصبة المياه (عن طريق الكوى - الفتحات-)، وأرادوا أن يُغيروا، فليس لهم ذلك؛ لأن الأصل في حنس هذا أن ما كان قديمًا يُتَرِكُ على حاله ولا يغير إلا بحجة (انظر شرح القواعد الفقهية أحمد الزرقا صـ٩٥-٩٦).

وهذه القاعدة قريبة من قاعدة: الأصل بقاء ما كان على ما كان، والأخذ بهذه القواعد يفيد في استقرار الأمور وثبوتها حتى يثبت ما يغيرها ويزيلها (انظر القواعد الفقهية وتطبيقاتها في المذاهب الأربعة د. مصطفى الزحيلي -(140/1

قال السرخسى:.... الأصل أن ما وجد قديما يترك على حاله ولا بغير الا بحجة. وقال:... الماء في هذه الأنهار (العظيمة) على أصل الاباحة، ليس لأحد فيه حق على الخصوص.... فالانتفاع به كالانتفاع بالشمس، ولكل قوم شرب

أرضهم ونخلهم وشجرهم، لا يُحْسِي عن أحد دون أحد، وإن أراد رجل أن يكري منه نهرًا في أرض، فإن كان ذلك يضر بالنهر الأعظم لم بكن له ذلك، وإن كان لا يضربه فله ذلك (انظر المسوط ٢٣/١٧٤-١٨٨, الفقه الإسلامي وأدلته للزحيلي ١٩٦٢٥).

قال في فتح القدير .... ويمنع من أن يوسع فم النهر؛ لأنه يكسر ضفة النهر ويزيد على مقدار حقه في أخذ الماء. ثم قال:.... القديم يترك على قدمه لظهور الحق فيه (انظر أصول الفقه والقواعد الفقهية للكمال بن همام ۱۰/۱۰ وبعدها).

٩- لا بحوز بناء قنطرة أو سد أو غير ذلك إلا بالتراضى بين الشركاء؛ بناءً على قاعدة "لا ضرر ولا ضرار"، وقاعدة "الضرر يزال". وقد سئل ابن عابدین فے نهر مشترك بين جماعة لهم فيه حق الشرب من قديم الزمان يسقى أراضيهم بحسب تصييهم منه، أراد أحد

الشركاء أن يسوق نصيبه من النهر المرقوم بالأ رضاهم إلى أرض له أخرى ليس لها من النهر حق شرب، فهل ليس له ذلك إلا برضا بقية الشركاء؟ فأجاب: نعم (انظر العقود الدرية في تنقيح الفتاوى الحامدية 1/177)-

١٠- هل يملك الماء من ظهرت في أرضه؟

يقول ابن قدامة: "وأما المعادن الجارية كالقار والنفط والماء، فهل يملكها من ظهرت في ملكه؟ فيه روايتان أظهرهما لا يملكها: لقول النبي صلى الله عليه وسلم: "الناس شركاء ق ثلاث؛ في الماء والكلا والنار"، ولأنها ليست من أجزاء الأرض فلم يملكها يملك الأرض (انظر المفنى -(277/0

إن مقتضى العدل شرعا وعقلا وعرفا أن لا يتم تغییر ما تعارف علیه الناس وتدور عليه حياتهم، إلا برضا جميع الأطراف. فليس لأحد شركاء النهر أن يشق جدولا من النهر أو يحجر الماء بسد أو يوسّع

النهر عنده، إلا بالتراضي بين جميع الشركاء. خلاصة البحث:

١- الشرع يشمل جميع جوانب الحياة.

٢- الماه والأنهار تكلم فيها الفقهاء القدامي تحت ما يسمى بحق الارتفاق.

٣- المياه فيها أربعة حقوق: حق الشرب، حق الشفة، حق المجرى، حق المسيل.

٤- حق الارتفاق في الأنهار العظيمة ثابت لكل من يمر به النهر.

٥- الأنهار العظيمة ليست حكرًا على أحد، فلا يستأثر أحد بها ويمنعها عن الآخرين، فهي كالشمس والهواء، ويستوى في ذلك السلمون وغيرهم، والأصل في ذلك حديث النبي صلى الله عليه وسلم: "السلمون شركاء في ثلاث: الماء والكلا والنار" (صحيح أبي داود ٣٤٧٧), ولقاعدة: "الضرر يزال"، ولقاعدة "القديم يترك على قدمه".

٦- وجوب مراعاة العدالة بين سائر المنتفعين من النهر

والحمد لله رب العالمين.

#### wolselie

تُولِيُّ الى رحمة الله الشيخ /مجدى قاسم. ثائب رئيس فرع بلقاس، وتتقدم أسرة تحرير الجلة بخالص العزاء الأسرة الشيخ. وتسأل الله أن تغفر له وأن يرحمه رحمة واسعة، وأن يدخله فسيح جناته، وأن يرزق أهله الصبر والسلوان.

لله ما آخذ وله ما أعطى وكل شيء عنده بأجل ه



والسُّعَة، بل تعلقوا بالله رجالاً ونساءً، كبارًا وصغارًا حتى رأينا الشيوخ والشباب والنساء والأطفال يقرؤون القرآن زمان القصف، ويتكرون الله ويكبرونه ويحمدونه أوان العصف، لأنَّ القوم احتسبوا أنفسهم لله، وباعُوها رخيصة من أجل المسجد الأقصى. فجزاهم الله عن الإسلام وأهله خيرًا، ومن عرف للإسلام حقه، وحفظ للدين حظه، وعظم حرمته، وأعلى حجته، عظم هؤلاء المرابطين، ورفع شأن أولئك المجاهدين، وأظهر حُجَتهم، وأبان فضيلتهم.

صمود غرة ية حلوق اليهود غصة:

إن الأمور كلها بيد الله كما قال الله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ ٱلْأَمْرُ كُلُّهُ ، (آل عمران: ١٥٤)؛ فلا يُستنجز الخير إلا منه، ولا يستدفع الشر إلا به، ولقد وفق الله وأعان وسدد خطا المرابطين ممن تعلق به واستعان، ودفع الله البأس عنهم لما صاروا كمرضوص البنيان، ودحر جيش الناطل لما وكلوا أمر عدوهم إليه، وعرف صدقهم وتوكلهم عليه، ولقد ضربوا مثلا شرودا في الثبات، وحققوا نوعًا فريدا من الفدائية، وحازوا منقبة بكرًا في الصَّمُود، فلم بهنوا ولم يضعفوا ولم يستكينوا، وتحقق فيهم قوله سيحانه: ﴿ وَكُأْتِن مِن نِّي قَائِلٌ مَعَهُ رَبَيُّونَ كَيْدِ فَمَا وَهَنُوا لِمَا أَصَابَهُمْ فِي صَبِيلُ أَتَّهِ وَمَا ضَعُفُوا وَمَا اَسْتَكَانُواْ وَاللَّهُ يُمِتُ الصَّندِينَ ۞ وَمَاكَانَ فَوْلَهُمْ إِلَّا أَن قَالُوا رَبُّنَا ٱغْفِرْ لَنَا ذُنُونِنَا وَإِسْرَافَنَا فِي أَمْرِنَا وَقَبَتْ أَقْدَامَنَا وَأَنْصُرُفَا عَلَى ٱلْفَوْمِ ٱلْكَفِرِينَ (آل عمران: -(1EV-157

وروى الدخاري ومسلم عن المفيرة بن شعبة أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "لا تزال طائفة من أمتى ظاهرين حتى يأتيهم أمر الله وهم ظاهرون". ومن لاحظ همم وشجاعة القوم، وقرأ جهادهم؛ استزرى ما هو فيه واحتقره، ولم يبال به بالة، فقد كان أهل غزة كأنهم نحوم الليل. أو أحلاس ظهور الخيل، يضرون أسنمة النجاد، بتلك الجياد، وكأنهم ربطوا الأفراس بالأمراس (أي: الجبال)، ولم بميلوا مع من مال إلى الدعة والنعاس.

جزى الله أهل فلسطين عن الأقصى وفلسطين خيراء أهل فلسطين في رياط إلى أن تقوم الساعة،

وقد خاضت جارتنا الحبيبة، هذه الحرب الأخيرة مع اليهود مُكرهة لا مختارة، إذ إنَّ العدو قد بدأ بالعُدوان كعادَته فاعْتدى في القدس على المصلين، وهدم بيوت الأمنين، وأخرجوهم من بيوتهم مُجردين من كل يمُلكون ومشرِّدين، وكان من آخر هذه الجراح إخراج السالمين من حي الشيخ جراح، فكان لا ند من هنة لاخواننا المستضعفين في فلسطين. وقد صار نصرهم حديثًا للسمَّار، مقالاً جاريًا بين نقلة الأخيار، حتى تهودي ذكره في الأقطار، وبلغ أمره ما بلغ الليل والنهار، ومع أنهم عزل من السلاح إلا أنهم كانوا حُماة صدق، وكماة -شجعان- حق، ولو كره المجرمون.

طلع السبع من غايه كاشرا عن أنيايه:

بطرف قد مُلى صَلْفًا، وأنف قد حُشى أنفًا خرج يهود الغدر على المصلين المسالمين ف السجد الأقصى يدعونهم عنه دعا، ويطردونهم منه طردًا، ظانين أن الأمر سيمر مرور الكرام، فانعكس عمل اليهود عليهم حتى صار ظلمهم عناءً، وبغيهم وباءً، ثم لما أرادوا هدم غزة وإحراق بيوتها بمدافعهم خرجت أسود غزة من غابها، منتفخة في اهابها، كاشرة عن أنيابها، فألبسوا البهود لباس الخوف، وكسوهم كساء الرعب، وشعرت يهود أن الخطب مُلم. وأن الحادث مُهم، حتى رجعوا خاستين. وعاد أمرهم هياءً، وحريهم المسلمين عليهم بلاءً، ولله الأمر من قبل ومن

الاستعائة بالله مفتاح النصر:

قَالَ تَعَالَى: « قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ أَسْتَعِيتُواْ بِأَلَّهِ وَأَصْبُرُوا إِنَّ ٱلْأَرْضَ لِلَّهِ مُورِثُهُمَا مَن يَكُلُّهُ مِنْ عِبَادِهِ وَٱلْعَنِقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ ، (الأعراف: ١٢٨).

لقد رأينا هؤلاء الأبطال وهم يقدمون التضحيات ويدفعون الثمن أرواحيا من الشهداء حتى بلغوا مأربهم النفيس، وأرغموا أنوف عدوهم البثيس، وكانوا خير الفرسان، وأفضل الراكضين في الميدان، وأجبروا العالم كله على الاحترام لهم والاذعان، بما تحملوا من الشقة والنصب، وحققوا جهاد الدفع، فلم مؤثروا البطالة والدعة، ولم يستلدوا الراحة

وهم يواجهون عـدُوا لئيمًا، شرس الْخُلقِ. صعب الشّكيمة، مدجَّجًا بالسّلاح، كامل العُدة والعتّاد، غير أن الله قد وهب المقادسة صفات يغلبون بها اليهود، ويرهبون بها عدو الله وعدوهم.

حدث عن النعر ولا حرج:

ليس الخبر كالخبر، وفي الحديث: "ليس الخبر كالمعاينة" لقد رأينا أهل مصر يجودون بالمال والمؤن والدواء والغذاء تطوعا وتبرعا لإخوانهم الستضعفين، وهو واجب من واجبات الأخوة في الإسلام، قال تعالى: ﴿ إِنَّا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخُونٌ مُأْسَلِحُوا يَنَ لَغُويَكُمْ وَانْفُوا اللَّهُ لَمَلَّكُمْ رُحُونَ ، (الحجرات: ١٠)، بل إن قلوب أهل مصر طارت لغزة اشتياقا، وذابت أنضسهم خوفا عليها واحتراقا، حتى علا الضجيج، واشتد الشهيق والنشيج، وغلب على بعض السلمين النواح والصياح، خشية كثرة القتل في المسلمين وفشو الجراح، ولا عجب فمصر مرآة فلسطين، وفي الحديث عن أبي هريرة. عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: المؤمن مرأة المؤمن. والمؤمن أخو المؤمن، بكف عليه ضيعته، ويحوطه من ورائه .. (رواه آدو داود: ۱۸ ۹۱۹).

سَنَبُقَى مصر شامخة رائدة قائدة وإن رغمت أنوف:

إنّ من الإنصاف أن نباهي بموقف مصر، ونفخر بوقفتها مع أبناء غزة العصية على الهزيمة. ونعتز بقيامها المقام المحمود مع أهل فلسطين في هذه المحرب الأخيرة، غير أن من الناس من يعمل على تقزيم شأن مصر، وتقليل قيمتها، والغاء دورها في حماية الأمة من أعدائها، وهذا نأي عن الصواب، ورد للحق، وبعد عن الجادة. وانكار لنور الشمس في ضحاها، وقد أظهر وقوف مصر بجانب غزة الأبية تناقضا وفسادًا لدى الجاحدين لدور مصر المحروسة في التمسك بالمسجد الأقصى القبلة الأولى للمسلمين، بالمسجد الأقصى القبلة الأولى للمسلمين، فوضرة أهلنا في فلسطين ميدان الجهاد والعزة. غير أن اعتراف أهل غزة بدور مصر حسم مادة الخلاف، وقطع شغب الشاغبين، وقمع تشكيك المشككين.

دعوات المسلمين قذفت في قلوب اليهود الرعب:

الدعاءُ سلاح ماض في النصر على الأعداء، به تفتح أبواب النصر وينزل الله باسه بالعتدين،

وإذا ضمرت المراد ونفد الرزاد أو كاد يدركه النفاد، كان الدعاء مخرجًا تنجلي به الأحزان، ويرتدع أهل العدوان، فشد عليه شد الضنين، وأمسك به إمساك البخيل. ومن فضل الله على أهلنا في فلسطين أن المسلمين في مشارق الأرض ومفاريها يحتهدون في الدعاء بالنصر على اليهود. وكان من سالف تقدير الله تعالى أن تدور رحى هذه الحرب على غزة في العشر الأواخر من رمضان، وهي من أفضل أيام وليالي الدنيا بإطلاق، تكون فيها النفوس طاهرة، والقلوب نقية، والصلة بالله قوية، والبصيرة صافية، فكم عاجز أو كسول نشط، وكم بخيل حاد، وغليظ الطبع لأن، وكم منصرف عن الدعاء مشغول عنه أقبل وتضرع، فدعوات المسلمين لا سيما الضعفاء الذين لا يملكون سوى الدعاء كالسيف البتار، والحسام المهند.

قَالَ الأمام البخاري: بابُ من استعان بالضَّعَفَاء والصَّالِحِينَ فِي الْحِرْبِ.

وقال ابن عباس: أخَبرني أَبُو سُفيان، "قال لي قيصر سألتك: أشراف الناس اتبعُوهُ أمْ ضَعفاؤهم، فرعمت ضعفاءهم وهم أتباع

عن مصعب بن سعد، قال: رأى سعد رضي الله عنه مصعب بن سعد، قال: رأى سعد رضي الله عنه أن له فضلاً على من دونه فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «هل تنصرون وترزقون ويدعوات المسلمين، مع عمل المرابطين، جاءت بشائر النصر تلوح في الأفق بعد ما كانت تحجبها غيابات الضعف والانهزام، وهبت نسمات النصر وصال الحق صولته، وجال جولته، وانقشعت سحائب الهزائم، وأقبلت لوائح الانتصار والعزائم، وبعدما ظن الناس أنه قد أفلت الزمام، وضاع الخطام، رفع المسلمون رايات النصر، وتقدموا بعد القهقرى أشواطًا إلى الأمام، وربما دار الفلك دورته فوصل المسلمون من أسباب مجدهم وعزهم ما انقطع.

أتهزأ بالدعاء وتزدريه

وما تدري بما فعل الدعاءُ سهام الليل لا تخطئُ ولكنُ

لها أمد وللأمد انقضاء والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه اجمعين. أما بعد، فنبدأ في هذا اللقاء الحديث عن صلاة المسافر وما يتعلق بها من أحكام ونتكلم عنها في مسائل ونعرض لهذه المسائل تباعًا.

القصر لاختصاصه به،

من قواعد الشريعة:
"المشقة تجلب التيسير".
ولما كان السفر قطعة من
العذاب؛ لقوله صلى الله
عليه وسلم: «السفر قطعة
من العذاب يمنع أحدكم
طعامه وشرابه، ونومه،
فإذا قضى نهمته فليعجل
رتب الشارع على السفر ما
رتب الشارع على السفر ما
ورتب من الرخص، حتى ولو
الأحكام تعلق بعللها العامة،
وإن تخلفت في بعض المصور
والأفراد.

ويختص السفر بأحكام تتعلق به، وتتغير بوجوده، ومن أهمها، قصر الصّلاة الرّباعيّة، وليس للقصر من الأسباب غير السفر؛ ولهذا أضيف السفر إلى

40

د. حمدي طه

الجمع بين الظهر والعصر، والمغرب والعشاء في وقت إحداهما، والجمع أوسع من القصر، ولهذا كان له أسباب أخر غير السفر؛ كالمرض، والاستحاضة، والمطر، والوحل، والريح الشديدة الباردة، ونحوها من الحاجات، وصلاة النافلة على الراحلة أو وسيلة النقل إلى جهة سيره، ترك الرواتب فالسفر عدا راتية الفجر وصيلاة الوتر، ولا يكره له ذلك، مع أنه يكره تركها في الحضر، وإباحة الفطر للصائم، وامتداد

على الحــرة بغير محــرم، وولاية الأبعد.

ويقتصر هذا البحث على ما يتصل بالسفر من حيث قصر الصلاة والجمع والمسوالاة بين الصلاتين المجموعتين.

أولا: مفهوم السفر:

السفر لغة قطع المسافة البعيدة. يقال ذلك إذا خرج للارتحال. السين والضاء والسراء أصبل واحد يدل على الانكشاف والجلاء، والجمع أسفار، وأصل المادة الكشف، والسفر والمسافرون مسافرا؛ لكشفه قناع الكن عن وجهه، وسُمي المسفر المسفرا لأنه يُسفر عن وجوه فيظهر ما كان خافيًا منها.

المجالة دوالقد

45

مدة المسح على الخفين إلى

ثلاثة أيام، وحرمة السفر

(انظر: معجم مقاييس اللغة لابن فارس ۸۲/۳، لسان العرب لابن منظور ۳۲۸/۶، وتاج العروس ۳٤۲/۲۳).

وفي الاصطلاح: السفر هو الخروج على قصد قطع مسافة القصر الشرعية فما فوقها. الموسوعة الفقهية الكويتية ٢٦/٢٥.

#### ثانيا: أنواع السفر:

١- سفرٌ حرام، وهو أن يسافر لفعل ما حرمه الله أو حرمه رسوله صلى الله عليه وسلم، مثل: من يسافر للتجارة في الخمر، والمحرمات، وقطع الطريق، أو سفر المرأة بدون محرم.

٢- سفر واجب، مثل: السفر
 لأداء فريضة الحج، أو الجهاد
 الواجب في سبيل الله.

٣- سيفر مستحب، مثل: السفر للعمرة، أو السفر للحج التنظوع، أو السفر لزيارة الإخوان، وعيادة المرضى، المسجد المساجد الثلاثة: المسجد الحرام ومسجد الحرام ومسجد وزيارة الوالدين أو أحدهما. المتجارة والدراسة والنزهة والمراسة والنزهة والمراسة والنزهة والمراسة والنزهة والمراسة والنزهة والمراسة والنزهة وكل أمر مباح.

ه- سضر مكرود، مثل، سضر الإنسان وحده بدون رفقة الآفي أمر لا بد منه؛ لحديث ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لو يعلم الناس مافي الوحدة ما أعلم ما سار راكب بليل وحده» (رواه البخاري).

فهده أنسواع السيضر التي ذكرها أهل العلم، فيجب

على كل مسلم أن لا يسافر إلى سفر محرم، وينبغي له أن لا يتعمد السفر المكروه، بل يقتصر في جميع أسفاره على السفر الواجب، والمستحب، والمباح.

#### مسألة، ما نوع السفر الذي تختص به رخص السفر؟

اختلف العلماء في نوع السفر اللذي تختص به رخص السفر: من القصر، والجمع، والفطر، والمسح على الخفين ثلاثة أيام، والصلاة على الراحلة تطوعًا على أقوال: القول الأول: اشترط جمهور الفقهاء- المالكية على الراجح والشافعية والحنابلة- في السفر الذي تتغير به الأحكام ألا يكون المسافر عاصيا بسفره. والمراد بالمسافر العاصى بسفره أو سفر المعصية أن يكون الحامل على السفر نفس المعصية كما في الأمثلة السابقة. قال الإمام النووى: "مذهبنا- أي الشافعية-حواز القصر في كل سفر ليس معصية سواء الواجب والطاعة والمساح كسفر التجارة ونحوها ولا يجوزي سفر معصية وبهذا قال مالك وأحمد وجماهير العلماء من الصحابة والتابعين ومن بعدهم" (المجموع شرح المهذب ١/٢٤٣).

ومثله ما إذا انتقل من سفره المباح إلى سفر المعصية بأن أنشأ سفرا مباحا ثم قصد سفرا محرما. ومستندهم في هذا قول الله تعالى: «فمن اضطر غير باغ ولا عاد فلا إثم عليه، أباح الأكل لن لم لم

يكن عاديا ولا باغيا فلا يباح لباغ ولا عاد قال ابن عباس: غير باغ على المسلمين مفارق لجماعتهم يخيف السبيل ولا عاد عليهم (المغني لابن قدامة ٢٠٠/٢).

وأجيب عن الاستدلال بالأية: بأن الضرورة لا تختص بسفر، ولو كانت في سفر فليس السفر المحرم مختصا بقطع الطريق والخروج على الإمام ولم يكن على عهد النبي صلى الله عليه وسلم إمام يخرج عليه، ولا من شرط الخارج أن يكون مسافرًا، وأيضا أكثر المفسرين قالوا المراد بالباغي الذي يبغى المحرم من الطعام مع قدرته على الحلال والعادي الذي يتعدى القدرالذي يحتاج إليه وهذا التفسير هو الصواب دون الأول، وأيضا فقوله (غير باغ) حال من اضطر فيجب أن يكون حال اضطراره وأكله الذي يأكل فيه غير باغ ولا عاد فإنه قال فلا إثم عليه ومعلوم أن الأشم إنما ينفي عن الأكل الذي هو الفعل لا عن نفس الحاجة إليه. (انظر مجموع الفتاوى لابن تىمىلة ١١٢/٢٤).

واست دلوا بالشاعدة الفقهية: (الرخص لا تُناط بالمعاصي) قال الإمام السبيوطي: "ومن شم لا يستبيح العاصي بسفره شيئًا من رخص السفر: من القصر والجمع والفطر والمسح ثلاثًا، والتنفل على الراحلة، وترك الجمعة..... (الأشباه والنظائر (٢٤٥/).

اذ مشروعية الترخص ق السفر للإعانة؛ إذ إن الرخصة تسهيل وتيسير على المكلف، والمسافر سفرًا محرما لا يعان فهو لا يستحق أن يسهل عليه ويرخص له؛ لأن الرخص لا تناط بالمعاصي، ولأن الترخص شرع للإعانة على تحصيل المقصد المباح توصلا إلى الصلحة فلو شرع ها هنا لشرع إعانة على المحرم تحصيلا للمفسدة والشرع متزه عن هذا والنصوص وردت في حق الصحابة وكانت أسفارهم مباحة فلا يثبت الحكم في من سفره مخالف السنفرهم ويتعين حمله على ذلك جمعا بين النصين وقياس العصية على الطاعة بعيد لتضادهما (المغنى لابن قدامة ٢/٠٠١).

وأما قولهم : إن هذا إعانة على العصبة فغلط؛ لأن المسافر مأمور بأن يصلى ركعتين كما هو مأمورأن يصلى بالتيمم، وإذا عدم الماء في السفر المحرم كان عليه أن يتيمم ويصلي وما زاد على الركعتين ليست طاعة ولا مأمورًا بها أحد من المسافرين؛ وإذا فعلها المسافر كان قد فعل منهيًا عنه (انظر: مجموع الفتاوي لابن تيمية ٢٤/١١١).

وقد ألحق الحنابلة بسفر المعصية السفر المكروه فلا يترخص المسافر عندهم إذا كان مسافرا لفعل مكروه (الإنصاف في معرفة الراجح من الخالف للمرداوي ١١/٤). وفي مذهب المالكية

خلاف في الترخص في السفر المكروه فقيل بالمنع وقيل بالحواز. فالمكروه كصيد اللهو فظاهره أن الأصبح تحريم القصر، والصواب عندى أنه يستحب له أن لا يقصر، فإن قصر فلا شيء عليه وعليه تحمل المدونة، ولا يبعد أن يكون هو مراد ابن الحاجب قال ابن شعبان: إن قصر لم يعد للاختلاف فيه. (مواهب الجليل لشرح مختصر الخليل للحطاب -(EAA/Y

القول الثاني: مذهب أبي حنيفة وشيخ الإسلام ابن تيمية وجماعة كثيرة من العلماء كالثوري والأوزاعي، ذهبوا إلى أنه يجوز القصر حتى في السفر المحرم. قال الأمام السيمرقندي من الحنفية: ثم الرخصة، وهي قصر الصلاة وغيره، تثبت بمطلق السفر، سواء كان سفر طاعة كالجهاد والحج أوسفر مباح كالخروج إلى التجارة، أو سفر معصية كالخروج لقطع الطريق ونحوه وهذا عندنا. (تحفة الفقهاء ١٤٩/١).

ومن أدلتهم: عموم الأدلة التي ورد فيها الرخص للمسافر ومنها:

١- قال ابن تيمية رحمه الله: (والحجة مع من جعل القصر والفطر مشروعا في جنس السفر ولم يخص سفرا من سفر وهذا القول هو الصحيح، فإن الكتاب والسنة قد أطلقا السفر، قال تعالى: رفي كاك منك مَّرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَر فَصِدَّةٌ مِنْ أمَّا في (البقرة:١٨٤)، كما

قال تعالى في آية التيمم: « وَإِن كُناكُم مَرْجَنَىٰ أَوْ عَلَىٰ سَفَرِ » (النساء:٣٤). (مجموع الفتاوي ۱۰۹/۲٤). وقول التبي صلى الله عليه وسلم: "إن الله وضع عن المسافر الصوم، وشطر الصلاة". وقول النبي صلى الله عليه وسلم: "إن الله وضع عن المسافر الصوم، وشطر الصلاة".

٢- إن صلاته الركعتين في السفر ليست تحويلا من الأربع، بل هي من الأصل ركعتان والرخصة هو التحويل من الأشقل إلى الأخف وأما صلاة المسافر فهي مضروضة من أول الأمر، ودليلهم ما ورد في الصحيح عن عائشة رضى الله عنها: "أول ما فرضت الصلاة ركعتين ثم سافر النبي صلى الله عليه وسلم؛ فزيد في صلاة الحضر وأقبرت صلاة السفر ركعتين".

قال الشوكاني: "سواء "أي السفر"، كان طاعة أو معصية فهو صواب وأن الأدلة الأنفة الذكر لم تضرق بين سفر وسيضر، ومن ادعى فعليه الدليل" (السبيل الجرار

وقيل: لا يُقصر إلا في الحج والعمرة والجهاد؛ لأن الواجب لا يترك الا لواجب، أما السفر المباح والمحرم والمكروه فلا. وقيل: لا يقصر إلا في سفر الطاعة؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم قصري سفر واجب أو مندوب.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

ذو المقعدة ١٤٤١ هـ - العدد ٩٩٥ - السنة الخمسون

الحمد لله والصلاة والسلام علي رسول الله، وبعد. فيُعدُ العبر وديوان المبتدأ والخبر كتابًا نفيسًا جمع فيه صاحبه علمَ من سبقوه مثل: ابن إسحق، والواقدي، وابن سعد، والطبري، وغيرهم فأنشأ ابن خلدون هذا الكتاب فهذب مناحيه، وقريه للأفهام،

وذكر من أتى منذ مبدأ الخليقة إلى عهده، وضمنه بعضًا من العلوم والحكم، فاحتوى فوائد متعددة ومعارف متنوعة، لم يعتمد فيها على مجرد النقل، بل حكم أصول العادة، وقواعد السياسة، وطبيعة العمران والأحوال في الاجتماع الإنساني، وابتكر ابن خلدون وصاغ فلسفة للتاريخ هي بدون شك أعظم ما توصل إليه الفكر البشري في مختلف العصور والأمم.

#### منهج الكتاب

#### 1116

البشر واختلافات طبائعهم والبيئة وأثرها في الإنسان. كما تناول بالدراسة تطور الأمم والشعوب ونشوء الدولة وأسباب انهيارها مُركزاً في تفسير ذلك على مفهوم العصبية. وفي عام ١٩٧٨ انعقد أول مؤتمر دولي بمناسبة مرور ١٠٠٠ عام على تأليف المقدمة (محمد الفوزان، ابن خلدون وفكره التربوي).

محمد محمود فتحي

#### عبد الرحمن بن خلدون

ابن خلدون هو عبد الرحمن بن محمد بن خلدون أبو زيد ولي الدين الحضرمي الإشبيلي خلدون أبو زيد ولي الدين الحضرمي الإشبيلي وترعرع من جامعة الزيتونة، ولي الكتابة والوساطة بين الملوك في بلاد المغرب والأندلس

كتاب العبر، وديوان المبتدأ والخبر في أيام العرب والعجم والبربر، ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر. للعلامة عبد الرحمن بن خلدون يُعَدُ موسوعة تاريخية؛ مجموع في سبع مجلدات. وطبع بعنوان تاريخ ابن خلدون.

يتصدر كتاب العبر كتاب المقدمة. ولم يخرج ابن خلدون في العبر عن الكتابة التقليدية للتاريخ، واحتوت مقدمة الكتاب على عدة آراء وأفكار جعلت الباحثين يعتبرون الرجل مؤسسًا لعلم الاجتماع. واعتبرت لاحقًا مؤلفًا منفصلًا ذا طابع موسوعي إذ يتناول فيه جميع ميادين المعرفة من الشريعة والتاريخ والجغرافيا والاقتصاد والعمران والاجتماع والسياسة والطب. وقد تناول فيه أحوال

# ذو القعدة ٢٤٤٢ هـ - العدد 900 - السنة الرغمسون

ثم انتقل إلى مصر حيث قلده السلطان برقوق قضاء المالكية. ثم استقال من منصبه وانقطع إلى التدريس والتصنيف فكانت مصنفاته من مصادر الفكر العالمي، ومن أشهرها كتاب العبر وديوان المبتدأ والخبر في معرفة أيام العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر.

وابن خلدون مؤرخ من شمال أفريقيا، تونسي المولد أندلسي حضرمي الأصل. عاش بعد تخرجه من جامعة الزيتونة في مختلف مدن شمال أفريقيا، حيث رحل إلى بسكرة وغرناطة وبجاية وتلمسان وفاس، كما توجه إلى مصر، حيث أكرمه سلطانها الظاهر برقوق، وولي فيها قضاء المالكية، وظل بها ما يناهز ربع قرن، ثم اعتزل ابن خلدون الناس وتفرغ سنوات في البحث والتنقيب في العلوم الإنسانية، ليكتب سفره أو ما عرف بمقدمة ابن خلدون مؤسسا لعلم الاجتماع بناءً على الاستنتاج والتحليل في التاريخ وحياة الإنسان.

تُـوُقِظ ابن خلدون عام (٨٠٨ هـ / ١٤٠٦م) عن عمر بلغ ستة وسبعين عامًا ودُفن قرب باب النصر بشمال القاهرة (عبد الرحمن الحضرمي، رحلة ابن خلدون).

#### محتويات الكتاب

يتكون من سبعة أجزاء والجزء الثامن للفهارس، وهو عبارة عن محاولة إسلامية لفهم التاريخ العالمي ويعتبر من أوائل الكتب التي تهتم بعلم الاجتماع، وقد ترجم كتابه إلى العديد من اللغات الحية، وعليه ترتكز مكانة ابن خلدون وشهرته. ولئن كان مسعى ابن خلدون من المقدمة، وهي الجزء الأول من "كتاب العبر"، هو أن يضع نفسه في فئة المؤرخين وأن يقفو أثر المسعودي، إلا أنه يصعب على المراجع أن يصنفه ضمن المؤرخين، كونه أخذ في مقدمته من كل علم بطرف، فتحدث عن كل ما يخص الإنسان من معنويات وماديات، داعماً ما ذهب إليه من آراء بشواهد من القرآن الكريم وديوان العرب الشعري. ونظرا لمكانتها العلمية، فقد حظيت المقدمة منذ أن وقعت عليها الأنظار بعناية المفكرين والمؤرخين وعلماء الاجتماع والفلاسفة واللغويين عربا ومستشرقين. كما

طبعت عدة مرات بتحقيقات مختلفة. وجاء الجزء الثاني ليعالج الانتفاضات التي حدثت من الخوارج وغيرهم. ثم بدأ الجزء الثالث بولاية أسفار على جورجان والري، وانتهى بالخبر عن الآثار التي أظهرها السلطان في أيامه. واستهل الجزء الرابع بالخبر عن فرار أبي إسحاق وبيعة رباح له، وما قارن ذلك من أحداث، وانتهى بولاية القضاء الثالثة والرابعة والخامسة بمصر. وقد أنجزه أولا في مدة خمسة أشهر، من عام (٧٧٩هـ/١٣٧٨م) أثناء إقامته عند بني العريف في قلعة بني سلامة بوهران. ثم نقحه بعد ذلك وهذبه وألحق به تاريخ العرب وأخبار البربر وزناتة، وأهداه إلى المستنصر أبي العباس، الذي تولى إمارة تونس من سنة (٧٧٢ حتى ٩٦٦هـ). وكانت هذه النسخة موجودة حتى عام (١٨٥٨م). كما يفهم من كلام نصر الهوريني في نشرته (١٨٥٨م). فلما ترك تونس إلى مصر عكف على تهذيب الكتاب والزيادة عليه، زهاء (٢٠) سنة، فأضاف إليه الجزء الخاص بملوك العجم، وأقساما أخرى ألحقها بمواضعها.

وقال المقريزي في حديثه عن المقدمة: (لم يعمل مثالها، وإنه لعزيز أن ينال مجتهد منالها، إذ هي زبدة المعارف والعلوم، ونتيجة العقول السليمة والفهوم).

#### النسخ المترجمة

كتب د. عبد الرحمن بدوي عن الكتاب ومخطوطاته وطبعاته وترجماته إلى مختلف اللغات في كتابه: (مؤلفات ابن خلدون) وفيه الحديث عن اثنين من ولاة سوريا في العهد العثماني كان لهما أكبر الأثرفي ترجمة الكتاب إلى التركية ونشره، وهما الوالي صبحي باشا (ت ١٨٨٦م) العلامة الجليل صاحب (عيون الأخبار في النقود والأثار) و(تكملة العبر)، والدوالي أحمد جودت باشا (ت ١٨٩٥) الذي ترجم القسم السادس من المقدمة، وهو أهم أقسامها، وكانت الترجمة التركية الأولى قد أغضاته.

والى كتاب آخر نبحر من خلاله ونرسو على شطأنه.

والحمد لله رب العالمين.

## زوچیات و حلول (۲)

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن تبع هداه. وبعد: ففي هذا العدد إن شاء الله تعالى نواصل الحديث عن حق المرأة حال حدوث مشكلات زوجية بينها وبين زوجها. والمعلوم لدى عموم الناس أنه لا يخلو بيت من مشكلة؛ تقل وتزيد من بيت إلى بيت لاعتبارات كثيرة. حتى بيوت الأنبياء؛ بل نبينا محمد صلى الله عليه وسلم واجهته في بيوت أزواجه مشكلات متعددة، فما بالنا بمن هم دون الأنبياء والصالحين؟ والعبرة تكمن في طريقة المعالجة.

#### إفساد المرأة على زوجها

عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم: "ليسَ منا من خبَّب امرأةً على زوجِها أو عبدا على سيده". (صحيح أبي داود ٢١٧٥). الإسلامُ دينُ العَدْلِ والرَّحمَة، وقد قام على أُسُس مَتينة من شأنها تَقُوينُهُ الرَّوابِط والعلاقات بين أفراد المجتمع المسلم؛ بما يُحقِّق التَّاخِي والتَّالُف، ويحفظ المجتمع من عوامل التَّفكُك والانشقاق.

وَفِيْ هَـذَا الْحِـدِيثُ تَـتَجَلَّي تَعَالِيمُ الإسلام العالِيةُ حيثُ يُحذُر النَّبِيُّ صَلى الله عليه وسلم مَن يُوقعَ العَداوةَ بِين النَّاسِ

#### اعداد ک د. جمال عبد الرحمن

في العلاقات الاجتماعيَّة فيقول: "ليس منا مَن خبَّب امرأة على زَوْجِها". أي ليس على طريقتنا وسُنتنا وأحكام شرعنا، وخبَّب امرأة، أي اهسدها وخدَعها بحيث يُزيِّنُ لها عداوة النزَّوج بديكر مساويه أو يُزيِّنُ لها عداوة النزَّوج بديكر مساويه أو يَزُوجِها، أو يُحسِّن إليها الطلاق؛ ليتزَوَّجَها أو يُروجها، أو يُحسِّن إليها الطلاق؛ ليتزَوَّجَها أو يُروجها، أو يُحسِّن إليها الطلاق؛ ليتزوَّجها أو يُروجها، أو يُحسِّن إليها الطلاق؛ ليتزوَّجها أي المُوروبة أي يُروع من الإفساد، كأن يُزيَّن له الإباق، أي: الهَربَ مِن سيده، أو طلب البيع، أو الإباق، أي: الهَربَ مِن سيده، أو طلب البيع، أو

أيما امرأة سألت زوجها الطلاق من غير ما بأس فحرام عليها رائحة الجنة. يُهيُجه على سُوء معاملته، وغير ذلك من أنواع إيقاع السعداوة بينهما. وقي الحديث: التحديرُ من إيقاع العَداوة بين الناس، وأنّه من الظُلُم البين. (انتهى الشرح من الدرر السنية).

فاذا أفسد مفسد العلاقة بين الزوج وزوجته

شرعت المرأة في محاولة فك رابطة الزوجية وذلك بطلب الطلاق، والشرع الحكيم يدينها عند ذلك خاصة إذا لم يكن سبب الطلاق مقنعًا قبل وسوسة شيطان الإنس والجن.

#### التنفير من طلب الطلاق

عند ذلك تتعثر العشرة بين الزوجين فيفكر أحدهما أو كلاهما في الطلاق، فقبل القدوم على مثل هذه الخطوة ينبغي للمرأة أن تعلم أن الله حذرها من التعجل فيه إذا كانت فرصة الإصلاح قائمة وممكنة.

عن ثوبان رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال:" أيما امرأة سألت زوجها الطلاق من غير ما بأس فحرام عليها رائحة الجنة". (صحيح الجامع: ٢٧٠٦).

والمعنى: "أيما امرأة سالت زوجها الطلاق": وفي رواية "طلاقها" من غير ما بأس" بزيادة "ما" للتأكيد، والبأس: الشدة، أي في غير حالة شدة تدعوها وتلجئها إلى المفارقة كأن تخاف أن لا تقيم حدود الله فيما يجب عليها من حسن الصحبة وجميل العشرة لكراهتها له، أو بأن يضارها لتنخلع منه "فحرام عليها" أي ممنوع عنها "رائحة الجنة". بمعنى لا تدخلها، وعدم الدخول هنا ليس أبديا وإنما تمنع من دخول الجنة حتى تستوفي جزاءها في النار بقدر عصانها.

كذلك على الـزوج ألا يضطر زوجته لطلب الطلاق منه فيحاول أن يضيق عليها لتفارقه بـدون خسائر، ألا فليعلم أن الله

حرم هذا فقال: وَلَا نُسُآرُوهُنَّ المِراة سألت لِسُيَّعُوا عَنْبِنَّ ، (الطلاق: ٦).
والغريب والعجيب أن والطلاق من الزوجين يصل بهما الحال

والعريب والعجيب ان النووجين يصل بهما الحال إلى أن كلا منهما يريد أن يظفر بالآخر وينتصر عليه، ويحرمه من مستحقاته بأي وسيلة كانت حلالاً أو حرامًا، وهـذا فعل الفُسّاق الذين لا

يطبقون شريعة ولا يهتدون سبيلاً.

فالمرأة تريد الطلاق لكن لا تصرح حتى لا تعامل معاملة المختلعة، والرجل يريد الطلاق ولا يصرح حتى لا يخسر كل ما أنفق. وما أمامه وما وراءه. إذا كانوا يخفون ذلك عن العباد فهل نسوا أن رب العباد خلك عن العباد فهل نسوا أن رب العباد عليهم رقيب، يعلم ما لم يصرحوا به للناس وسيحاسبهم عليه؟ قال تعالى: «وَأَعْلَمُوا أَنَّ وسيحاسبهم عليه؟ قال تعالى: «وَأَعْلَمُوا أَنَّ اللّهِ يَعْلَمُ مَا فِي أَعْلَمُوا أَنَّ (البقرة:٢٥٥).

حق التطليق

والطلاق حق للزوج فلا ينبغي أن ينازعه أحد هذا الحق أو يحرضه عليه ما دامت العشرة قائمة بالمعروف. فقد تتسلط أم الزوج وتتبع هواها، وتريد أن تجبر ابنها على تطليق زوجته، وقد يفعل أبوه مثل ذلك.

عن ابن عباس أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "يا أيها الناس؛ ما بال أحدكم يزوّج عبده أمته ثم يريد أن يفرق بينهما؟ إنما الطلاق لمن أخن بالساق" (صحيح الجامع: ٧٨٨٧).

#### امساك بمعروف أو تسريح ياحسان

فإذا تم الطلاق فليكن بالمعروف كالزواج، وإن كان الزواج في هذه الأيام لم يعد أكثره بالمعروف أيضًا إلا من رحم الله، وقليلُ ما هم. عن ابن عباس أن امرأة ثابت بن قيس أتت النبي صلى الله عليه وسلم فقائت: يا رُسُولُ الله، ثابت بنُ قَيْس، ما أعتبُ عليه في ولا دَينِ، ولَكِنْي أكرة الكُفْرَفِيُّ الإسلام،

فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أتردين عليه حديقته وسلم: أتردين عليه قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: اقبل الحديقة وطلقها تطليقة" (صحيح البخارى ٢٧٣٥).

وعن أنسس بن مالك قال: جاءت امرأة ثابت بن

قيس بن شماس إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقالت: يا نبي الله إني أخاف أن أدخل النار، لا أصبر، فقال: "أتردين الحديقة التي أخذتيها منه؟" قالت: نعم، فأرسل إلى ثابت فقال: "خذ منها الحديقة وخل عنها". ففرق النبي صلى الله عليه وسلم بينهما. (الأحاديث المختارة ج٢ ص: ٩٧).

فهذه المرأة الصحابية الورعة لا تحب زوجها من جهة شكله، وإن كانت تشهد له بالخُلق والعبادة، فخافت ألا تحسن عشرته فتدخل النار بسبب تقصيرها في حقه؛ ففارقته بالمعروف كما أمر الله تعالى، وتنازلت له عن مهرها ولم تطمع فيه، فاعتبروا با أولى الأبصار.

#### الزواج الثاني:

أما من بارك الله له في زواجه وزوجته، وشعر بالسعادة الزوجية فأراد أن يستزيد فله ذلك بشرط أن يكون حكيمًا حازمًا وحليمًا عالمًا: بأحكام التعدد وهذه الصفات لا تجتمع في رجل في الغالب.

عن أنس أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "إذا تزوج البكر على الثيب أقام عندها سبعًا، وإذا تزوج الثيب على البكر أقام عندها ثلاثا". (صحيح الجامع: ٢٤٩)، وعليه أن يعدل بينهما، فإن الله يأمر بالعدل والإحسان، وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغي، فلا يجوز للزوج أن يجور، ولا بميل كل الميل فيذرها كالمعلقة.

عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه

للرجل أن يعدد بشرط: أن يكون حازمًا ، حكيمًا، حليمًا، عالًا بأحكام التعدد .

وسلم قال: "من كانت له امرأتان يميل لإحداهما على الأخرى جاءيوم القيامة يجر أحد شقيه ساقطًا أو مائلا" شك يزيد. (مسند الإمام أحمد بن حنبل ج٢ ص٢٩٥، قال الأرناؤوط: على شرط مسلم).

قال الإمام الشوكاني رحمه الله: وفي حديث عائشة الذي

أخرجه البيهقي والحاكم وصحّحه، ولفظ أبي داؤد في رواية؛ كان النبي صلي الله عليه وسلم الا يفضل بغضنا على بغض في القسم من مُكثه عندنا، وكان ما من يؤم الا وهو يبطوف علينا جميعا فيدنو من كل امرأة من عير مسيس حتى يبلغ التي هو يومها فيبيت عندها، وفيه دليل على أنه لا يشترط في العدل بين الزوجات أن يُفرد لكل واحدة ليلة مجالسة غير صاحبة النوبة ومحادثتها، ولهذا كن يجتمعن كل ليلة في بيت صاحبة ولهذا كن يجتمعن كل ليلة في بيت صاحبة ولهذا كن يجوز للزوج للنوبة ومحادثتها، غير صاحبة النوبة ومحادثتها، غير صاحبة النوبة ومحادثتها، غير صاحبة النوبة والدُنو منها واللمس الآ

قُولُهُ: (يُمِيلُ لاحداهُما) فيه دليلُ على تحريم الميل إلى إحدى الزّوجتين دُونَ الأحرى إذا كان ذلك في أمر يملكه الزّوج النّوسمة والطعام والْكسوة. ولا يجبُ على كالْقسمة والطعام والْكسوة. ولا يجبُ على كالمحبنة ونحوها لحديث عائشة الآتي. كالمحبنة ونحوها لحديث عائشة الآتي. وقد ذهب أكثر الأنمة إلى وجوب القسم بين الزّوجات. (وعن عائشة رضي الله عنها قالت: حكان رسول الله- صلى الله عليه وسلم- يقسم فيعدل ويقول: اللهم هذا قسمي فيما أملك فلا تلمني فيما تملك ولا أملك، رواد الحمسة إلا أحمد). (نيل

وللحديث صلة بإذن الله، والحمد لله رب عالم،

#### أولاً: أسباب ذكر هذه القصة:

التخريج والتحقيق.

ا-وجود هذه القصة في بعض كتب السنة الأصلية مثل كتاب «الترغيب والترهيب» للأصبهاني. كما سنبين من التخريج.

٢- والأصبهائي الذي أخرج هذه القصة لم يكن شخصًا عاديًا، خطيبًا أو واعظًا، ولكن قال عنه الإمام الذهبي في تذكرة الحفاظ، قال عنه الإمام الذهبي في تذكرة الحفاظ، (١٠٧٥/١٢٧٧/٤) و الطبقة الخامسة عشرة القاسم إسماعيل بن محمد بن الفضل بن علي القرشي التيمي الطلحي الأصبهائي الملقب بقوام السنة صاحب والترغيب والترهيب، وغير ذلك، ولد سنة سبع وخمسين وأربع مائة. حدَّث عنه: أبو سعد السمعاني والسلفي، وأبو القاسم بن عساكر، وأبو موسى المديني وآخرون، قال أبو موسى: أبو القاسم المديني وآخرون، قال أبو موسى: أبو القاسم الحافظ إمام أنمة وقبة، وأستاذ علماء عصره



قصة سبعينات الأنوف من

لحسنات والدرجات عند الكعبة

وقدوة أهل السنة في زمانه مات يوم الأضحى سنة خمس وثلاثين وخمسمائة».

٣- والحافظ الأصبهاني قد أسند هذا الخبر ومن أسند فقد أحال. وبهذا يستطيع من الحديث صناعته أن يقف على علة هذا الخبر، كما سنبين ذلك من التخريج والتحقيق.

٤- هذا الخبر الذي جاءت به قصة سبعينات الألوف من الحسنات والدرجات وحط السينات عند الكعبة من الأخبار المنكرة التي نبه عليها الإمام ابن القيم في المناز المنيف في الصحيح والضعيف، قصل (١) حيث قال: في الصحيح والضعيف، قصل (١) حيث قال: الحديث موضوعًا، فمنها (١): اشتماله على أمثال هذه المجازفات التي لا يقول مثلها رسول الله صلى الله عليه وسلم وهي كثيرة جدًا كقوله في الحديث المكنوب: ومن قال: لا بعون ألله خلق الله من تلك الكلمة طائرًا له؛ سبعون ألف لسان. لكل لسان سبعون ألف لغة يستغفرون الله له.



دو القعدة ١٤٤٢ هـ - العدد ٩٩٩ - السنة الرخمسو

ومن فعل كذا وكذا أعطى في الجنة سبعين ألف مدينة. في كل مدينة سبعين ألف قصر، في كل قصر سبعون ألف حوراء».

وأمثال هذه المجازفات الباردة التي لا يخلو حال واضعها من الكذب، اهـ.

٥- قلت: وما أورده الإمام ابن القيم من أمثلة للمجازفات التي تنبه على كون الحديث موضوعًا والتي بها سبعينات الألوف.

هذه القاعدة تنطبق تمام الانطباق على خبر هذه القصة حيث جاء فيه كما سنبينه في المتن: «فإذا طاف بالبيت كتب الله له بكل قدم سبعين ألف حسنة، وحط عنه سبعين ألف سيئة، ورفع له سبعين ألف درجة».

٦- ولم نكتف بهذا التنبيه الذي ذكره الإمام ابن القيم في معرفة أن الحديث موضوع ولا يصح: بل لا بد من الصناعة الحديثية والتي بها تستبين العلة وهنا يطمئن القلب للحكم على الحديث بأنه لا يصح بل منكر.

٧- لذلك قال الإمام القاسم في قواعد التحديث الباب السادس في الاسناد (مبحث فضل الإسناد): واعلم: أن الإسناد في أصله خصيصة فاضلة لهذه الأمة ليست لغيرها من الأمم، وقال ابن المبارك: والإسناد من الدين ولولا الإسناد لقال من شاء ما شاء .. أخرجه مسلم .. اه..

قلت: أخرجه مسلم في مقدمة الصحيح، باب الإسناد من الدين، قال: حدثني محمد بن عبد الله بن قهزاد من أهل مرو قال: سمعت عبدان بن عثمان يقول: سمعت عبد الله بن المبارك يقول فذكره.

#### ثانياء المن

رُويَ عن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنه قال: من توضأ فأسبغ الوضوء، ثم أتى الركن ليستلمه خاض في الرحمة. فإذا استلمه، فقال: بسم الله، والله أكبر أشهد أن لا إله إلا الله وحدد لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله، غمرته الرحمة فإذا طاف بالبيت كتب الله له بكل قدم سبعين ألف حسنة وحط عنه سبعين ألف سينة، ورفع له سبعين

ألف درجة وشفع في سبعين من أهل بيته، فإذا أتى مقام إبراهيم فصلى عنده ركعتين إيمانًا واحتسابًا كتب الله له عتق أربعة عشر محررًا من ولد إسماعيل وخرج من ذنوبه كيوم ولدته أمه .. اه..

#### ثالثًا: التخريج:

هذا الخبر الذي جاءت قصة سبعينات الألوف من الحسنات والدرجات وحط السيئات عند الكعنة..

أخرجه الإمام الحافظ أبو القاسم إسماعيل بن محمد بن الفضل الأصبهاني الملقب بقوام السنة في كتابه «الترغيب والترهيب» (١٠٤١) - ط. دار الحديث- القاهرة، قال: «أنبأنا عمر بن أحمد السمسار، أنبأنا أبو الحسن بن عبد كويه، حدثنا عبد الله بن محمد بن إبراهيم الفيجاني، حدثنا عيسى بن إبراهيم الطرموشي، حدثنا آدم بن أبي بن إبراهيم المعاميل بن عياش، عن المغيرة بن قيس، عن عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن جده قيس، عن عمرو بن العاص به».

#### رابعا: التحقيق:

١- الحديث روي عن عبد الله بن عمرو بن العاص قال: من توضأ فأسبغ الوضوء ثم أتى الركن ليستلمه...، ثم أخبر عما يحصل لن استلم الركن من ثواب مخصوص، ولمن طاف بالبيت من ثواب مخصوص، ولمن صلى عند مقام إبراهيم من ثواب مخصوص، هذا النوع إن صح قال الحافظ ابن حجر في شرح النخبة، (ص٥٣)؛ يسمى المرفوع من القول حكمًا لا تصريحًا، وهو أن يقول الصحابي الذي لم يأخذ عن الإسرائيليات ما لا مجال للاجتهاد فيه، ولا تعلق له ببيان لغة أو شرح غريب كالإخبار عن الأمور الماضية: من بدء الخلق، وأخبار الأنبياء أو الإخبار عن الأمور الآتية: كالملاحم، والفتن، وأحوال القيامة، أو الاخبار عما يحصل بفعله ثواب مخصوص أو عقاب مخصوص.

وإنما كان له حكم الرفع لأن إخباره بذلك يقتضي مخبرًا له، وما لا مجال للاجتهاد فيه يقتضى موقفًا للقائل به ولا موقف للصحابة

إلا النبي صلى الله عليه وسلم .. اه.

قَلتُ: نستنتج بتطبيق هذه القاعدة أن هذا الخبر، مرفوع حكمًا لا تصريحًا ..

 - حيث أخبر الصحابي الجليل عبد الله بن عمرو بن العاص- إن صح الخبر- عما يحصل بفعله ثواب مخصوص.

٢- وهذا الفعل الذي يحصل به ثواب مخصوص لم يؤخذ عن الإسرائيليات من كتب قديمة لأن الخبر بدأ بإسباغ الوضوء والوضوء خصيصة لهذه الأمة. ففي الحديث المتفق عليه والذي أخرجه البخاري في صحيحه (ح١٣٦). ومسلم في «صحيحه (ح٢٤٦) من حديث أبي هريرة قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أنتم الغر المحجلون يوم القيامة من إسباغ الوضوء».

وفي الحديث الذي أخرجه الإمام مسلم في مصحيحه، (ح٢٤٧) من حديث حذيفة، قالوا: يا رسول الله، وتعرفنا؟ قال: «نعم، يردون علي غرًا محجلين من آثار الوضوء ليست لأحد غيركم، وختم الخبر بالصلاة عند مقام إبراهيم وهو خصيصة لهذه الأمة، ففي «صحيح البخاري» (ح٢٨٣٤) من حديث أنس قال: قال عمر: «وافقت الله في ثلاث، أنس قال: قال عمر: «وافقت الله في ثلاث، لو اتخذت مقام إبراهيم مصلى...، وكذا في الحديث الذي أخرجه مسلم في مصحيحه، وحريمه).

#### بيان العلل:

وهذا الخبر المرفوع حكمًا لا تصريحًا خبر منكر لم يصح لما فيه من علل،

العلة الأولى: «المغيرة بن قيس» قال الإمام الرحافظ ابن أبي حاتم في «الرجرح والتعديل» (٢٢٧/١/٤): «مغيرة بن قيس بصري روى عن عمرو بن شعيب سمعت أبي يقول ذلك ويقول: هو منكر الحديث. اهـ.

قلتُ: وهذا المصطلح من الإمام الحافظ الكبير أبي حاتم الرازي (١٩٥-٣٢٧هـ) بالاستقراء يتفق مع الإمام البخاري (١٩٤-٢٥٦هـ)، فعلى سبيل المثال لا الحصر:

١-قال الإمام أبو حاتم في الجرح والتعديل، (٩٥/١/١): إبراهيم بن أبي حية أبو إسماعيل الكي ومنكر الحديث، اه. وقال الإمام البخاري في «الضعفاء الصغير» (٣): «منكر الحديث».

٢- وقال الإمام أبو حاتم في الجرح والتعديل، (٢٠١/١/): «إسماعيل بن مخراق مديني (منكر الحديث)». وقال الإمام البخاري في التاريخ الكبير (٣٧٤/١/١): «منكر الحديث». اهـ.

وهذا الاتفاق يدل على الجرح الشديد عند الإمامين حيث قال الشيخ أحمد شاكر رحمه الله في شرح اختصار علوم الحديث (ص٨٩): وقول البخاري: ومنكر الحديث فإنه يريد به الكذابين، ففي الميزان للذهبي (٥/١) نقل ابن القطان: أن البخاري قال: كل من قلت فيه منكر الحديث فلا تحل الرواية عنه ...

العلة الأخرى: اسماعيل بن عياش الحمصي، عن المغيرة بن قيس البصري، ذكره الأمام الذهبي في الميزان، (٩٢٣/٢٤٠/١) قال: السماعيل بن عياش أبو عُتبة الحمصي قال البخاري: إذا حدث عن أهل بلده فصحيح، وإذا حدث عن غيرهم ففيه نظر،.

قلت: وهذا الحديث لم يكن عن أهل بلده؛ لأنه عن المغيرة، وهو بصري، ففي حديثه نظر، وهذا المصطلح للبخاري بينه الذهبي في الموقظة (ص٤٩)؛ وإذا قال: فيه نظر، فهو بمعنى أنهم متهم أو ليس بثقة اه. ولذلك نقل الذهبي أن مضرس الأسدي قال؛ سألت يحيى بن معين عن إسماعيل بن عياش فقال؛ عن الشاميين حديثه صحيح، وإذا حدث عن العراقيين والمدنيين خلط ما شئت اه. وبهذا العرفين المخبر واد لا يصح، ويغني عنه هذا الحديث المتفق عليه الذي أخرجه البخاري الحديث أبي مردة قال؛ سمعت النبي صلى الله عليه وسلم هريرة قال؛ سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول؛ ومن حج لله فلم يرفث ولم يفسق، رجع كيوم ولدته أمه المها المهاد ا

والله تعالى أعلى وأعلم.



55.

### على فيهائ هميث الأعاديث الاتصار عي بيان هميث الأعاديث الاتصار

#### ٩١٩- ، حجوا فإن الحج يفسل الذنوب كما يغسل الماء الدرن ،

الحديث لا يصح، أخرجه الحافظ الطبراني في المعجم الأوسط، (٥٢٢/٥) الطبراني في المعجم الأوسط، (٤٩٩٤) ط مكتبة المعارف بالرياض. قال: حدثنا أبو الفضل القاسم بن محمد البرتي ببغداد، قال: حدثنا إسماعيل بن عبيد الله بن زرارة الرقي. قال: حدثنا يعلى بن الأشدق قال: سمعت عمي عبد الله بن جراد يقول: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم... الحديث.

وعلته يعلى بن الأشدق، قال الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (١٤٢/٣): اجتمع عليه من لا دين له فرفعوا له شبيهًا بمائتي حديث نسخة عن عبد الله بن جراد عن النبي صلى الله عليه وسلم وأعطوه إياه فجعل يحدث بها وهو لا يدرى، لا يحل الرواية عنه بحال، ولا الاحتجاج به بحيلة ولا كتابته إلا للخواص عند الاعتبار،. اهـ. وقال الحافظ ابن عدى في «الكامل» (۲۸۷/۷) (۲۱۸٦/۱۳۳): «پروي عن عمه عبدالله بن جراد أحاديث كثيرة مناكير، وقال حدثنا الجنيدي قال: حدثنا البخاري، قال: بعلى بن الأشدق لا بكتب حديثه. ثم ختم ترجمته فقال: «هذه الأحاديث التي رواها عن عمه مناكير غير محفوظة ، وقال الحافظ ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٣٠٣/٢/٤): «سألت أبي عن يعلى بن الأشدق فقال: ليس بشيء ضعيف الحديث. وقال سئل أبو زرعة عن يعلى الأشدق فقال: هو عندى لا يصدق ليس بشيء ،.

٩٢٠- اليس الأعمى من يعمى بصره. ولكن الأعمى من تعمى بصيرته .

#### على حشيش

الحديث لا يصح: أخرجه الحافظ البيهقي في شعب الإيمان، (ح١٣٧٢) من حديث يعلى بن الأشد قال: حدثنا عبد الله بن جراد مرفوعًا، وعلته يعلى بن الأشدق لا يكتب حديثه ولا تحل الرواية عنه بحال ليس بشيء لا يصدق، أحاديث مناكير غير محفوظة، وضعت له أحاديث حدث بها وهو لا يدري كما بينا ذلك أنفًا.

٩٢١- ، إذا ابتغيتم المعروف فاطلبوه عند جمال الوجود».

الحديث لا يصح: أخرجه الحافظ ابن عدي في الكامل، (٢٨٧/٧) من حديث يعلى بن الأشدق قال: حدثنا عبد الله بن جراد مرفوعًا وعلته يعلى بن الأشدق لا يكتب حديثه ولا تحل الرواية عنه بحال ولا يصدق وليس بشيء، يحدث بأحاديث موضوعه وهو لم يدر، كما بينا أنفًا.

977- أبلغوا أهل مكة والمجاورين أن يخلوا بين الحجاج وبين الطواف، والحجر الأسود، ومقام إبراهيم، والصف الأول من عشر يبقين من ذي القعدة إلى يوم الصدر».

الحديث لا يصح: أخرجه أبو منصور الديلمي في «مسند الفردوس» (ح٧٧- الغرائب الملتقطة) من حديث عبد الرحيم بن زيد عن أبيه، عن سعيد بن المسيب، عن أنس بن مالك مرفوعًا، وعلته عبد الرحيم بن زيد وهو بن الحواري العمي نقل الحافظ الذهبي في «الميزان» (٢/٥٠٣٠/٥٠٠)؛ أن البخاري قال: «تركوه»، وقال يحيى: «كذاب»، وقال أبو زرعة: «واه»، وقال الجوزجاني: «غير ثقة». وقال أبو حاتم: «ترك حديثه»

قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله (الخبرية) و(الفعلية) على ظاهرها دون المجاز

قرائن اللغة على حمل (كلام الله تعالى) على حقيقته بالحرف والصوت..

خلافا لما يعتقده الأشاعرة حيال هذه الصفة بقصرهم إياها على (الكلام النفسي) وأنه بغير حرف ولا صوت

أ.د. محمد عبد العليم الدسوقي الأستاذ بعامدة الأزهر

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى أله وصحبه ومن والاه.. وبعد، فعلى نحو ما تضافرت قرائن النقل المتمثلة في نصوص الكتاب والسنة ونصوص وإجماع الصحابة وتابعيهم بإحسان على إثبات صفة الكلام لله على الحقيقة، وأنه تعالى يتكلم بمشيئته بحرف وصوت بليقان بجلاله.. تضافرت كذلك قرائن اللغة على ذلك.

١- خارفاً للأشاعرة.. أهل اللغة مجمعون على:
 أن ما عدا العرف والأصوات ليس بكلام حقيقة:

فمصطلح ومسمى (الكلام) يطلق في الحقيقة لدى وعلى ألسنة أساطين اللغة وفي المعنى الحقيقة لدى وعلى ألسنة أساطين اللغة وفي لغة العرب، على: اللفظ والمعنى ما عدا الحروف والأصوات ليس بكلام حقيقة.. وأرباب الشريعة على أن القرآن لم يخرج في كلامه عن سنن العرب وطرائقهم في التعبير، كونه نزل بلغتهم التي درجوا عليها.. وعليه فإن قول الأشاعرة بأن الكلام هو: (المعنى الذي قام في نفس الباري) تفسير مخالف لما مخالف لما اصطلح عليه العرب في لغتهم، مخالف لما اصطلح عليه العرب في لغتهم، وأن الأدلة من الكتاب والسنة وأقوال أئمة وأن الأدلة من الكتاب والسنة وأقوال أئمة اللغة تقضى ذلك.

يقول ابن أبي العزفي شرحه الطحاوية مراكا: إن "لفظ (القول) و(الكلام) وما مراكا: إن "لفظ (القول) و(الكلام) وما تصرف منهما من فعل ماض ومضارع وأمر واسم فاعل.. إلخ، إنها يُعرف في القرآن والسنة وسائر كلام العرب إذا كان لفظا ومعنى، وأنه لم يكنفي مسمى (الكلام) نزاع بين المتأخرين من علماء أهل البدع، ثم انتشر" واستُحدث على يد الفرق ثم انتشر" واستُحدث على يد الفرق الضالة وبخاصة الأشاعرة ليخدموا به قضيتهم في نفي الكلام اللفظي عن الله وليلبسوا على الناس دينهم، ويخلصوا إلى أن ما بين دفتي المصحف ليس بكلام الله وإنها هو عبارة وحكاية عنه.

ذو القعدة ٢٤٤٢ هـ - العدد ٩٩٥ - السنة ا

على أن ما استشهدوا به على شبهاتهم بقول عمر يوم السقيفة: (زورتُ في نفسي مقالة)، يردُ عليه أن مراده بالتزوير: تهيئة الكلام وتحسينه وتجميله لما سيقوله بحق تولية أبي بكر المخلافة بعد رسول الله وقد نازعه فيها غيره، بما يعني: "أنه لا يكون قولا الا فيها باللسان، وقبل ذلك لم يكن قولا لكن كان مقدرًا في النفس يُراد أن يُقال، كما يُقدر الإنسان في نفسه أنه يحُجَ وأنه يصلي وأنه يسافر إلى غير ذلك، فيكون لما يريده من القول والعمل صورة ذهنية مقدرة في النفس" على حد ما جاء في مجموع الفتاوى ١٣٧/٧٠.

كما أن استدلاً لهم بقول الأخطل النصراني: إن الكلام لفي الفؤاد وإنما

#### جعل اللسان على الفؤاد دليلا

استدلال باطل، وأنه فضلاً عما شابه من تشكيك في عزوه إلى صاحبه، فإنه لا يحق لمسلم أن يستدل بقول نصراني على غير ملة الإسلام قد ضل في معنى (الكلام) على معنى (الكلام)، ويُترك ما يُعلم من معنى (الكلام) في لغة العرب الأراد المسيما إن كان ما يُستشهد به من شعر هو من دينه ومعتقده.

وقد سبق أن خلصنا: إلى أن مسمى (الكلام) و(القول) ونحوهما، ليس هو مما يُحتاج فيه إلى قول شاعر، كون هذا مما تكلم به الأولون والأخرون من أهل اللغة وعرَّفوا معناه كما عرفوا مسمى (الرأس) و(اليد) و(الرجل) ونحو ذلك.. وإلى أن معنى بيت الأخطل الذي اتكا عليه الأشاعرة (إن الكلام لفي الفؤاد.. وإلى أن معنى أله فإن لازمه: أن الأخرس يسمى (متكلمًا) لقيام الكلام بقلبه وإن لم ينطق به ولم يسمع منه، وأنه مع كل هذا وعلى افتراض صحة نسبته إلى الأخطل، مخالف ومناقض لما جاء في قوله هو نفسه قبل هذا الليت:

#### لا يُعجبنُك من خطيب خطبة

#### حتى يكون مع الكلام أصيلا

أي: (حتى يكون الكلام مطابقًا لما يقول)، إذ إن

بيته هذا دالً على أن الكلام لا يُعدُّ كلاماً إلا إذا اشتمل على اللفظ.

وخلصنا أيضاً: إلى أن الأشاعرة لم يأخذوا بكل هذا الذي قرره أهل السنة، وارتضوا- ولا يزالون- بما يخدم عقيدتهم الفاسدة في عدم حمل كلام الله على الحقيقة والادعاء بتنزيهه عن (اللفظ والحرف والصوت والنزول) كونها بزعمهم أمور حادثة، وبما يقضي بأن القرآن إنما هو كلام جبريل ألهمه الله اداه.. ونزيد هنا:

#### ٢ - تغرير مصطلحات: (الكلام) و(التكلم) و(التكلم به) و(اللفظ):

مانقله ابن حجر في الفتح ١٨٧/١٣ - وذلك فيما عنون له البخاري تحت (باب ما جاء في قوله: ﴿وَكُمْ الله البخاري تحت (باب ما جاء في قوله: ووَكُمْ الله البخاري آت في النساء ١٦٤/١٠) - من الجماع على أن (كلم) من (الكلام). فقد قال فما نصه: "أجمع السلف والخلف من أهل السنة وغيرهم، على أن: (كلم) هنا من (الكلام)". كما نقل عن النحاس قوله: "أجمع النحويون على أن الفعل إذا أكد بالمصدر لم يكن مجازًا، فإذا قال: (تكليمًا) وجب أن يكون كلامًا على الحقيقة التي تعقل، وأجاب بعضهم بأنه كلام على الحقيقة التي تعقل، وأجاب بعضهم بأنه كلام على الحقيقة الكن محل الخلاف؛ هل سمعه موسى من الله حقيقة أو من الشجرة؟.

ورُدَ هذا بأنه لابد من مراعاة المحدّث عنه. فهو لرفع المجاز عن النسبة، لأنه قد نسب الكلام فيها إلى الله فهو المتكلم حقيقة، ويؤكده قوله فيها إلى الله فهو المتكلم حقيقة، ويؤكده قوله فيها إلى الله فهو المتكلم حقيقة، ويؤكده قوله ويَّلَي وَبَكِي (الأعراف/١٤٤)".. وهذا حق، والا "فإذا كان كلامه تعالى وتكليمه، وخطابه ونداؤه، وقوله وأمره، ونهيه ووصيته، وعهده وإذنه، وحكمه وأنباؤه، وأخباره وشهادته، مجاز لا حقيقة له، لبطلت الحقائق كلها فإن الحقائق إنما حُقّت بكلمات تكوينه (وَيُحُقُ أَمَّنُ المَّنَّ بِكُلَّمْتِهِ، وَلَّ حَيْمَ اللَّمْتُونُ ) (يونس/٨٢)، المقائق الا بقوله وفعله". كذا في فما حُقّت الحقائق إلا بقوله وفعله". كذا في

ذو القعلة 332 هـ - العدد 890 - السية الخمسون

مختصر الصواعق ص٩٠٥.

#### ٣- وللأصبهاني في تحرير مصطلحي: ( المتكلم ) و(اللفظ) من ناحية اللقة، كلام جيد يكشف عن،

أ-خطأ من جعل من الأشاعرة حد المتكلم: (من قام الكلام بذاته). ومن جعل من المعتزلة حده: (من وجد منه الحرف والصوت) ثم قال بخلق القرآن بزعم تنزيه الله عن حدوث الكلام، واللذين مؤداهما مفارقة المتكلم سبحانه للكلام، حيث قال في كتابه: (الحجة في بيان المحجة) ٢٠٤/٢. ما نصه: "والدليل على أن الكلام لا يفارق المتكلم: أنه لو كان يفارقه لم يكن للمتكلم إلا كلمة واحدة، فإذا تكلم بها لم يبق له كالم، فلما كان المتكلم قادرًا على كلمات كثيرة بعد كلمة، دل على أن تلك الكلمات فروع لكلامه الذي هو صفة له ملازمة".

ب-وخطأ من قال: (إن القرآن مخلوق)، ودليل خطئه: أنه كلام الله، وكلام الله سبب إلى خلق الأشياء، فقوله: (كن) كلام الله وصفته، والصفة التي منها يتفرع الخلق والفعل وبها يتكون المخلوق لا تكون مخلوقة ولا يكون مثلها للمخلوق، ودليل ذلك أنه كلام لا يشبه كلام المخلوقين، وأنه كلام معجز وكلام المخلوقين غير معجز.

ج-وخطأ قولهم: (لفظى بالقرآن مخلوق)، ذلك أن "أهل اللغة قالوا: (اللفظ) في كلام العرب يعنى: (الإخسراج)، يقال: (لفظت الشيء عن الشيء: أخرجته منه)، فاللفظ: (كلام مخرج عن الضم، له معنى يفهمه السامع)، وإذا لم يكن هكذا لا يسمونه لفظا.. والعرب تريد باللفظ: (الملفوظ)، لأنه وإن كان مصدرًا فالمصدر في الحقيقة مفعول به لأن الفاعل يفعله، وعليه فحقيقة اللفظ: (ما يخرجه الإنسان من فمه)، وقولهم: (لفظي بالقرآن مخلوق) وسيلة إلى القول بخلق القرآن، فاللفظ الذي يقوله المتكلم: إما أن يُنشئه من نفسه ويلفظه من فمه فهذا لفظه خاصة، وإما أن يُنشئه غيره فيكون ذلك اللفظ لذلك المتكلم المؤدي.

فلو أنك قرأت المرئ القيس؛ (قفا نبك من

ذكـرى حبيب ومنزل)، فإن السامع يسمعه منك وقد لفظ به امرؤ القيس، فإذا قلت: (لفظى بقول امرئ القيس)، كان خطأ الأن الذي لفظت له ليس بلفظ لك؛ بل هو لفظ امرى القيس وإذا سمعه سامع قال: (ما أحسن لفظ امرى القيس وقوله!) ولا يقول: (ما أحسن لفظك وقولك!)، وإذا قال ذلك كان

وهكذا القرآن إذا قرأه قارئ، فإنما قرأ كالأم الله ولفظ به، ولم يقرأ مع القرآن كالأمه الذي هو لفظه، فإذا لم يجز هذا صح أن الذي يتلفظ به من القرآن كلام الله .. وعليه فقولهم: (لفظى بالقرآن مخلوق) خطأ، لأن قائل هذا يريد أن يتدرج إلى أن يقول: (القرآن مخلوق) وهو لا يجسر أن يفعله ظاهرًا، فيقوله باطنا؛ وإنما شجعه على هذا ودفعه إليه: أنه لا يعترف بكلام الله على الحقيقة، وهو عنده مجرد كلام نفسى وما المنزل والمقروء إلا كلام جبريل أو محمد عليهما السلام ألهمهما الله اياه، وهما وكلامهما مخلوقان.

فإن قيل: (المراد بقوله: لفظى بالقرآن مخلوق: إخراجي القرآن من فمي مخلوق)، يقال: (هذا مجاز، وحقيقة اللفظ: إخراجي كلام الله من فمي له معنى مفهوم)، ومتى أمكن حمل الشيء على حقيقته لم يجز أن يحمل على المجاز، لأن الحقيقة أصل صحيح والمجاز لا أصل له، وكذا لا يجوز أن يراد بقوله: (لفظى بالقرآن مخلوق) قراءتي، لأن القراءة والقرآن واحد، يقال: (قرأت الشيء قراءة وقرآنا)، ولأن حالفًا لو حلف أن لا يسمع القرآن، فسمع قراءة من يقرأه حنث في يمينه، كما أن إدخال الباء خطأ لا معنى له، فإنها إذا ذهبت- على القول بزيادتها للتأكيد- بقى: (لفظى، القرآن مخلوق)، فيصير المخلوق صفة للقرآن، ويصير (القرآن) بدلا من (اللفظ) فيصير القرآن مخلوقا، فهذا دليل على أن قائل هذا يتدرج إلى القول بخلق القرآن في خفية".

والى لقاء.. وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمان.



#### الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، ويعدُ،

طاتقوا الله-أيها المؤمنون-، واشكروه على إتمام النعمة، وادراك البُغية، فإنه لا يُدرُك خيرٌ إلا بعونه، ولا يُنال ما عندُه إلا بفضله، لا مانع لما أعطى، ولا معطي لما منع، ولا ممسك لما أرسل، ولا مرسل لما أمسك، سبحانه، كل الخيرية يديه، وكلتا يديه يمين، وجهّه أكرمُ الوجوه، وجاهُه أعظمُ الجاه، وعطينتُه أفضلُ العطية وأهناها، لا يجزي بآلائه أحدُ، ولا يبلغ مدحته قولُ قائل.

#### علو الهمة من أفضل الأخلاق وأعلاها

أيها المؤمنون: إنَّ منْ أجمع الفضائلِ وأسناها، وأكرم الخلال وأسماها علو الهمَّة، ومَضاء العزيمة، واتقاد الطموح، فإنها تبعَث على الاشتغال بمعالي الأمور، ونُشدان الكمالات، واستصغار ما دونَ النهايات، فمن علَّ همتُه يختار العالي، ومَنْ سَفْلَتْ همتُه لم يزل يدور في فلك الدنايا،

#### أصناف الناس من حيث علو الهمة

علو الهِمَّة-عباد الله- سائق إلى كل جميل، وداع إلى كل حسن، وهو صفة لازمة لأهل الكمال، وشيمة راسخة عند أرباب الجد والتشمير، فلا تجد نابها وهو دنيء الهمَّة قاصر العزيمة كليل السعي. صاحب الهمَّة إذا نوى صدق، وإذا عزم حقق، وإذا سار سبق، لا يعبأ للصعاب، ولا تزعزعه الأسقام، وليس من

خُلْق أخرى أن يكون صاحبه من أهل السيادة من علو الهمّة؛ فعالي الهمّة سيد القوم، ومقدّم الأهل، وزعيم الصحب، ورئيس المقام، والناس في هذا الباب دروب شتى، وطرائق قدد، فمنهم مَنْ همه قلبه عالية، وطموح نفسه وثّاب، لكنه لا يدفعه بعمل، ولا يزوجه بسعي، فهذا امرؤكثير التمني، قليل التعني، والأماني من غير عمل كسراب بقيعة أو كبارق خُلَب.

ومنهم مَنْ هو قاصر الهمّة، ضعيف الإرادة، منكسر العزم، فهذا مشتغل بساقط العمل، مكتف بما تكتفي به الدوابُ الهوامل، لا يتطلع إلى مأذرة، ولا يُسرع إلى ندى، ولا يرجو صقال عقله، ولا غياث روحه، همّه في لذة ومطعم، ومشرب ولهذة؛ فهو بشري الصورة، بهيمي الحقيقة.

ومنهم مَنْ له همة عالية، وارادة جازمة، وسعي

فضيلة. أو تحذر من رذيلة، فتنبعث النفس، وتتشوق إلى الامتثال، فتحيا فيها الهمة العالية، وتشتعل جذوتها.

#### يواعث وأساب علو الهمة:

أيها المؤمنون: إن من أبلغ بواعث علو الهمَّة في نفس المؤمن قصر الأمل، وتذكر سرعة انقضاء الدنيا، فمتى علم العبد ذلك وأيقنَّه، توفَّرت همتُه على المعالى، واطّرح الصغائر، واستبق الخيرات، وسارع إلى بلوغ المكرمات.

عن ابن عمر-رضى الله عنهما- قال: "أخذ رسول الله-صلى الله عليه وسلم- بمنكبي فقال: كن في الدنيا كأنك غريب أو عابر سبيل" (أخرجه البخاري)، وزاد: "وكان ابن عمر يقول: إذا أمسيت فلا تنتظر الصباح، وإذا أصبحتَ فلا تنتظر المساء، وخذ من صحتك لمرضك، ومن حياتك لموتك"، هذا الحديث-عباد الله- كما قال الحافظ ابن رجب-رحمه الله-: "أصل في قصر الأمل في الدنيا، وأن المؤمن لا ينبغي له أن يتخذ الدنيا وطنًا ومسكنًا فيطمئن فيها، ولكن ينبغي أن يكون فيها كأنه على جناح سفر يهيئ جهازه للرحيل، وقد اتفقت على ذلك وصايا الأنبياء وأتباعهم، قال الله-تعالى- حاكيًا عن مؤمن آل فرعون: (يَا قُوْم إِنَّمَا هَذِهِ الْحِياةُ الدُّنِّيَا مَتَاءُ وَإِنَّ الْأَحْرَةَ هي دَارُ الْقَرَارِ) (غَافَرِ: ٣٩)، ومَا أَحَسَنَ قُولَ الإمام ابن القيم-رحمه الله- حين قال: "صدق التأهب للقاء الله من أنفع مال العبد وأبلغه في حصول استقامته؛ فإنَّ من استعد للقاء الله انقطع قلبُه عن الدنيا ومطالبها، وخمدت من نفسه نيران الشهوات، وَأَخْبِتُ قَلْبُهُ للهُ، وعكفت همتُه على الله، والمقصود أنَّ صدق التأهب للقاء الله هو مفتاح جميع الأعمال الصالحة والأحوال الإيمانية والمفتاح بيد الفتاح العليم، لا إله غيره، ولا رب سواه" انتهى كلامه-رحمه الله-.

اللهم صل وسلم على أكرم رسلك وخاتم أنبيائك، وارض اللهم عن خلفائه الأربعة الراشدين؛ أبي بكر وعمر وعثمان وعلى، وعن سائر الآل والأصحاب، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم المآب، وعنَّا معهم برحمتك يا كريم يا

دؤوب، ولكنه يقصر همته على باب دون باب، وعمل دون عمل، فهذا مُحسن لكنه مقصر، وأكمل النفوس-عباد الله- نفس تهم بالمعالى، وتغز إليه المسير تأويبًا وإدلاجًا، وتستمطر التوفيق والهداية من مانح النفس حياتها، ومعطى الروح قوتها-جل وعلا-، وتجعل همها في كل معنى شريف، وعز منيف، فلا تعجز ولا تقصر، ثم تجعل غاية الهمَّة ومنتهى العزيمة في صلاح القلب، ومداواة علل النفس، وإرادة الأخرة، وقصدها بالقصد الأول، وجمع الهم عليها، وتوفير العزم على إصابة أعلى درجاتها، وأكرم مقاماتها، وأبلغ نعيمها المقيم، وفي ذلك يقول النبي الكريم-صلى الله عليه وسلم-مرشدا ومنبها إلى درجة عالية من علو الهمة، لا ترضى بالدون، قال عليه الصلاة والسلام: "إذا سألتم الله فسلوه الضردوس؛ فإنه أوسط الجنة وأعلى الجنة، وفوقه عرش الرحمن، ومنه تفجر أنهار الجنة" (أخرجه البخاري). والعاقل والله من لا يرى لنفسه ثمنًا إلا الحنة.

#### مثال وقدوة لأعلو الهدة

أيها المؤمنون: إن علو الهمة مدعاة إلى أن يضرب المرء في كل باب من أبواب الخير بسهم، وألَّا يغنيه قليل الخير عن كثيره، وهو شأن أرباب الكمال، كما جاء أن النبي-صلى الله عليه وسلم- قال لأصحابه: "مَنْ أَصْبِحَ مَنْكُم الْيَوْمَ صَائِمًا؟" قَالَ أَبُو بَكُر-رَضَى اللَّهُ عَنْهُ-: أَنَا، قَالَ: "فَمَنْ تَبِعَ مِنْكُمُ الْيُومَ جِنَازَةً؟" قَالَ أَيُو بِكُرِ-رَضَى اللَّهُ عَنَّهُ-: أَنَّا، قَالَ: "فَمِنْ أَطْعَمَ مَنْكُمُ الْيَوْمَ مَسْكِينًا؟" قَالَ أَيُو يَكُر-رَضَيَ اللَّهُ عَنْهُ-: أَنَا، قَالَ: "فَمَنْ عَادَ مِنْكُمُ الْيُوْمَ مَرِيضًا؟" قَالَ أَبُو بَكُر-رَضَى اللَّهُ عَنْهُ-: أَنَا، فَقَالَ رَسُولُ الله-صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّم-: "مَا اجْتُمُعَنَّ فِي امْرِيْ، إلا دخل الْجِنَّة" (أخرجه مسلم).

لله هذه الهمَّة البكرية، ومَنْ لها إذا لم يكن أبو بكر لها، رضى الله عن الصديق وأرضاد.

#### قراءة القرآن الكريم يتدبر ثعلى الهمم

أيها المسلمون: هذا النموذج البكري إنما صنع على نور من كتاب الله، وهدى رسول الله-صلى الله عليه وسلم-، وليس ذلك بدعًا؛ فإن قراءة كتاب الله بالتدبر والتعقل شحذ للهمم، وإذكاء للقرائح، فكل آية من آياته تدعو إلى



الحمد لله ربِّ العالمين، والصَّلاة والسَّلام على نبينا مُحَمِّد الأسوة الحسنة وعلى آله وصحبه أجمعين؛ وبعد: فنستطيع أن نوجز الاستعداد لرحلة الحج والعُمْرة في الأمور التالية:

#### (١) إخلاص العمل لله تعالى:

يجب على المسلم أن يعلم أن إخلاص العمل لله تعالى ومتابعة النبي، صلى الله عليه وسلم، هما أساس قبول أي عمل، ولذا يجب عليه أن يجعل رحلة الحج أو العُمْرة خالصة لوجه الله سنحانه، لا يريد بذلك رياء ولا لقبا بين الناس، لأن ذلك محيط للأعمال الصالحة.

ٱلْبَيْ حُنَفَاءَ وَيُقَيِمُوا ٱلصَّلَوْءَ وَيُؤْتُوا ٱلزَّكُوةَ وَدَالِكَ دِينُ الْفَبُعَةِ ﴾ (البينة: ٥)، وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أُوحِيَّ إِلَّكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِنْ فَيَلِكَ لَئِنَّ أَشْرَكُتَ لِيَحْظِنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ اللَّهِ مِلْ أَلَّهُ فَأَعْبُدُ وَكُن مِنَ ٱلشَّكَرِينَ )

قال الإمامُ البغوي رحمهُ الله: هذا خطابُ مع

• وعَنْ عُمَرَ بُنِ الْخطابِ، رَضَى اللَّهُ عَنْهُ، قال:



ذو القعدة ١٤٤٢ هـ - العدد ١٩٩٥ - السنة الرخمسون

(الزمر ١٥:١٦).

الرَّسُول، صلى الله عليه وسلم، والمراد منه غيره. وَقِيلِ: هَذَا أَدَبُ مِنَ اللَّهِ، عَزْ وَجِلَ، لِتُمِيِّهِ، صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَتَهْدِيدُ لَغَيْرِهِ، لأَنَّ اللَّهُ تَعَالَى عَصِمُهُ مِنَ الشَّرِكُ. (تفسير البغوي- حـ٢٠-

المباركة أم ينتهي أجله وهو يُـوّدي المناسك. وهذه التوبة تكون من جميع الذنوب، صغيرها

قال الله تعالى: ( وَمَا أُمُوا إِلَّا لِمَدُوا إِلَّهُ تُعَاسِينَ لَهُ

قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: (يَتَأْتُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَثُواْ تُوبُواْ إِلَى ٱللَّهِ تَوْبَةً نَصُوحًا عَنَى رَبُّكُمْ أَن يُكُفِّرُ عَنكُمْ سَنِعَانِكُمْ وَيُدْخِلُهِ جَنَّتِ بَعْرِي مِن تَحِيْهَا ٱلأَنْهَارُ تَوْمَ لَا يَخْرَى ٱللَّهُ ٱلنَّمَ وَالَّذِينَ ءَاصُوا مَعَدُ، نُورُهُمْ يَسْعَىٰ بَعْرَبُ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَانِهِمْ يَقُولُونُ رُسُكَا أَتِّهِمْ لَنَا نُورُنَا وَأَغْفِرُ لَنَّا إِنَّكِ عَلَى شيء نبير ) (التحريم:٨).

الشيخ اصلاح نجيب الدق

سَمِعْتُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهُ وَسُلَّمَ، يَقُولُ:

إنما الأعُمَال بالنيَّات وَانما لكل امْرِئ مَا نوى.

(البخاري- حديث ١، ومسلم- حديث ١٩٠٧).

(٢) المبادرة إلى التوبة النصوح:

يجب على المسلم أن يبادر بالتوبة في كل وقت

وخاصة عند أداء الحج أو العمرة لأنه لا يدري هل يمد الله تعالى له في عمره بعد هذه الرحلة

قَالَ الْإُمَامُ ابِن كَثِيرِ رَحْمُهُ اللَّهُ: أَيْ: تَوْبُهُ صَادِقَةً جَازِمُهُ، تَمِحُو مَا قَبِلُهَا مِنَ السَّيْئَاتِ وَتَلَّمُ شَعَتْ التائب وتجمعُه وتكفه عمّا كان يتعاطاه من الدناءات. (تفسير ابن كثير- جـ ١٤ - ص ٦٠).

شروط التوبة الصادقة:

قال الأمام النووي رحمه الله: قال العلماء: التَّوْبَةَ وَاجِيةَ مِنْ كُلِّ ذَنْبِ، فَإِنْ كَانْتَ الْمُصِيَّةَ بِينَ الْعَبْدِ وَبِينَ اللَّهِ تَعَالَى، لا تتعلق بحق آدمي، فلها ثلاثة شروط: أحدها: أن يُقلعُ عن المعسية. والثَّاني: أنَّ يَنْدُمْ عَلَى فَعُلَهَا.

والثالث: أنْ يَعْزِمُ أَنْ لا يَعُودُ إِلَيْهَا أَبِدًا.

فإنْ فقد أحد الثلاثة لم تصح توبته. وإنَّ كانت المُعْصِية تَتَعَلَّقَ بِأَدْمِي فَشُرُوطُهَا أربعة: هذه الثلاثة، وأن بيراً من حق صاحبها، فإن كانت مالا أو نحوه رده اليه، وإن كانت حد قَدْف ونحُوهُ مَكنه منه، أو طلب عَضُوهُ، وإنَّ كَانْتَ غَيْبُةَ استَحَلَّهُ مِنْهَا وِيجِبُ أَنْ يَتُوبُ مِنْ جميع الذنوب، فإن تاب من بعضها صحت تَوْبِتُهُ عند أَهُلِ الْحِقِ مِنْ ذَلِكَ الذَّنْبِ، وبِقَي عليه الباقي. (رياض الصالحين- للنووي-

وعَنْ أَبِي هُرِيْرَة، رَضَى اللَّهُ عَنْهُ، أَنْ رَسُولُ اللَّهُ، صلى الله عليه وسلم، قال: "مَنْ كانت عندهُ مظلمة لأخيه، فليتحلله منها، فإنه ليس ثمّ دينارٌ، ولا درهم، من قبل أن يؤخذ لأجيه من حسناته، فإن لم يكن له حسنات، أخذ من سيئات أخيه فطرحت عليه. (البخاري-حديث ٢٥٣٤).

ص ۲٤:٥٢).

#### (٣) اختيار المال العلال:

إن أفضل ما ينفق السلم فيه الأموال هو إنفاقها في مرضاة الله تعالى، الذي وعدنا بإخلاف النفقة، والبركة في الرزق؛ قال الله تَعَالَى: (وَمَا أَنفَقْتُ مَن مَّى وَهُو يُخْلِفُ أَن وَهُو حَيْرُ الرونات) (سيا: ٣٩).

يجب على المسلم أن يختار لحجه وعمرته المال الحلال، البعيد عن الشبُهات، وذلك لأن اللَّه سُبْحَانَه طَيْبُ لا يقبِل إلا طَيْبًا. واللَّه تعالى لا يقبل من الصدقات إلا ما كان من مال حلال، ولا يقبل من الأقوال إلا ما كان طيباً؛ قَالَ شَبْحَانُهُ وَتَعَالَى: (يَأَلُهُا ٱلَّهِ مَامَهُا كُلُوا مِن طَيْنَتِ مَا رُزُفْنَكُمْ وَاصْكُرُوا بِنُهِ إِن كُلُمْ إِنَّا مُعَنِّونَ ) (البقرة: ١٧٢).

#### (٤) الوصية بتقوى الله في السر والعلائية:

معنى التقوى: تقوى الله: تعنى الخوف من الله تعالى في السر والعلانية.

قال الإمام ابن رجب الحنبلي رحمه الله: "أصل التقوى أنْ يَجْعَلِ الْعَبْدُ بِيْنَهُ وَبِينَ مَا يَحَافُهُ

ويحدره وقاية تقيه منه، فتقوى العبد لربه أَنْ يَجْعَلُ بِينَهُ وَبِينَ مَا يَحْشَاهُ مِنْ رَبِّهُ مِنْ غضبه وسُخطه وعقابه وقاية تقيه من ذلك وهُو فَعُل طَاعَتُهُ وَاجْتَنَابُ مَعَاصِيهُ". (جامع العلوم والحكم- لابن رجب- جـ ٢- ص٤٦٨). يجب على المسلم أن يُوصى نفسه وأهله دائما بتقوى الله واجتناب معاصيه وخاصة عند السفر لأداء مناسك الحج والعمرة، فإنه لا يدري هل يعود إليهم مرة أخرى أم لا؟ وتقوى الله هي وصية الله للأولين والآخرين من بني آدم. قال سُبْحانُهُ: (وَلَقَدْ وَضِّينَا ٱلَّذِي أُوفُوا ٱلْكِتَبَ مِن قَبَاكُمْ وَإِنَّاكُمْ أَنْ أَنْغُواْ أَنَّهُ ) (النساء: ١٣١)، قَالَ تَعَالَى: (يَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ ٱنَّقُواْ ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِدٍ. وَلَا عُونُ إِلَّا وَأَنْتُم مُسْلِمُونٌ ﴾ (آل عمران:١٠٢).

قال الإمام ابن جرير الطبري رحمه الله: يَعْنِي بِذَلْكَ جِل ثَنَاؤُهُ: يَا مَعْشَرُ مِنْ صَدَقَ الله ورسوله (اتقوا الله) خافوا الله وراقبُوهُ بطاعته، واجتناب معاصيه (حق تقاته) حق خُوْفه، وَهُوَ أَنْ يُطَاعُ فلا يُعْصَى، ويُشكر فلا يُكفر، ويُذكر فلا يُنسى. (ولا تموتنَ) أيَّها المؤمنون بالله ورسوله، (إلا وأنتم مسلمون) لريكم مذعنون له بالطاعة، مخلصون له الألوهية والعبادة. (تفسير الطبري- ج٥-

وقال جل شأنه: (يَأْيُّا ٱلَّذِكَ مَامُّوا ٱلَّهُوا اللَّهُ وُلْفَ مُكُلِّرُ فَقَشْ مَّا فَقُدَّتُ لِفَيْدٍ وَالْفَقُوا اللَّهُ إِنَّ أَلْفَدَ خَبِيرًا بِمِنَّا مَعَلُونَ) (الحشر:١٨).

عَنْ أَبِي ذُرُ الْغَفَّارِي رَضَيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ لى رَسُولُ اللَّهُ صلى اللَّهُ عليهُ وسلم: اتَّقَ اللَّهُ حَيْثُمَا كَنْتَ، وَأَتَّبِعُ السَّيِّئَةُ الْحِسْنَةُ تَمْحُهَا، وخالق النَّاس بخلق حسن. (صحيح الترمذي-للألباني- حديث:١٦١٨).

تقوى الله هي السبيل إلى جنة عرضها السَّمُواتُ وَالأَرْضِ، أَعَدُهَا اللَّهُ تَعَالَى لَلْمُتَقِينَ، فيها ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر.

#### (٥) وجوب ممرقة مناسك الحج والممرة:

معرفة مناسك الحج والعُمْرة واجبُ على كل مُسْلِم يِذَهِبَ لأَداءِ هذه المناسكُ، لأن الله لا يُعبِد إلا بما شرع، وعلى المسلم دائما أن يحرص على سؤال العُلماء فيما خفي عليه من المناسك حتى لا يقع فيما يبطل حجه أو عمرته. وأخرُ دَعُوانا أن الحمد لله ربّ العالمن.



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيد

فشهر ذي القعدة ذو مكانة عظيمة لدى السلمين، فقد شهد عدة أحداث فاصلة في تاريخ المسلمين؛ ففيه اعتمر رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقد أخرج البخاري ومسلم في صحيحيهما من حديث أنس بن مالك رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم: «اعتمر أربع عُمر في ذي القعدة إلا العمرة التي مع حجته من الحديبية في ذي القعدة وعمرة من العام المقبل في ذي القعدة، ومن الجعرانة في ذي القعدة حيث قسم الغنائم وعمرة مع حجته، وهذا لفظ البخاري رحمه الله تعالى. وهناك جملة من الوقائع في شهر ذي القعدة على

ولا الفعدة سنة اهـ، سرية الخرار (بالفتح والتشديد)، وهو موضع بالقرب من الجحفة بعث لها رسول الله صلى الله عليه وسلم سعد بن أبي وقاص في عشرين رجلا يعترضون عيرًا لقريش، وعهد إليه ألا يجاوز الخرار، فخرجوا مشاة يكمنون بالنهار ويسيرون بالليل حتى بلغوا الخرار صبيحة خمس من ذي القعدة؛ فوجدوا العير قد مرت بالأمس وكان اللواء أبيض وحامله المقداد بن عمر رضي الله عنهم.

فانياً؛ غزوة الحديبية وكانت في ذي القعدة سنة ست ٦ه بلا خلاف. وفيها أن رسول الله صلى الله عليه وسلم رأى في المنام وهو بالمدينة أنه دخل وأصحابه المسجد الحرام، وأخذ مفتاح



الكعبة، وطافوا واعتمروا وحلق بعضهم وقصر بعضهم، فأخبر بذلك أصحابه ففرحوا وأخبر أصحابه أنه معتمر فتجهزوا للسفر. قال محمد بن إسحاق فيما يرويه عن عروة بن الزبير عن المسور بن مخرمة ومروان بن الحكم رضى الله عنهما قالا: خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم عام الحديبية يريد زيارة البيت لا يريد قتالا وساق معه الهدي سبعين بدنة. ويقول جابر بن عبد الله رضى الله عنهما كنا أصحاب الحديبية أربع عشرة مائة ورسول الله صلى الله عليه وسلم قد خرج زائرًا معظمًا للبيت الحرام فلما كان بذى الحليفة قلد الهدى وأشعره وأحرم بالعمرة هو وأصحابه، ليأمن الناس من حربه وتحرك في اتجاه مكة حتى إذا كان قريبًا من عسفان أتاه عينه، فقال: إني تركت قريش قد سمعت بمسيرك، فخرجوا معهم العوذ المطافيل قد لبسوا جلود النمور، وقد نزلوا بذي طوى يعاهدون الله لا تدخلها عليهم أبدا، وهذا خالد بن الوليد في مائتي فارس على خيلهم قدموا إلى كراء الغميم في الطريق الرئيسي الذي يوصل إلى مكة، وهم مقاتلوك وصادوك عن البيت، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ، يا ويح قريش أكلتهم الحرب، ماذا عليهم لو خلوا بيني وبين الناس، فإن أصابوني كان ذلك الذي أرادوا، وإن أظهرني الله عليهم دخلوا في الإسلام وافرين، فما

تظن قريش، فوالله لا أزال أجاهد على هذا الذي بعثني الله به حتى يظهره الله أو تنفره سالفتي ، وسلك النبي صلى الله عليه وسلم طريقاً وعراً بين شعاب يخرجه على ثنية المرار مهبط الحديبية ، من أسفل مكة ، مخالفاً لخالد ومن معه ، فانطلق خالد نذيراً لقريش وأخبرهم أنهم بالحديبية ، لينظروا أمرهم مع رسول الله صلى الله عليه

وجاء إلى الحديبية بديل بن ورقاء الخزاعي في نفر من خزاعة وكانت خزاعة عينية نُصح لرسول الله من أهل تهامة، فقال له رسول الله: «إنا لم نجئ لقتال أحد ولكنا جئنا معتمرين»، فأمره النبي أن يبلغ قريش ذلك، فأبت قريش دخول النبي وأصحابه مكة أبدًا، حتى لا تشمت بهم العرب كما يزعمون، وأرسلت قريش رسلًا للمفاوضة مع النبي صلى الله عليه وسلم.

وتم التفاوض والاتفاق على:

 ا) أن يرجع عامه هذا ويأتي العام القادم الأداء عمرته صلى الله عليه وسلم.

٢) وضع الحرب بين الطرفين عشر سنين.

 ٣) من أحب أن يدخل في عقد محمد وعهده دخل فيه، ومن أحب أن يدخل في عقد قريش وعهدهم دخل فيه.

٤) من أتى من قريش إلى المسلمين مسلمًا يرجع. ومن أتى من المدينة إلى المشركين لا يرجع. وتم الصلح، وكان فتحًا مبينًا أعز الله به الإسلام وأهله، وهذا الصلح كان سببًا في فتح مكة بعد ذلك. وكان طورًا جديدًا للمسلمين أمام انسحاب أعتى الأعداء من الحرب أمام المسلمين.

وهو مكان بين فلسطين والأردن وفيها ظن الروم وهو مكان بين فلسطين والأردن وفيها ظن الروم أن المسلمين على غرة فخرج سقلاب بن مخراق قائد جيش الروم في جيش كبير فكان أبو عبيدة ميمنة المسلمين وخالد على مقدمة المسلمين وعمرو بن العاص على الميسرة وضرار بن الأزور على الخيل. وعلى الرجال عياض بن غنم هؤلاء على الخدد القادة رضي الله عنهم أجمعين تحت قيادة شرحبيل بن حسنة رضي الله عنه، أمير قفذه الحرب، وهو لا يبيت ولا يصبح إلا على تعبئة واستعداد تام للحرب، فقاتلوا الروم وركبوا أكتافهم وقتل قائدهم سكلاب، ثم قتل كثير من

الروم، وفر من بقي منهم وغنم المسلمون شيئًا كثيرًا ومالا جزيلًا، ثم انصرف أبو عبيدة ومن معه إلى حمص.

رابعًا، وقعة جلولاء في ذي القعدة سنة ١٦هـ، وهي مدينة في مفترق الطرق إلى أذربيجان وقد اجتمع فيها الفرس بعد هزيمتهم، وحصّنوها وحضروا حولها الخنادق، وكان كسرى وهو يزدجرد بن شهريار قد سار من المدائن هارياً إلى حلوان جمع وهو في الطريق رجال وأعوان وجنود من البلدان فاجتمع إليه خلق كثير وجم غفير من الضرس وأمّر عليهم جميعًا قائدًا من الضرس اسمه مهران وسار كسرى إلى حلوان وأقام الجمع الذي بينه وبين السلمين في جلولاء واحتفروا خندقا عظيمًا حولها وأقاموا بهافي العدد وآلات الحصار، فلما علم عمر بن الخطاب رضى الله عنه بذلك أرسل عمر إلى سعد بن أبي وقاص رضى الله عنه كتابًا أن يقيم هو بالمدائن ويبعث ابن أخيه هاشم بن عتبة أميرًا على جيش السلمين الذي يبعثه إلى كسرى. ويكون على المقدمة القعقاع ابن عمرو ففعل سعد ما أمره عمر رضي الله عنهم، وبعث على ابن أخيه جيشا يقارب اثني عشر ألفا من سادات المسلمين ووجوه المهاجرين والأنصار ورءوس العرب وساروا حتى انتهوا الى المحوس وهم بجلولاء، قد خندقوا عليهم فحاصرهم هاشم بن عتبة رضى الله عنهم، وقام هاشم فيهم خطيبًا عير مرة فحرضهم على القتال والتوكل على الله، فلما كان يوم الفصل والفرقان، اقتتلوا قتالا شديدا لم يعهد مثله، وحانت صلاة الظهر فصلي المسلمون إيماءً، ثم وقف المسلمون على خندقهم وهريت الفرس كل مهرب، وأخذهم المسلمون من كل وجه، وقعدوا لهم كل مرصد، فقتل من الفرس مائة ألف حتى هلكوا وجه الأرض بالقتلى، فلذلك سميت جلولاء وغنم المسلمون من الأموال والسلاح والذهب والفضة ثلاثين ألف ألف فكان الخمس ستة آلاف ألف وغنموا دواب كثيرة جدًا، وبعث سعد بالأخماس من المال والرقيق والدواب مع زياد بن أبي سفيان، وكان بين فتح جلولاء وفتح المدائن تسعة أشهر.

هذا فيض من مجدنا التليد وتاريخ المسلمين العظيم، والله تعالى من وراء القصد.

وصلى الله على محمد وعلى آله وصحبه وسلم.







#### الشيخ: عبده أحمد الأقرع

(السجدة: ١٧).

وقد أمر الله تعالى النبي صلى الله عليه وسلم بقيام الليل. فقال سبحانه: رَاَّيًّا الْكُزْمَالُ ١٠ فَرِ ٱلْيَلَ الْاقِيلَانَ مِسْمَنْهُ أَوْ ٱنقُض مِنْدُ مَلِيلًا ا أَوْ زَدْ عَلَيْهِ وَرَقِلَ ٱلْفُرْمَانِ مِّرْسِلًا ، (المرْمل: ١-٤). وقال سبحانه وتعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلِّتِلِ فَتَهَجَّدُ بِهِ، نَافِلَةً لَكَ عَسَىٰ أَن يَبْعَثُكَ رَبُّكَ مَقَامًا مُحْمُودًا » (18 mula: V9).

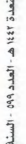
وقال سيحانه: «وَمِيَ أَيْلِ فَأَسْفِدُ لَهُ، وَسَيْمُهُ لِنْلًا طُويلًا، (الإنسان: ٢٦)، فسمع رسول الله صلى الله عليه وسلم وأطاع وقام الليل حق قيام، فأنزل الله فيه قرآن: ﴿إِذَّ رَبُّكُ مِنْكُ أَنْكَ تَقُومُ أَدْنَىٰ مِن تُلْتَى ٱلَّتِلِ وَيَصْفَعُهُ وَتُلْتُهُ. وَطَآبِعَةٌ مِّنَ ٱلَّذِينَ ملك ، (المزمل: ٢٠)، وعن أم المؤمنين عائشة رضي الله عنهما قالت: كان النبي صلى الله عليه وسلم يقوم من الليل حتى تتفطر قدماه، فقلت له: لم تصنع هذا يا رسول الله وقد غفر لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر؟ قال: «أفلا أكون عبدًا شكورًا». متفق الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبى بعده نبينا محمد صلى الله عليه وسلم وبعد.

فإن قيام الليل عبادة من أجل العبادات، وقربة إلى الله من أفضل القربات، التي يكتب الله بها لعباده الدرجات، ويحطُّ عنهم بها الخطيئات، ويرفعهم بسببها إلى أعلى الغرفات في درجات الجنات، ويعطون عليها من الأجر ما لا يعلمه الا الله. كما جاء في القرآن: « نَجَافَى جُنُونُهُمْ عَن ٱلْمَصَاجِع يَدْعُونَ رَبُّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمِمَّا رَزَقْنَهُمْ يُنفِقُونَ فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِي لَمْهُم مِن قُرِّةِ أَعْيُن جَزَّةُ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ، (السجدة: ١٦-١٧).

أي: فلا يعلم أحد عظمة ما أخفى الله لهم في الجنات من النعيم المقيم، واللذات التي لم يطلع على مثلها أحد، لما أخفوا أعمالهم أخضى الله لهم من الثواب، جزاء وفاقًا، فإن الجزاء من جنس العمل.

قال الحسن البصري: أخفى قوم عملهم فأخفى الله لهم ما لم تر عين ولم يخطر على قلب بشر.

قوله: ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِي لَمْم مِن قُرَّةِ أَعَيْنِ ﴾



وفضل قيام الليل عظيم وأجره كبير.

ومن ذلك أنه : دليل الإحسان. قبال الله تعالى: «إِذْ آلْنَهُمْ فِي خَنْتِ وَغُوْنِ (الله عَلِينَ مَا الله مَا الله مَا النّهُمْ وَاللهُ عَلَيْهِ فَلَى عَنْتِ وَغُوْنِ (الله عَلَيْهِ مَا الله عَنْهُمْ وَاللّهُ عَلَوْا فَلَ ذَلِكَ عُنْتِ مَنْهُمْ (اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَعَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلْمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلّمُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَي

(الداريات: ١٥-١٨).

وعن عبد الله بن سلام رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «أيها الناس، أفشوا السلام، وأطعموا الطعام، وصلوا بالليل والناس نيام، تدخلوا الجنة بسلام». (رواه الترمذي: ٢٤٨٥).

ومن ذلك: سكني غرف الجنة.

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن في الجنة غرفًا يرى ظاهرها من باطنها، وباطنها من ظاهرها، أعدها الله تعالى لمن أطعم الطعام، وألان الكلام، وتابع الصيام وصلى بالليل والناس نيام». (صحيح الحامع: ٢١٢٣).

ومنها: الظفر بدعوة النبي صلى الله عليه وسلم بالرحمة.

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «رحم الله رجلا قام من الليل فصلى، وأيقظ امرأته، فإن أبت، نضح في وجهها الماء رحم الله امرأة قامت من الليل فصلت، وأيقظت زوجها، فإن أبى، نضحت في وجهه الماء « (صحيح أبى داود ١٣٠٨).

وعن ربيعة بن كعب رضي الله عنه قال: كنت أبيت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم فآتيه بوضوئه وحاجته. فقال لي: «سلني». فقلت: أسألك مرافقتك في الجنة. قال: «أو غير ذلك؟». قلت: هو ذاك. قال: «فأعني على نفسك بكثرة السجود». (صحيح الجامع: ٣٨٨)

والواظبة على قيام الليل فيه كثرة سجود لله.

وكذلك: الوقاية من بول الشيطان في الأذن. عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: ذكر عند النبي صلى الله عليه وسلم رجل نام ليلة حتى أصبح، قال: «ذاك رجل بال الشيطان في أذنيه- أو قال: في أذنه». متفق

عليه.

ومنها: يحبهم الله، ويضحك اليهم، ويستبشربهم.

عن أبي الدرداء رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ثلاثة يحبهم الله، ويضحك إليهم، ويستبشر بهم: وذكر: والذي له امرأة حسنة، وفراش لين حسن، فيقوم من الليل، فيقول: يندر شهوته ويذكرني، ولو شاء رقد، والذي إذا كان في سفر، وكان معه ركب، فسهروا، ثم هجعوا، فقام من السحر في ضراء وسراء». (صحيح الترغيب: ٢٢٩).

ومنها: أجرهم لا يعلمه إلا الله عز وجل: قال الله تعالى: « تَتَجَاقَى جُنْرِيْهُمْ عَنِ ٱلْصَاحِعِ يَنْفُونَ رَبُّهُمْ جَوْقَ وَطَهَمًا وَمِمَّا رَزَقْتُهُمْ بُعِغُونَ () فَلَا تَعْلَمُ مَنْسُ مَّا أَخْفِى لَمُمْ مِن فُرَّةِ أَغَيْ جَرَّةً بِمَا كَانُوا يَسْمُلُونَ » (السجدة: ١٦-١٧).

قال ابن القيم رحمه الله: "أخفوا العمل عن الناس فأخفى الله عنهم الأجر. ولما كانت قرة عينهم في الصلاة وعدهم الله بما تقر أعينهم في الصلاة والجزاء من جنس العمل". فصلاة الليل، فيه تصفو الأوقات وتحلو المناجاة، وقد تنافس الصالحون في ظلمائه، وأحبوا الدنيا لليلها، لما حضرت الوفاة معاذ أخافك، وأنا اليوم أرجوك، اللهم إني كنت أخافك، وأنا اليوم أرجوك، اللهم إنك تعلم أني لم أكن أحب الدنيا وطول البقاء فيها لجرى الأنهار، ولا لغرس الأشجار، ولكن لخلماً الهواجر، ومكابدة الساعات، ومزاحمة للطماء بالركب عند حلق الذكر، (أحمد في النهدة بالركب عند حلق الذكر، (أحمد في الزهد: ٣٠٠٨).

وحسبك أن قيام الليل طاعة لله ولرسوله صلى الله عليه وسلم وقد قال الله تعالى:

وَتَن يُطِع الله عَلَيه وسلم وقد قال الله تعالى:

وَتَن يُطِع الله وَالرَّحُولُ فَأُولِينَ مِن اللّهِ الله الله عليه والصَّلِحِينُ وَالشَّهِدَة وَالصَّلِحِينُ وَالشَّهِدَة وَالصَّلِحِينُ وَالشَّهِدَة وَالصَّلِحِينُ أَوْلَتُهِكُ وَلَيْكُ النَّصُلُ مِن وَحَدُن أُولَتِهِكُ رَفِيعًا (١٥ وَالنَّهُ مِن اللهُ وَكُن بِلَق عَلِيمًا (النساء: ٦٩ ، ٧٠). فهل يزهد أحد في هذا الخير الكثير، والثواب يرهد أحد في هذا الخير الكثير، والثواب العظيم؟

نسأل الله الهداية والتوفيق.





#### الشيخ صلاح عبد الخالق

#### من فوائد الوضوء قبل النوم منهاء

أ- دعاء الملائكة:

عَن ابْنِ عُمرَ رَضَيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَ رَسُولَ اللَّهُ صلى عَن ابْنِ عُمرَ رَضَيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَ رَسُولَ اللَّهُ صلى اللَّهُ عَلَيه وسلم، قال: "طَهُرُوا هَذه الأَجْسَادُ طَهُرَكُمْ اللَّه، فَإِنَّهُ لَيْسَ عَبْدُ يَبِيتُ طَاهِرًا الاَ اللَّهُمْ اغْفِرُ لَعَبْدَكَ فَإِنَّهُ بَاتَ طَاهِرًا". إلا قَالَ: اللَّهُمْ اغْفِرُ لَعَبْدَكَ فَإِنَّهُ بَاتَ طَاهِرًا". وصحيح المعجم الكبير للطبراني ١٣٤٥، وصحيح الجامع ٣٩٣٦). (طهروا هذه الأجساد) يعني عند النوم (في شعاره) أي الثوب الذي يلي عند النوم (في شعاره) أي الثوب الذي يلي طهارة. (التنويرشرح الجامع الصغير: ١٣٩٧). طهارة. (التنويرشرح الجامع الصغير: ١٣٩٧). المؤت فيكُونُ عَلَى هَيْئَةٍ كَامِلَةٍ. (فَتَح الباري

٣- النوم على الجانب الأيمن: عَنِ البَرَاءِ بُنِ عَارِب، قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم: "إِذَا أَتَيْتَ مَضْجَعَك، فَتَوضَأ وُضُوءَك للصَّلاة ثُمَّ اضْطَجِعَ عَلى شَقْكَ الأَيْمَن. (رواه البخاري ٢٤٧، ومسلم ٢٧١٠).

#### من فوائد النوم على الجانب الأيمن:

أ- تخفيف ثقل الجسد على القلب لأنه الرئة اليسرى أصغر حجمًا من اليمني. الحمد لله على نعمة الإسلام، والصلاة والسلام على سبد الأنام، وبعد:

ينام الإنسان في الغالب ثلث عمره؛ فلماذا لا نحول هذا الوقت الطويل من العمر من عادة من العادات إلى طاعة من الطاعات تؤجر عليها ونتاجربها مع الله الغني.

#### أولاً: من أداب قبل النوم:

١- استحضار نية صالحة للنوم: قَالَ مُعَادُ بن جبل: "إني أُحْتَسبُ نَوْمَتي كَمَا أَحْتَسبُ قَوْمَتي" (البخاري: ١٤٣١). أحتسب: أطلب الثواب من الله (نومتي) فترة نومي. عند النوم أستحضر نية النوم للتقوى على طاعة الله تعالى بذلك تكون في عبادة تؤجر عليها وأنت نائم.

٢- النوم على وضوء: عَن البَرَاء بْنِ عَارَب، قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم: "إِذَا أَتَيْتَ مَضْجَعَكَ، فَتَوَضَّأُ وُضُوءَكَ لِلصَّلاَة. (رواه البخاري ٢٤٧، ومسلم ٢٧١٠).

ذو المقعدة 331 هـ - المعدد 890 - السنة الرخمسون

ب- استقرار الكبد فلا تبقى معلقة، فتعمل بشكل سليم.

ج- ارتياح المعدة، وقدرتها على إفراغ الطعام بسهولة بعد الهضم.

٤- سهولة وظيفة القصبات الرئوية، وانتقال الأكسجين في القصبة الهوائية، الأمر الذي يحمي من الإصابة بالعديد من الأمراض كالزكام ونزلات البرد وجفاف اللثة التي تتضاعف نسبة حدوثها في حالة التنفس من الفه.

3- احدر النوم على البطن: عَنْ أَبِي ذَرْ، قَالَ: مَرْ بَاللّبَيْ صلى الله عليه وسلم وَأَنَا مُضَطِحعٌ عَلَى بَرِطلني، فَرَكضني برجْله وقال: "يَا جُنَيْدبْ، إنَّما هذه ضَجْعةُ أَهَلِ النَّارَ" (سنن ابن ماجه ٢٧٢٨، ووصحيح الجامع ٢٢٧١)، وزاد المترمذي (٢٧٦٨): وزاد المترمذي (٢٧٦٨): منبطح (على بطني) نائمًا (فركضني) أي: منبطح (على بطني) نائمًا (فركضني) أي: ضربني وحركني (برجله) وأيقظني (وقال: يا جُنيدب) تصغير جندب الذي هو اسم أبي ذر (إنما هذه ضجعة أهل النار) وأصحابها. فتكره هذه الهيئة للمؤمن؛ لما فيها من التشبه بأهل النار. (مرشد ذوي الحجا ٢٠/٢٢).

#### من أخطار النوم على البطن:

أ- زيادة حصوات الكلى: حيث أثبتت الدراسات أن من ينام على بطنه أكثر عرضة لتكوين حصوات الكلى.

ب- إضعاف عضلات البطن وبروز المعدة وجعلها مترهلة.

 ج- تقوس للظهر مع مرور الوقت وإصابة فقرات الظهر بالإجهاد.

د- تضرر الرقبة وربما تكلسها؛ نظرًا لعدم تناسق الجسم أثناء النوم على البطن، إضافة إلى شعور الشخص بالتشنج والانقباض في الأعصاب.

 ٥- قراءة آية الكرسي: الأية (٢٥٥) سورة البقرة.

- عَنْ أَبِي هُرِيُرةَ رَضِي الله عَنْهُ، قَالَ: وَكُلني رَسُولُ الله عليه وسلم بحفظ زَكَاة رَمُونُ الله عليه وسلم بحفظ زَكَاة رَمَضانِ، فأتاني آت، فجعل يَحْثُو مِن الطّعام فأخَذْتُهُ، فَقُلُتُ: لأَزْفَعَنَّكَ إلَى رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم، فقص الحديث، فقال: "إذا أويْت

إِلَى فراشكَ فَاقْرَأَ آيَةَ الْكُرْسِيُ، لَنْ يَزَالَ مَعَكَ مِنَ اللّه حَافِظُ، ولا يَقْرِبُكَ شَيْطَانٌ حَتَّى تُصْبِحٌ"، وقالَ النّبِيُ صلى الله عليه وسلم: «صدقكَ وَهُو كَدُوبٌ، ذَاكَ شَيْطَانُ « (رواه البخاري ٥٠١٠).

وصية الشيطان للإنسان وأقرها النبي صلى الله عليه وسلم وهي عند النوم، اقرأ آية الكرسي لتنام في سعادة واطمئنان بعيدًا عن وساوس الشيطان.

آ- قراءة الآيتين الأخيرتين من سورة البقرة: عن أبي مسعود البدري قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الآيتان من آخر سُورة البقرة. من قراهما في ليلة كفتاه (رواه البخاري ٢٧٣٨). ومسلم ١٦٢٧).

- كفتاهُ، قيل مَعْناهُ كفتاهُ مِنْ قيام الليْل وَقيل مِنَ الشَّيْطَان وَقِيلَ مِن الْآهَاتَ وَيَحْتَمِلُ مِن الْجِمِيعِ. (شرح النووي ٩١/٦).

٧- قراءة المعوذات: عَنْ عائشة، رضي الله عنها قالت: كَانْ رسُولُ الله صلى الله عليه وسلم إذا أوى إلى فراشه، نفث في كفيه بقل هو الله أحد وبالمعودتين جَميعًا، ثم يمسح بهما وجهه، وما بلغت يداه من جسده (صحيح البخاري ٥٧٤٨). وفائدة النفس التبرك بتلك الرطوبة والهواء والنفس المباشرة للرقية. (مرعاة المفاتيح ٢٢٢٥).

٨- التسبيح والتحميد والتكبير: عَنْ أبي هُرَيْرَة: أَنْ قاطمَة أَتَ النّبِي صلى اللّه عليه وسلم تسألُه خادمًا وَشَكَتِ الْعَمَل، فقال: «مَا أَلْفَيْتِيه عَنْدُنَا قَالَ: «أَلَا أَدُلُكُ عَلَى مَا هُو خَيْرٌ لِكُ مَنْ عَنْدُنَا قَالَ: «أَلَا أَدُلُكُ عَلَى مَا هُو خَيْرٌ لِكُ مَنْ خَادم؟ تُسبحينَ ثَلَاثًا وَثلاثينَ، وتحمدينَ ثَلاثًا وَثلاثينَ، وتحمدينَ تُلَاثًا وَثلاثينَ، حينَ تُخْذينَ مَضَجعك (رواه مسلم ٢٧٧٨). كيف تأخذين مضجعك (رواه مسلم ٢٧٧٨). كيف يعطي للمسبح قوة يقدر بها على الخدمة أكثر مما يقدر الخادم عليه، أو يُسهل الأمور عليه بحيث يكون فعل ذلك بنفسه أسهل عليه من أمر الخادم بذلك. (حاشية السندي على صحيح المخارى ١١٠/٣).

ولذا فالمؤمن يثابر على اغتنام فضائل النوم على وضوء، وعند التعار من الليل؛ فليسأل الله عز وجل وليتيقن من الإجابة.

والحمد لله رب العالمين.

الحمد لله حمدًا لا ينفد، أفضل ما ينبغي أن يُحمد، وصلى الله وسلم على محمد، وعلى أله وصحبه ومن تعبد.

أما بعد: فإن مما لا شك فيه أن أبناء المسلمين الذين ماتوا صغارًا فهم في الجنة، ويثور الخلاف في أبناء الكفار والمشركين، هل هم في الجنة أم لا، وسوف نعرض بالتفصيل لهاتين المسألتين على النحو التالي:

#### الوقفة الأولى: حكم أطفال المسلمين:

أجمع من يعتد به من علماء المسلمين على أن من مات من أطفال المسلمين فهو من أهل الجنة؛ لأنه ليس مكلفًا.

الأدلة على كونهم في الجنة:

#### من القرآن الكريم:

 ١- قال تعالى: ﴿ وَاللَّهِنَ اللَّهُوا وَالْبَسْلُمُ وَالْبَسْلُمُ وَرُقِيُّهُم بِإِيسَى الْمُفْتَا بِيمْ دُرْيَنْهُمْ وَمَا ٱلنَّهُم مِنْ عَلِهِ مِن مَقَوْلُكُ الْمَرِي عَالَى مَعْرَوكُكُ الْمَرِي عَالَى كَسُبُ رَفِيقًا
 كُسُبُ رَفِيقٌ ﴿ (الطور: ٢١).

وجه الدلالة: عن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إنَّ الله ليرفعُ ذِرَيْةُ المؤمنِ إليه في درجته، وإن كانوا دونه في العمل، لتُقرِّبهم عينُه، ثم قرأ: (وَالدينَ

#### مسرو السنشار/ أحمد السيد علي إبراهيم نائب رئيس هيئة قضايا الدولة

آمَنُوا وَاتَّبَعَتُهُمْ ذُرِّيَّتُهُمْ بِإِيمَانِ) الآية، ثم قال: وما نقصنا الآباء بما أعطينا البنينَ (أورده ابن كثير في التفسير، وصححه الألباني).

وجه الدلالة: عن علي بن أبي طالب أن أصحاب اليمين هم أطفال المسلمين، قال ابن عبد البر رحمه الله في " التمهيد ": «ولا مخالف له في ذلك من الصحابة» اه.

#### من السنة النبوية:

ا- عن أبي حسان الأعرج قال: «قلتُ لأبي هُريُرةَ: إِنَّه قَدْ مَاتَ لَيَ ابْنَانِ، قَما أَنْتَ مُحَدْثي عَن رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عليه وَسَلَّمَ بحديث عَن رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عليه وَسَلَّمَ بحديث تُطَيِّبُ به أَنْفُسَنَا عِن مَوْتَانَا؟ قالَ: قالَ: نَعَمَ، صَعْارُهُمْ دَعَامِيصُ الْجَنَّة يَتَلَقَّى أَحَدُهُمُ أَبُاهُ، أَوْ قالَ ابَوْيُه، فَيَأْخُذُ بِثُوبِه، أَوْ قالَ بيده، كما أَخْذُ أَنَا بصَنْفَة تُوْبِكَ هذا، فلا يَتَنَاهَى، أَوْ قالَ فلا يَنْتَهي، وَقَالَ بيده، وَلا يَتَنَاهَى، أَوْ قالَ فلا يَنْتَهي، حَتَّى يُدْخِلَهُ اللَّهُ وَأَبَاهُ الْجَنَّة، (رواه مسلم).

دعاميص: جمع دعموص، وهو دويية صغيرة تكون في الماء لا تفارقه. صنفة الثوب: طرفه وحاشيته.

وحه الدلالة: قال القرطبي- رحمه الله- في التذكرة ": وفي هذا الحديث ما يدل على أن صغار أولاد المؤمنين في الجنة، وهو قول أكثر أهل العلم، وهو الذي تدل عليه أخبار صحيحة، وظاهر قوله تعالى: " والذين آمنوا واتبعتهم ذريتهم بإيمان ألحقنا بهم ذريتهم".

٢- عن قرة بن إياس المزنى رضى الله عنه: «أنَّ رجلاً أتَّى النَّبِيِّ صلَّى اللَّهُ عليه وسلَّم، ومعهُ ابِنْ لَهُ فَقَالَ لَـهُ: أَتَحْبُهُ؟ فَقَالَ: أَحَبِّكُ اللَّهُ كما أحبُّهُ، فمات، ففقده، فسأل عنه، فقال: ما يسرِّكَ أن لا تأتى بابًا من أبواب الجنَّة إلاَّ وجدته عنده يسعى يضتح لك، (رواه النسائي، وصححه الألباني).

وجه الدلالة: قال البيهقي رحمه الله في " الاعتقاد والهداية إلى سبيل الرشاد ": «ذلك فيمن وافي أبويه يوم القيامة مؤمنين أو أحدهما، فيلحق بالمؤمن ذريته، كما جاء به الكتاب، ويستفتح له، كما جاءت به السنة، ويحكم لها بأنها كانت ممن جرى له القلم

٣- عن أبى سعيد الخدري رضى الله عنه قَالَ: ﴿ جِاءَتَ امْرَأُهُ إِلَى رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عليه وسلم فقائت: يا رسول الله، ذهب الرجال بحديثكَ، فَاجْعَلْ لَنَا مِن نَفْسِكَ يَوْمَا نَأْتِيكَ فيه، تُعَلِّمُنَا مِمَّا عَلَّمَكُ اللَّهُ، قَالَ: اجْتُمعْنَ يُومَ كَذَا وَكَذَا فَاجْتُمَعْنَ، فَأَتَاهُنَّ رَسُولُ اللَّه صلَّى اللَّهُ عليه وسلَّمَ فَعَلَّمَهُنَّ مِمَّا عَلَّمُهُ اللَّهُ، ثُمَّ قَالَ: مَا مَنْكُنَّ مِنَ امْرَأَةَ تُقَدِّمُ بِيْنَ يَدَّيْهَا، مِن وَلِدَهَا ثَلَاثَةً، إِلاَّ كَانُوا لَهَا حِجَابًا مِنَ النَّارِ فَقَالِتَ امْـرَأَةُ: وَاثْنَيْنَ، وَاثْنَيْنَ، وَاثْنَيْنِ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عليه وَسَلَّمَ: وَاثَّنَّيْنَ، وَاثْنَيْنِ، وَاثْنَيْنِ، وفي رواية: ثَلَاثُةٌ لَمْ يَبلُغُوا الحنث، (رواه مسلم).

وجه الدلالة: من المستحيل عقالا أن يكون هؤلاء الأطفال حجابا للأم من الناروهم فيها، فلزم من ذلك أن يكونوا في الحنة ليحموها من

٤- عن أبي هريرة رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ولا يموتُ لُسُلم ثلاثةٌ من الولد، فيلج النَّارِ، إلا تحلَّة القسم. قال أبو عبد اللَّه: ، وإنْ منكم إلا واردُها ، (مريم: ٧١) (رواه البخاري).

٥- عن أنس بن مالك رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ما من النَّاس من مسلم، يُتُوفَى له ثَلاثٌ لم يَبْلُغُوا الْحِنْثُ. إلا أَذْخُلُهُ اللَّهُ الْجِنَّةَ بِفَصِّل رحمته إياهُم، (رواه البخاري).

٦- عن البراء بن عازب رضى الله عنه قال: « لَمَا تُولِي إِبْرَاهِيمُ عليه السَّلامُ، قال رسولُ اللَّهُ صلَّى اللَّهُ عليه وسلَّم: إنَّ له مُرضعًا في الجنَّة، (رواه البخاري).

قال ابن عبد البر رحمه الله في " التمهيد "، في هذه الأحاديث دليل على أن أطفال المسلمين في الحنة لا محالة- والله أعلم- لأن الرحمة إذا أنزلت بأبائهم من أجلهم استحال أن يرحموا من أجل من ليس بمرحوم، ألا ترى إلى قوله صلى الله عليه وسلم: «بفضل رحمته اياهم، اه.

وقال التووى رحمه الله في " شرح مسلم ا: «هذه الأحاديث دليل على كون أطفال السلمين في الحنة اه.

وقال ابن القيم رحمه الله في " أحكام أهل الذمة ": وهذه الأحاديث أكثرها في الصحيح، وكلها صحيحة، وهذا القول في أطفال المسلمين هو المعروف من قواعد الشرع، حتى إن الإمام أحمد أنكر الخلاف فيه، وأثبت بعضهم الخلاف، وقال: إنما الإجماع على أولاد الأنساء خاصة، اه.

#### شبهة والرد عليهاء الشبهة

نهى النبي صلى الله عليه وسلم عائشة أن تشهد للصبي الذي توفي بالجنة، فدل على أنه لا يجوز الشهادة لمن مات من أطفال المسلمين بالحنة.

عن عائشة رضى الله عنها قالت: ﴿ تُولِي صبى،

فَقُلتُ: طُوني له عُصفُورٌ من عصافير الجِنَّة،

وهي روايه: "دعي رسون المناصلة المسلم الله وسلم إلى جنازة صبي من الأنصار، فقلت: يا رسول الله، طوبي لهذا، عُصفُورُ من عصافير الجنّة لم يعمل السوء ولم يُدركُه، قال: أو غير ذلك، يا عَانشة إنَّ الله خلق للجنّة أهلاً، خلقهم لها وهُم في أصلاب آبائهم، وخلق للتار أهلاً، خلقهم خلقهم لها وهُم في أصلاب آبائهم، وخلق للتار أهلاً، خلقهم خلقهم لها وهُم في أصلاب آبائهم، (رواد مسلم).

#### الرد عليها:

أجاب العلماء علي هذه الشبهة بأن النبي صلى الله عليه وسلم لعله نهى عائشة رضي الله عنها عن المسارعة إلى القطع من غير أن يكون عندها دليل قاطع، فإنكار النبي- صلى الله عليه وسلم- على عائشة- رضي الله عنها- إنما كان لشهادتها للطفل المعين بأنه في الجنة، كالشهادة للمسلم المعين، فإن الطفل تبع لأبويه، فإذا أبواه لا يشهد لهما بالجنة، فكيف يشهد للطفل التابع لهما إلى والإجماع إنها هو على أن أطفال المسلمين من حيث الجملة مع آبائهم،

فيجب التفرقة بين المعين والمطلق.

#### أقوال أهل العلم في مصير أطفال السلمين:

قال ابن كثير- رحمه الله- في "تفسيره"، وأما ولدان المؤمنين فلا خلاف بين العلماء كما حكاه القاضي أبو يعلى بن الفراء الحنبلي عن الإمام أحمد أنه قال: لا يختلف فيهم أنهم من أهل الجنة. وهذا هو المشهور بين الناس (أي عامة العلماء) وهو الذي نقطع به إن شاء الله عز وجل ا.ه

وقال الإمام أحمد رحمه الله: «من يشك أن أولاد المسلمين في الجنة؟!، وقال أيضًا: إنه لا اختلاف فيهم أ.هـ (حاشية ابن القيم على سنن أبي داود).

وقال الإمام النووي- رحمه الله- في "شرح مسلم "، أجمع من يعتد به من علماء المسلمين على أن من مات من أهل الجنة؛ لأنه ليس مكلفا ، اهـ. لأنه ليس مكلفا ، اهـ.

وقال القرطبي رحمه الله في " التذكرة ": «إن قول إنهم في الجنة هو قول الأكثر، وقال: وقد أنكر بعض العلماء الخلاف فيهم، اهـ.

> وللحديث بقية إن شاء الله تعالي والحمد لله رب العالمين.

#### عزاء واجب

تُوكَة إلى رحمة الله والد الأستاذ /عاطف فواد. مدير حسابات المركز العام لجماعة أنصار السنة المحمدية. وتتقدم أسرة تحرير المجلة بخالص العزاء للأسرة الكريمة. ونسأل الله أن يغفر له ويرحمه رحمة واسعة، وأن يدخله فسيح جناته، وأن يرزق أهله الصبر والسلوان. لله ما أخذ وله ما أعطى وكل شيء عنده بأجل مسمى.

#### عزاء واجب

تُوكَ إلى رحمة الله الشيخ /محمود أحمد بخيت. مؤسس ورئيس فرع أنصار السنة المحمدية بمديرية التحرير مركز بدر البحيرة. وتتقدم أسرة تحرير المجلة بخالص العزاء الأسرة الشيخ. ونسأل الله أن يغضر له وأن يرحمه رحمة واسعة، وأن يدخله فسيح جناته، وأن يرزق أهله الصبر والسلوان.

لله ما أخذ وله ما أعطى وكل شيء عنده بأجل مسمى.







للحصول على الكرتونة الاتصال على الأستاذ / ممدوح عبد الفتاح : مدير قسم الحسابات بالمجلة 01008618513

Upload by: altawhedmag.com