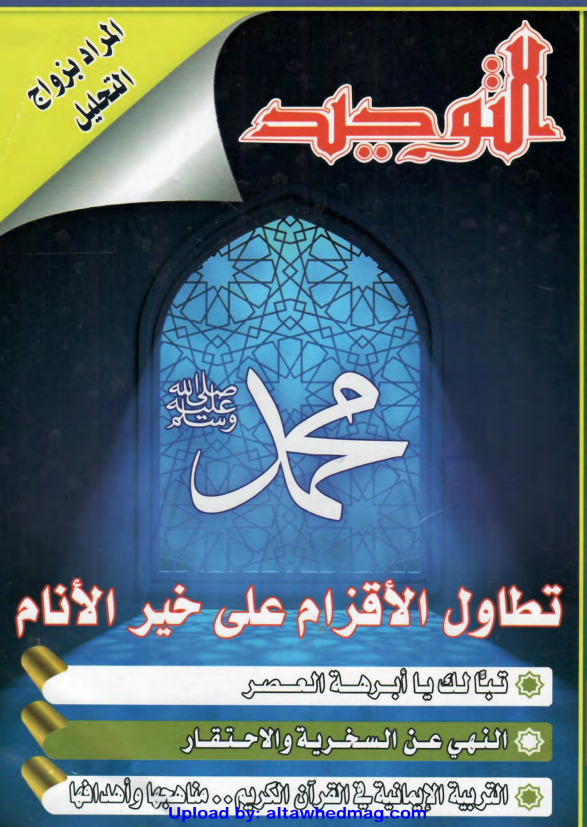


مجلة • إسار منة • ثقافية • شهر بة

تصلر عنجماعة أنصار السنة المحمدية

العليد ٢٠٦ السنية الواحدة والخمسون- جمادي الأولى 24 هـ

الثمين وجنيهات





رئيس مجلس الإدارة

أ.د.عبد الله شاكر الجنيدي

المشرف العام د. عبد العظيم بدوي



نائب المشرف العام أ. د. مرزوق محمد مرزوق

#### اللجنة العلمية

د. جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل د. محمد عبد العزيز السيد

#### الاشتراك السنوي

۱۰ في الداخل ۱۰۰ جنيه توضع في حساب المجلة رقم/١٩١٥٠ بينك فيصل الإسلامي مع إرسال قسيمة الإيداع على فاكس المجلة رقم/ ٢٢٣٩٣٠٦٦٢ ٢ في الخارج ٤٠ دولاراً أو ٢٠٠ ريال سعودي أو مايعاد لهما



قــال المصطفى البشير صلى الله عليه وسلم: بَـشَـروا ولا تنفروا - وامتثالا لهذا الأمر الجليل: فإننا فبشر أنفسنا وإخواننا وعموم المسلمين بمنّة الله تعالى علينا ية توفيق أوضاع البيت الكبير لدعوة العام لجمعية أنصار السنة المحدية بمصر.

فقد تم بحمد الله توفيق أوضاع المركز العام على قانون ١٤٩ لسنة ٢٠١٩م بتاريخ ٢٠٢١/١١/٢٢م لسنة ٢٠٢١م.

فالحمد لله حتى يرضى، وله الحمد بعد الرضا، وله الحمد أبدًا أبدًا.

وأما الميلاد الجديد؛ فهي جمعيتنا المباركة في ثوبها القشيب الجديد، مع أصالتها العلمية الدعوية التربوية المعروفة المعهودة.

مَوْلَدَ جديدَ مع صلاحيات جديدة، وآفاق واسعة عديدة، تعاون على طرحها علماؤنا وأولياء أمورنا.

صلاحيات واسعة تتيح لنا خدمة بلادنا الحبيبة، وتضع أيدينا في يد كل من يسعى إلى خير وسعادة وأمان هذا البلد العريق، نتمنى من الله تعالى أن يُسَخّر جهودنا جميعًا لخدمة البلاد والعباد، وأن يكون ذلك سببًا لرضا الله تعالى والوصول إلى جنات النعيم.

التحرير

نقدم للقارئ الكريم كرتونة كاملة تحوي ٤٨ مجلداً من مجلدات محلة التوحيد عن ٤٨ سنة كاملة Upload by: altawhedmag.com

صاحبة الامتياز جمعية أنصار السنة المحمدية

رئيس التحرير، مصطفى خليل أبو المعاطي

دنيس التحرير التنفيذي، حسين عسطا القراط

مدير التحرير إبراهيم رفعت أبو موته

الإخراج الصحفي، أحـمد رجب محـمد محمد محمود فتحي

ادارة التعرير || ۸ شارع قولة عابدين. القاهرة ت، ۲۳۹۳۰۵۱۷ . فاکس ۲۳۹۳۰۵۱۷

البريد الإلكتروني || MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

#### ثمن النسخة

مصر ٥٠٠ قرش ، السعودية ٢ ريالات، الإمارات ٦ دراهم، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أوروبا ٢ يورو

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

د . عبد الله شاکر آيات التسبيح لا القرآن الكريم LELL SILL BUT LEL HILL د . عبد العظيم بدوي باب التفسير خطورة الفياب عن اصلاح الشباب د. عماد محمد على عيسى شفاك الله وعافاك الشيخ عبده أحمد الأقرع 11 (1-72). It House film د عزة محمد رشاد الأنكعة المعرمة 12-رسائل أهل الإسلام في الدفاع عن خير الأنام د. مرزوق محمد مرزوق غزوة بدر ٢٠ معد العال 11 تَنَّا لَكَ يا أبرهة العصر الشيخ معاوية معمد هيكل ٢٤ نظرات لل زواج التحليل د. محمد عبد العزيز ٢٨ التربية الايمانية في القرآن الكريم د. عبد الوارث عثمان ٣٢ واحة النوحيد علاء خضر المحالي الم د . متولى البراجيلي دراسات شرعية Hanstit h. 2nd are alight الشيخ صلاح عبد الغالق صلاح العال وراحة البال الشيخ حسين إسماعيل الجمل عناية المفسرين بكلمة التوحيد 13 محمد محمود فتحى تطاول الأقزام على خير الأنام د . جمال عبد الرحمن ٥٠ المنهج النبوي للا تزكية نفوس الشباب الشيخ علي حشيش 70 تحذير الداعية من القصص الواهية نماذج تحتذى من أعلام وأثمة أهل السنة د. محمد عبد العليم الدسوقي ٥٧ د . عادل بن يوسف العزازي 11 القرآن منهج وعمل (٢) الشيخ مصطفى البصراتي 12 دراسات قرآنية الشيخ أحمد عز الدين ٦٨ شهر جماد أول؛ أحداث وتأريخ الى الله جزم عظيم وهد 

فيرسى العدد

٩٢٠ جنيهاً ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر و٣٠٠ دولاراً خارج مصر شاملة سعر الشحن

جمادي الأولى ٢٤٢٢ هـ - العدد ٢٠٦ - السنة الواحدة والخمسون

02

7 unit

2 القرآن

الكريم

الرئيس العام المكر ال

Torste

الحمد لله رب العالين، والصلاة والسلام على خاتم النبيين وعلى آله وصحبه ومن سلك سبيلهم إلى يوم الدين.

وبعد؛ فلقد ورد ذكر التسبيح في القرآن الكريم على صيَغ مختلفة وأساليب متنوعة، فقد جاء بصيغة الأمر، كما في قوله تعالى: «يَأَيُّهُ الَّذِينَ مُمَنُوا أَذَكُرُوا اللهَ ذِكَرُ كَعِرًا () وَمَعَمُوهُ بَكُرُهُ وَأَصِيلًا » (الأحزاب: ٤١-٤٢). في الصباح والمساء. (انظر: تفسير البغوي ج٣٤/٣٣).

وللشيخ السعدي رحمه الله كلام جميل حول هاتين الآيتين، يقول فيه: "أمر الله تعالى المؤمنين بذكره ذكرًا كثيرًا، من تهليل وتحميد وتسبيح وتكبير وغير ذلك، من كل قول فيه قرية إلى الله، وأقل ذلك، أن يلازم الإنسان أوراد الصباح والمساء وأدبار الصلوات الخمس، وعند العوارض والأسباب، وينبغي مداومة ذلك في جميع الأوقات على جميع الأحوال". (تفسير السعدي، ج٢٩/٢٩).

كما جاء التسبيح بلفظ المضارع، كما في قوله تعالى: ديتيم يتو ما في التكون وما في الأرض اللك المُدُوس المرد للتكير، (الجمعة:١). كما ورد بلفظ المصدر، كما في قوله تعالى: دشتخن الذي أشرئ معيود لذكر من المتجد الحكوم إلى المتجد الأفصا الذي بكركما حولة ليرية من ماينيتاً إنه هو التيبع الموير، (الإسراء: ١).

وقد تكرر ذكر التسبيح في القرآن الكريم بلفظ المصدر، وهو يدل على تنزيه الله سبحانه وتعالى وبراءته من كل نقص، وأنه يَفعل ما يريد، ويَحكم بما يشاء، وقد دلت آية الإسراء على ذلك، ومن هنا ذكره الله تعالى ردًا على المشركين الذين نسبوا الولد إليه سبحانه وتعالى، فقال، رقالوا أغَندَ ألهُ وَلَا شُبْحَنَةٌ بَل لَهُ، مَا فِ السَّكَوْتِ وَالأَرْضَ كُلُّ لَهُ فَيَنِثُونَ، (البقرة: يليق بجلاله وكماله، ولذلك نزّه نفسه عنه، الكريمة والتي تليها على الرد على النصارى-عليهم لعائن الله -، وكذا من أشبههم من اليهود ومن مشركى العرب، ممن جعل الملائكة بنات الله،

فأكذب الله جميعهم، في دعواهم وقولهم: إن لله ولدا، فقال تعالى: دسيحانه، أي: تعالى وتقدس وتنزه عن ذلك علوًا كبيرًا، بل له ما في السماوات والأرض، أي: ليس الأمر كما افتروا، وإنما له ملك السماوات والأرضي ومن فيهن، وهو المتصرف فيهم، وهو خالقهم ورازقهم، ومقدّرهم ومسخرهم ومصرفهم كما يشاء، والجميع عبيد له وملك له، فكيف يكون له ولد منهم، والولد إنما يكون متولدًا من شيئين متناسبين وهو-تبارك وتعالى- ليس له نظير، ولا مشارك في عظمته وكبريائه، ولا صاحبة له، فكيف يكون له ولد؟ كما قال تعالى: ﴿ يَدِيرُ ٱلتَحَوَّتِ وَٱلأَرْضَ أَنَّ يَكُونُ لَهُ وَلَدْ وَلَدٍ تَكُن لَدُ مَنْتُعَمَّدُ وَتَلَقَ كُلْ فَيْ وَقَدْ بِكُلْ عَنْ و الأنعام: (١٠١). (تفسير ابن كثير -(177.771/17

وهذا كلام دقيق من الإمام الحافظ ابن كثير، ويدل دلالة واضحة على أن التسبيح يعني تعظيم الله وتقديسه، ونفي جميع صفات النقص وما لا يليق به سبحانه وتعالى، وعلى أهل الإيمان أن يعرفوا ذلك ويتعلموه ويعتقدوه، ويعبدوا ربهم به.

وقد ذكر الفيروز أبادي رحمه الله أن التسبيح ورد في القرآن الكريم على نحو من ثلاثين وجهًا، ستة منها للملائكة، وتسعة لنبينا محمد صلى الله عليه وسلم، وأربعة لغيره من الأنبياء، وثلاثة للحيوانات والجمادات، وثلاثة للمؤمنين خاصة، وستة لجميع الموجودات. (انظر: يصائر ذوى التمييز، ج٥/٩).

وإليك أيها القارئ الكريم بعضًا من الآيات الدالة على هذه الأوجه، ومع بيان ما تضمنته من تعظيم وتقديس لله تبارك وتعالى، فما ورد من تسبيح اللائكة، قوله تعالى: • وكذلك على عبر الي كترا التم أسحت اللان ألف على وستنبذ الله المراجب على والمراجب

دَابَ مَلَاتًا إَخْمَهُمُ (غافر: ٧).

قال الحافظ ابن حجر رحمه الله: يقول تعالى ذكره في هذه الآية: الذين يحملون عرش الله من ملائكته ومن حول عرشه ممن يحف به من الملائكة (يسبحون بحمد ربهم)، يصلون لربهم بحمده وشكره (ويؤمنون به) ويقرون بالله أنه لا إله لهم سواه ويشهدون بذلك، لا يستكبرون عن عبادته (ويستغفرون للذين آمنوا)، ويسألون ربهم أن يغفر اللذين أقروا بمثل إقرارهم من توحيد الله والبراءة من كل معبود سواه. (تفسير ابن

ومما ورد أيضًا في تسبيح الملائكة ما ذكره الله عنهم من قوله: «وَلا تَعَرَّ التَّالَيُ () وَلا الله التيفي ، (الصافات: ١٦٥- ١٦٢).

وقد دلت الآيتان على أن الملائكة تصطف لله في مواطن الطاعة، وينزهون الله سبحانه وتعالى عن كل ما لا يليق به، ومما ورد في تسبيح نبينا صلوات الله وسلامه عليه، ما جاء في قوله: «وقد ما الله عبل منذلة بما بعاد في قوله: «وقد ما من التبعين ، (الحجر: ٩٧، ٩٧).

والآية الأولى بيَّنت حال النبي صلى الله عليه وسلم أن يواجه ما يقع له بالتسبيح والسجود، وأن ذلك يشرح صدره ويذهب غمه.

قال السعدي رحمه الله: (ولقد نعلم أنك يضيق صدرك بما يقولون) لك من التكذيب والاستهزاء، فنحن قادرون على استئصالهم بالعذاب، والتعجيل لهم بما يستحقونه، ولكن الله يمهلهم ولا يهملهم؛ وأنت يا محمد سبّح بحمد ريك وكن من الساجدين، أي: أكثر من ذكر الله وكن من الساجدين، أي: أكثر من ذكر الله يوسّع الصدر ويشرحه، ويعينك على أمورك،. (تفسير السعدي، جارك وتعالى على وبعد امتنان الله تبارك وتعالى على النبي صلى الله عليه وسلم، بفتح مكة

03

ودخول الناس في دين الله أفواجًا، أمره ربه بالتسبيح والاستغفار، كما جاء في قوله: ، إذا محكة مصر أقو والقسع بتخور في ومن أقواباً من مسيح عمد ربك وقد استجاب النبي صلى الله عليه وسلم لأمر ربه بالتسبيح والاستغفار في كل صلاة بعد نزول هذه الآية. وقد أخرج البخاري عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت: ما صلى النبي صلى الله عليه وسلم صلاة بعد أن نزلت عليه إذا جاء نصر الله والفتح الا يقول فيها: ، سبحانك ربنا وبحمدك اللهم اغضر لى . (البخاري: ٤٦٢).

وية صحيح مسلم عن عائشة رضي الله عنها قالت: كان رسولُ الله صلى الله عليه وسلم يُكْثرُ من قُوْل: سُبْحانَ الله وبحمده أسْتَغْفرُ الله وأتوب إليه قالت: فقلت يا رسول الله. أراك تكثر من قول: سُبْحان الله وبحمده أستغفر الله وأتوب إليه؟ فقال: خبرتي رئي استغفر الله وأتوب إليه؟ فقال: خبرتي رئي من قول: سُبْحان الله وبحمده أستغفر الله وأتوب إليه. فقد رأيتها وإذا كار تصر أله وألف علم وراي يو ين أله أولا في قليم الكاس يشفون في ين أله أولا في قليم الكاس يشفون و ين أله أولا في قليم النصر ٢٠٣٠).. (مسلم: ٤٨٤).

(النصر، ١٦) ... (مستاب، ٢٠٠٠). وقد دل الحديث على أن العبد إذا كثرت نعم الله وعطاياه عليه أن يقابلها بكثرة العبادة، وعلى رأسها التسبيح والاستغفار لأمر الملك الغفار لنبيه صلى الله عليه وسلم بذلك، وقال الحافظ ابن حجر رحمه الله: ، وفي الحديث جواز تحديث المرء عن نفسه بمثل مذا لإظهار نعمة الله عليه، وإعلام من لا يعرف قدره ليُنْزله منزلته، وغير ذلك من المقاصد الحسنة، لا المفاخرة والمباهاة". (فتح الباري، ج/٢٦٢٨). جمادي الأولى ٢٢٢ هـ

- العليد ٢٠٥ - السنية الواحدة والخمسون

04

فإن قيل: لماذا جاء الأمر بالاستغفار هنا مع التسبيح، والاستغفار يكون عن ذنب؟ وأجيب: بأن الاستغفار نفسه عباده

كالتسبيح، فلا يلزم منه وجود ذنب. وقيل: هو تعليم لأمته صلى الله عليه وسلم، وقيل: رفع لدرجاته صلى الله عليه وسلم، وقد جاء في السنة أنه صلى الله عليه وسلم قال، توبوا إلى الله؛ فإني أتوب إلى الله في اليوم مائة مرة، فيكون أيضًا من باب الاستكثار من الخير، والإنابة إلى الله. (انظر: تتمة أضواء البيان ج/٥٩٦).

ومما ورد في شنان الأنبياء قوله تعالى لزكريا عليه السلام: قال رب أمن ل الز قال الميكة الأرضي الثان للنه أيام إلا رمزا وألار ربك الذرية فأجاب الله دعاءه، ثم سأل ربه الذرية فأجاب الله دعاءه، ثم أمره بذكره كثيرًا، وتسبيحه بالعشي، وهو أخر النهار، ويقع أيضًا على ما بين الزوال والغروب، والإبكار وهو من طلوع الفجر إلى وقت الضحى، قال السيوطي في الإكليل: وقت الضحى، قال السيوطي في الإكليل: من شعب الإيمان، قال محمد بن كعب: لو رخص الله لأحد في ترك الذكر لرخص لزكريا: لأنه منعه من الكلام وأمره بالذكر. (انظر: تفسير القاسمى ج٤/٤٨).

وقد أوصبي زكريا عليه السلام قومه بالمحافظة على التسبيح، كما قال تعالى: · فَحْرَجَ عَلَى قَوْمِهِ. مِنَ ٱلْمِحْرَابِ فَأَوْحَى إِلَيْهُمْ أَن الكرة معنا، (مريم: ١١)، وقد أخبر الله في كتابه أن يونس عليه السلام كان من المسبحين، وأن ذلك كان سببًا في نجاته، قال تعالى: ( فَزَلا أَنَّهُ كُنَّ مِنَ أَلْمُسَبَعِينَ ٢ للبت في تطبيع إلى يور تعتون ، (الصافات: ١٤٣-١٤٤). وهذه الآية تدل على فضل المداومة على التسبيح، وأن الله يدفع به عن العبد الشرور؛ فتسبيح يونس عليه السلام لربه ومولاد في بطن الحوت كان سببًا في إنجائه، والاكان بطن الحوت مقبرته إلى يوم الدين. أسال الله تبارك وتعالى أن يجعلنا من المستحين، وأن ينجينا به في الدنيا وفي يوم الدين. والحمد لله رب العالمين.



REARS ADDRES

قال الله تعالى:

• حَلَقَ اللهُ التَسَوَي وَالأَرْضَ بِالْحَقْ إِن فِ ذَلِكَ لَا يَدْ لِلْمُؤْمِدِينَ () آقل مَا أُوحِ إِلَيْكَ مِن الْكِنْبِ وَأَقِدِ العَسَلَوَةُ إِن العَسَلَوْةُ تَنْعَلَ عَن الْفَحْتَا، وَالسُكَرُ وَلَذِكُرُ اللَّهِ أَحْبَرُ وَاللَّهُ بَعَلَمُ مَا تَسْتَعُونَ () \$ وَلا تُجْدِلُوا أَهْلَ الْكِنْبِ إِلَا بِالَتِي مِن أَحْسَنُ إِلاَ الَذِي طَنَعُوا مِنْهُمٌ وَقُولُوا مَامَاً بِالذِي أَرِلَ إِنْسَا وَأُسْزِلَ إِنِّكَمُ وَإِلَهُمَا وَإِنَهُكُمْ وَحِدٌ وَتَحْدُلُهُ مُسْلِعُونَ ،

> الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: الحث على التأمل في خلق الشموات والأرضء قال تعالى: ﴿ خَلَقَ اللَّهُ ٱلسَّدَيْنَ وْالْأَرْضَ بِالْحَقْ إِنَّ فِي ذَلِكَ Kin haginger " «خلق الله السبماوات والأرض بالحق وللحق د وَلُو أَشْبُعُ ٱلْحَقُّ أَهْرَاءَهُمْ لَفُسُدَتِ الشَيْنُوَتْ وَالْأَرْضُ وَمَن فِيهِ ، (المؤمنون٧١)، فلذلك لا يترك الله الباطل يغلو أبدا، بل لا بد من إزهاقه، ولا بد من إبطاله، لتصلح الأرض للناس، ولذلك قال تعالى: ولولا دفع الله الناس بغضهم ببغض لفسدت الأرض ولكن الله ذو فضل على العالمين ٢٥١ (البقرة: ٢٥١)، وبين سبحانه أن من

مر المحمد المطلع بدوي حكمة القتال يوم بدر إخفاق

الحق وإبطال الباطل، قال تَعَالَى: ﴿ وَإِذْ بَعِدْكُمُ أَمَّةُ إِحْدَى الظامِنيَين أَنْبَا لَكُمْ وَنَوَدُونَ انَ غَبَرَ نَاتِ النَّبْوَكَةِ تَكُونُ لَكُو وَتُربِدُ اللَّهُ أَنْ يُجِنَّ ٱلْخُلِّ بكليَتِهِ، وَيَعْطَعُ دَابَرُ الْكَفَرِينَ () لِيُحِقُّ ٱلْحَقُّ وَبُبْطِلَ ٱلْبَطِلَ وَلَوْ كُرُهُ المجنور، (الأنفال: ٨). وإن في ذلك لأية للمؤمنين ٤٤ خص الله المؤمنين بآيات السبماوات والأرضب- مع كونهما آية لكل الناظرين-لأن المؤمنين هم الذين يتفكرون في خلق السماوات والأرض، ويستدلون بإحكام خلقهما على قدرة خالقهما وعلمه وحكمته فيؤمنون به. كما قال تعالى: ( أَنَ فَي خَلْقَ

التحتوي وَالأَضِ وَالْمَتِلَفِ الَّتِلِ وَالْتَبَارِ لَآيَتَ لِأَوْلِي الْأَلْبَبِ الَّذِينَ يَذَكُرُونَ اللَّهُ قِيَمًا وَقُعُودًا وَعَلَّ جُنُوبِهِمْ وَيَتَعَصَّرُونَ فِي عَلَق التعترين وَالْأَرْضِ رَبَّا مَا عَلَقت هَذَا المُومنين فَهُمْ كَمَا قَال تعالى، وَحَالَيْ مِنْ اللَّهِ فِي التَمَوَتِ مَتَرَضُونَ ، (بوسعف: ١٩٥)، فَهُمْ لا يَتَفَكُرُونَ وَلا يَعْقِلُونَ وَلا يُوْمِنُونَ.

الأمريتلاوة القرآن الكريم: «اتّـلُ مَا أوحـي إلَّـيُـكَ من الكتّـاب وَأقَــم الَصَـلاةَ إِنَّ الصَّلاة تَنْهَى عَنِ الفَحُشَاءِ وَالْمُنكَرِ وَلَذَكْرُ اللَّهُ أَكْبَرُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَضْنَعُونَ ؟

يَأْمُرُ اللَّه تَعَالَى رَسُولُهُ صلى الله عليه وسلم-وَأُمَّتُهُ تَبَعُ

جمادي الأولى ٢٤٦٢ هـ - العدد ٢٠٦ - السنة الواحدة والخمسون

05

unnen ....



چمادي الأولى ٢٤٦٢ هـ - المعدد ٥٠٦ - السنة الواحدة والخمسون

06

وَجَاءَكَ فِي هَٰذِهِ ٱلْحَقِّ وَمُؤْعِظَةً وَلَكُونَ لِلْمُؤْمِنِينَ (هود: ١٢٠)، وقال سُبْحَانه: «قَلْ نَزْلُهُ رُوحُ القدس من رُبِّكَ بالحق ليُثبَّت الذين آمنوا وهدى وبشرى للمسلمين ١٠٢، (التحل)، فتلاؤة القرآن من أعظم أسْبَاب الثبَات على الإيمان. من فضائل إقام السَّلاة، ثم أمر الله تعالى بإقام الصَّلاة، لأنَّ الصَّلاة من أعظم مَا يُعِينُ عَلى دين الله، كما قال تعالى: ﴿ يَأْتُهُا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا اسْتَعِيثُوا بِالشَّبْرِ وَالشَّلَوْذِ إِذَ اللَّهُ مَعَ المندرية، (البقرة)، ولذلك كان صلى الله عليه وسلم إذا حزيه أمر صلى. (صحيح سنن أبى داود : (١١٧١) شم ذكر الله تعالى فائدة من الفوائد التي تعود على

له- بتلاوة القرآن، ليكون

لَهُمْ فَيه الهدايَة وَالطَمَأْنَينَة،

والأنس والسعادة، والتسلية

عمًا يَلقونه من المشركين من

الأذى والاضطهاد، فإن الله

تعالى قال لنبيه صلى الله

عليه وسلم: ﴿ وَكُلُّ مُّنْتُمُ مَتَكَ

مِنْ أَبْلُو ٱلرُّسُلِ مَا تُتَّبِّتُ بِهِ. فَوَادَكُ

المُؤْمِنِينَ مِنَ الصَّلَاةَ فَقَالَ: دانُ الصَّلَاةَ تَنْهَى عَنِ الفَحْشَاءِ وَالْمُنَكَرِي:

والفحْشاءُ: كَلَّ مَا اسْتَعْظَمَ وَاسْتَفْحِشَ مِنَ الْعَاصِي الَّتِي تَشْتَهِيهَا الْإِفْوَسُ.

وَالْنَكْرُ؛ كُلْ مَعْصِيَة تَنْكَرُهَا الْعُقُولُ وَالْفَطَرُ.

وَوَجُهُ كَوْنَ الصَّلَاة تَنْهَى عَنِ الفَحْشَاء وَالْنُكَرِ، أَنَّ الْعَبَدُ الْقَيِمَ لَهَا الْمَتَمَمَ لأَرْكَانَهَا وَشُرُوطِهَا وَخُشُوعِهَا، يَسْتَنيرُ قَلْبُه، وَيُتَطَهَّرُ هُوَادُه، وَيُزْدَادُ إِيمَانُه، وَتَشْوَى رَغْبَتُهُ عَ

الْخَيْرِ وَتَعَلَّ أَوْ تُعْدَمُ رَغَبَتُهُ فِي الْخَيْرِ وَتَعَلَّ أَوْ تُعْدَمُ رَغَبَتُهُ فِي الشَّرُورَة، مُدَاوَمَتُهُا وَالْحَافَظَةُ عَلَيْهَا عَلَى هَذَا الْوَجُه، تَنْهَى عَنِ الفَحَشَاءِ وَالْمُنْكَرِ هَ هَذَا مَنْ أَعْظَم وَالْمُنْعَد مَ وَالْمُعَامِ وَالْمُنْعَامِ مَ الْوَجُه، تَنْهَى عَنِ الفَحَشاءِ وَالْمُنْعَامِ مَ وَالْمُنْعَامِ وَالْمُنْعَامِ وَالْمُنْعَامِ وَالْمُنْعَامِ وَالْمُنْعَامِ وَالْمُعَامِ وَالْمُونَا وَ وَالْمُعَامِ وَا

عَنْ أَبِى هُرَيْرَةَ رَضِي اللَّه عنه قَــالَ: حَـاءَ رَجُـلُ إِلَى النَّبِيُ صلى اللَّه عليه وسلم هَقَالَ: إِنَّ هُلَانَا يُصَلَّى بِاللَّيْلِ هَاذَا أَصْبَحَ سَـرَقَ لَا قَـالَ: ((إِنَّـهُ سَيَتْهَاهُ مَا يَضُولُ)). (مسند أحمد (٩٧٧٨).

وَالآيَةُ مَعَ هَذَا الْحَدِيثَ يَدُلُّن عَلَى ضَعْف مَا رُوِي عَدَلُّن عَلَى ضَعْف مَا رُوِي أَحَادِيثَ، مَنْهَا؛ (مَنْ لَمْ تَنْهَهُ صَلَاتُهُ عَنَ اللَّه إلَّا بَعَدا). مَلَاتُهُ عَنَ اللَّه إلَّا بَعَدا). وَ(مَنْ لَمْ تَنْهَهُ صَلاتُهُ عن الفَحْشَاء وَالمُنْكَر، هَلَا صَلاتُ لَهُ). (قَالَ الأَلْبَانِي: بِاطل، وهو مع اشتهاره على الأَلسنة لا يصح من قبل إستاده، ولا من جهة متنه. السلسلة الضعيفة: / ١٤- ٢/١٧).

#### القضوذ الأغظام من

اقام الشلاة ذكر الله: وَقَفَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَلَـذِكُرُ اللَّهِ أَكْتِرُ،:

قَالُ العُلَمَاءُ: ذَكَرَ اللَّه تَعَالَى أَنْ مَنْ مَقَاصِد الصَّلَاة الأَنْتَهَاء عَنَ الفَحْشَاءَ وَالْنُكَرِ، ثُمَّ ذَكَرَ أَنْ المَقْصُودَ الأَكْبِرَ هُو ذَكْرُ الله، كَمَا قَالَ تَعَالَى لُوسَى عليه السلام: ( إِنَّي أَنَّ أَنَّ لَا إِنَّ إِلَا أَنَ عَلَيْنَ وَأُقِد الشَّلُو يَسْبُحَانَهُ عَلَى الْمُنَاقَتِين عَفْلَتَهُمْ عَن الذُكْرِفِي الصَّلَاة. فَقَالَ: ( إِنَّ ٱلْتَتَبَعَينَ عُتَدَهُونَ فَقَالَ: ( إِنَّ ٱلْتَتَبَعَينَ عُتَدَهُونَ

أَنَّهُ وَعُوَ حَدِيعُهُمْ وَإِنَّا فَأَتَوْ إِلَى الْعَمَلُونَ قَامُوا كُمَالَ قُرْآدُونُ أَنَّاسَ وَلا يَدْكُرُونَ الله إِلاً قَيلًا (النيساء:١٤٢). وَالله يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ ٤٥ يَعْنِي وَسَيَجْزِيكُمْ بِهِ، دانْ أُحْسَنَتُمْ أُحْسَنَتُمْ لأَنفُسكُمْ

وَإِنْ أَسَانَتُمُ فَلَهَا، (الإسراء)، وَقَائِنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِدٍ وَإِن لَقُونُواً وَتَنْقُوا عَلَّكُمْ أَبْرُ عَظِيرٌ (آل عمران:١٧٩).

وَلا عُمَديلًا أَعْنَ الْحِتْ إِلَى عَلَيلًا الْعَنَ الْحِتْ إِلَّا بَالَى مِنَ الْمَسَنُ إِلَّا تَلْبَينَ طَلَمُوا بِنَهْمَ وَقُولُوا مَامَنًا بِاللَّذِي أَنِنَ إِلَيْنَا وَأُنْهَا إِلَيْكَ الْحِتْمَ وَإِلَّهُمَا وَلَكَنَاكُ أَنْنَا إِلَيْكَ الْحِتْبَ قَالَمِنَ مَاتِيتَهُمُ الكَتْبَ يَقْهُونَ بَدْ وَبَنْ مَتَوْلَا مَن يُؤْمُنُ بِدُوْتَ مَاتَنِينَ إِلا الْحَتْبُونَ

الولي المراجعة و معاد المراجعة الولي المراجعة و معاد المراجعة المراجعة عليه المراجعة المراجعة عليه المراجعة المراجة المراجة المراجعة المراجعة المراجة المراجعة المراجع المراجعة المراجع المراحي المراحي المراجع المراحي المراجع المراجع المراجع المراجع

الب العدال: الحدال هو مُقاومة الحجة بالحجة، وهـ وأسلوب من أساليب الدعوة، يلجأ إليه الداعية مُضَطرًا، ليحق الحق

وَنُنْطِلُ الْبَاطِلُ. قَالَ تَعَالَى: دَادْعُ إِلَّى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ والتوعظة المسنة وحددلهم بالع من أعسر ، (النحل، ١٢٥). قال الرَّازِي عَمَّا الله عَنَّهُ: أهُل العلم ثلاث طوائف: الكاملون الطالبون للمعارف الحقيقيَّة وَالعُلوم اليَقينيَّة، والكالمة مع هؤلاء لا تمكن الا بالدلائل القطعية اليقينية وهي الحكمة. والقسم الثانى: الذي تغلبُ على طباعهم الشاغية والمخاصمة لا طلب المغرفة الحقيقيَّة والعُلوم اليَقينيَّة، والمكالمة اللائقة بهؤلاء المجادلة التي تفيد الإفحام والإلـزام. وهـدان القسمان هما الطرفان. فالأول: هو طرف الكمال، والثاني: طرف النقصان.

وأما القشم الثالث فهو الواسطة، وهم الذين ما بلغوا في الكمال إلى حد الحكماء المحققين، وفي النقصان والردالة إلى حد المشاغبين المخاصمين، بل هم أقوام بقؤا على الفطرة الأضلية والسلامة الخلقية، وما بلغوا إلى درجة الاستغداد لفهم الدلائل اليقينية والمعارف الحكميَّة، وَالْكَالَة مَعَ هَوْلاء لا تمكن الا بالموعظة الحسنة، وأدناها الجادلة. التفسير الكبير (٢٠ / ٢٨٢). فلا مانع من الجدال من أجل الدعوة وإقامة الحجة، ولكن ، بالتي هي أخسن ، كما قال تعالى، وذلك بأن يقابل المسلم خشونة الطرف الأخر باللين. وأن يقابل عبوسه بالبشاشة، وأن يُقابل قسوته بالرَّحْمة،

وَأَنْ يُقَابِلُ ثُورَتِهُ بِالْهُدُوءِ، وَأَنْ يقابل كلمته النابية بالكلمة الليَّنة. وَهَذَا هُوَ مَا أَمَرَ الله تعالى به موسى وهارون عَلَيْهِمَا السَّلام، وَقَدْ أَرْسَلَهُمَا إلى فرعون، فقال: دادها إل فَرْعَوْنَ إِنَّهُ طَعَى ] فَقُولًا لَهُ قُولًا إِنَّا لْعَلْدُ بَنْذُكُ أَوْ يَعْنُي ، (طهك 24-.(22

وإذا كانت هذه آداب الجدال مع أهل الكتاب، فالمسلمون بها أولى، فلا يليق بالمسلم وهو يُجادل أخاه أن يَرْفع صوته عَليْه، فضلا عن أن يسبه ويشتمه ويتهمه، بل يلتزم الهدوء والرفق واللين وعموم الأدب.

وَقَـوُلُـهُ تَعَالَى: «إِلا الَّذِينَ ظلموامتهم، فأفحشوا القول، أو سَبُوكم واعتدوا عليكم، فلكم أن تنتصروا منهم، وتغتدوا عليهم بمثل مَا اعْتَدُوْا عَلَيْكُمْ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ يُحَدُّ أَنَّ ٱلْجَهَرَ بَالسُّورِ مِنَ ٱلْقُولِ إِلَّا مَن ظُلِمُ وَكَانَ أَنَّهُ سَمَّعاً عَلَماً ، (النساء)، وقال تْعَالَى: وَالنَّنْهُ لَقُرْمُ بِاللَّهُ لَقُرْمُ والماشت بساش فنن اغتدى غايكم فأغتذوا غلبه بمثل ما اغتذى غلبكم وَاتَّقُوا اللهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهُ مَعَ الْمُنْفِينَ . (البقرة:١٩٤).

وقوله تعالى: دوقولوا آمنا بالذي أنزل إلينا وأنزل إليكم والهنا والهكم واحد ونخن له مسلمون ٢٤٠

هذا أيضًا من أدب الجدال والمناظرة، أن يعترف المجادل لنظيره بالحق الذي معه، وأن لا يرد ما معه من الحق من أجل ما معه من الباطل، فليس هذا من العدل والإنصاف، بل تقبُّل الحق وترد الباطل.

فاذا جادل المسلمون أهل الكتاب قالوا لهم ما ذكر الله: آمَنًا بالذي أنزل إلينا من القرآن الكريم، وآمنا يما أنزل النكم من التؤراة والإنجيل، فكل من عند الله، كمًا قال تعالى: ﴿ 🚺 🚺 近日はににに عَلَيْكَ ٱلْكِنْبَ بِالْحَقْ مُعَمَّدِهَا لِمَا بَيْنَ بَدْبِهِ وَأَنْزَلْ ٱلْتُوْرِيْدَ وَٱلْإَنْجِيلَ ، (ٱل عمران)، فإذا آمنا بما أنزل النكم، فلماذا لا تؤمنون بما أنزل إلينا؟! وإذا آمنا بموسى وعيسى فلماذا لا تؤمنون بمحمد ؟ وكل داع لكم إلى الإيمان بموسى وعيسى مُتَوَفَرُ وَأَكْبُر مِنْهُ فِي حَق محمد، وكل داء لكم إلى الإيمان بالتوراة والإنجيل مُتوفر وأكثر منه في حق القرآن.

وقوله تعالى: «وَنَحْنُ لَهُ مسلمون، فيه تغريض بالفريقين حيث اتخذوا أحبارهم ورهبانهم أزيابا من دُون الله، وَهَذا أَيْضًا أَدَبُ من أدب الحوّار والمُناظرة، أنْ لا يواجه المجادل الطرف الأخر بما عَلَيْه من الباطل. ولا بما يستحقه من العذاب، ففي التغريض مندوحة عن التصريح، وهذا كما قال الله تعالى لموسى وهارون عليهما السلام وقد أرسلهما إلى فرْعَوْنَ: ﴿ فَإِنَّا فَقُولًا إِنَّا رَسُولًا رَبِّكَ فَأَرْسِلْ مَقْنَا بَيَ إِسْرَةِ بِلَ وَلَا نْعَذَّهُمْ قَدْ حِنْنَكَ بِثَايَةٍ مِن زَبِكُ وَالشَّلْمُ عَلَى مَن أَتَّبْتُمُ أَلْمُدَى ٢ قَدْ أُوجِيَ إِلَيْنَا أَنَّ ٱلْعَذَابَ عَلَى مَن كذك وملى (طه،٤٨). وللحديث صلة، والحمد لله رب العالمين.



جمادى الأولى 7331 6 - 11auc 0.1 - Imit الواحدة والخمسون

07

### خطورة الغياب عن إصلاح الشباب (٣)

## الأشوة في بلوغ الصحابة نشام القدوة

د. عماد محمد على عيسى

وقال تعالى أيضًا: "رَبَّنَا وَأَمَتُ فِيهُ رَمُولاً مَعْهُمُ يَتُولاً عَلَيْهُمْ الْكِنْبَ وَلَيْكُمُ وَرَكِيمُ اللَّهُ الْتَالَمُرِيرُ الْحَكِيمُ" (البقرة: ١٢٩)، وامتن الله على المومنين ببعثته لاشتمالها على العلم والتزكية والتأديب والتربية فقال: الدّ مَنَ الله على المؤمنين إذ بعث فيهم رَمُولاً مِنْ الكُنْبَ وَالْحِصْمَة وَإِن كَانُوا مِن قُبْلُ لَفِي سَلَل مَنْ فِي الْأَيْتِينَ رَمُولاً مَنْهُمْ تَسْلُوا عَلَيْهُمْ الْكُنْبِ وَالْمَرْبِية مَنْ فِي الْمُعْمَنَ اللهُ عَلَيْهُمْ مَالِلُ فَيْ مَلْل وَتُعْلَيْهُمُ الْكُنْبُ وَالْحِصْمَة وَإِن كَانُوا مِن قُبْلُ لَفِي سَلَل مَنْ فِي الْأَيْتِينَ رَمُولاً مَنْهُمْ تَسْلُوا عَلَيْهُمْ الْحَدِينِ " (آل عمران: ١٦٤)، وقال أيضًا: " هُوَ الْحَيْ وَتُعْلَيْهُمُ الْكُنْ وَالْحَدْ وَالْحَدْ مَا كَانُوا مِن قُبْلُ لَفِي سَلَل وَتُعْلَيْهُمُ الْكُنْتُ وَالْحَدْ وَالْحَدْ مَا يَوْمَا الْعَلَيْمُ مَالِلُهُ عَلَيْهُمُ الْحَدْيَة مَنْ وَالْحَدْ مَالُولُونَا مِنْ عَلَيْ لَعُنْ اللَّهُ عَلَيْهُمُ الْحَدْيُ الْعُنْعُونَا مَالُولُ مَنْ عَلْيَالُ عَلَيْ مَاللُونَا وَالْعُمَانَ وَقَالُ أَيضًا: " هُوَ الْحُنُو وَتُولَيْهُمُ الْحَدْيَا عَلَيْهُمُ مَالِكُنُ وَالْحَدْيَةُ مَالُولُ عَلَيْهُمُ الْعَانِ الْحَدْيَةُ الْعُنْعُ الْعَانِ الْتُعْتُقُونَا الْحَدْيَةُ وَالْحَدْيَةُ مَالَةُ مَالَةُ مَالْتُ مَالَةُ مَالَةً مَالَكُنُ وَالْحَدْيَةُ مَالَةُ مَالْحَدَةُ وَالْحَدْيَةُ مَالُولُولُ مِنْ عَلَيْ عَلَيْ مَالْكُنُ وَالْحُنُونَ وَالْحُولُولَةُ مَالَةً مَنْ الْحَدْيَةُ مَالُكُنُ وَالْحَدْيَةُ مَالُولُ مَالْحَدُولُولُولُولُ مَالْحُنُولُ مَالْحَانَةُ مَالْحَدْيَةُ مَالُولُ عَلَيْ مُولُولُ مَالْحُولُ مُولاً مُعْنُ مُعْنُ الْحَدْيَةُ مَالُولُ مُعْنُولُ مُولُولُولُولُولُولُ عَلَيْنَا مُعْتُولُولُونَا مُعْتُعُونَ اللْعُنْعُونَ مَالْحُونُ مُنْ مُوالْحُولُ مُعْنُ الْحَدُولُ مَالُهُ عَانُ مُنْعُ مُ الْعُنْعُ مَالُولُ مُعْنُ مُولَعُ مَالَةُ مُعْنُيْنُ مَالُولُ مُنْ

وفي هجرة الصحابة إلى الحبشة أظهر بعض الصحابة عناية المسلمين بالقدوة، قال جَعْفَرُ بُنُ أَبِي طَالَبِ، أَيُّهَا المَّلكُ، كُنَّا قَوْمًا أَهْلَ جَاهليَّة نَعْبُدُ الأَصْنَامَ، وَنَأْكُلُ اللَّيْتَة وَنَأْتِي الْفَوَاحَشَ، وَنَقْطَعُ الأَرْحَامَ، وَنَاكُلُ اللَيْتَة وَنَأْتِي الْفَوَاحَشَ، مَنَا الضَّعِيفَ، فَكُنَا عَلَى ذَلَكَ حَتَّى بَعَثَ وَأَمَانَتَهُ، وَعَفَافَهُ، " فَدَعَانَا إلى الله لنُوَحَدَهُ، وَنَعْبُدُه، وَنَخْلَعَ مَا كُنَّا نَعْبُدُ نَحْنُ وَآبَاؤَنَا مَنْ وَنَعْبُدُه، وَنَخْلَعَ مَا كُنَّا نَعْبُدُ نَحْنُ وَآبَاؤَنَا مِنْ الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله. بلوغ الصحابة الذروة في تحقيق القدوة:

لقد بلغ الصحابة في القدوة تمام الإصابة، وحققوا منها أعلى درجاتها بما أبدوا من قوة الاستجابة؛ إذ إن النبي صلى الله عليه وسلم قد قدَّم إليهم في نفسه الشريفة، وفي شخصيته الفريدة المنيفة، وأخلاقه عينُ قطَ ولم تسمع بمثله أذن من قبل ولا من معن ، وقد كان النبي صلى الله عليه وسلم قد أعلمه الله تعالى أنَ هذه مُهمته وتلك رسالته وأمانته فقام بها على أكمل وجه ونزلت الآيات الناصرة والُحج الباهرة والبينات القاهرة وأيده سبحانه وتعالى بالمعجزات الظاهرة حتى صار أعظم، وأجمل مُربً، وأكمل مُؤذب، وأكرم وأفضل معلم.

ولذا قال الله تعالى له في جانب العلم "وَعَلَّمَكَ مَا لَمُ تَكُن تَغْلَمُ وَكَانَ هُضُلُ اللَّه عَلَيْكَ عَظيمًا" وقال له في شأن التربية والتعليم والقدوة: "كَمَا أَرْسَلُنَا فِحَمَّم رَسُولًا مِنصَمَّم يَتَلُوا عَلَيْكُمُ عَلَيْنَا وَنُرْكِحَمَّم وَعَلَمُحُمُ ٱلْكَتَبَ وَالْحَمَة

وَيُعْلِمُكُم مَّا لَمُ تَكُونُوا مَنْكُونُ" (البقرة: ١٥١).

حمادى الأولى ٢٤٤٢ هـ - العدد ٢٠٦ - السنة الواحدة والخمسون 🛛

الُحديث، وَأَدَاء الأَمَانَة، وَصلة الرُّحم، وَحُسْنَ الْجَوَار، وَالْكَفْ عَنَ الْآحَارِم، وَالدُّمَاء، وَنَهَانَا عَنَ الْفُوَاحش، وقَوْلِ الزُّور، وأَكُل مَالَ وَحَدَهُ لا نُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا، وَأَمَرَنَا إِالْصَلاة، والزُّكَاة، وَالصَّيَام"، قَالَ: فَعَدْدَ عَلَيْهِ أُمُورَ جَاء بِه، فَعَبَدْنَا اللَّه وَحَدَهُ، قَلَم تُشْرِكُ بِه شَيْئًا، وَحَرَّمْنَا مَا حَرَّمَ عَلَيْنَا، وَأَحْلَلْنَا مَا أَحَلُ لَنَا" (رواه أحمد، ١٧٤٠).

ومن تأمّل في سير الصحابة رضى الله عنهم، ظهر له في شأن القدوة وجه الحق، وبدا له صواب الرأي، فإنه يجد نقلتهم من أوحال الجاهلية إلى أخوال الإسلام العلية يسبب أمر القدوة فإن العادات كانت قد حكمتهم وغلبت عليهم، ثم لما رأوا القدوة المصطفونة، والأسوة التبوية، وعاشوها وامتلات بها تفوسهم، وأشريتها قلوبهم، وجرت في غروقهم، وسرت في عقولهم حتى إذا اختلطت بها أفكارهم، وامترجت بها حياتهم؛ تخلوًا عمًا كانوا عليه في الحاهلية، وخلفوا لباس العادات الدنية، واقتلعوا شجرة التقاليد الردية، وحملوا لواءَ الرّسالة الْحَمَدية، وأحبُّوا الدّين حبًّا شديدًا، وصار الاقتداء برسول الله قضية الحياة، وهدف الصحابة الهداة.

ومما يشير إلى أنَ القدوة باتت عند الصحابة أمرًا مُهمًا، بل صارت ملازمة لهم ما رواه أبوداود (٦٥٠) عَنْ أبي سعيد الْخُدُرِيُ، قَالَ: بَيُنَما رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّم يُصَلَّي بِأَصْحَابِه إذْ خَلَعَ نَعْلَيْه هُوَضَعَهُما عَنْ يَسَارِه، فَلَما رَأَى ذَلكِ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم صَلَاتَهُ، قَالَ: «مَا حَملَكُمُ اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم صَلَاتَهُ، قَالَ: «مَا حَملَكُمُ عَلَي إِلْقَاء نِعَالَكُمْ، اقَالُوا: رَأَيْنَاكَ أَلْقَيْت علَى إلَقاء نِعَالَكُمْ، اقَالُوا: رَأَيْنَاكَ أَلْقَيْت عَلَي اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم، "انْ حِبْرِيلَ صَلَّى عَلَي وَسَلَّم أَتَانِي فَأَخْبَرَنِي أَنَّ فيهما قَدَرًا الحديث. وبهذا الاقتداء المطلق، والاتباع الحض، والتأسي المجرد، كان الْحَرْج لهم من

الظلمات إلى النور، وطوق النجاة من حياة الشهوات والغرور.

#### تسهيل وتيسير القدوة:

كان من حكمة الله تعالى في خلقه البائغة. وحُجْته بين عباده الدَامغة أن يكون الرسل من البشر فأرسل إليهم رسُلا مبشرين ومُنْذريت، ولام يجعلهم من المُلائكة المُطهرين، ولا السفرة الكرام البررة المُقربين، ولا الُجن القادرين المُتمرّدين، وإنما جعلهم من البشر الذين ياكلون الطعام ويشريون، ويعيشون بين الناس ويمشون، ويتناكحون ويتناسلون، "رما أركب مكل من المرجلين ويتان رما من المرجلين " (الفرقان، ٢٠).

ولهذا لما سأل المشركون تحقيق بعض الخوارق تعجيزًا للنبي صلى الله عليه وسلم كان الجواب عليهم أنه بشر من البشر لكنه رسول من رب العالمين، ولو كان في الأرض ملائكة لكان الرسول من جنسهم فلا بد أن يكون الرسول من جنس المرسل إليهم حتى تسهل القدوة وتتيسر الأسوة، ولما طلب المشركون بعض المعجزات من النبي والسلام بأنه بشر رسول، قال تعالى: "قُلُ المان ليوم فل لو كان في الأص متا المان ليوم فل لو كان في الأص متا يتكر رشولا في لو كان في الأص متا يتما رسول، قال المالة

#### فوائد القدوة : أولاً ، تخضيف وعلاج الداء ،

اعترض قوم من أهل زماننا على قيمة القدوة فهونوا من شأنها، وقلّلوا من فضلها، وقد لغا في ذلك قوم وهجروا، واتبعوا أفهامًا كليلة، ونظروا بأبصار عليلة، وأعملوا انظارًا مدخولة، وفكروا أفكارًا معلولة، وحرفوا الكلم عن مواضعه، وعدلوا به عن سبله ليفسدوا على العامة دينهم ويشتتوا أفكارهم، وقدحوا بالشكوك في الصدور، واعترضوا بالشبه على القلوب، فأمالوا عن

9

سبل الهداية قوما أغمارًا، وأحالوا عن طرق الاستقامة أحداثًا أغرارًا.

أما تخفيف الداء وعلاجه: فإنّه بالقدوة نعائج آفات أهل الزمان، لأنها تُوجب اليقين، وتوضّح الُحقّ المبين، وتفتح للعبد آفاقًا، وتصلح منه أعمالًا وأخلاقًا، وتزرع في قلبه للخير حنينًا وتغرس فيه إشفاقًا، وتضيء له الطريق وتجعل في جانبيه شفوهًا وإشراقًا. ثانيًا، تقريب زوال البلاء:

أما تقريب أجل البلاء: فإنه الأيام التي نعيشها غلبت عليها الصعوبة في كل صغير وكبير ودقيق وجليل، لا سيما الأخلاق الحسنة التي صار التعلق بها والتمسح بأهلها والتعلق بأهدابها من عزائم الأمور، حتى نُبذت الخلائقُ الرضيَة، وأبُعدت الآدابُ الشرعية، وغلبت الطباع الفاسدة غير المرضية، بدليل أنه قد جهل المعروف، وماتت العزائم، وضَيَعت الخواطر، وذهبت من النفوس الهمم، وخربت الذمم، وأصبح الفهم بلا أذن واحدة بعدما كان بأذنين، وعاد الجواب من غير لسان بعدما كان ذا لسانين.

وكذلك تُمهيد طريق الجلاء: والمراد به جلاء ذميم الأخلاق، واسترجاع حميدها الذي فُقد مع مرور الأيام، ومَلَح بعدما عدُب بتعاقب الأعصر والأعوام، ذهبت آثارها إلى الضياع، وتفرقت في سائر البقاع لما أصابها من التغيير والتبديل، والإفساد والتعليل.

فقدان الأسوة مصيبة وحرمان وخذلان: إذا فقد المرء الأسوة الحسنة ولم يجد من يتأسى به إلا من كان من أهل المعصية الذين خرجوا عن الجادة وتركوا سواء الصراط أحس بالفرية ووقعت في نفسه وحشة لا يزيلها إلا أن يتأسى بالنبي وأصحابه، وأصابته فاقة لا يسدها إلا النظر في سير الأولين.

وهذا الشعور هو ما عبر عنه كعب بن مالك رضي الله عنه في تخلفه عن غزوة تبوك بقوله: " فَطَفْقُتُ، إذَا خَرْجُتُ في النَّاس، بَعُدَ خُرُوج رَسُولِ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ، يَحُزُنُنِي أَنِّي لا أَرَى لي أُسُوَةَ إِلاَّ رَجُلاً مَغْمُوصًا

عَلَيْه فِي التُفَاقِ، أَوْ رَجُلا مَمَّنْ عَذَرَ اللَّه منَ الشَّعَفَاءِ". رواه البخاري، (٤٤١٨) مسلم: (٢٧٦٩).

#### عناية القرآن والشنة بأمر القدوة،

الذي يأخذ بالقدوة يكون من المرحومين، والذي يتخلف عنها يعود من المحرومين، ولهذا كان الحديث عنها متكررًا في كتاب الله تعالي " وَكُلاً تَعْسُ عَلَيْكَ مِنْ أَثَبَهِ الرُّسُلِ مَا تُتَبَتْ مِع فَرَّدَكَ وَمَاتَكَ في هَذِوَالْحَقْ وَمَوْعِظَةً وَوَكُرُى لِلْتُؤْمِينَ" (هود: ١٢٠).

قال تعالى، " قَنْ نَتْشُ عَلَيْكَ أَعْمَنَ الْعَمَى بِنَا أَرْحِيَا إِلَيْكَ حَذَا الْقُرْمَانَ وَإِن حَصْنَ مِن قَبْهِ. لَمِنَ الْمَعْلِيَ " (يوسف: ٣)، وقال تعالى: " غَنْ نَتْشُ عَلَيْكَ مَاهُم بِالْحَقْ إِنَّهُمْ فِنْبَةً مَامَنُوا بِرَبِهِمْ وَذِنْتَهُمْ هُلَكَ" (الكهف: ١٣).

وقد قص النبي صلى الله عليه وسلم على أصحابه كثيرًا من أخبار الأُمَم المَاضية والقُرُون الْخَالية ما يبين قيمة القدوة ويعلم بخطرها وما يفصح عن أثرها وتأثيرها.

لمَّن ذلك، قصة أصحاب الغار الذين توسلوا إلى الله بصالح أعمالهم كي ينجيهم من الصخرة التي سدتُ فم الغار، وقصة الرجل الندي قتل تسعة وتسعين نفسًا ثم قصد التوبة وانطلق إلى الأرض الصالحة فقبض في وسط الطريق وكان أقرب إلى الأرض الصالحة بشبر حينما ذأى بصدره نحوها ثم ذخل الجنة، وقصة الرجل الذي أسلف أخًا له ألف دينار، وقال: كمَّى بالله شهيدًا، فرد الله عليه وزجَّج المسار ثم دفَعه في البحر وسط عليه وزجَّج المسار ثم دفَعه في البحر وسل عاليه الأمواج وهيجان البحر حتى بلغ المال صاحبه، وقصة الرجل الذي كان يُيسَر على المُعسر فدخل الُجنة بذلك.

والغرض الذي قصد من أجله هذه القصص إحداث انفراجة في النفوس للتأمل في هذه القدوات، والترغيب في الأخذ بالقدوة، وتمهيد الطريق لتحقيق هذه النماذج الفذة، وتربية النفوس على النظر إلى أمثلة بديعة المثال، وغير منيعة المنال، وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

10

# شماك الله وعافاك

الحمد لله وحده، وسلام على عباده الذين اصطفى أما بعد:

فقد أكد رب العزة عز وجل أن ابتلاء الناس أمر لا محيص عنه؛ حتى يأخذوا الأهبة والاستعداد للنوازل، فلا تذهلهم المفاجأة. قال سبحانه وتعالى: • وَلَنَّبَلُوْتَكُمْ يَتَى مِنَ لَلُوْفَ وَالْجُوعِ وَتَعْنِي مِنَ ٱلأُمْرَلِ وَالْأُعْسِ وَالْتَرَبِّ وَيَنِي السَعرِي، (البقرة، ١٥٥). وقد يكون ما ينزله الله بالعبد ابتلاء وامتحاناً، ليعظم أجره، ويعلي منزلته، فإن بلوغ المنازل العالية بالصبر على البلاء.

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: رإن الرجل ليكون له عند الله المنزلة هما يبلغها بعمل، هما يزال يبتليه بما يكره حتى يبلغه إياها، (صحيح الترغيب: ٣٤٠٨).

يد أخبر رسول الله صلى الله عليه وسلم وقد أخبر رسول الله صلى الله عليه وسلم نا الله تعالى يبتلي الخُلص من عباده، فعن مصعب بن سعد عن أبيه رضي الله عنه، قال: قلت: يا رسول الله، أي الناس أشد بلاء؟ قال: دالأنبياء ثم الأمثل فالأمثل يبتلي الرجل على حسب دينه، فإن كان دينه صلبًا اشتد بلاؤه، وإن كان في دينه رقة ابتلاه الله على حسب دينه، فما يبرح البلاء بالعبد حتى يمشي على الأرض وما عليه خطينة، (صحيح الترغيب: ٣٤٠٢).

ومن الابتلاءات التي تعتري الإنسان: المرض

وقد أشار إلى ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم، حيث قال: «اغتنم خمسًا قبل خمس: حياتك قبل موتك، وصحتك قبل سقمك، وفراغك قبل شغلك، وشبابك قبل هرمك، وغناك قبل هقرك، . (صحيح الجامع: وغناك أشار إلى هذا المعنى عبد الله بن عمر رضي الله عنهما، حيث قال: «إذا أمسيت فلا تنتظر الصباح وإذا أصبحت فلا تنتظر المساء، وخذ من صحتك لمرضك، ومن

المدد الأقرع الشيخ : عبده أحمد الأقرع

حياتك لموتك، (البخاري: ٦٤١٦). وللجميع في رسول الله صلى الله عليه وسلم المثل الأعلى، والقدوة الحسنة فقد مرض وصبر على مرضه صلى الله عليه وسلم، عن أبي سعيد رضي الله عنه: أنه دخل على رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو على رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو القطيفة، فقال: ما أشد حُماك يا رسول الله. قال: «إنا كذلك يُشدًد علينا البلاء ويضاعف لنا الأجر، (صحيح الترغيب: (٣٤٠٣).

وهذا نبي الله أيوب عليه السلام أصبح صبره على ابتلائه مضرب المثل: فلان صابر صبر أيوب. وكيف له. وقد لبث في مرضه ثمان عشرة سنة.

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن نبي الله أيوب عليه السلام لبث به بلاؤه ثمان عشرة سنة، (الصحيحة: ١٧)، وليس

جمادى الأولى ٢٤٤٢ هـ - العدد ٢٠٦ - السنة الواحدة والخمسون

كاي بلاء -يُذكر أنه لم يبق في جسده عليه السلام مغرز إبرة سليمًا سوى قلبه، ومع هذا صبر واحتسب حتى ظفر بثناء الله عليه فقال عزوجل: «إِنَّا وَجَدَتُهُ حَارٍاً يَتَمَ الْتَدَرُّ إِنَّهُ أَوَّتُهُ. (ص: ٤٤).

فإن عاقبة الصبر الفرج والمخرج من كل كرب بإذن الله. وقد وعد الله عز وجل على لسان رسوله صلى الله عليه وسلم الصابرين على المرض بمنّح ثمينة وأجور عظيمة. () دخول الجنة:

عن عطاء بن أبي رياح قال: قال لي ابن عباس: ألا أريك امرأة من أهل الجنة؟ قلت: بلي. قال: هذه المرأة السوداء، أتت النبي صلى الله عليه وسلم فقالت: إني أصرع، وإني أتكشف، فادع الله لي. قال: «إن شئت صبرت ولك الجنة: وإن شئت دعوت الله أن يعافيك، فقالت: أصبر. فقالت: إني أتكشف فادع الله ألا أتكشف، فدعا لها. (البخاري: ٥٦٥٢، ومسلم: ٢٥٧٦). لا الصبر علامة على إرادة الله تعالى بصاحبه الخير:

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: • من يرد الله به خيرًا يصب منه، (البخاري (١٠٣/١٠))، ومعنى: (يصب منه) أي: يوجه إليه مصيبة في بدنه أو ماله أو محبوبه. ٣) الظفر بلقب الإيمان:

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (عجبًا لأمر المؤمن إن أمره كله له خير، وليس ذلك لأحد إلا للمؤمن: إن أصابته سراء شكر فكان خيرًا له، وإن أصابته ضراء صبر فكان خيرًا له،. (مسلم: (٢٩٩٩)). ففي الحديث دلالة: على أن حياة المؤمن كلها خير وأجرً له عند الله، سواء أكان فيما يظهر له أنه شر وخير، فالمؤمن الذي كمل إيمانه، وخلص يقينه يشكر الله في السراء، ويصبر على الضراء فهو يتقلب في مقام الرضا، ولذلك تنقلب النقمة في حقه نعمة والمحنة منحة، بما فيها من أجر وثواب وحسن مآب.

٤) نيل أجر الشهيد:

عن أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها أنها سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الطاعون، فأخبرها أنه: «كان عذابًا يبعثه

الطاعون، فيمكث في بلده صابرًا محتسبًا يعلم أنه لا يُصيبه إلا ما كتب الله له إلا كان له مثل أجر الشهيد ». (البخاري: ٥١٣/٦). •) تكفير السيئات ورفع الدرجات: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: دصداع المؤمن، أو شوكة يشاكها، أو شيء يؤذيه، يها ذنوبه ». (صحيح الترغيب: ٣٤٣٤). بها ذنوبه ». (صحيح الترغيب: ٣٤٣٤). تال رسول الله صلى الله عليه وسلم: دإذا تم مرض العبد أو سافر كتب له مثل ما كان يعمل مقيمًا صحيحًا ». (البخاري: ٢٩٩٦). مقيمًا صحيحًا ». (البخاري: ٢٩٩٦). مقيمًا الله عليه وسلم: دإن الله عز وجل يقول يوم القيامة: يا ابن آدم، مرضت

الله تعالى على من يشاء فجعله الله تعالى

رحمة للمؤمنين، فليس من عبد يقع في

فلم تعدني، قال: يا رب، كيف أعودك وأنت رب العالمين؟ قال: أما علمت أن عبدي فلانًا مرض فلم تعده؟ أما علمت أنك لو عدته لوجدتني عنده؟.. (صحيح مسلم: ٢٥٦٩).

٨) رحمة الله تحف بالمريض:

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من عاد مريضًا خاض في الرحمة، فإذا جلس عنده استنقع فيها .. (صحيح الترغيب: ٣٤٧٩).

٩) عيادة الملائكة للمريض الذي كان يصلي في المسجد:

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن للمساجد أوتادًا، اللائكة جلساؤهم، إن غابوا يفقدونهم، وإن مرضوا عادوهم، وإن كانوا في حاجة أعانوهم،. (صحيح الترغيب: ٣٢٩)، معنى: (أوتادًا) يعني: رُوَادًا.

١٠) إن المريض إذا حمد الله لعواده أدخله الله الجنة:

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذا مرض العبد بعث الله إليه ملكين، فقال: انظروا ما يقول لعواده فإن هو إذا جاؤوه حمد الله وأثنى عليه رفعا ذلك إلى الله عز وجل وهو أعلم، فيقول: لعبدي علي إن توفيته أن أدخله الجنة، وإن شفيته أن أبدله لحمًا خيرًا من لحمه، ودمًا خيرًا من دمه، وأن أكفر عنه

12

سيئاته .. (صحيح الترغيب: ٣٤٣١). ١١) النجاة من النار:

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: الحمى كير من جهنم، فما أصاب المؤمن منها كان حظه من النار، (صحيح الجامع: ٢١٨٨).

١٢) كلما اشتد المرض كان الأجر مضاعفًا: عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: دخلت على النبي صلى الله عليه وسلم وهو يوعك، فقلت: يا رسول الله، إنك توعك وعكا شديدًا، قال: ،أجل إني أوعك كما يوعك رجلان منكم. قلت: ذلك أن لك أجرين؟ قال: ،أجل ذلك كذلك: ما من مسلم يصيبه أذى، شوكة فما فوقها إلا كفر الله بها سيئاته، وحطت عنه ذنوبه كما تحط الشجرة ورقها،. (البخاري: (١١٠/١٠)، ومسلم (٢٥٧١).

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ويود أهل العافية يوم القيامة حين يُعطى أهل البلاء الثواب لو أن جلودهم كانت قرضت في الدنيا بالمقاريض .. (صحيح الترغيب: ٣٤٠٤). ١٤) ذكر ينجي المريض من النار بإذن الله:

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (من قال: لا إله إلا الله، والله أكبر صدقه ربه، فقال: لا إله إلا أنا، وأنا أكبر، وإذا قال: لا إله إلا الله وحده لا شريك له،، قال: «يقول لا إلا الله له الملك وله الحمد، قال الملك لا إله إلا أنا ولي الحمد، وإذا قال: لا إله إلا الله ولا حول ولا قوة إلا بيالله، قال: لا إله إلا أنا ولا حول ولا قوة إلا بي،. وكان يقول: (من قالها فر مرضه ثم مات لم تطعمه النار،. (صحيح سن الترمذي: ٣٤٣٠.

١٥) الفوز بالأجر الذي لا يعلمه إلا الله: قال الله تعالى: «إِنَّا يُوَلُ الْقَبَرُونُ أَجْرَمُ مِتْرِحِابٍ، (الزمر: ١٠): فكل عمل يعرف ثوابه إلا الصبر لأجل هذه الآية. كالماء المنهمر. ١٦) الظفر بمحبة الله عز وجل:

قال الله عز وجل: «رَأَقَة عُمِّ ٱلمَّعِرِينَ » (آل عمران: ١٤٦)؛ وهي المُنزلة التي فيها يتنافس المتنافسون، وإليها شخص العاملون، وإلى علمها شمَر السابقون، وعليها تفاني المحبون،

كيف لا وقد وعد الله عز وجل حبيبه بتزكيته وتطهيره فقال عز وجل: وما يزال عبدي يتقرب إلي بالنوافل حتى أحبه، فإذا أحببته، كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشى بها، وإن سألني أعطيته، ولنن

استعادتي لأعيدنده .. (البخاري: ٢٠٠٢). همن أحب الله رزق محبته وطاعته . والانشغال بذكره وعبادته وسخر جوارحه في رضاه سبحانه ويعصمه من الخطأ والعصيان وإذا استعاذ بالله من شيء أعاذه منه وإن سأل الله شيئًا أعطاه . وإذا دعاه أجابه وأسعده برضاه ، بل ونجاه من النار وعلى هذا أقسم رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال على الله عليه وسلم : ووالله، لا يلقي الله حبيبه في النار .. (صحيح الجامع: بقضاء الله.

فكل ما يصيب العبد إنما هو بمقتضى تقدير العزيز العليم، ولا يعلم العبد أين الخير في أي تقدير، وما عليه إلا الرضا بقدر الله؛ حيث يعلم أن كل ما يصيبه إنما هو بإذن الله. قال الله تعالى: • ما أساب من شويبة إلا بإذن ألله ومن في بألم يهر قلبة ، (التغابن: 11).

فيا أخي الحبيب؛ أحسن الظن بالله؛ فقد قال عز وجل: (أنا عند ظن عبدي بي، إن ظن بي خيرًا فله، وإن ظن شرًا فله .. (صحيح الجامع: ٢١١٥).

فأحسن الظن - أخي الحبيب- بربك الرحمن الرحيم فهو سبحانه أرحم بالعبد من نفسه التي بين جنبيه، فعلق قلبك بالله فهو الشايخ سبحانه وتعالى لا شفاء إلا شفاؤه، وقد قال الله عز وجل على لسان خليله إبراهيم عليه السلام: ألَّذى خَلَقَ فَهُوَ بَعْلِينِ (الشعراء: وَبَعْنِي (الشعراء: ٨٠-٧٨).

وأخيرًا أقول لك أيها الحبيب؛ شفاك الله وعفاك. «لا بأس طهور إن شاء الله ». وأبشرك قريبًا -إن شاء الله- نراك وأنت في كامل الصحة وأحسن حال، وتسارع إلى صالح الأعمال بإذن الملك الوهاب.

# (V) 2000 (V) 2005 (V)

يسم الله، والحمد لله، والسلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم. أما بعد، فقد تحدثنا في المقالة السابقة عن الألكحة المحرمة، وذكرنا منها، زواج المتعة، وتكاح التحليل، ونستكمل الألكحة المحرمة سائلين الله عز وجل أن يتقبل

جهد المقل، وأن ينفع به المسلمين.

#### ذالثاء تكاح الشغاره

تعريفه: الشغار: أن يزوج الرجل ابنته على أن يزوجه ابنته وليس بينهما صداق. المبسوط للسرخسي (١٠٥/٥). حكمه: اتفق الفقهاء على أن تكاح الشغار منهي عنه، واختلفوا هل النهي يقتضي إبطال النكاح أم لا؟ القول الأول: يصح النكاح بمهر المثل، وإليه القول الأول: يصح النكاح بمهر المثل، وإليه دهب أبو حنيفة- المبسوط للسرخسي واستدل على ذلك بما يأتي: أن النهي عن نكاح الشغار متوجه للصداق، وفساد الصداق لا يؤثر على صحة النكاح، لأن النكاح لا يبطل بالشروط الفاسدة- المبسوط للسرخسي (١٠٥/٥).

القول الثاني: النهي يقتضي الفساد، فيفسخ النكاح سواء قبل الدخول أو بعده، واليه ذهب الإمام مالك والحنابلة- المدونة الكبرى

#### د/عزة محمد رشاد (أم تميم )

(٩٨/٣)، المغني لابن قدامة (١٧٦/٧). واستدلوا على ذلك بما يأتي: عن مالك عن نافع عن ابن عمر، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم «نهى عن الشغار). أخرجه البخاري (٥١١٢)، ومسلم (١٤١٥)

وفي رواية أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لا شَغَارَ فِي الْإِسُلاَمِ». أخرجه مسلم (٦٠ – (١٤١٥).

وجه الدلالة: أن النبي صلى الله عليه وسلم نهى عن الشغار، والنهي يقتضي فساد المنهي عنه، والنهي هنا متوجه للصداق، وفساد الصداق موجب لفساد النكاح- المدونة الكبرى (٩٨/٣).

القول الثالث: النهي يقتضي إبطال النكاح، واليه ذهب الشافعي. الحاوي الكبير (٣٢١/٩). واستدلوا على ذلك بحديث ابن عمر السابق.

14

Enum and

51

55

وجه الدلالة: أن النبي صلى الله عليه وسلم نهى عن الشغار والنهي في الحديث متوجه إلى النكاح فيبطل النكاح. الحاوي الكبير (٣٢٤/٩).

أقوال أهل العلم في زواج الشغار:

جاء في المبسوط للسرخسي (١٠٥/٥): والشغار أن يقول الرجل للرجل: أزوجك أختي على أن تزوجني أختك، على أن يكون مهر كل واحدة منهما نكاح الأخرى، أو قالا ذلك في ابنتيهما أو أمتيهما، ثم النكاح بهذه الصفة يجوز عندنا.

جاء في المدونة الكبرى (٩٨/٣)؛ قال سحنون؛ قلت: أرأيت إن قلت لرجل زوجني أمتك بلا مهر وأنا أزوجك أمتي بلا مهر؟ قال ابن القاسم؛ قال مالك: الشغار بين العبيد مثل الشغار بين الأحرار، وأرى أن يضبخ وإن دخل بها، فهذا يدلك على أن مسألتك شغار... إلى أن قال: أرأيت نكاح الشغار إذا وقع فدخلا بالنساء وأقاما معهما حتى ولدنا أولادًا أيكون ذلك جائزًا أم يضبخ؟ قال: قال مالك: يُفسخ على كل حال، قلت: وإن رضي النساء بذلك فهو شغار عند مالك؟ قال: نعم.

جاء في الحاوي الكبير (٣٢١/٩): قال الشافعي رحمه الله: وإذا أنكح الرجل ابنته أو المرأة تلي أمرها الرجل على أن ينكحه ابنته أو المرأة تلي أمرها أن صداق كل واحدة منها بُضع الأخرى، ولم يسمَ لكل واحدة منهما صداقًا فهذا الشغار الذي نهى عنه رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو مفسوخ.

قال الخرقي في مختصره مع المغني (٤٥٢/٦): وإذا زوجه وليته على أن يزوجه الآخر وليته فلا نكاح فلا نكاح بينهما وإن سموا ذلك صداقًا. قال ابن قدامة: ولا تختلف الرواية عن أحمد في أن نكاح الشغار فاسد... واستدل بحديث ابن عمر المتقدم وغيره.

#### رابغا، تكاح السلمين من أهل الشرك،

أجمع العلماء على أنه لا يجوز زواج

المسلم من المشركة ولا المشرك من المسلمة، واستثنى من ذلك نساء أهل الكتاب.

قَالَ تَعَالَى: (وَلَا نَنْكِمُوا الْنُذْرِكَمَةِ حَقَّ يُؤْمِنُ وَلَامَةً مُنْهِمَتَهُ حَتَّ مِن مُنْكَوَ وَلَوْ أَعْمَتِنَكُمْ وَلَا تُنْكِمُوا الشركين حَلَّ يُؤْمِنُوا وَلَمَةً مُؤْمِنُ حَرَّ مِن مُنْرِيدِ وَلَوْ أَعْمَتِكُمْ أُوْمَتِكَ يَدْعُونَ إِلَى الْنَارِ وَأَمَّهُ يَدْعُوا إِلَى الْمَلْقُم يَتَلَكُونَ ، (البقرة: ۲۲۱).

وقال سبحانه: (مَانَ عَلَى مُعَمَّوُهُ مُوَيَّتُ وَلا تَحْمُوهُمُ أَلَمُ الْكُنَّرُ لا هُنَ حِلَّ لَمَةً وَلَا هُمْ يَبُلُونَ هُنَ وَبَاقُوهُمْ تَا الْيَقُوا وَلا جُنَاعَ عَلَيْهُمُ أَنْ يَجْمُوهُمْ إِنَّا عَالِيَتُوهُمُ وَلا عَلَيْتُوهُمُ وَلا يَعْدُونُ وَلا تُتَحَكَّ يُعْمَمُ الْكُوافِ (المتحتفة: 1).

قال ابن جرير في جامع البيان (٥١٣/٢)، بعد أن حكى جملة من أقوال أهل العلم في تفسير آية سورة البقرة... وأولى هذه الأقوال بتأويل الآية ما قاله قتادة من أن الله تعالى ذكره عني بقوله ، ولا تنكخوا المشركات حتّى يُؤْمَنْ، من لم يكن من أهل الكتاب من المشركات وإن الآية عام ظاهرها خاص باطنها لم ينسخ منها شيء، وأن نساء أهل الكتاب غير داخلات فيها وذلك من المؤمني والمستند من الين أوراً الكتب من مر المؤمنين من الذي أباح لهم من نساء المؤمنات.

قال القرطبي في الجامع لأحكام القرآن (٧٥/٣)؛ وعلى هذا تأويل جماعة العلماء في قول الله تعالى، ولا تنكخوا المشركات حتى يُؤْمنَ، أنهن الوثنيات والمجوسيات، لأن الله تعالى قد أحل الكتابيات بقوله، والمُحصنات من الذين أوتوا الكتاب من قبلكم،... إلى أن قال؛ وقوله تعالى؛ ولا تنكحوا المشركين حتى يُؤْمنُوا، أي؛ لا تزوجوا المسلمة من المشرك، وأجمعت الأمة على أن المشرك لا يطا المؤمنة بوجه.

على الماركة على المراب المارة (٢٩/٤)؛ وقوله قال ابن كثير في تفسيره (٢٩/٤)؛ وقوله تعالى: (قَانُ عَلَمْتُمُوهُنَ مُوَمِنَاتَ فَلاَ تَرْجِعُوهُنَ إِلَى الْكَفَارِ، فيه دلالة على أن الإيمان يمكن الأطلاع عليه يقيناً (لا هُنَ حلُ لَّهُمُ وَلا هُمَ يَحلُونَ لَهُنَ، هذه الآية

15

هي التي حرمت المسلمات على المشركين، وقد كان جائزًا في ابتداء الإسلام أن يتزوج المشرك المؤمنة... إلى أن ذكر قول الله تعالى دولا تُمسكوا بعضم الكوافر، تحريم من الله عز وجل على عباده المؤمنين نكاح المشركات والاستمرار معهن.

#### خامسا، حكم تكاح أهل الكتاب:

أجمعت الأمة على عدم جواز زواج المسلمة من مشرك وإن كان من أهل الكتاب (اليهود والنصارى).

والدليل على ذلك، قول الله تعالى، رُلًا تُنكِحُا الْنُشْرِكِينَ حَقَّ يُؤْمِنُواً ، (البقرة: ٢٢١)، وقوله تعالى الا هُنَّ حلَّ لَهُمُ ولا هُمَ يَحلُونَ لَهُنَ ..

وأباح جمهور أهـل العلم زواج المسلم من الكتابية.

وحجتهم في ذلك: أن الله تعالى قال: ، ولا تنكخوا المشركات حتى يؤمن ثم استثنى نساء أهل الكتاب فقال: «وَالْمُسَنَّ مِنَ الْمُعَ أَرْزُا الكَتْسَ مِن قَبْلَكُمْ إِنَّا عَالَيْشُوهُمْ أُمُورُهُنْ (المائدة: ٥).

أقوال أهل العلم في المسألة:

قال السرخسي في المبسوط (٢١٠/٤)؛ ولا بأس بأن يتزوج المسلم الحرة من أهل الكتاب لقوله تعالى وأفستند من ألبي أوثرا ألكنت من

للك ، (المائدة: ٥) الأية.

ادى الأولى ٢٤٢٢ هـ - العدد ٢٠٦ - السنة الواحدة والخمسون

16

قال الزرقاني في شرح الموطأ (١٧٩/٣)؛ قال مالك؛ لا يحل نكاح أمة يهودية ولا نصرانية؛ لأن الله تبارك وتعالى يقول في والمُحصناتُ، الحرائر ، من المُؤمنات الذين أوتُوا الكتّاب من قبلكم، حل لكم أن والمنصرانيات) فالمرائر من اليهوديات والانجيل لا المجوس... إلى أن قال: كذا والإنجيل لا المجوس... إلى أن قال: كذا يحرم نكاح نساء سائر الكفار الحرائر غير ونجوم ومعطلة وزنادقة وباطنية وفرق بين الكتابية وغيرها بأن غيرها اجتمع فيه نقص الكفر في الحال وفساد الدين في

الأصل، والكتابية فيها نقص واحد وهو كفرها في الحال.

جاء في روضة الطالبين (٤٧٢/٥)؛ الكفار ذلائة أصناف: أحدها: الكتابيون: فيجوز للمسلم مناكحتهم سواء كانت الكتابية ذمية أو حربية، لكن تكره الحربية وكذا الذمية على الصحيح، لكن أخف من كراهة الحربية. والراد بالكتابيين: اليهود والتصاري.

والمرادب معابيين، بيهود ومصرى، قال ابن قدامة في المغني (٤١٤/٦)؛ ليس بين أهل العلم-بحمد الله- اختلاف في حل حرائر نساء أهل الكتاب، ومما روي عنه ذلك عمر وعثمان وطلحة وحذيفة وسلمان

وجابر وغيرهم.

قال ابن المنذر؛ ولا يصح عن أحد من الأوائل أنه حرم ذلك، وروى الخلاد بإسناده أن حذيفة وطلحة والجارود بن المعلى وأذينة العبدي تزوجوا نساء أهل الكتاب وبه قال سائر أهل العلم.

وحرمته الإمامية تمسكًا بقوله تعالى وَلَا تَحَكُو الْنُمْرِكَتِ حَقَّ يُؤْمِنُ (البقرة: ٢٢١). وقوله: ، وَلَا تُنْسِكُوا بِعِصَمِ ٱلْكَوَافِ (المتحنة: ١٠-

ولنا، قول الله تعالى، والتوم أول للم الطيئة والمام الذي أولوا الكتب على لكر والمامكم مول لم والمنصف من التينية والمحصف من الذي أولوا الكنب من قالكم إذا بالتشوي أطورهن (الماندة،

٥)، وإجماع الصحابة.

فأما قوله سبحانه رولا تنكموا الشركت، (البقرة، ٢٢١) فروي عن ابن عباس أنها نسخت بالآية التي في سورة المائدة وكذلك ينبغي أن يكون ذلك في الآية الأخرى لأنهما متقدمتان والآية التي في آخر المائدة متاخرة عنهما، وقال آخرون ليس هذا نسخا فإن لفظ المشركين بإطلاقه لا يتناول أهل الكتاب بدليل قوله سبحانه: . و بكن ألين لكروا من أهل آلكت والشركين مُعلي، (البينة: 1)... وذكر آيات أخر ثم قال وسائر القرآن يفصل بينهما.

وللحديث صلة بإذن الله، والحمد لله رب العالمين- الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على النبي الكريم وآله وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

وبعد، فإننا قد تفضل الله علينا في شهرين متائيين – ربيع الأول وربيع الآخر - في شرح مختصر لحديث ذي الخويصرة المشهور، وقد مَنَّ الله علينا بذكر فوائد ولطائف لعلها تكون لدى القارئ المتفضل مبرورة وفي تقدير كاتبها الفقير الضعيف غير مأزورة، ولتتمة الكلام نقول:

#### ذكر الحديث:

عن أبي سعيد الخدرى رضى الله عنه قال: بنتما نُحُنُ عِنْدَ رَسول اللَّه صَلَّى اللَّهُ عليه وسلَّمَ وهو يُقَسَّمُ قسمًا، أثاد ذو الخُويصرة-وهو رجل من بني تميم-فَقَالَ: يَا رَسُولُ اللَّهِ، اعْدَلُ، فَقَالَ: وَيُلَكُ وَمَن يَعْدِلُ إِذَا لَمُ أَعْدِلُ؟ قَدْ خَبْتَ وَخَسِرْتَ إِنَّ لَمُ أَكُنْ أَعُدِلُ. فَقَالَ عُمَرُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، اتُذَنَّ لِي فِيهِ فَأَضُرِبَ عُنْقَهُ؟ فقال: دعة. فإن له أصحابًا يحقر آحدكم صلاته مع صَلاتهم، وصيامة مع صيامهم، يَضْرَؤُونَ القُرْآنَ لا يُجاوزُ تَراقيهُم، بمرقونَ من الدين كما يمرقُ السَّهُم منَ الرَّمية، يُنْظَرُ إلى تُصله فلا يُوجدُ فيه شيء، ثم يُنْظَرُ إلى رصافه فما يُوجَدُ فيه شيء، ثُمَّ يُنْظَرُ إلى نَصْيَه-وهو قدْحه- فلا يُوجد فيه شيء، ثم يُنْظَر إلى قُدَده فلا يُوجدُ فيه شيء، قد سبق الفُرْث والدَّم، آيَتُهُمْ رَجُلُ أُسُودُ، إحدى عَضْدَيْهُ مثل تَدَى الْمَرَأَةَ، أو مثل المضعة تدردر، ويخرجون على حين فرقة منَ النَّاسِ. قَالَ أَبُو سَعِيدٍ: فَأَشْهَدُ أَنِّي سَمِعْتُ هَذَا الحديث من رسول الله صلَّى اللهُ عليه وسلَّم، وأشْهَدُ أنْ عَلَى بِنَ أَبِي طَالِبٍ قَاتَلَهُمْ وَأَنَّا مِعَهُ، فَأَمَرَ بِدَلِكَ الرَّجْل، فَالْتُمسَ فَأَتَى بِه، حتَّى نَظْرَتُ إِلَيْه على نَعْت النبي صلى الله عليه وسلم الذي نعته.

#### أولاً ، التخريج ، متفق عليه وسبق تخريجه . ثانيًا ، الشرح ، سبق تفصيله .

ثالثًا، ونشير إلى مختصر لما أسلفتاه من فوائد: (وينظر تفصيله: في العدد السابق وما قبله تفضلاً).

- ١- مرض العجب بالنفس يفضى للغلو.
- ٢- في الحديث عادمة من عادمات النبوة.

٣- فيه بَيانُ أنَّه مع تنوع أشكال المخالفة؛ فإن من سمات المخالفين المشتركة الخروج على هدي سيد المسلين.

17

حرض الثاريين حوارج المحي وحرضي الحصر

اعداد 1 أ.د. مرزوق محمد مرزوق

da man

Ehmul

Manie

٤- وق الحديث من حلم النبي-صلى الله عليه وسلم-وصبره على الأذى.
٥- أن للمؤلفة قلوبهم حقًا

من الزكاة معلوم.

٢- وفيه أن من صفات الخوارج سوء الأدب، والجرأة.
٧- وفيه أن من صفاتهم:
١٢حكم على النيات والسرائر.
٨- حصرهم نصوص الأمر
بالمعروف والنهي عن المنكر في

٩- وفي الحديث تأكيد لن قال: إن الخروج كما يكون بالسيف يكون بالكلمة.

 ١٠- ومن سمات الخوارج: سرعة مروقهم من الدين. وانحرافهم عن هدي سيد المرسلين.

#### رابعا: تتمة لبعض

#### ما يستفاد خلافًا لما سبق:

١١- في الحديث من جميل الضوائد أن ميزان تقدير ظواهر العباد في الدنيا هو الكتاب والسنة وما عليه صحيح فهم سلف الأمة. وعليه فإن التعبد إلى الله بمحبة الصالحين وتقديرهم يكون بحسب اتباعهم للشرع لا بحسب موافقة الهوى، وإن الصدق في ذلك يكون بتعظيم النص الشرعى بفهم صحيح وتطبيق صحيح لهذا الفهم الصحيح. وإننا في هذا لسنا أسرى لأفكار مستوردة خارجية، ولا هلوسات هدامة مرضية منابعها أشتات بحسب حال المريض، ومصبها فتنة وفساد عريض

is -

8

فمن غال في التجريح في العلماء والأمراء، وبُغْض السالحين، ومن غال في التكفير أو التفجير أو الإنكار أو الإعراض عن هدي سيد الرسلين، ومن غال في المالغة في شأن المبتدعين وتقديمهم وتصدرهم، وكله في آخره والمب، منبعها قلب مريض، ومصبها فساد عريض.

وفي التدليل على هذا من الآثار ما لا يحصيه حريص: فمنه هذا الحديث الشريف، اذ لا يغتر متتبع لما يبديه بعض الغالين المبتدعين من تنسك على غير الهدي النبوي. لدرجة أننا قد نرى من ظاهرهم ما أخبر به الرسبول الأمين؛ (تنكرون صلاتكم إلى صلاتهم)، ومع هذا لا ينفعهم تنسكهم الغالى؛ إذ هو مروق رخيص. ومما يشتهر في ذلك: ما قاله شيخ الإسلام ابن تيمية فالردعلى المنطقيين (صي:٥١٥-٥١٦) قال: "وقال غيرواحد من الشيوخ والعلماء: لو رأيتم الرجل يطير في الهواء ويمشى على الماء فلا تغتروا به حتى تنظروا وقوفه عند الأمر والنهي".

وقال يونس بن عبد الأعلى المسدية: قلت للشافعي: كان الليث بن سعد يقول: إذا رأيتم الرجل يمشي على الماء فلا تغتروا به حتى تعرضوا أمره على الكتاب والسنة، فقال الشافعي:

قصر الليث رحمه الله، بل إذا رأيتم الرجل بمشي على الماء ويطير في الهواء فلا تغتروا به حتى تعرضوا أمره على الكتاب والسنة" (ينظر: شرح الطحاوية ج٢/٧٦٩).

فلا يغرنا من ظواهر المخالفين تنسكهم على غير الهدي النبوي الكريم، ولا يخدعنا من عناويتهم ما أعلنوه من معسول اللفظ. وخلاصته فإن ديننا الصحيح ما كان عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه بفهم صحيح وتطبيق صحيح لهذا الفهم الصحيح.

۱۲- ومن سمات وأمراض هؤلاء الغالين مع قلة العلم-كما أسلفنا في الحلقة الماضة-نجدهم مع هذا متعالين: فنجد منهم نفسنة المزاحمة للعلماء، فتجدهم يسارعون في الفتوى، ويحرصون على قردم وصف وعلى أقل تقدير وأبكى ؟!

لا يرجعون لأهل العلم والفضل إلا من وافق هواهم، فيرى الواحد منهم نفسه لابن عباس رضى الله عنهما في تفسيره قرينًا، ولباقي وسلم في تفكيره شبيهًا، ولست في ذلك مبالغًا فليست عبارة (هم رجال ونحن رجال) التي يرفعون بها عقيرتهم ليست حراتهم على الصحابة بل

وجناب الرسالة عن المتتبع بخافية؛ فقد قرأنا ثم عايشنا وعاينًا جُملًا مثل هذه مكرورة مشتركة بين غلاة التجريح والتكفير والتضجير والإنكار والاعراض؛ إذ كله مشكاته واحدة، قلب مريض وعقلً مغيب.

#### هدي السلف تجاه

#### الفتوي ومحبة التصدر:

هذا ومن المعلوم من حال الصحابة رضى الله عنهم بالضبرورة ومن تبعهم بإحسان من أهل العلم أنهم يدفعون الفتوى ويتدافغونها، ولا يحبون التصدر ويهريون منه، والأثار في هذا كثيرة، منها ما ذكر النووى في أدب الفتوى والمفتى والمستفتى روايات وأقوال تحذرمن التجرؤ والتسرع في الفتوى منها قوله: "وروينا عن عبد الرحمن بن أبى ليلى قال: "أدركتُ عشرين ومائة من الأنصار من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم يُسأل أحدهم عن المسألة فيردها هذا إلى هذا، وهذا إلى هذا، حتى ترجع إلى الأول".

ثم ما اشتهر عن الشعبي والحسين وأبي حصين قالوا: إنَّ أحدكُم ليفتي في السالة، ولو وردت على عمر بن الخطاب رضي الله عنه لجمع لها أهل بدر. ١٣- ومما يستضاد من الحديث أن من أمراض

الغالين المخالفين أنهم يلبسون الحق بالباطل، فينطقون بعناوين ظاهرها فيه الرحمة والصحة وباطنها فيه البطلان والعذاب. ولذا أخبر رسول الله صلى الله عليه وسلم عن أمثال هؤلاء: "سَيَخْرُجُ لاَسْتَان، سُفَهَاءُ الأحلام، يَشُولُونَ من حَيْرِ قُولً ومسلم.

قال النووي رحمه الله في شرحه للحديث: وقولُهُ صلى الله عليه وسلم: "يقولُونَ من حَير قولِ البَرِيَة"، مَعْنَاهُ في ظَاهِر الأَمْر، كَقَوْلِهِمْ لا حُكَم إلاً لله، ونظائرة من دُعَانِهِمْ أَعْلَمُ: اهـ. وأما حقيقة أمرهم فالله به عليم.

ومن هذا مقولة اشتهرت بين الثاس وانتشرت، رؤجت لها وسائل الإعلام، وسرتُ على أستَة ألستَة حداد من بعض الأنام، وراحت في مواقع الثواصل والفواصل وعبربعض البرامج المأجورة المأزورة ألأ وهي قولهم: لا أحد فوق النَّقد. وهذا قول فادح فاحش أريد به الهدم لا النقد، فضلاً عن رده ورفضه : إذ هو مخالف لأصل عقيدتنا .. فنحن المسلمون نعتقد أن الذات الألهبة فوق النقد، ورسول الله صلى الله عليه وسلم فوق النقد، وما جاء

في الكتاب والسُنَة فوقً النقد، وأصحابَ النبي صلى الله عليه وسلم فوقً النقد، وما أجْمَعَتْ عليه الأمَة فوق النقد.

فمخالفة الاجماء خروج عن سبيل المؤمنين؛ قال الله عدَّ وجلَّ: وَمَنْ نُشَاقِق الرَّشُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبِيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَبَشِّبْعَ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ تُوَلِّهِ. مَا تَوَلَّى وَنُصْلِهِ. جَهَدُمْ وَسَادَتْ مُصِبْلُ» (النسباء: ١١٥)؛ قال السمرقندي في "تفسيرد": وفي الآية دليلُ على أن الإجماع حجة؛ لأن من خالف الإجماع فقد خَالَفَ سَبِيلِ المؤمنين. اه. وما تَلقَتُه الأمة بالقبول محلُّ اتْفَاق، فمن هو الذي سيجعل عقله حاكما على عقول علماء أمة محمد صلى الله عليه وسلم؟ (

وختامًا فإننا نقول: إن الذى سطرناه هو قولة حق تجاه هؤلاء السادة من العلماء والأمراء يجب بيانه وسلوك حكيم تجاه أولياء أمورنا يجب سلوكه مهما كان ذلك هضما لحق أنفسنا؛ فالمسلم يعيش حياته بحسب النصوص الشرعية. وفهمها وتطبيقها لا بحسب انفعالات حماسية ومطائب دنيوية ونزوات شخصية تحركه وتحكمه. والله من وراء القصد. وفي هذا القدر الكفاية. وأستغفر الله رب العالمين.

Ē

السئة الواحدة والخمسون

10

## رسائل أهل الإسلام في الدفاع عن خير الإنام

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فإنه من أن لآخر تحل علينا أحداث باطنها فيه الرحمة لأهل الإيمان، وظاهرها العذاب من قبل أهل الطغيان. والأحداث متكررة، فالفعل والفاعل والمفعول والدافع وحقيقة الأمر وأصله وما وراء ذلك واحد تقريبًا: فلو اختلف الشكل فالمضمون واحد. لكن اللافت المحزن أن ردود أفعال المسلمين تجاه هذه الأحداث نراها لا تكاد تختلف كثيرًا، فنراهم يحزنون ثم يشجبون، ثم ينسون فيهدؤون، وربما يزيد بعضهم كما فعل معنا كثير من الطيبين، يزيد بعضهم كما فعل معنا كثير من الطيبين، فيطالبوننا بوقفتنا وقومتنا ودورنا وريادتنا عن النبي صلى الله عليه وسلم باللسان سنة ماضية وفريضة واجبة باقية. وبيان ذلك قصص عليه وسلم لهم بذلك ليست عن الناس بخافية.

لكن الذي ينقمه الحكماء من صالح الفلاسفة والعلماء هو تكرار نفس الدور بنفس الطريقة والانتهاء لنفس النهاية والنتيجة بغير إنجاز مذكور مشكور؛ فهل هذا أمر معقول مقبول؟

لذا كانت هناك رسائل من مجلتنا، لعل من أهمها:

أوليا: استجابة لنداء المحبين ببيان موقف دعوة التوحيد تجاه المتجرئين علي نبينا الأمين صلى الله عليه وسلم وهو ليس بنافلة بل واجب ودين، وكذا توجيه شيوخنا وسادتنا بفروعنا وجمعيتنا بضرورة القيام بحق خير الأنام على الوجه الصحيح بعيدا الشطط والغلو وفي طريق التعليم والدعوة والتهذيب والسمو فيكون حفاظا على عقيدتنا وشريعتنا وأمننا ودولتنا.

النيا، قلت لا أحرم من المشاركة ولو بعبارة أو رسالة مختصرة تقول؛ إن الدفاع عن نبينا الكريم، وإن كان فرضًا على المسلمين ديانة فهو في حقيقته

#### اعداد ( ) أ.د. مرزوق محمد مرزوق نائب الشرف العام

من العدل والإنصاف وفي حق غير المسلمين نخوة وشهامة وأمانة فرسول الله جاء ليخرج الناس أجمعين من عبادة العباد لعبادة رب العباد، ومن جور الأديان إلى عدل الإسلام، ومن ضيق الدنيا لسعة الدنيا والآخرة. فأمن به من آمن؛ فأحسن لنفسه فأعتقها، وتخلف عن الخير من تخلف فأساء لنفسه وأوبقها، فكان على المحسن لنفسه والمسيء واجب الدفاع جميعًا عن رحمة الله للعالمين، وهل يستحق مُنقذ البشرية منها أقل من هذا القليل من العدل والفرار من الجور والهطل؟

لللناء لقد طمأن النبي صلى الله عليه وسلم المحبين على دين رب العالمين الذي ارتضاه الله للخلق أجمعين بما رواه أحمد والحاكم وغيرهما من حديث تميم الداري رضي الله عنه قال، قال صلى الله عليه وسلم، "ليبلغن هذا الأمر ما بلغ الليل والثهار، ولا يترك الله بيت مَدَرولا وَبَر إلا أدخله الله هذا الدين، بعز عزيز أو بدُل ذليل، عزًا يُعزً الله به الإسلام، وذلًا يُذلُ الله به الكفر" قال الهيثمي في مجمع الزوائد (١٧/٦)؛ رجاله رجال الصحيح. وقال الألباني في "تحذير الساجد" (١٥٨)؛ على شرط مسلم، وله شاهد على شرط مسلم أيضًا.

لكننا وإن كان قطار الخير واصل غايته لا محالة همن المعتقد المفهوم لدى العقلاء من كلام الله وسنة خير الأنبياء أن "كل الناس يغدو فبائع نفسه فمعتقها أو موبقها" و"أن سلعة الله غالية وسلعة أرب أن أن أن أن أن أن أن أن المارة الله جميعاً)، أرب أن أن أن أن أرب العزة لله جميعاً)، فهلا كانت البيعة الآن لربنا للقيام بواجبنا تجاه ديننا ونبينا، والعلم لمن أراد الزيادة مبذول، والخير لم أراد المشاركة منشور؛ ففروا إلى الله، إنه نعم المولى ونعم النصير. جمادي الأولى ٢٤٦ هـ - العدد ٢٠٦ - السنة الواحدة والخمسون

20



الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من نبي لا بعده أما بعد؛ فإن لدراسة السيرة النبوية أعظم الأثر في صياغة شخصية المسلم قائدا وتابعًا آمرا ومأمورا وفي كل حال ولذلك أوصى بها السابقون؛ ومن ذلك ما قال الزهري "في علم المغازي علم الآخرة والدنيا"

وها نحن نواصل السير في صحبة أهل بدر، ولا نزال في الطريق إلى موطن النصر وعلى مقربة من يوم الفرقان، ونذكر الآن ثلاثة مواقف

#### الأول: مشاركة النبي صلى الله عليه وسلم أصحابه لإ المشقة والتعب

لقد كان جيش بدرية حالة إعواز من الظهر؛ حيث كان معهم سبعون من الإبل يتناوبون عليها حتى إن النبي صلى الله عليه وسلم لما رأى حالهم دعا لهم فقال: "اللهم إنهم حفاة؛ فاحملهم، اللهم إنهم عراة فاكسهم، اللهم إنهم جياع فأشبعهم"، وهنا تتجلى عظمة القائد صلى الله عليه وسلم؛ حيث يشترك معهم في التناوب على المشي؛

عَنْ ابْنِ مَسْعُودِ رضي الله عنه قَـالَ: كُنًا يَوْمَ بَدْرِ كُلُ ثَلاثَةَ عَلَى بَعِيرٍ، كَانَ أَبُو لُبَابَةَ،

وَعَلَيْ بُنُ أَبِي طَالِب، زَمِيلَي رَسُولِ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قَالَ: وَكَانَتْ عُقَبَةَ رَسُولِ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ، قَالَ: فَقَالًا: نَحْنُ مُشَي عَنْكَ لِقَالَ: " مَا أَنْتُمَا بِأَهْوَى مِنِّي، وَلا أَنَا بِأَغْنَى عَنِ الْأَجْرِ مِنْكُمَا "

فما أروع هذا الموقف عندما يستوي القائد والجند في تحمل الشدائد وقد تملكهم الصدق في التطلع إلى رضوان الله؛ وكيف لا يحتمل الجند المشاق وقائدهم يسابقهم في ذلك، ولا يرضى أن يكون دونهم في مواجهتها، وهو في الخامسة والخمسين من عمره ١١. وهذا درس عظيم للقادة على مختلف المستويات بداية من قيادة الأسرة حتى قيادة الأمة؛ ليعلم الجميع: أن مواساة القائد جنده بنفسه وما يستطيع تستخرج من الجندي أقصى الطاقات وأعلى الطاعات وأشد الحب، وحياة الرسول صلى الله عليه وسلم مليئة بهذه المواساة والمساواة إلا إذا كان هناك عذر، أو كان هناك تقعيد لمبدأ . وقوله: "زميلي رسول الله صلى الله عليه وسلم" أي: عديليه، فالزميل هو الذي يركب معك على دابة واحدة بالتناوب أي: أن ثلاثتهم يتعاقبون بالركوب على بعير واحديد بالبتينة كالانه طاريخيك

المعادى الأولى ٢٤٤٢ هـ - العدد ٢٠٦ - السنة الواحدة والخمسون

21

وقوله: "نمشي عنك"؛ أي: نمشي في جميع الطريق لتركب أنت: ففيه منقبة لأبي لبابة وعلي رضي الله عنهما .

وفيه غاية التواضع منه صلى الله عليه وسلم، والمواساة مع الرفقاء، والافتقار إلي الله تعالي. وفيه حرص النبي صلى الله عليه وسلم على الأجر، وتعليمه للأمة مكارم الأخلاق.

#### الثاني: عظمة القائد بلا العس الأمني وأخذ العبطة لجيشة

لحق بالمسلمين رجل يعرض على النبى صلى الله عليه وسلم أن يشترك معه في الحرب ولما كان هذا الرجل مشركا والنبى صلى الله عليه وسلم لا يعلم نيته رفضه في بادئ الأمر حتى أسلم؛ فعن عائشة رضي الله عنها قالتُ: خَرج رَسُولُ الله صلَّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّم قَبَلَ بَدَرٍ، فَلَمَّا كَانَ بِحَرْة الْوَبَرَة أَدْرَكُـهُ رَجُلُ قَدْ كَانَ يُدْكَرُ منه جراة ونجدة، ففرح أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم حين راوه. فلما أدركه قال لرسول الله صلى الله عليه وسلم: حِنْتُ لأتُبعَكَ وأصيب معك، قال له رسول الله صلى اللهُ عَلَيْه وسَلَّم: "تُؤْمَنُ بِاللَّه وَرَسُولَه؟" قَالَ: لا، قال: "فَارْجِع، فَلَنْ أَسْتَعِينَ بِمَشْرِكَ"، قَالْتُ: ثم مضى حتى إذا كُنَّا بالشَجَرة أذركَهُ الرَّجْل. فَقَالَ لَهُ كَمَا قَالَ أُوَّلَ مَرْةَ، فَقَالَ لَهُ النَّبِي صَلَّى الله عليه وسلم كما قال أول مرة، قال: "فارجع، فَلَنْ أَسْتَعِينَ بِمُشْرِكَ"، قَالَ: ثُمَ رَجْعَ فَأَدْرَكُهُ بالبيداء، فقال له كما قال أول مرة: "تَوْمِنَ بالله ورسوله؟" قال: نعم، فقال له رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "فَانْطَلَقْ"

قوله: " حرة الوبرة ": بفتح الباء وسكونها: موضع على نحو أربعة أميال من المدينة.

وقوله صلى الله عليه وسلم: " ارجع فلن استعين بمشرك " فيه رفض الاستعانة بالمشركين في الحرب، وقد جاء في حديث آخر: أن النبي صلى الله عليه وسلم استعان بصفوان بن أمية قبل أن يسلم، وبه استدل من قال: بالحواز.

والحق أنه لا تعارض بينهما؛ فنحمل حديث عائشة رضي الله عنها في غزوة بدر على أمرين

أحدهما؛ أن الأصل عدم الاستعانة بالمشركين في الحرب .

الثاني: أن الرجل أراد أن يشارك بنفسه ولا نعلم نيته؛ فلا يؤمن غدره، فوجب أخذ الحذر والحيطة لا سيما والنبي صلى الله عليه وسلم معلم للأمة.

ويحمل الحديث الثاني: على أنه لم يشترك في الحرب بنفسه وإنما استعار منه النبي صلى الله عليه وسلم سلاحاً ثم رده إليه.

ويقال أيضًا؛ إن الحكم يختلف باختلاف الأشخاص والظروف، والتحريم أقرب في مثل ظروف بدر.

وقال ابن عثيمين؛ فإن قيل؛ أليس النبي صلى الله عليه وسلم قد استعان بصفوان بن أمية في استعارة الدروع منه؟ قلنا؛ بلى لكن هذه استعانة بالمال، والذي نفاه الرسول صلى الله عليه وسلم هنا الاستعانة بالنفس؛ لأنه إذا أعاننا بنفسه لا نأمن خيانته أن يدل الأعداء على خفايا أسرارنا أما الاستعانة بالمال؛ فلا بأس، لأن الذين استعملوا الدروع هم المسلمون؛ فلا ضرر علينا؛ فلا يعارض هذا الحديث.

هَان قال قائل: أليس قد استعان النبي صلى الله عليه وسلم بعبد الله بن أريقط في الهجرة وهو مشرك؟

فالجواب: أنه أمن خيانته: فمتى أمنا من خيانتهم واستفدنا منهم بالرأي أو بالقتال: فلا بأس: لأن الحكم يدور مع العلة وجودًا وعدمًا... فالذي يظهر: أن الأصل منع الاستعانة بالمشركين في الحرب لكن إذا كان هناك مصلحة ومنفعة محققة مع الأمن من غدرهم ومكرهم: فإن ذلك لا بأس به: لأنه مصلحة بلا مضرة والحكم يدور مع علته وجودًا وعدمًا. فتح ذي الجلال والإكرام (٥/

#### الثالث مشورته صلى الله عليه وسلم لأصحابه

فقد ارْتَحَلَ رَسُولُ الله - صلى الله عليه وسلم - حَتَّى إذا كَانَ بِبَعْضَ الطريقِ نَزْلُ وَقَد أَتَاهُ الْخَبِرُ عَنْ قَرَيْشٍ بِمَسِيرِهِمَ؛ وإصرارِهِم على الحرب؛ فاستشارُ رَسُولُ الله - صلى الله عليه

22

وسلم - الثاس وأخبرهم عن قريش ...

وخشي فريق منهم المواجهة في وقت لم يتوقعوا فيه حربا كبيرة، ولم يستعدوا لها بكامل عدتهم؛ وفيهم نزل قول الله تعالى: "كما أخرجك ربك من بيتك بالحق وإن فريقًا من المؤمنين لكارهون. يجادلونك في الحق بعدما تبين كأنما يساقون إلى الموت وهو ينظرون. وإذ يعدكم الله إحدى الطائفتين أنها لكم وتودون أن غير ذات الشوكة تكون لكم ويريد الله أن يحق الحق بكلماته ويقطع دابر الكاهرين"

وتكلم قادة المهاجرين، منهم أبوبكر وعمر والمقداد بن عمرو رضي الله عنهم، وأظهروا شوقهم للمواجهة مهما كانت النتيجة: فعَنْ أَسَ رضي الله عنه أَنَّ رَسُولَ الله صلى اللهُ عليه وسلَم شاور النَّاسَ يَوْمَ بَدُر، فَتَكَلَّم أَبُو بَكَرٍ [فقال وأحسن؛ فَأَعَرض عَنَّهُ، ثُمَ تَكَلَّم عُمَر [فقال وأحسن، فَأَعَرض عَنَّهُ

عن ابن مسْعُود رضي اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: شَهِدُتُ مِنَ المُقْدَاد بِنَ الأَسْوِد مَشْهَدًا، لأَنْ أَكُونَ صَاحِبُهُ أَحَبُ إِلَيْ مِمًا عُدلَ بِه، أَتَى النَّبِي وَهُو يَدْعُو عَلَى المُشْرِكِينَ، فَقَالَ: فَقَالَ: أَبْشَرَ يَا نَبِي اللَه، وَاللَّه لا نَقُولُ لَكَ كَمَا قَالَتْ بَنُو اسْرَائِيلَ لُوسى صلَى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ: ادُهَبُ أَنْتَ وَرَبُّكَ فَقَاتَلَا إِنَّا هَاهُنَا قَاعِدُونَ وَلَكَنَ امْضٍ وَنَحْنُ مَعَكَ: نَقَاتَلُ عَنْ يَمِينَكَ، وَعَنْ عَلَيْكَ فَكَانُهُ سُرِي عَنْ رَسُولِ اللَّه عَلَيْه عَلَيْكَ فَكَانُهُ سُرِي عَنْ رَسُولِ اللَّه عَلَيْه عَلَيْكَ فَكَانُهُ سُرِي عَنْ رَسُولِ اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: قَرَائُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

ورضم عظمة ما قاله قادة الماجرين متضمنًا إقرار الأنصار؛ لأنهم يسمعون ولم ينكروا إلا أن النبي صلى الله عليه وسلم استمر قائلا: أشيرُوا عليَّ أيُّها النَّاسُ، وانَّمَا يُرِيدُ الأَنْصار. وَدَلكَ أَنْهُمْ عَدَدُ النَّاسُ، وَانَّهُمْ عَدَرُ الأَنْصار. وَدَلكَ أَنْهُمْ عَدَدُ النَّاسُ، وَانَّهُمْ مَرَاءُ مِنْ دَمَامكَ حَتَّى تَصل إلى ديارنا. فإذا وَصلَتَ إلَيْنَا، فَأَنْتَ فِي دَمَّتَنَا نَمْنَعُكَ مَمَا نَمْنَعُ مَنْهُ أَبْنَاءنَا وَنساءَنَا؛ فَكَانَ رَسُولُ اللَّه صلَى

اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَتَحَوَّفُ أَلَّا تَكُونَ الْأَنْصَارُ تَرَى عَلَيْهَا نَصْرَهُ إِلَّا مِمْنُ دَهَمَهُ بِالَّدِينَةِ مِنْ عَدُوهِ، وَأَنْ لَيْس عَلَيْهِمُ أَنَ يَسِيرَ بِهِمَ إِلَى عَدُوهُ مِنْ بِلَادِهِمْ.

#### فما أروع ما قالوا ا

عَنْ أَنْس بْن مَالْكَ، قَالَ: " اسْتَشَار النَّبِي صلى اللهُ عليه وسلم مخرجة إلى بدر؟ فَقَالَ قَائَلُ الْأَنْصَارِ: تَسْتَشَيَرُنَا يَا نُبِي اللهِ 1 إِنَّا لَا نَقُولُ لَكَ كَمَا قَالَتْ بِنُو إِسْرَائِيلَ لُوسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ: ادْهَبُ أَنْتَ وَرَبِّكَ فَقَاتَلا، إِنَّا هَاهُنَا قَاعدُونَ، وَلَكَنُ وَالَّذِي بَعَثَكَ بِالْحَقْ، لَوْ ضربت أكبادها إلى برك الغماد لاتبعناك. فتأمل هذا الرد وكأنه ألهمه من كلام المقداد ؛ رضى الله عنهم جميعاً، أو هو اتحاد المبدأ ووحدة الهدف؛ فاتفق الكلام، ويأتى دور سعد بن معاذ رضى الله عنه سيد الأوس؛ لما سمع قول النبي صلى الله عليه وسلم قال: وَاللَّهُ لَكَأَنَّكَ تُربِدُنَا بَا رَسُولَ اللَّهُ؟ قَالَ: أَجُلُ ! قَالَ: قَدْ آمَنًا بِكَ وَصَدَقْتَاكَ، وَشَهَدْنَا أَنْ مَا جِنْتَ بِهِ هُوَ الْحِقْ، وَأَعْطَيْنَاكَ عَلَى ذَلِكُ عهودنا ومواثيقنا، على السَّمع والطَّاعة. فَامْضَ يَا رَسُولُ اللَّهُ لَمَا أَرَدْتَ فَنَحْنَ مَعَكَ، فَو الذي بعَثْكَ بِالْحَقْ، لَوْ اسْتَعْرَضْتُ بِنَا هَذَا البحر فخضته لخضناه معك، ما تخلَّف منا رَجُلُ وَاحدُ، وَمَا تَكْرَهُ أَنْ تَلْقَى بِنَا عَدُونًا عَدًا، إِذًا لَصبر فِي الْحرب، صدق فِي اللَّقاء. لَعَلْ اللَّهُ يُريكَ منا مَا تَقَرُّ بِهِ عَيْنُكَ فَسِرُ بِنَا عَلَى بِرَكَةَ اللَّهِ..؛ فَسُرُ رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وسلم بقول سعد، ونشطه ذلك.

وأما سَعْدُ بْنُ عُبَادَةَ رضي الله عنه؛ فقالَ: وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِه، لَوَ أَمَرْتَنَا أَنْ نُحْيِضُهَا الْبِحَرَ لأَحْضَنَاها، وَلَوْ أَمَرْتَنَا: أَنْ نُضْرِبَ أَكْبَادَهَا إِلَى بَرُكَ الْعُمَادِ لَفَعَلْنًا.

وع هذه المشورة فوائد كثيرة ويكفيك أن تتذكر أن النبي صلى الله عليه وسلم يوحى إليه ومع ذلك يقول: أشيروا علي أيها الناس: ففيه دليل على أنه يشرع للإمام أن يستشير أصحابه الموثوق بهم ديناً وعقلاً.

والحمد لله رب العالمين.

جمادي الأولى ٢١٢ ه

# السنة الواحدة والخمسون

R

جمادي الأولى ٢٤٢٢ هـ - العدد ٢٠٦ - السنة الواحدة والخمسون

24

الحمد لله الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق، بشيرًا ونذيرًا وداعيًا إليه يإذنه وسراجًا منيرًا، اختصه الله بالقرآن، وميزه بجوامع الكلم وفصاحة اللسان، وفضله على جميع مخلوقاته من مَلَك وانس وجان، ختم الله به الرسالة، وهدى به من الضالالة، ويصر به من العماية، وأرشد به من الضواية، فرض على الناس طاعته، وأوجب عليهم محبته، شرح له مدره ووضع عنه وزره، ورفع له ذكره، وأعلى قدره، وجعل الذل والصغار على من خالف أمره، هصلى الله وسلم وبارك عليه، وزاده رفعة أمره، هملى الله وسلم وبارك عليه، وزاده رفعة ومكانة لديه، ورضي الله عن آله وصحابته الأكرمين، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين. وبعد:

فما يزال الباطل ينفث سمومه من آن لأخر والكفر يطل علينا بوجهه القبيح، فقد تأججت نيران العداوة والبغضاء في قلوب أعداء الإسلام، وغلت مراجل الحقد في صدورهم، وتطاول اللنام على مقام سيد الأنام،

وخرج علينا الأفاك الأثيم زكريا بطرس يبث سمومه ويتطاول على الله ورسوله ويطعن في الدين وأصوله مقتفيا نهج أسلافه من وأبرهة وأنصار مسيلمة الكذاب، قال تعالى: ركذيك قال اليرب من قبلهم يشل قولهم وأبرها، (البقرة: ١١٨). إذا كفياك المستوزين:

ويما الق با

man and

المعادي الشيخ: معاوية محمد هيكل

إن الجريمة النكراء والفعلة الشنعاء التي ارتكبها الكفَّارُ الأثيم أبرهة العصر في حق سيد الأنبياء لهي نذير شوّم ووبال ودمار عليه في الدنيا والآخرة، فسنة الله ماضية فيمن يستهزئ برسول الله صلى الله عليه وسلم أو يؤذيه أو يتعرض لمقامه الشريف بالقول أو الفعل، فحينما أكرم قيصر كتاب رسول الله واستمر زمانًا، وأما كسرى فمزق كتاب رسول الله صلى الله عليه وسلم فمزق الله ملكه بدعوة النبي صلى الله عليه وسلم، وهذا بدعوة النبي صلى الله عليه وسلم، وهذا

مصداق قوله تعالى: < إِنَّ ٱلَّتِنِ يَؤْذُونَ أَلَهُ وَرَسُولُهُ. لَعَنَهُمُ أَلَقُ فِي ٱلنَّنِي وَٱلْآخِرَةِ وَأَعَدُ هُمَ عَذَابًا مُعِياً ، (الأحزاب: ٥٧).

وقوله تعالى: إذا كفيناك المستهزئين (الحجر: ٩٥)، وقوله تعالى: بإ شَابِتُكَ هُوَ ٱلْأَبْرُ، (الكوثر: ٣).

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: إن الله منتقم لرسوله صلى الله عليه وسلم ممن طعن عليه وسبّه، ومظهر لدينه ولكذب الكاذبين إذا لم يُمكن الناس أن يقيموا عليه الحد، ونظير هذا ما حدثناه أعداد من المسلمين العدول أهل الفقه والخبرة عما جربوه مرات، متعددة في حصار الحصون والمدائن التي بالسواحل الشامية لما حاصر المسلمون فيها بني الأصفر في زمانهم قالوا؛ كنا نحن نحاصر الحصن أو المدينة الشهر أو الأكثر من الشهر وهو ممتنع علينا حتى نكاد نيأس منه حتى إذا تعرض أهله لسب رسول الله صلى الله عليه وسلم والوقيعة في عرضه تعجلنا فتحه وتيسر، ولم يكد يتأخر إلا يومًا أو يومين أو نحو ذلك. ثم يفتح المكان عنوة ويكون فيهم ملحمة عظيمة قالوا: حتى إن كنا لنتباشر بتعجيل الفتح إذا سمعناهم يقعون فيه مع امتلاء القلوب غيظا عليهم بما قالوا فيه صلى الله عليه وسلم. (الصارم المسلول ٢/٢٣٢)

وليسمع أبرهة العصر، شيئا مما قاله حسان بن ثابت في الرد على أمثاله دفاعًا عن النبي صلى الله عليه وسلم:

هجوت محمدًا فأجبتَ عنه

وعند الله في ذاك الجزاء أتهجوه ولست له بكف، قشرُكُما لخيركُما الفداء قشرُكُما لخيركُما الفداء قان أبي ووالده وعرضي لعرض محمد منكم وقاء لعرض محمد منكم وقاء هجوت مباركًا برًا حنيفًا أمين الله شيمتُه الوقاء قمن يهجو رسول الله منكم ويمدحه وينصره سواء منابراء بن عازب رضي الله قال : سَمعْتُ

رسول الله صلي الله عليه وسلم يقول لحسّان بن ثابت : اهْجُهُمْ ، أَوْهَاجِهِمْ ، وَجِبْرِيلُ مَعْكَ . . [أخرجه البخاري (٣٢١٣) ، ومسلم (٢٤٨٦) . «اهجهم ، : اذكر عيوبهم بشغرك ..

قال الحافظ ابن حجر في «الفتح ٢٠/١٠» : «وقي الحديث جواز سب المشرك جوابا عن سبه للمسلمين ، ولا يعارض ذلك مطلق النهي عن سب المشركين لئلا يسبوا المسلمين ، لأنه محمول على البداءة به ، لا على من أجاب منتصرا .

وفي ذلك بيان لأهمية الذب عن النبي صلي الله عليه وسلم. باللسان والبيان.

صور مشرقة لدفاع الله سبعائه عن تبيه صلى الله عليه وسلم (١) دفاع عجيب عن النبي الكريم صلى الله

 (1) دفاع عجيب عن أنتي أندريم صلى أنا عليه وسلم:

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (ألا تعجبون كيف يصرف الله عني شتم قريش ولعنهم، يشتمون مذممًا ويلعنون مذممًا وأنا محمد .. (رواه البخاري ٣٣٥٣).

فكان الكفار من قريش من شدة كراهتهم للنبي صلى الله عليه وسلم يتجنبون ذكره باسمه الشريف الدال على المدح والثناء، فيعمدون إلى ضده ويقولون ،مذمم،، ولاشك أن هذا من نصرة الله لنبيه وحماية الله له صلى الله عليه وسلم لأن الله صرفهم عن أن ينطقوا باسمه الشريف، وعن إيقاع الشتم على رسول الله صلى الله عليه وسلم.

#### (٢) لو دنا مني لاختطفته الملائكة عضوًا عضوًا:

وعنه أيضًا رضي الله عنه قال: قال أبو جهل: هل يعفر محمد وجهه (أي يسجد ويلصق وجهه بالعفر وهو التراب) بين أظهركم؟ قال: فقيل: نعم.

فقال: واللات والعزى لأن رأيته يفعل ذلك لأطأن على رقبته أو لأعفرن وجهه في التراب. قال: فأتى رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو يصلي، زعم ليطأ على رقبته، قال: فما فجأهم منه إلا وهو ينكص على عقبيه (رجع يمشي إلى الوراء) ويتقي بيديه، فقيل له: ما

مرافع جمادي الأولى ٢٤٤٢ هـ - العند ٢٠٦ - السنة الواحدة والخمسون

25

لك ؟ فقال: إن بيني وبينه لخندقا من نار وهولاً وأجنحة. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: دلو دنا مني لاختطفته الملائكة عضوًا عضوًا). (رواد مسلم برقم: ٢٧٩٧، وأحمد ٣٧٠/٢). (٣) تبت يدا أبي لهب وتب:

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال لما نزل: (رَأَيْذِرْ عَثِيرَتُكُ ٱلْأَزْرِينَ ، (الشعراء: ٢١٤)، خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى صعد الصفا، فهتف: يا صباحا (كلمة ينادى بها للاجتماع عند وقوع أمر عظيم)، فقالوا: من هذا ؟ فاجتمعوا إليه، فقال، أرأيتم إن أخبرتكم أنَ خيلاً تخرج من سفح هذا الجبل أكنتم مصدقي؟، قالوا: ما جربنا عليك كذبًا، قال: أبو لهب: تبا لك، ما جمعتنا إلا لهذا ؟ ثم قام، فنزلت: تبت يدا أبي لهب وتب. (رواه البخاري برقم ٤٧٧٤)

(٤) امرأة أبي لهب تقود حملة الإيذاء وتناصب النبي صلى الله عليه وسلم العداء:

وكانت امرأة أبي لهب أم جميل بنت حرب بن أمية أخت أبي سفيان لا تقل عن زوجها في عداوة النبي صلى الله عليه وسلم، فقد كانت تحمل الشوك وتضعه في طريق النبي صلى الله عليه وسلم وعلى بابه ليلاً، وكانت امرأة سليطة تبسط فيه لسانها، وتطيل عليه الافتراء والدس، وتوجج نار الفتنة، وتثير حربًا شعواء على النبي صلى الله عليه وسلم، ولذلك وصفها القرآن بحمالة الحطب.

ولما سمعت ما نزل فيها ولم زوجها من القرآن أتت رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو جالس لم المسجد عند الكعبة، ومعه أبو بكر الصديق، ولم يدها فهر (حجر)، فلما وقفت عليهما أخذ الله ببصرها عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، فلا ترى إلا أبا بكر، فقالت: يا أبا بكر أين صاحبك ؟ قد بلغني أنه يهجوني، والله لو وجدته لضربت بهذا الفهر فاه، أما والله إني لشاعرة، ثم قالت: مذممًا عصينا، وأمره أبينا، ودينه قلينا، ثم انصرفت. فقال أبو بكر: يا رسول الله، أما تراها جمادي الأولى ٢٤٢٢ هـ - العدد ٢٠٥ - السنة الواحدة والخمسون

26

رأتك ؟ فقال: ما رأتني، لقد أخذ الله ببصرها عني. (سيرة ابن هشام: ١ /٣٣٥، ٣٣٦) (٥) الأرض تتنكر لمن آذى رسول الله صلى الله عليه وسلم:

عن أنس رضي الله عنه قال: كان رجل نصرانيا فأسلم وقرأ البقرة وآل عمران، فكان يكتب للنبي صلى الله عليه وسلم، فعاد نصرانيا، فكان يقول: ما يدري محمد إلا ما كتبت له، فأماته الله، فدفنوه، فأصبح وقد لفظته الأرض، فقالوا: هذا فعل محمد، وأصحابه لما هرب منهم نبشوا عن صاحبنا فألقوه، فحفروا له، فأعمقوا، فاصبح وقد لفظته الأرض، فقالوا: هذا فعل محمد وأصحابه نبشوا عن صاحبنا لما هرب منهم، فألقوه خارج القبر، فحفروا له وأعمقوا له في الأرض ما استطاعوا، فأصبح قد لفظته الأرض، فعلموا أنه ليس من الناس، فألقوه،. (رواه البخاري ٣٦١٧)

قال شيخ الإسلام رحمه الله: فهذا الملعون الذي اهترى على النبي صلى الله عليه وسلم أنه ما كان يدري إلا ما كتب له، قصمه الله وفضحه بأن أخرجه من القبر بعد أن دفن مرارًا، وهذا أمر خارج عن العادة. يدل كل أحد على أن هذا عقوبة لما قاله، وأنه كان كاذبًا إذ كان عامة الموتى لا يصيبهم مثل هذا، وأن هذا الجرم أعظم من مجرد الارتداد إذ كان عامة المرتدين يموتون ولا يصيبهم مثل هذا. (الصارم المسلول

(٦) حتى الحيوانات تنتقم لرسول الله صلى الله عليه وسلم:

كان النصارى ينشرون دعاتهم بين قبائل المغول من أجل تنصيرهم وقد مكن لهم الطاغية هولاكو طريق الدعوة بسبب زوجته الصليبية (ظفر خاتون) وذات مرة توجه جماعة من كبار النصارى لحضور حض، مغولي، كبير، عقد لسبب تنصر أحد أمراء المغول، فجعل واحد منهم يتنقص النبي صلى الله عليه وسلم ويسبه وكان هناك كلب صيد مربوط فلما أكثر الصليبي الخبيث من ذلك زمجر الكلب ووثب عليه فخمشه فخلصوه منه بعد جهد، فقال بعض من حضر هذا بكلامك في حق محمد صلى الله عليه وسلم، فقال: كلا، بل هذا الكلب

عزيز النفس رآني أشير بيدي فظن أني أريد أن أضربه، ثم عاد إلى ما كان فيه من سب النبي صلى الله عليه وسلم فأطال، فوثب الكلب مرة أخرى على عنق الصليبي وقلع زوره فمات من حينه، فأسلم بسبب ذلك نحو أربعين ألفًا من المغول. (الدرر الكامنة لابن حجر ٢٠٢/٣)

(٧) قصة عجيبة:

يروى الشيخ أحمد شاكر قصة عجيبة عن والده الامام العلم محمد شاكر والذي كان يعمل وكيلا للأزهر: يقول أن والده كفر أحد خطباء مصروكان فصيحا متكلما مقتدرا وأراد هذا الخطيب أن يمدح أحد أمراء مصر عندما أكرم طه حسين، فقال في خطبته: يتملق الأمير وينافقه جاءه الأعمى فما عبس بوجهه وما تولى .. وهو يريد بذلك التعريض برسول الله صلى الله عليه وسلم، حيث إن القرآن ذكر قصته مع الأعمى، فقال تعالى: ، عَسَرَ وَقُولُ أَنْ عَادًا الْحُسَى، (عبس: ٢،١)، فبعد الخطبة وقف الشيخ محمد شاكر أمام الناس وقال لهم: إن صلاتكم باطلة، وأمرهم أن يعيدوا صلاة الجمعة لأن الخطيب كفر بهذه الكلمة التي تعتبر شتمًا لرسول الله صلى الله عليه وسلم عن طريق التعريض لا التصريح.

ولسلم على عربي المدريين ما تعسرين. لكن الله تعالى لم يدع لهذا المجرم جرمه في الدنيا قبل أن يجزيه جزاءه في الأخرة. يقول الشيخ أحمد شاكر: فأقسم بالله لقد رأيته بعيني رأسي بعد بضع سنين وبعد أن كان عاليًا منتفخًا مستعزًا بمن لاذ بهم من العظماء والكبراء رأيته مهينًا ذليلاً خادمًا على باب مسجد من مساجد القاهرة يتلقى نعال المصلين يحفظها في ذل وصغار. حتى لقد خجلت أن يراني وأنا أعرفه وهو يعرفني لا شفقة عليه فما كان موضعًا للشفقة ولا شماتة فيه فالرجل النبيل يسمو على الشماتة. ولكن لا رأيت من عبرة وعظة.

وفي الختام نقول:

لأمثال هؤلاء السفهاء وأذنابهم ممن تطاولوا على مقام نبينا الأمين ورسولنا الكريم، وتعرضوا بالأذى لجنابه الشريف صلى الله عليه وسلم: اخسؤوا أيها الأوغاد فلن تعدوا قدركم، إنما أنتم أقزام لئام لا وجود لكم.

وانكم في تطاولكم قد تجاوزتم كل حد؛ والسر في ذلك أنكم لا تجدون في بلاد المسلمين من يردعكم، وقديمًا قالوا من أمنَ العقوبة أساء الأدب، ومهما صنعتم أيها المفسدون في الأرض، فاعلموا أنكم لن تنالوا من قدر نبينا صلى الله عليه وسلم فأتباعه في كل يوم يزيدون فموتوا بغيظكم أيها المفتونون.

#### يا ناطح الجبل العالي ليكلمه أشفق على الرأس لا تُشفق على الجبل.<sup>((</sup> كناطح صخرة يوماً ليوهنها

#### فلم يَضرها وأوهى قررته الوعل. (ا ان نقبل اعتذاركم ولابد من محاكمة عاجلة،

واعلموا أننا لن نقبل منكم اعتذارًا على ما بدر منكم فجريمتكم العظمى في حق نبينا صلى الله عليه وسلم أكبر من أن يجبرها اعتذار، فلا تعتذروا قد ازددتم كفرًا على كفركم. والله حافظ دينه، وناصر نبيه صلى الله عليه وسلم، ومؤيد أولياءه، كما نطالب الحكومات الإسلامية وخاصة الحكومة المصرية والأزهر الشريف سرعة اتخاذ الاجراءات لتسليم الكذاب الأشر زكريا بطرس الذى تعرض بالأذى للجناب الكريم لرسولنا العظيم صلى الله عليه وسلم ومحاكمته في محاكم إسلامية وفقا لشريعتنا المطهرة الغراء لينال العقوبة الرادعة جزاء ما اقترفت يداه؛ وحتى يكون عبرة وعظة للسفهاء من أمثاله ممن تسول لهم أنفسهم أن يصنعوا مثل صنيعه .. والله المستعان.

#### صلوا على الهادي العظيم الشان

حتى تفيظوا بالصلاة الشاني ا يا صاحب الخُلُق العظيم تحية من خاهقي وجوارحي ولساني ا إن زاد أهل الكضر هيه مدمة زدنما له حبثًا بلا نقصمان ا من ذمه فالدم هيه وما له من ذمه فالدم هيه وما له يوم العاد سوى لظى النيران ا يوم العاد سوى لظى النيران ا مع عليك الله رغم أنوفهم ما في الأذان ذكرت والأذان ا والحمد لله رب العالين.

جمادي الأولى ٢٤٤٢ هـ - المدد ٢٠٥ - السنة الواحدة والخمسون

27

# تظررات في زواج التحليل (٢)

# المراد بزواج الشطليل

المُعَدَّدِيوَ ٱلَذِى لَهُ مَا فِ التَّمَوَّتِ وَمَا فِ ٱلأَرْضِ وَلَهُ ٱلْمَتْدُ فِ ٱلْغَمَرَةُ وَهُوَ ٱلْمَكِيرُ ٱلْخَبِيرُ (سباً: ١)، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء وإمام المرسلين نبينا محمد وعلى آله وصحبه، ويعد: فهذه المقالة الثانية في زواج التحليل، وهي مقالة مختصرة المراد منها بيان مسالة واحدة وهى:

#### بيان المراد بزواج التحليل

زواج التحليل: زواج المقصد منه البناء بالمرأة لتحل لزوجها الأول الذي بانت منه بينونة كبرى بعد تطليقها آخر ثلاث طلقات: لأنها بهذه التطليقة الثالثة تحرم على هذا الطلق تحريما موقتًا لأمد حتى تنكح زوجًا غيره. ولا بد هنا من تمهيدين قصيرين يفقه بهما هذه المسألة على وجهها الشرعي-ولو كان ذلك على وجه الإجمال لا التفصيل-: التمهيد الأول: النساء اللاتي يحرم الزواج منهن ينقسمن إلى قسمين:

#### القسم الأول: المحرمات إلى الأبد، وهن خمسة أقسام:

١- محرمات بالنسب وهن سبع: الأم وإن علت، والبنت وإن سفلت، والأخت، والخالة، والعمة، وبنت الأخ، وبنت الأخت.

#### د. محمد عبد العزيز

٢- محرمات بالرضاع وهن سبع: فيحرم من الرضاع ما يحرم من النسب، فكل امرأة حُرُمت من النسب حَرُمَ مثلها من الرضاع إلا أم أخيه، وأخت ابنه من الرضاع فلا تحرم.

٣- محرمات بالمصاهرة، وهن أربع: أم الزوجة، وبنت الزوجة، وبنت الزوجة من غيره إذا دخل بأمها، وزوجة الأب، وزوجة الأبن.

٤- محرمات بالاحترام؛ وهن زوجات النبي صلى الله عليه وسلم؛ لأنهن أمهات للمؤمنين، قال تعالى: «اللَّيُّ أَوَلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُهِمْ وَأَزْوَبُهُمُ أَمْهَنَهُمْ (الأحزاب: ٢).

٥- محرمات باللعان: وهي المرأة التي لاعنها زوجها بالزنا، أو به وبنفي الولد؛ فتحرم عليه أبدًا، قال ابن قدامة في المغني (١٤٩/١١): «تحرم عليه باللعان تحريمًا مؤبدًا، فلا تحل له، وإن أكذب نفسه، في ظاهر المذهب. ولا خلاف بين أهل العلم، في أنه إذا لم يكذب نفسه لا تحل له، إلا أن يكون قولاً شادًا..

القسم الثاني: المحرمات إلى أمد- أي: تحريمًا مؤقتًا- وهن سبعة أقسام:

١- المرأة المتزوجة.

٢- المرأة المعتدة، بعدة طلاق أو عدة وفاة.

٣- المرأة المُحَرَّمَةُ بسبب الجمع، فيحرم عليه الجمع بين المرأة وأختها، أو المرأة عمتها، أو المرأة وخالتها.

٤- المرأة الكافرة غير الكتابية، كالوثنية، والمُلحدة، والمرتدة.

٥- المرأة الخامسة لن في عصمته أربع نساء.
٦- المرأة المُحرمة بحج أو عمرة.

٧- المرأة المطلقة طلقة بائنة بينونة كبرى لنزوجها الذي طلقها، فلا تحل له حتى تتزوج زوجًا غيره، زواجًا صحيحًا، زواج رغبة-لا تحليل-، ثم يموت عنها، أو تطلق منه، أو تختلع، أو ينفسخ النكاح، فعندها تنهدم الطلقات الثلاث التي طلقها هذا الزوج ويحل له الزواج من هذه المرأة بعقد قَمْلُ لَمْ مِنْ بَعَدُ حَيَّ تَنَكِحَ زَدَبًا غَرَهُ فَإَن طَلْتَهَا فَلا جُنَحَ عَمْلُ لَمْ مِنْ بَعَدُ حَيَّ تَنَكِحَ زَدَبًا غَرَهُ فَإِن طَلْتَهَا فَلا جُنَحَ عَمْلُ لَمْ مِنْ بَعَدُ حَيَّ تَنَكِحَ زَدَبًا غَرَهُ فَإِن طَلْتَهَا فَلا جُنَحَ عَمْلُ لَمْ مِنْ بَعَدُ حَيَّ تَنَكِحَ زَدَبًا غَرَهُ فَإِن طَلْتَهَا فَلا جُنَحَ عَمْلُ لَمْ مِنْ بَعَدُ حَيَّ تَنَكِحَ زَدَبًا عَرَهُ فَإِن طَلْتَهَا فَلا جُنَحَ عَمْلُ لَمْ مِنْ بَعَدُ حَيَّ التَّذِي يَعْمُونَ مَنْ إِنَّهُ عَنْ مَاتَهَا فَلا جُنَحَ عَمْلُ لَمْ مِنْ بَعَدُ عَيْ يَنْعُونَهُ مَنْ إِنْ عَنْ اللَّهُ مِنْ عَمْدُ عُمُونُ عَمْدُهُ أَن طَنَّا أَن يَعْمَ عُمُودًا مَنْ عَنْ عَلَيْهَا فَلَا جُنَحًا عَمْ يَعْمَا أَنْ مِرَاحَةً إِنَّا اللهُ عَنْ عَنْ مَا أَنْ مَنْ اللهُ عَالَةًا عَلَيْهُ عَمْدُهُ فَا عَلَيْهُ إِنْعَالَيْ عَلَيْهُ عَمْدُهُ عَنْ عَلَيْهَا فَيْرًا عَمْدُونُ عَمْدُولُ عَمْدُ عَلَيْ عَمْ عَنْ عَانَةً عَلَيْهُ مَنْ عَنْ عَانَ عَنْ عَانَةً عَمْدُهُ فَا عَلَيْهُ عَلَيْنَ عَلَيْ عَنْ عَانَ عَلَيْهُ عَنْ عَلَيْهُ مَنْ عَدْ عَمْدُ عَنْ عَنْ عَلَيْهُ عَنْ عَنْ عَنْ عَالَةً إِنْ عَنْ عَلَيْهُ مَنْ عَنْ عَانَا مُنْعَا عَنْ عَنْ عَالَيْ مُنْعَا عَنْ عَانَا أَنْ عَنْ عَلَيْهُ عَنْ عَانَةًا عَنْ عَنْ عَالَةً عَنْ عَنْ عَانَا مُ عَنْ عَانَا إِنْ عَنْ عَلَيْهُ عَنْ عَانَا عَانَا عَانَا عَانَا عَانَا مُ عَنْ عَانَا عَانَا عَانَةًا عَانَا عَانَا عَانَا عَانَا عَانَا عَانَا عَانَا إِنْ عَنْ عَانَ عَانَا عَنْ عَنْ عَانَا عَانَا عَانَا عَنْ عَانَا عَانَا عَانَ عَانَا عَانَا عَانَا عَانَا عَانَ عَانَا عَانَا عَانَا عَانَا الما عانَا عَانَا عَانَا عَانَا عَانَا عَانَ عَانَا عَانَ عَانَا عَانَا عَانَا عَانَ عَانَا عَانَ عَا عَانَا عَا ع

فلا تحل للمطلق ثلاثًا بيقين إلا بتحقق هذه الشروط، قال ابن حزم في مراتب الإجماع- تحقيق: محمد صلاح فتحي، وهي أجود طبعات الكتاب- (ص ٣٥٧- ٣٥٨): واتفقوا أنه... إن أتبع بعد تلك الثانية-كما ذكرنا أيضًا- ثالثة قبل انقضاء عدتها: فإنها لازمة له، وأنه قد سقط مراجعتها، ويحرم عليه نكاحها إلا بعد زوج غيره...

واتفقوا أنه إن تزوجها: زوج مسلم، حر، بالغ، عاقل، راغب، غير مقصود به التحليل، نكاحًا صحيحًا.... ثم وطئها في فرجها، وأنزل المني، وهما غير محرمين ولا أحدهما، ولا صائمين فرضًا ولا أحدهما، ولا هي حائض، وهما عاقلان، ثم مات عنها، أو طلقها طلاقًا صحيحًا، أو انفسخ نكاحها، فأتمت عدتها، فإن نكحها الزوج الأول بعد ذلك فنكاحه لها حينئذ حلال، وهكذا أبدًا،.

واتّفق العلماء على أنَّ النّكاح الذي يحلها هو الإصابة، وذلك بإيلاج الحشفة، أو قدرها من مجبوب في فرج المرأة المطلّقة، مع انتشار،

وإن لم ينزل، فلا يكفي: - مجرَّد العقد -- ولا الخلوة.

- ولا المباشرة دون الفرج.

ولا كون العقد الثاني باطلًا أو فاسدًا،
 بل لا بُدُ أنْ يكون بعقد صحيح. (توضيح الأحكام، للبسام ٣٠٥/٥).

خلافًا لقول من صرح بأن العقد وحده يحلها فهو قول شاذ لا يعول عليه، لحديث عائشة-رضي الله عنها-: «أن امرأة رفاعة القرظي جاءت إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقالت: يا رسول الله، إن رفاعة طلقني فبت طلاقي، وإني نكحت بعده عبد الرحمن بن الزَّبِيرِ القُرَظي، وإنما معه مثل هُدُبَة التُّوُب؟

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: لعلك تريدين أن ترجعي إلى رفاعة؟{

لا، حتى يذوق عسيلتك وتذوقي عسيلته ، . (الحديث أخرجه البخاري في مواضع منها : ٢٦٣٩ . ومسلم ١٤٣٣ ) .

وهدبة الثوب: طرفه الذي لم ينسج كَنْتْ بهذا عن استرخاء ذكره، وأنه لا يقدر على المطء.

وعسيلته: تصغير عسلة، وهي كناية عن الجماع فقد شبه لذته بلذة العسل وحلاوته).

وتلك المسألة هي المسألة المراد بيانها في هذا المقال.

التمهيد الثاني: أن مقاصد المكلفين في التكليف تنقسم إلى قسمين:

(ومعنى مقاصد المكلفين: أي: الغايات التي يريد تحقيقها من فعل العبادات والمعاملات، وهي معتبرة إجماعًا.

وشرط التكليف: البلوغ، والعقل، والاختيار، والعلم، وفهم الخطاب، والاستطاعة).

القسم الأول: مقاصد معتبرة، وهي المقاصد التي أذن فيها الشرع، كمقصده من البيع والشراء الصحيحين، وهو انتقال الملك وجواز التصرف في البيع بالانتفاع أو البيع

جمادي الأولى 133 هـ - العدد ٢٠٦ - الستة الواحدة والخمسون

29

أو الإجارة أو الهبة...، ومقصده من الزواج الصحيح من حل الاستمتاع بالمرأة وطلب الولد..

فهذه المقاصد المعتبرة التي أذن فيها الشرع لها أثر في صحة العمل إذا انضم لها موافقة العمل للشرع \_\_\_ أي: صحته، وتعتبر صحة العمل: بتحقق الشروط، وانتفاء الموانع، واكتمال الأركان والواجبات \_\_\_.

القسم الثاني: مقاصد غير معتبرة، وهي المقاصد التي لم يأذن فيها الشرع، كمقصده من عقد العقود الربوية لكسب المال مثلاً، ومقصده من تأقيت الزواج وهو حل الاستمتاع بالمرأة المعقود عليها...

فهذه المقاصد غير المعتبرة التي لم يأذن فيها الشرع فاسدة مهدرة لا يعتبرها الشرع، ولو انضم لها موافقة العمل للشرع في الظاهر بتحقق الشروط، وانتفاء الموانع، واكتمال الأركان والواجبات. (ينظر تعريف الشاطبي لمقاصد المكلفين في كتاب: الموافقات ٢٨٩/٢). عود على بدء:

نرجع الآن لمسألة الباب، فنقول سبق في المقال الأول أن مقصد المكلف من الزواج يتلخص في ثلاثة أشياء مأذون فيها، وهي:

١- تحقيق السكن والمودة بين الزوجين.
 ٢- إعفاف الزوجين بإرواء الغريزة الجنسية بالحلال الطيب.

٣- طلب الولد الصالح.

هَايَ هذه المقاصد الثلاثة أراد المحلل من زواج التحليل؟

والجواب: أنه لم يرد أحد هذه الثلاثة، وإنما أراد مقصدًا آخر غيرها، وهو:

الدخول بالمرأة دخولاً صحيحًا في عقد صحيح مكتمل الأركان والواجبات تحققت فيه الشروط وانتفت الموانع؛ ثم يقوم بتطليق المرأة لتحل لزوجها الأول.

فهل اعتبر الشرع هذا المقصد وأذن فيه؟ والجواب: لم يأذن الشرع في هذا المقصد، ولا اعتبره بل أهدره وتوعد فاعله، وتوعد من أذن به أو تواطأ عليه بالطرد من رحمة الله

عز وجل، والدليل على ذلك:

قول النبي صلى الله عليه وسلم: "لعن الله المحلل والمحلل له" وهو حديث صحيح قد جاء عن جماعة من الصحابة- رضي الله عنهم-وهم:

١- علي بن أبي طالب رضي الله عنه:
 أخرجه أحمد (٦٣٥)، وأبو داود (٢٠٧٦)،
 والترمذي (١١١٩)، وابن ماجه (١٩٣٥)،
 وابن أبي شيبة (٢٧٣٤٦)، وسعيد بن منصور
 (١٤١٨٤)، والبيهقي (٦٤١٨٣) (١٤١٨٤)
 وغيرهم.

قال الحاكم: صحيح الإسناد.

وقد صححه ابن السكن، وأعله الترمذي، وقال: روي عن مجالد، عن الشعبي، عن جابر، وهو وهم.

٢- عبد الله بن مسعود رضي الله عنه: أخرجه أحمد (٤٢٨٣) (٤٢٨٤) (٤٤٠٣). والترمذي (١١٢٠)، والنسائي في السنن الكبرى (٥٥٣٦)، وابن أبي شيبة (٣٧٣٤٣)، والدارمي (٢٢٥)، والبيهقي (١٤١٨٥).

قال الترمذي: قال: هذا حديث حسن صحيح. وقال الحافظ في التمييز (٢٣١٧/٥): - صححه ابن القطان، وابن دقيق العيد، على شرط البخاري،.

وقول ابن دقيق في الاقتراح في بيان الاصطلاح (ص ٣٧٥).

٣- أبو هريرة رضى الله عنه:

أخرجه أحمد (٣٢٣/٢)، وابن الجارود في المنتقى (٦٨٤)، والبيهقي (١٤١٨٦)، وابن أبي حاتم في العلل (١٣/١٤)، والترمذي في العلل الكبير (٢٧٣).

قال الترمذي: سألت محمدًا عن هذا الحديث، فقال: هو حديث حسن، وعبد الله بن جعفر المخرمي صدوق ثقة، وعثمان بن محمد الأخنسي ثقة، وكنت أظن أنّ عثمان لم يسمع من سعيد المقبري.

وقال الزيلعي في نصب الراية (٢٤٠/٣): الحديث صحيح.

وقال الحافظ في التمييز (٢٣١٩/٥)؛ وحسَّنه

30

البخاري.

٤ - عبد الله بن عباس رضي الله عنه: أخرجه ابن ماجه (١٩٣٤).

٥- عقبة بن عامر رضي الله عنه: ولفظه: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ألا أخبركم بالتيس المستعار؟ قالوا: بلى، يا رسول الله. قال: هو المحلل، لعن الله المُحَلَّل، وَالْمُحَلَّل له، أخرجه وابن ماجه (١٩٣٦)، والدارقطني (٣٥٧٦)، والحاكم (١٩٩/٢)، والسيهتي (١٤١٨٧) (١٤١٨٨).

قال الحافظ في التمييز (٢٣١٩/٥)؛ وأعلم أبو زرعة وأبو حاتم بأن الصواب رواية الليث عن سليمان بن عبد الرحمن مرسلاً.

وحكى الترمذي عن البخاري أنه استنكره. وقال أبو حاتم: ذكرته ليحيى بن بكير فأنكره إنكارًا شديدًا، وقال: إنما حدثنا به الليث، عن سليمان، ولم يسمع الليث من مشرح شيئًا.

قلت: ووقع التصريح بسماعه في رواية الحاكم، وفي رواية ابن ماجه عن الليث "قال لي مشرح". قال عبد الحق الأشبيلي في الأحكام الوسطى (١٥٧/٣): إستاده حسن. ٢- عبيد بن عمير رضي الله عنه:

أخرجه ابن قانع في معجم الصحابة (٢٢٩/٢).

قال الحافظ في التمييز (٢٣١٩/٥): وإسناده ضعيف.

ولا شك أن هذا الحديث صحيح، وقد استدل به على مسألتين:

الأولى: عدم اعتبار الشرع لهذا المقصد، فهو نص في حرمة هذا المقصد بل يصح الاستدلال به على أنه كبيرة من الكبائر، خلافًا لمن جعله من المكروهات.

قال الزيلعي في نصب الراية (٢٤٠/٣): واعلم: أن المصنف استدل بهذا الحديث على كراهة النكاح المشروط به التحليل، وظاهره يقتضي التحريم، كما هو مذهب أحمد،.

الثانية: الاستدلال به على بطلان نكاح

التحليل، وهي المسألة التالية.

قال الحافظ في التمييز (٢٣٢٠/٥): «استدلوا بهذا الحديث على بطلان النكاح: إذا شرط الزوج أنه إذا نكحها بانت منه. أو شرط أن يطلقها، أو نحو ذلك. وحملوا الحديث على ذلك، ولا شك أن إطلاقه يشمل هذه الصورة، وغيرها،.

وقد استدل به أيضًا على صحة النكاح، قال الزيلعي في نصب الراية (٢٤٠/٣): ولكن يقال: لما سماه محللاً دل على صحة النكاح، لأن المحلل هو المثبت للحل، فلو كان فاسدًا لما سماه محللاً.

وهذه طريقة من طرق الحنفية في التمييز بين الشرط الفاسد الذي يهدر فلا يعتبر ولا يبطل العقد، والشرط الباطل الذي يبطله. وسيأتي ما في هذه المسألة في مسألة حكم نكاح التحليل.

#### ولاذا لم يعتبر الشرع هذا المقصد؟

والجواب: أن هذا العقد فيه مفسدتان: الأولى: أنه عقد مؤقت بوصف وهو الدخول الصحيح بالمرأة. فإذا تم هذا الدخول طلق المحلل المرأة إما بالشرط الذي تواطأ عليه مع أحد الزوجين أو بقصده منفردًا من هذا الزواج إن لم يتواطأ عليه، فهو نكاح شرط انقطاعه دون غايته، فأشبه نكاح المتعة المؤقت الذي ينقضي عقده بانتهاء الإجارة على الاستمتاع، وقد خالف بذلك مقاصد الشرع من الزواج.

الثاني: أنه حيلة يُراد منها إسقاط الشرط الشرعي المنصوص عليه في قوله تعالى: فَإِنَّ طَلَقَهَا فَلَا تَحَلُّ لَهُ مِنْ بَعُدُ حَتَّى تَنْكَحَ زَوْجًا غَيْرَهُ ، فهو يريد بهذه الحيلة تغيير الحكم الشرعي بسبب ثم يأذن فيه الشرع، بل لعن صاحبه ولعن المتواطئ معه عليه. (ينظر: بيان الدليل على بطلان التحليل، لابن تيمية (ص ٣٢)، وشفاء العليل في اختصار إبطال التحليل، للبعلي (ص ٢٥)). هذا ما يسره الله في هذا المقال، وإلى لقاء قريب إن شاء الله تعالى.

31



Upload by: altawhedmag.com

د. عبد الوارث عثمان

بتاذ الفقه المقارن بجامعة الأزهر

جمادي الأولى ٢٢٢ هـ - العدد ٢٠٥ - السنة الواحدة والخمسون

32

لا يماري في ذلك إلا الجاهل الجاحد الضال المضل الأثيم، حتى وإن كان ينتسب إلى الإسلام بحكم الولادة والجغرافيا: فقد خلق الله شذوذ الآراء كما خلق سموم الطعام، وحرية الرأي الشاذ كحرية ابتلاع السم، وأوجد الخير والشر للاختبار لا للاختيار، فإذا شذَ برأيه في كون القرآن الكريم يهدي للتي هي أقوم في كل شيء من أمور الدين والدنيا. فلا يضر إلا نفسه.

مقول أندريا موروا في كتابه: «انهيار فرنسا في الحرب العالمية الثانية ... من أهم الأسباب التي أدت إلى انهيار فرنسا هو تفسخ الشعب الفرنسي نتيجة انتشار الرزيلة بين أفراده، وأحست اليابان الحديثة عندما قطعت شوطًا في الحضارة والتقدم، بأن شبابها بدأ يميل إلى اللهو والعبث ويتجه إلى الرزيلة والكسل. فكيف عالجت المشكلة؟، لم تتجه إلى الشرق والغرب لتستورد منهما الحلول، ولم تتجه إلى علم النفس؛ لأن نظرياته متقلبة متباينة، ولم تلجأ إلى حلول المخمورين والمتهوسين والعلمانيين؛ بل لجأت إلى دينها الذي تؤمن به مباشرة باعتباره عاملا مهمًا من عوامل التوجيه والقوة؛ فأصدرت القوانين بألا يوظف شاب في وظيفة عامة الابعد أن يدخل المعبد ويمارس فيه رياضة روحية عنيفة، ويستوعب من الكهنة تعاليم ديوذا ..

فإن كانت اليابان قد استعانت بتعاليم بوذا، ظنًا منها أنها الأنفع في الحفاظ على شبابها، والأنجح في تأسيس نهضتها الحديثة: فالواجب على الدول الإسلامية حياتهم، والاهتمام بمصدر دين الإسلام الأول وهو القرآن الكريم، فليس في تعاليم ربوذا، أو غيره ما في القرآن الكريم من أحكام راقية ومبادئ قويمة تؤسس لبناء الفرد والمجتمع تأسيسًا سليمًا ودقيقًا وضع بعلم الله اللطيف الخبير.

إن انهيار الأمم في ساحة الحرب، وانهيارها في ميدان الحياة مرده إلى الرزيلة والترف

والفسوق والفجور والانحلال الأخلاقي، وانتاج الأباحية في مجتمعاتهم. والقرآن الكريم يؤكد هذه النظرية بقوله تعالى: ( وَإِذَا أَرْدُنَا أَن تُبْلِكَ قَرْبُهُ أَمْرًا مُتَرَابِكَ فَقَسْقُوا بَهَا خَخَلَ عليا التول فد مرتبها شمر ) (سورة الإسراء: ١٦). الإنسان صنع الله وحده، وهو أعلم به من نفسه التي بين جنبيه. هو أعلم بما يصلحه، وما يفسده: ما يصلحه في دينه وقلبه وعقله وخلقه. وما يصلحه لأمر آخرته، وما يقربه من رضوان الله، ويسمو به إلى مصاف الأبرار والمقربين، وهو أعلم بما يصلحه لشؤون الدنيا التي هي مزرعة الأخرة، وبما يصلح جسمه وقواه التي بها يكون قادرًا لأداء رسالته التي من أجلها خلقه الله، وهي إخلاص العبادة وعمارة الكون والولاء لله وحده والبراء من كل من يكفر به ( وَمَا عَلَنْكُ المِنْ وَالإِسْ إِلا لِعَبْدُونِ ) مَا أَرِيدُ وَتَهُم فِن رَقِدِ وَمَا أريدُ أن يُطْمِنُون () إنَّ الله هُوَ الزَّالَ ذُر الْلُوَّةِ الْسَيْنِ) (الذاريات من ٥٦ -٥٨).

نعم هو أعلم بما يصلحه في شؤونه، وهو أعلم بما يفسده في شؤونه كلها، والإيمان بهذا العلم مسلم بداهة، لتوافق دليل النقل وحكم العقل عليه قال تعالى: (ألا يُعْلَمُ مَن خلق وهو اللطيف الخبير) الملك: ١٤. إن كل صانع أعلم بصناعته، والإنسان صنع الله فهو وحده أعلم بما يصلحه وما يفسده. وهو وحده أعلم بكل أحواله وبما دقت وخفيت: (وَأَنَّهُ بَعَلَهُ ٱلْمُعَسِدَ مِنَ ٱلْمُعَلِينَ ) (البقرة: ٢٢٠). الله الذي خلق كل شيء، وخلق الإنسان. جعل فيه جانبين متحاورين في فطرته: الأول جانب إيماني معنوي. والثاني جانب مادي حسي، وخلق لكل شيء من هذين الجانبين غذاءًا يرعاه وينميه. وان شئت فقل: جانب الروح وجانب الجسم، وغذاء الجسم يمده دالمقاء والسلامة من الأمراض والعلل. وغذاؤه ما أنزله الله من السماء، وجعل فيه للانسان منافع شتى ثم سلكه ينابيع في الأرض ليكون في خدمة الإنسان أين يكون؛ (الذي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ فِرَضًا وَالشَمَاء بِنَاءَ وَأَنْزَلَ مِنَالتُمَار مَاء قَاضِ بِهِ. مِنَ التَمَرْتِ رِزْقًا لَكُمْ فَكُلّ عَمَد لوا يَد أندادًا وأَنتُم تَعَلَمُونَ) (البقرة: ٢٢).

33

وغذاء الجسم لما كان الميل إليه وتناوله غريزة في طبيعة الإنسان، يحتاج إليه كلما أحس بالخواء أو العطش، لا ترى في القرآن الحاحًا على تناوله، فليس فيه أمر به على سبيل الوجوب، بل كل ما ورد من الأمر به هو للإباحة فحسب؛ لأن الشهوات الغريزية الميالة إليه قامت فقام الأمر الوجوبي؛ لأن الإنسان بطبعه حريص كل الحرص على الانتفاع به. فالله عز وجل اكتفى بخلقها ووفرتها بين أيدي الناس، ثم تركها للعرض والطلب، لكنه نهى عن الضار منها بسلامة الناس، في المأكول والمشروب فيها. فحرم أكل الميتة والدم المسفوح من بهيمة الأنعام بعد ذبحها أو نهرها؛ لأن الميتة يكون لحمها فاسدا بآكليه، والدم المسفوح دم كله سموم قاتلة، وهذا هو السرغ تحريم أكل الميتة؛ لأن هذا الدم يكون يكل ما فيه من سموم، يظل قارًا في لحم الميتة، أما المذكاة زكاة شرعية فيخرج منها هذا الدم بتدبير من عند الله عقب الذبح أو النحر مباشرة. وكذلك لحوم الخنازير حرم الله أكلها بسبب مافي لحومها من ضرر يُفسد جسم الانسان.

هذا بعض ما حرم الله أكله من المطعومات، أما المشروبات فتأتي على رأس الحرمات منها الخمر؛ لأنها أم الخبائث وقدعو إلى المويقات وقفسد الجهاز العصبي، كما أنها تصيب الكبد بالعلل القاتلة. هذا كله عناية من الله تعالى يحفظ به سلامة الأجسام؛ لأنها إذا تعرضت لهذه المتلفات، عجزت عن العمل عجزاً كليًا أو بعضيًا، والعقل السليم لا يكون إلا في الجسم السليم. ومن صح بدنه صح فكره وعمله.

غذاء الجانب الإيماني:

جمادى الأولى

٢٢٢ ٥٠ - العدد ٢٠٥ - السنة الواحدة والخمسون

34

أما غذاء الجانب الإيماني أو الروحي فشيء مختلف تمامًا عن غذاء الجسم: هو شيء مختلف عن حقيقته ومصدره، وشيء مختلف في طبيعته، وشيء مختلف من حيث وروده في القرآن الكريم: مختلف في حقيقته، لأنه ليس طعامًا يُؤكل ويُستهلك في حقبة من الزمن، يستحيل خلالها إلى كانن آخر قذر، تقزز منه النفوس وتنفر عنه الطباع. ولا هو سائل يشرب فتعتريه آفات التغيير كما حدث

في مسيرة الطعام وفي حقارتهما، ومختلف في مصدره، غذاء الجسم مصدره الأرض وغذاء الروح مصدره السماء أنه وحي الله الأمين. الذي أبى الله إلا أن يسميه روحًا كما جاء في قوله تعالى: (وَكَنَاكَ أَوْحَمَّا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمَراً مَا كُمْتَ مَرْرِي مَا الْكُتُ وَلَا الإِمِينَ وَلَذِي حَمَّلَتُهُ فُولًا جُدِي يو. مَنْ نَنَاء مِنْ عِبَادِمًا وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى مِرْط مُسْتَقِيم ) الشورى: ٥٢.

وما أعظم الفروق بين ما مصدره الأرض وما مصدره السماء وهو غذاء لا يستهلك ولا يتعفن ولا تعتريه عوامل التغيير. ولا تترتب عليه تخمة ولا ثقل ولا علل ولا أمراض؛ لأنه نور لطيف يهدي للتي هي أحسن ومختلف من حيث وروده في القرآن؛ فغذاء الجسم، أو ما مصدره مع صلته بغذاء الروح لأنه يحمل ما مصدره مع صلته بغذاء الروح لأنه يحمل قال ابن رشد في كتابه، فصل المقال فيما بين قال ابن رشد في كتابه، فصل المقال فيما بين الشريعة والحكمة من الاتصال، يحمل سمتين مماء الاختراع يعنى أن الله خلق عناصره من العدم المحض لم يقلد فيه أحدًا، ولا لأحد عليه قدرة. والعناية: يعنى أن الله خلقه موافقًا لاحتياجات الناس ومنافعهم، لم يخلق شيئًا منه عبثًا، وإنما خلقه لمنافع الخلق كما

قال سبحانه: (مَتَعَالَمُ وَلِأَمْتَكُمُ ) عبس: ٣٢. هذا الغذاء المادي للجسم إذا قورن بالغذاء الإيماني الروحي. أو التربية الإيمانية الروحية من حيث ذكره في القرآن الكريم نجد البون شاسعًا بين ذكر كل منهما في القرآن: فالغذاء المادي الجسمي لا يحتل مساحة واسعة في كتاب الله، بينما الغذاء التربوي الإيماني لم تخل من ذكره سورة حتى قصار السور.

حجل من دعرو سورة على عسر معرو هذا من ناحية. ومن ناحية أخرى فإن القرآن يخضع حديثه عن الغذاء المادي الرجسمي على دلائل الإيمان. وعلى التذكير بفضل الله تعالى على عباده ليكون ذلك من العوامل المساعدة على تحقق التربية الإيمانية عند الناس، اقرأ معي قول الحق جل في علاه: ( مُبْعُر الإسرار إل مُنابو ( أن مُبا الله ما ) في غز نفتا الأرم نشار قابانيا عام ويا رفنا ( منه ما ) في فر نفتا الأرم فرا عام القالة ( فرا ) منه مر ألم من ألم وأبو وأبو فرا عام القالة ( فرا مر مع منه أله من أبو ( فربو فرا عام القالة ( فرا مع مر أله من ألم وا أن منا لم وأبو وأبو فرا عام القالة ( فرا مر منه مر ألم من ألم ومي وأبو وأبو فرا عام القالة ( فرا مر مع مر ألم من أمو ( فربو وأبو

عيس: من ٢٤ - ٣٧.

بعد أن لفت الأذهان إلى أفانين النعم مشيرًا إلى أثر قدرة الله فيها، ثم قصر هذه النعم على المتاع العاجل في الحياة الدنيا، عاد فذكر شيئًا من أهوال الآخرة، وقطع كل ما كان بينهم من علاقات كانت في الدنيا حميمة حتى بين أقرب القرابات.

يعني أن القرآن وظف الحديث عن النعم العاجلة (غذاء الجسم المادي، في مجالين: الأول: من حيث إنها نعم لمصالح الناس في هذه الحياة الدنيا، الثاني، من حيث إنها

عناصر فعَّالة في مجال التربية الإيمانية التي هي المقصود الأعظم من وحي الله إلى الناس.

أما التربية الإيمانية فالقرآن الكريم كله منهج تربوي روحي بلغ اهتمامه في هذا الجانب شأوًا عظيمًا؛ ذلك لأن كثيرًا من حقائق الإيمان إما مكفور بها وإما مزهود فيها، وإما منصرف عنها مستهان بها فهي موضع ضياع عند قطاعات واسعة من الناس. الخمس بعضها آجل لا عاجل كانت موضع جدل وأخذ ورد عند كثير من الناس. وجاءت العلمانية أو الفلسفة الوضعية في مطلع العصر الحديث، وأوهمت الناس بأن ما لا يُدرَنَ بالحواس الخمس وَهُمُ لا وجود له.

# الغطوة الأولى في التربية الإيمانية الروحية:

ومن حكمة الله البالغة، أن مهد للتربية الإيمانية الروحية، القائمة على كلمة التوحيد لا إله إلا الله، بخطوة تمهيدية لتمكين هذه التربية وإخلاص القلب والعقل لها. وهذه الخطوة تتكون من عدة شعب، تودي إلى حقيقة واحدة هي: تحرير الإنسان من الخلق سواء كان ملكًا أو إنسانًا أو شيطانًا؛ لأن هذا التحرير يخلص هذا الإنسان لربه، عبادة وولاء ورجاء ورهبة. أما الشعب التي تحقق هذا الإخلاص الغمها؛ لا نافع ولا ضار إلا الله، ولا يمكن لمخلوق مهما كان أن ينفع أو يضر غيره بغير ما قدر

الله له، أوكتب عليه.

وفي ذلك جاء قول الحق تبارك وتعالى: ( قُلُ لَنَ يُعْمِيتَ إِلَّا مَا صَحَتَ اللَّهُ لَكَا هُوَ مَوْلَتَناً وَعَلَ اللَّهِ فَلْتَتَوَصَّلُ الْلُوْمِتُوكَ) التوبة: ٥١، فحظ الإنسان من الخير والابتلاء أمر محسوم في علم الله، ولا يملك أحد تغييره أو تبديله، فعلام نخاف أو نرجو غير الله؟

(١) تأمين الآجال الأعمار، فلن تموت نفس إلا بإذن الله، فإن لم يأذن الله فلا موت وإن تظاهر عليه أهل الأرض جميعًا. (رَمَّا حَانَ لِنَّنِي أَن تَمُوتَ إلا إذن أَهَ كَنَا مُتَعَمَّلًا) أل عمران: ١٤٩. وإذا جاء أجل نفس نفذ في الحال، لا يستطيع أحد دفع الموت عنها مهما أوتي من قوة (رَلَن بُوَخَرُ أَلَهُ تَغْسًا إذَا حَاة أَجلُهَا) (سورة المنافقون: ١١).

(٢) ضمان الرزق من أساسيات الحياة: حصول الإنسان على رزقه، ولم يخلق الله أحدا، إلا وضمن له رزقه، ولم يجعل رزق أحد على أحد: (وَمَا مِن مَاتَقُونَ ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَ الله رِزْفَهَا وَسَلَرُ مُسْتَقَرَهَا وَمُسْتَوَدَعَهَا كُلْ في كَتَبِ نُبِين ) (هود: ٦).

(٣) نسبة كل ما يصيب الإنسان من خير أو غيره إلى الله عز وجل: (مَا أَمَالَ مِن مُعِيبَةٍ فَ الأَرْضِ وَلا فَ أَنْفُيكُمُ إِلَّا فِ حَيَّتُ مِن قَبْل أَن نَبْرَأَهُمَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَ اللهِ يَبِيرُ) الحديد: ٢٢.

هذه الشعب سيقت كما قلنا لتحرير الإنسان من الخوف أو الرجاء من غير الله، فكل من على وجه الأرض ليس بقادر على أن ينفع غيره أو يضره إلا بما كتب الله له أو عليه. فالنافع والضار هو الله. ونفعه وضره يجريهما وفق مقتضى الحكم الإلهية. وحين تتمكن هذه العقيدة في قلب الإنسان ووجدانه يتحرّر من الخوف والرجاء من كل ما عدا الله تثمر فيه التربية الإيمانية الروحية. بدون أي عُقد أو عوائق: لأنه لا يوالي إلا الله ولا يرجو إلا الله، ولا يخشى أحدًا إلا الله.

وللحديث بقية عن مناهج التربية الإيمانية وأهدافها في القرآن الكريم. والله الموفق والمستعان.

من نور كتاب الله إجابة الله دعاء المضطرين والمكروبين

قال الله تعالى: ﴿ أَمَّن يُجِبِ ٱلْمُصْطَرَّ

إذا دعَاهُ وَيَكْشِفُ ٱلسَّوَةَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلُفَكَةَ الْأَرْضِ أَءِكَةٌ مَعَ اللَّهِ قَلِيكَة مَا

(النمل: ٢٢).

لذكروب،

Samp Red St

Almo dala

36

من أقوال السلف قال الأمام الشافعي رحمه الله: "أجمع المسلمون أن من استبانت لله سُنة رسول الله صلى الله عليه وسلم: لم يكن له أن يدَعه لقول أحد من الناس" (إعلام الموقعين ج٢ ص٢٨٢).

**D** 

التوحيد

25.00.0

عن أبي قتادة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلَم يقول: "من سرَه أن ينجَيه الله من كرب يوم القيامة فلينفَس عن معسر، أو يضع عنه" (صحيح مسلم).

حكم ومواعظ

قال الربيع بن خُنيم رحمه الله: "تدرون ما الداء والدواء والشفاء؟ قالوا. لا. قال: الداء الاستغفار، والشفاء أن تتوب ثم لا تعود" (سير السلف الصالحين)

من ذلائل النبوة عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: جاء أعرابي إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: بم أعرف أنك نبي؟ قال: إن دعوت هذا العذق من هذه النخلة أتشهد أني رسول الله. فدعاه رسول هذا العذق من هذه النخلة أتشهد أني رسول الله. فدعاه رسول الله صلى الله عليه وسلم فجعل ينزل من النخلة (أي العزق) حتى سقط إلى النبي صلى الله عليه وسلم. ثم قال ارجع فعاد فأسلم الأعرابي.

..........



# إعداد : علاء خضر

من دعاء النبي صلى الله عليه وسلم عن أبي بكرة رضي الله عنه

قال: قال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم: دعوات المكروب: اللهم رحمتك أرجو؛ فلا تكلني إلى نفسي طرفة عين، وأصلح لي شأني كلّه، لا إله إلا أنت" (سنن أبي داود).

من الأقوال التي تخالف فيها الشيعة عقيدة المسلمين قولهم: بأن كربلاء أقدس بقعة في الإسلام، وأعظم من مكة والمدينة وبيت المقدس. (كتاب مصابيح الجنان ص٣٦٠).

من عقائد الشيعة المبتدعة

قالوا في وصف الدنيا واغتر ار الناس بها: بذا امتحن الدنيا لبيبُ تكشفت له عن عدو في نياب صديق وما الناس إلا هالك وابن هالك وذو نسب في الهالكين عريق (العقد الفريد)

> من معاني الأحاديث لا يقبل الله منه صرفا ولا عدلاً، قد تكررت هاتان اللفظتان في الحديث. فالصرف: التوبة. وقيل النافلة. والعدل: الفدية. وقيل الفريضة. (النهاية لابن الأثير).

من مصال الصحابة فضل معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنه

عن أبي إدريس الخولاني قال، لما عزل عمر بن الخطاب عمير بن سعد عن حمص ولى معاوية. فقال الناس، عزل عميرا وولى معاوية؛ فقال عمير: لا تذكروا معاوية إلا بخير؛ فإني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول، "اللهم اهد به" (سن الترمذي).

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد، نستكمل الحديث عن أثر قرائن السياق على أدلة الحجاب، وقد قسمت أدلة الحجاب إلى ثلاث مجموعات، المجموعة الأولى، أدلة القرآن. المجموعة الثانية، أدلة السنة. المجموعة الثالثة، الآثار عن الصحابة ومن بعدهم. وقد انتهيت بفضل الله تعالى من أدلة القرآن والسنة، والآثار عن الصحابة ومن بعدهم، وقد وقفت على دليلين من حديث النبي صلى الله عليه وسلم، أضيفهما إلى أدلة السنة، قبل ختام البحث.

ulso

المرأة المسلمة

(١) عن عقبة بن عامر رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: إياكم والدخول على النساء، فقال رجل من الأنصار: يا رسول الله، أفرأيت الحمو؟ قال: الحمو: الموت (متفق عليه). دراسات

وسواسية

اثر السياق في فهم النص

148

الحلقة

48

جمادى الأولى

7331 9

- 1101 C 0.1

- السنة الواحدة والخمسون

38

(الحمو: هم أقارب الزوج كأخيه وابن أخيه وابن أخته وعمه وأبناء عمه، ونحوهم ممن يحل للزوجة أن تتزوجه إن لم تكن متزوجة).

يقول الشيخ الشنقيطي مستدلاً من الحديث: فهو دليل واضح على منع

# عداد المتولى البراجيلي

الدخول عليهن، وسؤالهن متاعًا إلا من وراء حجاب؛ لأن من سألها متاعًا لا من وراء حجاب فقد دخل عليها. (انظر أضواء البيان ويقول الشيخ البوطي: فلولا أن المرأة بمجموعها عورة بالنسبة للرجال الأجانب لما أطلق النبي صلى الله عليه وسلم النهي الى كل فتاة تؤمن بالله: صاغ).

#### القرائن حول العديث:

١- بوب الإمام البخاري للحديث: باب لا يخلون رجل بامرأة إلا ذو محرم والدخول على المغيبة. ۲- في صحيح مسلم باب: تحريم الخلوة بالأجنبية والدخول عليها. ٣- بوب ابن حبان: ذكر الزجر عن الدخول على النساء ولا سيما الحمو. ٤- بوب البغوي في شرح السنة: باب النهى عن أن يخلو الرجل بالمرأة الأحنبية. فالنبي صلى الله عليه وسلم ينهى الأقارب الذين ليسوا من محارم

الزوجة على التأبيد أن يدخلوا عليها، وذلك من باب سد الذرائع؛ خوفًا من الوقوع في الفاحشة إذا خلا الرجل بالمرأة. فليس في الحديث ما يدل على تغطية المرأة لوجهها أو عدم تغطيته.

(٢) عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: "لا تباشر المرأة المرأة فتنعتها لزوجها كأنه ينظر إليها" (صحيح البخاري).

استدل الشيخ التويجري من الحديث على وجوب تغطية المرأة لوجهها، وقال عنه: دليل على احتجاب النساء عن الرجال الأجانب، وأنه لم يبق للرجال سبيل إلى معرفة الأجنبيات من النساء الا من طريق الصفة-أى الوصف- أو الاغتفال (غفلة المرأة) ونحو ذلك. فدل ذلك على أن نظر الرجال إلى النساء غير المحارم ممتنع في الغالب، من أجل احتجابهن عنهم. ولو كان السفور جائزًا، لما كان الرجال يحتاجون إلى أن تنعت لهم الأجنبيات من النساء بل كانوا يستغنون بنظرهم اليهن، كما هو معروف في البلدان التي فشا فيها التبرج والسفور (انظر الصارم المشهور ص ٩٥). القرائن حول الحديث: ١- لا تباشر المرأة المرأة:

هل النهى عن الماشرة في الحديث، يحمل على وصف الوجه فقط أم يحمل على معنى أوسع من ذلك؟ فلا شك أن المباشرة أوسع من النظر إلى الوجه فقط، بدليل القرائن التالية. ۲- عن ابن عباس رضی الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لا يباشر الرجل الرجل. ولا المرأة المرأة" (أخرجه ابن حبان وقال الألباني صحيح لغيره في التعليقات الحسان). وقد استدل الإمام مالك من الحديث بعدم جواز تعرى النساء بين بعضهن البعض (انظر فتح البارى لابن رجب ٢٢٥/٣ - ٢٣٦٧). ٣- حديث أبي سعيد الخدري رضى الله عنه عن التبى صلى الله عليه وسلم قال: "لا ينظر الرجل إلى عورة الرجل، ولا تنظر المرأة إلى عورة المرأة، ولا يفضى الرجل إلى الرجل في الثوب الواحد، ولا تفضي المرأة إلى المرأة في الثوب الواحد (صحيح سنن الترمذي). ٤- وقال ابن الجوزي: ولا تباشر المرأة المرأة: كأن المباشرة هاهنا مستعارة من التقاء البشرتين للنظر إلى البشرة. فتقديره: تنظر إلى بشرتها... (انظر كشف المشكل من حديث الصحيحين ٢٩٩/١).

٥- لا تياشر المرأة المرأة

في الثوب الواحد (رواية النسائي). قال الحافظ ابن حجر مستدلاً من الحديث: ومما تعم به البلوى ويتساهل فيه كثير من الناس الاجتماع في الحمام، فيجب على من فيه أن يصون نظره ويده وأن يصون عورته عن بصر فيره (انظر فتح الباري لابن حجر ٩/٣٣٦-٣٣٩).

انتهيت بفضل الله تعالى مما وقفت عليه من الأدلة التي تتعلق بحجاب المرأة سواء من القرآن أو السنة أو ومن وبعدهم، وقد تكلمت عن كل دليل وأثر من هذه الأدلة والآثار باستفاضة. مذكراً بأني في البحث أقصد السياق بمفهومه الواسع:

۱- النصوص السابقة واللاحقة لما يراد وبيانه وتأويله، والنصوص الأخرى المتعلقة بالمسألة موضع البحث.

٣- أسباب نزول الآيات، وأسباب ورود الحديث، وأحوال المخاطبين، وظروف القول.. إلى غير ذلك.

وأن السياق-بمفهومه الشامل- يجعلنا ننظر إلى النصوص نظرة كلية مستوعبة فلا نأخذ نصًا ونترك نصًا، أو نأخذ نصًا

جمادى الأولى ٢٤٢٢ هـ - العدد ٢٠٥ - السنة الواحدة والخمسون

ونترك ما يحيط به من قرائن متعددة. فالسياق كما يقول ابن القيم "من أعظم القرائن الدالة على مراد المتكلم؛ فمن أهمله غلط في نظره وغالط في مناظرته" (انظر بدائع الفوائد ٤/٩٠٩).

وقد قسمت أنواع السياق إلى قسمين كبيرين؛ هما: أولا: قرائن السياق الخاصة، التي تنقسم إلى ١- قرائن لفظية: متصلة بالنص، منفصلة عن النص. ٢- قرائن غير لفظية (حالية)،متصلة بالخطاب، منفصلة عن الخطاب، أسباب نزول الآيات، أسباب ورود الأحاديث، بيئة الخطاب المحتملة في عادات المخاطبين في أقوالهم وأفعالهم ومعهودهم في معانى الألفاظ .... وغير ذلك.

# ثانيًا، قرائن السياق العامة،

وهذه تنقسم إلى أقسام متعددة، منها ١- المقاصد الشرعية ٢- المصلحة المرسلة ٣- اعتبار المآلات ٤- الكليات العامة ٥- عدم التعارض بين النصوص.... إلى غير ذلك، وقد قمت إلى غير ذلك، وقد قمت باستعمال هذه القرائن وغيرها في ما وقفت عليه من الأدلة حول الحجاب، بعد أن قسمت الأدلة إلى تلاثة أقسام: القسم الأول: الثانى: الأدلة من السنة.

# القسم الثالث: الأدلة من الأثار عن الصحابة ومن بعدهم.

وبعد نهاية البحث ألخص ما توصلت إليه فيما يلي: أولا: أدلة القرآن:

١-قوله تعالى: ( رَقُّ الْمُرْسَتِ مُحْصَى مِنْ أَصَرِعِنَ وَحَقَظَنَ مُرْحَمُنَ وَلَا يَبْدِيكَ رَسَتَهُنَ الا مَا طَهَر منها ) (النور: ما ظهر منها ) ليس قطعي الدلالة، بمعنى أنها ليست نصا قاطعًا له معنى واحد فيه، ولذلك اختلف أهل العلم في توجيه معناها.

٢- قوله تعالى: ( وَالْنَوْعَدُ مَنْ ٱلْنِسَكَةِ ٱلَّتِي لَا يَرْجُونَ بكالما فآيس فأنهت جام ان بَعْنَى بِنَابَهُنَ مَرْ مُتَبَرِّحَتٍ بِرِسَةٍ وَأَنْ بَسَتَعْلِقُ خَبْر لَهْرَى وَاللَّهُ سَكِيمُ عَلِيمًا) (النور: ٦٠)؛ الأية ليست نصًا في وجوب النقاب أو عدم وجوبه، وإنما هي موجهة بالأصل إلى القواعد من النساء اللواتي أذن الله تعالى لهن في تخفيف بعض ثيابهن على أن لا يكون بغرض التبرج والتزين وأن الاستعفاف خير لهن. ٣- قوله تعالى ( يَنْسَلَة إِلَيْهُ

٣- قوله تعالى ( يَنِياً إِنَّيَ اللَّهُ الَّيْ اللَّهُ الْمَنْ اللَّسَاءِ إِنَّي الْتَسْبَعُ الْمَنْ اللَّسَاءِ إِنَّ اللَّسَاءِ إِنَّ الْتَسْبَعُ الْتَعْمَى الْتَقْبُ فَطْمَعُ الْلَيْ وَ فَظْمَعُ وَقُلْنَ فَوْلاً اللَّذِي فَي يَتُونَكُنَ فَوْلاً مَعْرَضَ وَقُلْنَ فَوْلاً مُعْرَضًا وَ وَقَلْنَ فَوْلاً مُعْرَضًا مَ وَلاً مَعْرَضَ وَقُلْنَ فَوْلاً مُعْرَضًا مَا اللَّذِي فَي يَعْوَيَكُنَ فَوْلاً مُعْرَضًا مَا مَعْرَضَ وَقُلْنَ فَوْلاً مُعْمَعُ مَا مُعْرَضًا مَا اللَّهُ مَعْرَضًا مَا اللَّهُ مُعْمَعُ مَا الْعَلَى مُعْمَعُ مُعْمَعُ مَا الْعَلَى فَوْلاً عَضْمَعُ مَا مُعْمَعُ مَا مُعْمَعُ مُعْمَعُ مُعْمَ وَقُلْنَ مَعْلَى الْعَلَى مُعْمَعُ مُعْمَعُ مُعْمَعُ مُعْمَعُ مُعْمَعُ مُعْمَعُ مُعْمَعُ مُعْمَعُ مُعْتُ مُعْتُ مُعْمَعُ مُعْمَعُ مُعْتُ مُعْمَعُ مُعْتُ مُعْتُ مُعْتُ مُعْتُ مُعْتُ مُعْتُ مُعْمَعُ مُعْتُ مُعْتُ مُعْذَعُ مُعْمَعُ مُعْمَعُ مُعْلَمُ مُعْتَمَ مُعْتُ مُنْ مُعْتُ مُعْتُ مُعْتُ مُعْتُ مُعْتُ مُنْ مُعْتُ مُ مُعْتُ مُنْ مُعْتُ مُعْتُ مُعْتُعُ مُنْ مُعْتُ مُعْتُ مُعْتُ مُعْتُ مُعْتُعُمُ مُعْتُعُ مُعْتُعُ مُعْتُعُ مُعْتُعُمُ مُعْلَا عُنْتُ مُعْتُ مُ مُعْتُعُ مُعْتُ مُ مُعْتُ مُ مُعْتُ مُعْتُ مُعْتُ مُعْتُ مُعْتُ مُعْتُ مُعْتُ مُ مُعْتُ مُ مُعْتُ مُ مُعْتُ مُعْتُ مُ مُعْتُ مُعْتُ مُ مُعْتُ مُعْتُ مُ مُعْتُ مُ مُعْتُ مُعْتُ مُ مُعْتُ مُ مُعْتُ مُ مُعْتُ مُعْتُ مُ مُعْتُ مُ مُعْتُ مُ مُعْتُ مُ مُعْتُ مُعْتُ مُعْتُ مُعْتُ مُ مُعْتُ مُ مُعْتُ مُ مُعْتُ مُعْتُ مُعْتُ مُ مُعْتُ مُعْتُ مُعْتُ مُعْتُ مُ مُعْتُ مُ مُعْتُ مُ مُعْتُ مُ مُعْتُ مُ مُ مُعْتُ مُ مُعْتُ مُ مُعْتُ مُ مُعْتُونُ مُعْتُ مُعْتُ مُعْتُ مُعْتُ مُ مُعْتُ مُ مُعْتُ مُ مُعْتُ مُ مُعْتُ مُ مُعْتُ مُ مُ مُعْتُ مُ مُعْتُ مُ مُعْتُ مُ مُ مُ مُعْتُ مُ مُعْتُ مُ مُعْتُ مُ مُعْتُ مُ مُعْتُ مُ مُ مُعْتَعُ مُ مُ مُ مُعْتُ مُ مُ مُ مُ مُ مُعْتُ مُع

وإن كانت الآيات مسبوقة ومتبوعة بالخطاب لنساء النبي صلى الله عليه وسلم ويدخل فيها عموم النساء من باب أولى، لكن ليس في الآيات دليل قطعي على وجوب ستر الوجه والكفين، بل هي دليل على الحجاب وعدم التبرج. ٤- قوله تعالى: (ألاً

٢- قولة لكاني، (ود سَأَلْنُمُوهُنَ سَمَا مَنْتَأُوهُنَ مِن وَزَلَهِ جَابٍ ذَلِحَمْ المَهْرُ لِقُلُوكُمْ وَقُلُوبِهِنَ ) (الأحذاب:٥٣). الآية

(الأحزاب:٥٣). تتوجه بالخطاب أصالة إلى أمهات المؤمنين مع وجوب الحجاب الكامل بما في ذلك ستر الوجه والكفين، والاستدلال منها على وجوب ستر الوجه والكفين لغير أمهات المؤمنين غير مباشر (استنباطی) من باب القياس، بجامع العلة وهي طهارة القلوب، فيستدل معموم العلة (طهارة القلوب) على عموم الحكم (تغطية الوجه والكفين وسائر الجسد)، ولم يسلم القياس هنا فقيل لا تلازم بين ستر الوجه وطهارة القلب، فطهارة القلب تتحقق بالتقوى وغض البصر والانتهاء عن ما حرم الله ورسوله صلى الله عليه وسلم: فالاستدلال من الآية بهذه العلة غير قطعى ومحل للنزاع. وللحديث بقية، والحمد

لله رب العالمين.

## Upload by: altawhedmag.com

(in)

جمادي الأولى ٢٤٢٢ هـ - العدد ٢٠٥ - السنة المواحدة والخمسون

الحمد لله على نعمة الإسلام، والصلاة والسلام على سيد الأنام، وبعد:

فلا شك أننا جميعاً نبحث على صلاح الحال وراحة البال لكن أين نجده؟ وأين الطريق إليه؟ هذا ما نحاول الحديث حوله إن شاء الله.

أولا: معنى صلاح العال والبال: ١- صلُح الشَّخصُ: فضُل وعفٌ، استقام وأدَّى واجباته.

قال تعالى: درَيَّنَا وَأَدْظَهُمْ حَتَّتِ عَدَنِ ٱلَّتِي وَعَدَقَهُمْ وَمَن مَصَلَحَ مِنْ مَاتَلَهِمْ ، (غافر:٨). أصلح الشَّحْصُ من أمره: حسَّنه، رجع عن الخطأ. (معجم اللغة العربية المعاصرة (١٣١٢/٢). ٢- صلاح البال: البالُ: بمَعْنَى القُلْب، يُقَالُ: مَا يَحْطَرُ فَلَانُ عَلَى بَالِي، أَيُّ: عَلَى قَلْبي. وَالبَالُ رَخَاءُ النَّفْس، وَالبَالُ: الحالُ. (تفسير القرطبي:

-راحة البال: طمأنينة النّفس، خلوَ من الهم، معجم اللغة العربية المعاصرة (٢٦٤/١).

٣- ، وأصلح بالهم، أي: أصلح ٣- ، وأصلح بالهم، أي: أصلح وأعمالهم، وأصلح توابهم، بتنميته وتزكيته، وأصلح جميع أحوالهم. (تفسير السعدي ٢/٢٨٢). ثانيا: من فضائل صلاح العال وراحة

البال:

١- صلاح الأعمال وقبولها: قبال تعالى: رَبَّانَهُما اللَّنِينَ مَامَنُوا التَّفُوُ اللَّهُ وَقُولُوا فَوَلا سَيِيلاً () يُسْبِع لَكُمُ أَعْمَلَكُمُ وَيَعْفِر لَكُمْ دُنُونَكُمْ الأحزاب: ٢٠- ٢١). دِيْضَلِخ اعداد الشيخ: صلاح عبد الخالق



جمادي الأولى ٢٤٤٢ هـ العدد ٢٠٥ - السنة الواحدة والخمسون

لَكُم أَعْمَالَكُم أي: يكون ذلك سببًا لصلاحها، وطريقًا لقبولها؛ لأن استعمال التقوى، تتقبل به الأعمال كما قال تعالى: إنّما يتقبّل الله من المتقين، ويُوفق فيه الإنسان للعمل الصالح، ويصلح الله الأعمال بحفظها عما يفسدها، وحفظ ثوابها ومضاعفته. (تفسير السعدي (٦٧٣/١).

٢- الهداية والتوفيق: قال تعالى: مَتَهِيمً وَمُعْلَمُ بَلَمُ ، (محمد: ٥)، سَيَهُديهم، أي: سيهديهم إلى ما ينفعهم في الدنيا والأخرة. بتوفيقهم إلى العمل الصالح. (صفوة التفاسير ١٩٢/٣).

٣- الطمأنينة والسعادة: قال تعالى: ، رَأَصَلَحَ بَالَمُ ، (محمد: ٢)؛ إصلاح البال نعمة كبرى تلي نعمة الإيمان في القدر والقيمة والأثر، والتعبير يلقي ظلال الطمأنينة والراحة والثقة والرضى والسلام. ومتى صلح البال، استقام الشعور والتفكير واطمأن القلب والضمير، وارتاحت المشاعر والأعصاب، ورضيت النفس واستمتعت بالأمن والسلام وماذا بعد هذا من نعمة أو متاع؟.

٥- دخول الجنات: قال تعالى: • مَتَعَدِّمَ وَمَتَعَجَّمَ بَكُمْ • وَمَدْعِلْهُمُ لَقَدَ مَرْنَهَا قَمْ ، (محمد: ٥-٢). أي: ويدخلهم الجنة دار النعيم بينها لهم بحيث يعلم كل واحد منزله ويهتدي ومساكنهم لا يخطئون كانهم سكنوها منذ خلقوا. وفي الحديث عن أبي سعيد الخُدري رضي الله عنه، قال: قال رسُولُ الله صلى لأحدهم أهدى بمنزله في الجنة منه بمنزله كان في الدُنيا، صحيح البخاري (٦٥٣٥). (صفوة التفاسير (١٩٢/٣).

# ثالثًا: من شروط صلاح العال وراحة البال:

أصلح من نفسك أولاً؛ قال تعالى: «إن ألله لا يُنْبَرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُعَبِّرُوا مَا بِأَشْسِمٍ» (الرعد: ١١). وذلك عن طريق الآتي:

١- تقوى الله تعالى والقول السديد: قال تعالى: وَقُولُوا فَوْلاً سَدِيلاً تعالى: وَقُولُوا فَوْلاً سَدِيلاً مَعَالى: وَعُولُوا فَوْلاً سَدِيلاً () عُملة وَقُولُوا فَوْلاً سَدِيلاً () عُملة وَرُولُوا فَفَدْ فَارَ فَوْلاً عَظِيماً ، () لأحرزاب: ٧٠- (٧).

القول السديد: هو القول الصادق الصحيح الخالي من كل انحراف عن الحق والصواب، مأخوذ من قولك: سدد فلان سهمه يسدده، إذا وجهه بإحكام إلى المرمى الذي يقصده فأصابه. أي: يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وراقبوه وخاهوه في كل ما تأتون وما تذرون، وفي كل ما تقولون وما تفعلون، وقولوا قولاً كله الصدق والصواب. فإنكم إن فعلتم ذلك يُصْلحُ الله- تعالى- لكم أعمالكم. التفسير الوسيط للشيخ طنطاوي (٢٥٢/١١).

٢- الأيمان بالله وكثرة الأعمال الصالحة: قال تعالى: ، وَالَّذِيكَ مَامُوْا وَعَلَوْا السَّلَحَتِ وَمَامُوْا قال تعالى: ، وَالَّذِيكَ مَامُوْا وَعَلَوْا السَّلَحَتِ وَمَامُوْا يَعَا تَزَلَ عَلَى عُمَدُ وَهُو لَعَنْ مِن تَزَيْمَ هُمُّ عَنْمَ مَتَعَامًةً وَالَّذِينَ آمَنُوا، معلى الله على رسله عمومًا، وعلى محمد صلى الله عليه وسلم خصوصًا، وعملوا الله، وحقوق العباد الواجبة والمستحبة؛ كُفَر الله، وحقوق العباد الواجبة والمستحبة؛ كفَر من مَنْهم، وأصلح بَالَهُم، والسبب في ذلك أنهم، اتبعوا الحق الذي هو الصدق واليقين، وما اشتمل عليه هذا القرآن العظيم، الصادر بلطفه فرياهم تعالى بالحق فاتبعوه، بلطفه فرياهم تعالى بالحق فاتبعوه، فصلحت أمورهم. (تفسير السعدي: ٢/٢٨٤)

اً- الدعاء بصلاح الحال بعد كل صلاة: عَنْ أَبِي هُرَيُرَةَ، قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم يَقُولُ: اللَّهُمَّ أَصْلَحُ لِي دَيني الَّذِي هُوَ عَصْمَةُ أَمْرِي، وَأَصْلَحُ لِي دُنْيَايَ الَّتِي هَيهَا مَعَاشَي وَأَصْلَحُ لِي آخَرَتِي الَّتِي هَيهَا مَعَادِي، محمادي الأولى ٢٤٢ هـ - العدد ٥٠٢ - السنة الواحدة والخمسون

42

وَاجْعَلِ الْحَيَاةَ زَيَادَةَ لَي ٢ كَلَ خَيْرٍ، وَاجْعَلَ الْمُوْتَ رَاحَةَ لَي مِنْ كُلُّ شَرٌ، صحيح مسلم (٢٧٢٠). قَالَ كَعْبُ: إِنَّ صُهَيْبًا حَدَّثَهُ أَنَّ مُحَمَّدًا صلى الله عليه وسلم كانَ يَقُولُهُنَ عَنْدَ انْصرَاهَه مِنْ صَلَاتِه. السنن الكبرى للنسائي (١٢٧٦). جامع الأصول (٢٢٠٦) بإسناد حسن

(ديني الذي هُوَ عصْمة أَمْري) مَعْنَاهُ: أَنَّ الدَينَ حَافَظُ جَمِيعَ أُمُورِي هَانَ مَنْ فَسَدَ دينُهُ فَسَدَتْ جَمِيعُ أُمُورِه وَحَابَ وَحَسَرَ (وَأَصْلحْ لِي دُنْيَايَ) أَيُ مَنَ يُعِينُني عَلَى العبادَة (آلَتي فِيها معاشي) مَعْنَاهُ: احْفَظُ مِنَ الفَسَادِ مَا أَحْتَاجُ إلَيْه فِي الدُّنْيَا (وَأَصْلحُ لَي آخَرَتِي الَّتي فِيها معاشي) أَي وَهُقْني لَلطَّاعَة الَّتي هِي إصْلاحُ معادي) أَي وَهُقْني الحياة زيادة) آي سَبَبَ زيادة (لي فِي كُلُ جَيْر، وَاجْعَل المُوْتَ رَاحَة لَي مِنْ كُلُ شَرُ) أَي بِأَنْ يُكُونَ عَلَى شَهَادة وَاعْتَقَاد حَسَنِ وَتَوْبَة، حَتَّى يَكُونَ عَلَى شَهَادة وَاعْتَقَاد حَسَنِ وَتَوْبَة، الدُّنْيَا وَحُصُولَ رَاحَة فِي العُقْبَى. مرقاة المُاتيح (رابرا) رقم (٢٤٨٣).

ب- الدعاء بصلاح الحال في الصباح والمساء: - عن أنس بن مالك قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لفاطمة "ما يمنعك أنَّ تسمعي ما أوصيك به أنَّ تقولي إذا أصبحت وأمسيت، يا حيُّ يا قَيُومُ برحمتك أستغيثُ أصلح لي شأني كله. ولا تكلني إلى نفسي طرفة عين " شعب الإيمان (٢٤٦). صحيح الجامع (١٩٢٠).

ج- الدعاء بالصلاح عند العطس:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ صلى اللَّه عليه وسلم قَالَ: " إذَا عَطَسَ أَحَدُكُمْ فَلَيْقُلُ الْحَمْدُ للَّهِ، وَلَيْقُلُ لَهُ أَخُوهُ أَوْ صَاحِبُهُ: يَرْحَمُكَ اللَّهُ، فَاذَا قَالَ لَهُ: يَرْحَمُكُ اللَّهِ، فَلَيْقُلْ: يَهْدِيكُمُ اللَّهُ وَيُصْلِحُ بَالَكُمُ "رواه البِخاري (٦٢٣٤).

- إذا عَطَسَ أَحَدُكُمُ فَلَيْقُلُ، الْحِمْدُ لِلَهِ الْعَطْسِ أَحَدُكُمْ فَلَيْقَلْ، الْحَمْدُ لِلَهِ الْعَطس نَعْمَةً، فَيُسَنَّ عَقِيبَهُ الْحَمْدُ لِلَّهِ (وَنْيَقُلْ لَهُ أَحُوهُ) أَيْ: فَا الْإِسْلَام (يَرْحَمُكَ (وَنْيَقُلْ لَهُ أَحُوهُ) أَيْ: فَا الْإِسْلَام (يَرْحَمُكَ (وَنْيَقُلْ لَهُ أَحُوهُ) أَيْ: فَا الْإِسْلَام (يَرْحَمُكَ (وَنْيَقُلْ لَهُ أَحُوهُ) أَيْ إِنَّا الْمَالَةِ (وَالْيَقُلْ الْمُ الْحَمْدُ مَا أَيْ الْحَمْدُ الْمُ الْحَمْدُ اللَّهِ إِنَّهُ مَا أَعْنَا الْحَمْدُ اللَّهِ إِنَّا الْحَمْدُ الْمُ الْمُ الْحَمْدُ الْمُ الْحَمْدُ الْمُ الْحَمْدُ الْمُ الْحَمْدُ الْمُ الْمُ الْحَمْدُ الْحَمْدُ الْحَمْدُ مَا أَعْذَا الْحَمْدُ الْحَمْدُ الْحَمْدُ الْحَمْدُ أَعْذَا الْحَمْدُ الْحَمْدُ الْ وَالْعَلْقُ الْحَمْدُ الْحَمْدُ الْحَمْدُ الْحَمْدُ الْحَمْدُ الْحَمْدُ الْحَمْدُ إِنَّا الْحَمْدُ الْحَمْدُ الْ

الله)، (هَانَ قَالَ لَهُ: يَرْحَمُكَ اللَّه، هَلَيْقُلُ) أَي: العَاطَسُ فِي حَوَابِه (يَهْدِيكُمُ اللَّه وَيُصْلِحُ بَالَكُمُ) أَيْ: شَأْنَكُمُ وَحَالَكُمُ؛ لأَنَّهُ إذَا دُعَا لَهُ بِالرَّحْمَة شُرِعَ فِي حَقَّه دُعَاءٌ بِالخَيْر لَهُ تَأْلِيفًا للْقُلُوبِ. مَرَقاة المَاتِيح (٢٩٨٦/٧) د- عند الكرب والهم والغم، وقَالَ رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم، دَعَوَاتُ الْكُرُوبِ اللَّهُمَ مَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَالْهُم والغَم، وَقَالَ رَسُولُ اللَّهُ عَنْ وَأَصْلِحْ لِي شَأْنِي كُلَّهُ، لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ. سَنَ أَبِي دَاوَدَ (٥٠٩٠) حسنه الألباباني.

ويوجههم إلى القول الصالح الذي يقود إلى العمل الصالح؛ فالله يرعى المسددين ويقود خطاهم ويصلح لهم أعمالهم جزاء التصويب والتسديد. والله يغفر لذوي الكلمة الطيبة والعمل الصالح؛ ويكفر السيئة التي لا ينجو منها الآدميون الخطاءون. ولا ينقذهم منها إلا المغفرة والتكفير.

#### ثالثا: شروط الإصلاح:

قال تعالى: ﴿ وَالَذِينَ مَا مَنُوا وَعَلَوْ الْمَنْلِحَتِ وَمَا مَنُوا بِمَا نُزْلَ عَلَى مُعْمَدُ وَهُوَ لَلَحْقُ مِن تَبَعْمَ كَفَر عَنْهُمْ سَيْتَاتِهِمْ وَأَصْلَحَ بَالْمَامَ () ذَلِكَ إِنَّ الَذِينَ كَفَرُوا أَسْعُوا الْبَطِلُ وَأَنَّ الَذِينَ مَا مَنُوا الْبَعُوا الْحَقَ مِن تَبْعُمْ كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللهُ لِلنَاسِ أَسْلَقُهُمْ ، (محمد: ۲-۳)

بعد الانتهاء من الصلاة: حَلَف كَعبُ بن ماتع بالله الذي فلق البخر لمُوسى إذًا لَنَجِدُ عِ الْتَوْرَاة أَنَّ دَاوَد نَبِيَ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم كَانَ إذا انْصرف من صلاته قال اللَّهُمَ أَصْلحُ لي دُنْيَاي الَّتي جَعَلْتَ هَيها معاشي وأَصْلحُ لي دُنْيَاي الَّتي جَعَلْتَ هَيها معاشي اللَّهُمَ إِنِي أَعُودُ بِرَضَاكَ من سَخَطَكَ وَأَعُودُ لا أَعْطيت وَلا مُعْطي لمَا مَنَعْتَ وَلا يَنْفَعُ ذَا أَنْ مُحَمَّدًا صلى اللَّه عليه وسلم كَانَ يقولُهُنَ أَنْ مُحَمَّدًا صلى اللَّه عليه وسلم كَانَ يقولُهُنَ للتسائي (١٢٧٠)، جامع الأصول (٢٢٠٦)

اللهم أصلح أحوالنا أجمعين.

المتحد جمادى الأولى ٢٤٢ هـ - المدد ٢٠٦ - السنة الواحدة والخمسون



إن الحمد لله؛ نحمده، ونستعينه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله، وبعد؛

فمن المعلوم من الدين بالضرورة أن كلمة التوحيد أساس الإسلام وزبدة الرسالة؛ لذا نرى عناية المضرين من السلف، رحمهم الله، بهذا الركن الركين فوق كل عناية، والاهتمام به فوق كل اهتمام، ويظهر ذلك جليًا في أقوالهم ومروياتهم التفسيرية، حيث قاموا- شكر الله سعيهم-بتفسير العديد من الآيات القرآنية بكلمة التوحيد، مما يدل دلالة واضحة على اهتمام السلف رحمهم الله بالاتجاه العقدي في التفسير بشكل عام، وبكلمة التوحيد بشكل خاص، ومن ثم أردت أن أبرهن على ذكر أقوالهم التفسيرية بكلمة التوحيد، وما في معناها، وذلك من خلال سورتي البقرة، وآل عمران.

تحديد نطاق البحث:

دى الأولى ٢٤٤٢ هـ - العدد ٢٠٢

السنة الماحدة

والخمسون

44

كان من متطلبات تحقيق هذا الهدف والتدليل عليه أن قمت بتحديد نطاق جمع مادته العلمية في ثلاث مصادر وهي:

 ٢) تفسير عبد الرزاق رحمه الله (ت٢١١ه).
 ٢) تفسير ابن جرير رحمه الله (ت٣١٠ه).
 ٣) تفسير ابن أبي حاتم رحمه الله (ت٣٢٧ه).
 هذا؛ وقد أستعين ببعض المصادر الثانوية، وغيرها من المصادر مما ستراه مثبتًا بهامش المقال، والله الموفق.

#### المدخل:

غنى أئمة التفسير رحمهم الله بالتفسير بكلمة

المعماد المعاميل الجمل

التوحيد، وما في معناها، والتي قالوها من تلقاء أنفسهم، وبما فهموه من مقاصد التنزيل الحكيم، فأردت إبراز هذه العناية من خلال تتبعي لأقوالهم التفسيرية، وعرضها في الأنموذج الآتي، من سورتي البقرة، وآل عمران، وها هي ذا: مرويات أئمة التفسير بكلمة التوحيد:

١) من سورة البقرة

قول الله تعالى: وَقُولُوا حِلَّةً ، (البقرة: ٥٨)؛ عن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما في قول الله عز وجل: وقولوا حطّة ، قال: «لا إله إلا الله (أخرجه البيهقي في الأسماء والصفات ٢٧١١). وعن عكرمة مولى ابن عباس رحمه الله في قوله: وقولوا حطة ، يقول: «قولوا: لا إله إلا الله (أخرجه عبد الرزاق في تفسيره (٥٧)، وابن جرير في تفسيره (١١٨/١).

قول الله تعالى: (مَنْ آمَنَ بِاللَّه وَالْيَوْم الآخر) (البقرة: ٦٣)؛ قال ابن عباسَ رضي اللَّه عنَّهماً؛ «يعني: مَن وحَد الله

تفسيره (١٢٨/١، ٢٣٠)، (٢/٢٦٢).

قول الله تعالى: (وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسْنًا (البقرة: ٨٣)؛ عن ابن عباس رضي الله عنهما في قوله: ووَقُولُوا للنَّاسِ حُسْنًا ،: أمرهم أن يقولوا للناس حسنًا : أن يأمروا ب لا إله إلا الله ،، من لم يقلها، ورغب عنها حتى يقولوها كما قالوها، فإن ذلك قربة من الله جل ثناؤه (أخرجه ابن جرير في تفسيره ١٩٦٢).

قول الله تعالى: وطَهْرًا بِّينَ ، (البقرة: ١٢٥)؛ عن

سعيد بن جبير رضي الله عنه: «طَهَرًا بَيْتَيَ» بـ لا إله إلا الله» (أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره: (٢٢٨/١).

قول الله تعالى: «مَنْ عَامَرَ مِتْهُ وَالْقُو وَالْتُورَ الْأَخْرَ» (البقرة: ١٢٦)؛قال ابن عباس رضي الله عنهما: «يعني: من وحد الله. وآمن باليوم الآخر، (أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره ١٢٨/١).

قول الله تعالى: «رَقَبَلُومُمْ حَقْ لاَ تَكُونَ فِنَهُ وَيَكُونَ الْلِيْنُ قَوْءَ (البقرة: ١٩٣)؛ عن ابن عباس في قوله: «وَيَحُونَ الدّينُ للَه»: «ويخلص التوحيد لله» (أخرجه ابن أبي حاتَم في تفسيره (١٣٢٨/١).

عن قتادة بن دعامة رحمه الله في قول الله عز وجل: وقَتِلُومُ حَقَّ لَا تَكُونَ بَنَهُ وَيَكُونَ الَّذِي بُعَنَةً (البقرة: ١٩٣ )، قال: (قـول: لا إله إلا الله، (أخرجه الطبراني في الدعاء ١٩٥٨).

قول الله تعالى: رَبَيْكُنَ ٱلَّذِنُ قَوْ (البقرة: ١٩٣)؛ عن ابن عباس رضي الله عنهما في قوله: ويَكُونُ الدينُ لله :: ويخلص التوحيد لله ، (أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٣٢٨/١).

عن قتادة بن دعامة رحمه الله: قوله تعالى: ويكُونَ الدينُ لله، أن يقال: «لا إله إلا الله، عليها قاتل نبي الله، وإليها دعا » (أخرجه ابن جرير في تفسيره (٢٩٥/٣).

عن الربيع بن أنس رحمه الله: ويَكُونَ الدّينُ لله ، يقول: حتى لا يُعبَد إلا الله، وذلك لا إله إلا الله، عليه قاتل النبي صلى الله عليه وسلم، وإليه دعا ، (أخرجه ابن جرير في تفسيره ٣٠١/٣).

قول الله تعالى: «فَلا عُدَوَنَ إِلَّا عَلَى ٱلظَّالِينَ» (البقرة: ١٩٣)؛ عن أبي العالية رحمه الله في قوله: «فَلَا عُدُوَانَ إِلَّا عَلَى الْضَّالَايَنَ»، يعني: على مَن أَبَى أَن يقول: لا إله إلا الله (أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٣٢٨/١).

عن عكرمة مولى ابن عباس رحمه الله في هذه الآية: مَلَاعُدُونَ إِلَّا عَلَى الْطَلِعِينَ (البقرة: ١٩٣)، قال: هم من أبى أن يقول: لا إله إلا الله، (أخرج ابن جرير في تفسيره (٣٠٣/٣)، والطبراني في الدعاء (١٥٥٦)، وأبو نعيم في حلية الأولياء (٣٣٤/٣). عن قتادة بن دعامة رحمه الله: «قوله: مَلَا عُدُونَ

إِلَّا عَلَى ٱلْظَلِينَ ،، والظالم الذي أبَى أن يقول: لا إله إلا الله ، (أخرجه ابن جرير في تفسيره (٣٠٢/٣). قـول الله تعالى: ، فَقَدٍ أَسْتَسَكَ بِٱلْرَقَ ٱلْأَتَقَ

(البقرة، ٢٥٦)؛ عن ابن عباس رضي الله عنهما في قوله تعالى؛ فقد اسْتَمُسَكَ بِالْعُرَوَة الوُثْقَى، قال: لا إله إلا الله، (أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٢/٢٩٤)، والطبراني في الدعاء (١٥٦٥). عن سعيد بن جبير رحمه الله قوله: فقد استَمُسَكَ بِالعُرُوَة الوُثْقَى، قال: (لا إله إلا الله، (أخرجه ابن جرير في تفسيره (٤/٠٥٠). والطبراني في الدعاء (١٥٦٧،١٥٦).

وعن الضحاك بن مزاحم رحمه الله قوله: وقلد اسْتَمْسَكَ بِالعُرُوَةِ الوُثْقَى، قال: ولا إله إلا الله، (آخرجه ابن جرير في تفسيره (٥٦٠/٤). () من سورة آل عمران

قول الله تعالى: ( ) لَهُ لَا يُخَلِّ ٱلْبِحَادَ ) ( آل عمران: ٩)؛ عن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما في قول الله: ( ) ألله لا يُخَلِّ ٱلْبِحَادَ ) ( آل عمران: ٩)، قال: (ميعاد من قال: لا إله إلا الله، ( أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (٦٠٢/٢). والطبراني في الدعاء (١٥٥٧).

قول الله تعالى: «تَكَالُوْ إِلَى صَلِّعَةِ سَوَلَمَ (آل عمران: ٢٤)؛ عن أبي العالية رحمه الله: «تَعَالُوْ إِلَى كَلَمَة سُواء قال: «لا إله إلا الله» (أخرجه ابن جرير فِي تفسيره (٥/٨٧٤)، والطبراني في الدعاء (١٥٦٠). عن مجاهد بن جبر رحمه الله: «تَعَالُوا إِلَى كَلَمَة سَوَاء قال: «لا إله إلا الله» (أخرجه ابن المنذر في تفسيره (٢٣٧/١).

قول الله تعالى: «وَأَعْتَصِبُوا بِحَبِّلِ ٱلله جَسِعًا ، (آل عمران: ١٠٣)؛ عن أبي العالية رحمه الله: · واعتصموا بحبل الله جميعًا »، قال: «بلا إله الا الله، كونوا عليها إخوانًا، ولا تضرقوا، ولا تعادوا، (أخرجه ابن جرير في تفسيره (٢٤٧/٥)، وابن المنذر في تفسيره (٣١٦/١)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٧٢٤/٣)، والطبراني في الدعاء (١٥٦٩). قول الله تعالى: رَتَأَمُ ونَ بِٱلْمَعُرُوفِ، (آل عمران: ١١٠)؛ عن عبد الله بن عباس رضى الله عنهما. في قوله تعالى: (تأمرون بالمغروف، يقول: «تأمرونهم أن يشهدوا أن لا إله إلا الله، والإقرار بما أنزل الله، ويقاتلونهم عليه، ولا إله إلا الله أعظم المعروف، (أخرجه ابن جرير في تفسيره (٦٧٦/٥)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٧٣٣/٣). والطيراني في الدعاء (١٥٤٣)، والبيهقي في الأسماء والصفات (٢٠٦). وللحديث صلة إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: فإنه لا يخفى على العقلاء أن الحملة الشرسة التي توجه للإسلام ليست وليدة اليوم، بل هي حرب ضروس بدأت مع عصر النهضة الأوربية في القرن السادس عشر، ومازال أوارها مشتعلًا إلى الآن، فالنهضة الأوربية أفاقت من سباتها الطويل لتغزو العالم وتستعمر الشعوب بسلاح القوة والتدليس والخداع، بيد أنه في تلك الفترة بدأت تظهر بوادر الغفلة داخل ديار الإسلام، وأصبحت تعاني من التقطع والانقطاع الحضاري كمافي معظم عصور تاريخها، ومع تقادم الزمن لم تعد المعارك بالسلاح فقط، فقد تم فتح جبهات آخرى ضد الإسسلام عن طريق التبشير المسيحي والاستشراق الغربي، بدأ الإعسداد الجيد لها في الثمانينات والتسعينات، ثم أسفرت عن وجهها القبيح في مطلع القرن الواحد والعشرين، بعدما خيمت سحائب الضعف والهوان على عالمنا الإسلامي، منذأن غابت شمس الخلافة وانحلت عري الأمة بتفكك دويلاتها، واعتاد الناس وجه الأرض الجديد، أعوام عدة من العزلة عن ركب الحضارة والتقدم، لكنها

تطاول

si i

محمد محمود فتحر

عزلة المغشي عليه الذي يوشك أن يفيق. وكان من بين الدمى الذين تحركهم دياجير الظلام وسدنة المعبد، ذلك المنتسب زُورًا ويهتانًا لجنس البشر، المدعو(زكريا بطرس)، والذي وجه انتقادات لاذعة إلى الإسلام ورسوله صلى الله عليه وسلم، بأسلوب أشد خبثًا ويتدبير أكثر مكرًا، ويلغة بذيئة ساقطة تحاول النيل من مشاعر ومقدسات المسلمين، ووصف رسول الرحمة صلى الله عليه وسلم بالإرهاب، لذلك كان لزامًا علينا أن نتصدى لأمثال هؤلاء، ليعلم هذا البيدق الخاسر أن أمة الإسلام ما تزال بخير وأن تلك المحاولات الفاشمة للنيل من الإسلام لن يكتب لها الاستمرار، فهي كبرق خاطف مكثف قصير الأجل، سرعان ما يتلاشى دون أدنى أثر أو يخلف بعضًا من الذكرى.

#### بيادق الشر

مازالت يد الغرب الغادرة تحاول العبث بحاضرنا، من خلال مؤسساته الصلى بية التي دأبت على احتراف الكذب وصناعة الدسائس، لتشويه صورة الإسلام ورسول الإسلام صلى الله عليه روسلم، ومازالت شقافة الكراهية السوداء تغذي العقل الغربي بسيل من الافتراءات لتظهر الإسلام في شوب دامي مشوه، لترسخ في المخزون الثقافي الغربي ولعدة قرون كراهية الإسلام وأهله.

ونحن إذا أردنا الإشارة إلى نماذج من هذه الشهادات الغربية على هذه الافتراءات، فإننا نستطيع أن نشير علي سبيل المثال إلى شهادة المفكر الألماني (هوبرت كرمر) والذي تحدث عن المورة الغريبة التي صنعها العقل الصلى بي لرسول الإسلام صلى الله عليه وسلم، تلك المورة التي يعاد تقديمها أفلامًا ورسومات وعلى شاشة التلفزة هذه الأيام.

حيث قال في كتابه (صورة الإسلام في التراث الغربي): كيف أن الأوربيين ادعوا أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان كارديناً لا كاثوليكيًا تجاهلته الكنيسة في انتخابات البابا، فقام بتأسيس طائفة ملحدة في الشرق انتقامًا من الكنيسة، واعتبرت أوروبا المسيحية في القرون الوسطى محمدًا المرتد الأكبر عن المسيحية، ويكشف هذا المحكر عن أن الصورة الذائفة لرسول الله صلى الله عليه وسلم قد شارك في صنعها الغربيين،.

فأكبر فلاسفة الكاثوليك توما الأكويني (١٢٢٥-١٢٧٤م) يقول عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وانه هو الذي أغوى الشعوب من خلال وعوده الشهوانية، وقام بتحريف جميع الأدلية في التوراة والأناجيل من خلال الأساطير والخرافات التي كان يتلوها على أصحابه، ولم يؤمن

برسائة محمد إلا المتوحشون من البشر الذين كانوا يعيشون في البادية، -

وقد انتهز المستشرقون ومن تتلمذ علي أيديهم تلك الأدعاءات ليسددوا سهامهم على صميم تاريخنا فيلوشوه، وليسدلوا على جوانب مشرقة منه أستارًا حتى يختفي عن الأعين، فكثر عدد المتطفلين والأدعياء وبيادق الشر، وأضحى لهم منابر وقتوات تبت من خلالها السموم، لذلك وجب علينا كشف هؤلاء والتصدي لهم وأن نقف بالمرصاد لكل من يريد أن ينتقص من الإسلام ونبي الإسلام صلى الله عليه وسلم وصحابته الكرام، ليحجب الفضل عن تلك الأيادي الشامخة التي طوقت أعناق الدنيا بدين أبدي.

#### سيرة قزم

الأسم: زكريا بطرس المولد: ولد في سنة ١٩٣٤م بمدينة كفر الدوار التابعة لمحافظة البحيرة الدراسة: درس ، بطرس ، في كلية الأداب وحصل منها على ليسانس التاريخ. وهوقس نصراني يتأرجح بين الأرثوذكسية والبروتستنتينية، تنظر له الكنيسة القبطية المصرية على أنه أرثوذكسي مبتدع لقوله بالخلاص في لحظة ، حتى ألف البابا شنوده الثالث كتابا للرد عليه يسمى: بدعة الخلاص في لحظة. واتهمه الأنبا بيشوي بأنه بروتستنتى خمسيني مندس في الكنيسة الأرثوذكسية، وقد قدم استقالته ولم يسمح له بالخدمة بعد ذلك. (فضيحة زكريا بطرس. وسام عبد الله. موقع ابن مريم).

أصبح اسمه معروفًا للعامة بعد ظهوره في برامج لقناة الحياة الفضائية التبشيرية في عام ٢٠٠٣، والتي تعمل على انتقاد الإسلام ورسوله صلى الله عليه وسلم بأسلوب يعتبره المسلمون أسلوبًا تهجميًا غير لائق، أثار الكثير من الجدل.

في يوليومن العام ٢٠١٠م، أبلغت منظمة



، جويس ماير التبشيرية، وهي منظمة تبشيرية أمريكية تعمل بالشراكة مع قناة الحياة، أبلغت قناة البي بي سي عربي (BBC Arabic) أنها ستوقف بث برامج زكريا بطرس.

قام في أبريل ٢٠١١ بإطلاق قناة جديدة خاصة به باسم الفادي تبث في أمريكا الشمالية وهي تبث الأن في الشرق الأوسط، وقد قامت العديد من المؤسسات للمطالبة بإسقاط الجنسية المصرية عن زكريا بطرس "لاخلال بطرس باستقرار وأمن مصر في الداخل والخارج" واعتبرت أن إهانة الإسلام كالخيانة العظمى.

# افتراءات الجهلاء وإنصاف العلماء

لقد اصطنع زكريا بطرس أسلوبا ماكرا لتأدية مهمته، فارتكب إثما عظيما وهو تطاوله على نبي الإسلام صلى الله عليه وسلم، ولقد انبرت الأقلام للرد عليه وتفنيد غثه البغيض، لبيان عواره واظهار كذبه، وسوف نستعرض بعض الآراء التي أظهرت حقده الدفين لرسول السلام صلى الله عليه وسلم.

وكان من جملة هؤلاء الأستاذ محمد جلال القصاص، الذي أجاب علي افتراءاته بالحق والدليل والبرهان، من خلال بحثه (رد الكذاب اللئيم زكريا بطرس عن جناب النبي العظيم)

وسوف نعرض الشبهات والرد عليها الكذبة الأولى ، الرسول صلى الله عليه وسلم لم يتزوج غير خديجة لأنّه تزوج على النصرانية.

كتب السير جميعها تقول أنّ الذي زوج النبي صلى الله عليه وسلم من خديجة هم أعمامه حمزة أو أبو طالب وأنهم خطبوها من أبيها خويلد أو عمها عمرو بن أسد وقيل أخوها عمرو بن خويلد بن أسد، وأنّ أبا طالب قام وخطب خطبة النكاح، وأبو طالب وثني مات على شركه، وكل من حضر الزواج كانوا على الشرك ( الوثنية ) يدعونها ملة أبيهم إبراهيم وليس ثم ذكر قط لورقة بن نوفل

إلا في رواية حكم عليها بأنها لا تصح قال فيها عن رسول الله صلى الله عليه وسلم " هو الفحل لا يجدع أنفه فأنكحها منه " يمدح النبي ويكلم ولي أمر خديجة ( أبوها أو عمها أو أخوها ) وإن صحت هذه الرواية. وهي لا تصح فهي تدل على أنه كان شخصا عاديا حضر الزواج (ابن هشام ج١ / ١٩٠، والروض الأنفج ٢٢٢/١٢). فلا أدري من أين جاء زكريا بطرس بأن النبي صلى الله عليه وسلم تزوج على النصرانية ١١ إنه كلام القس النصراني اللبناني الماروني جوزيف قددى المشهور بأبي موسى الحريري في كتابه (قس ونبي )، تكلم بهذا الكلام من رأسه ، أوهام جعلها حقائق ونقل عنه الأفاك الأثيم خليل عبد الكريم ونقل عنه زكريا بطرس. وهذا الكلام محض كذب. لم تتكلم به السيرة النبوية، ولا أحد من علماء المسلمين.

الكذبة الثانية ، يتعجب كيف يصلى الله على نبيه. يقول سألنا كثيرا عن الصلاة على النبي ولم نجد من يجيب. ويتابع قائلا ، في سدرة المنتهى قال جبريل لله انتظر هنا الله يصلى، فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم ماذا يقول الله ؟ قال يقول سبوح . . سبوح وينحني بجبهته قليلا وكأن الله يسجد أو يركع .

قلنا : لم تسمع لأنك لا تريد أن تسمع ، ولو قرأت ما كتب المفسرون في الأيات التي فيها ذكر صلاة الله على نبيه لعلمت ما هي، وكيف لم يقرأ وهو يذكر أنّه يرجع إلى كتب ورد صلاة الله تعالى على نبيه صلى الله عليه ورد صلاة الله تعالى على نبيه صلى الله عليه وسلم وعلى عباده المؤمنين في سورة الأحزاب فقوله تعالى : • إنّ أنه وملت مالي الله عليه التر يحالي الذي مامنوا من وملت مرابي مرابي المربي يحالي الذي مامنوا من وملت ومرابي الاحزاب فقل عليك وملت كنه ليحمك من الطلب إلى المربي على والله سبحانه وتعالى وملائكته يصلون على النبي والله سبحانه وتعالى وملائكته يصلون على عباد الله المؤمنين. ومعنى صلاة

الله على عباده المؤمنين رحمتهم، ومعنى صلاة الملائكة على عباد الله الدعاء لهم. وهذا واضح من تمام الآية التي أتت كتعليل لصلاة الله عليهم الخرجكر مِنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى النور وكان بِالمؤمنين رحيمًا ، يقول الشيخ السعدي. رحمه الله .: "أى: من رحمته بالمؤمنين ولطفه بهم. أن جعل من صلاته عليهم، وثنائه، وصلاة ملائكته ودعائهم، ما يخرجهم من ظلمات الذنوب والجهل، إلى نور الإيمان، والتوفيق، والعلم، والعمل. فهدد أعظم نعمة. أنعم بها على العياد الطائعين، تستدعي منهم شكرها، والإكثار من ذكر الله، الذي لطف بهم ورحمهم. وجعل حملة عرشه، أفضل الملائكة، ومن حوله، يسبحون بحمد ربّهم ويستغفرون للذين آمنوا "

 أ.ه. ويقول ابن كثير: "والصلاة من الله تعالى ثناؤه على العبد عند الملائكة حكاه البخاري وقال غيره الصلاة من الله عز وجل الرحمة ... وأمًا الصلاة من الملائكة فبمعنى الدعاء للناس والاستغفار كقوله تبارك وتعالى : (اللهِ بِجِلُونَ الْعَرْضَ وَمَنْ حَوْلَهُ يسبحون بحمد رتهم وتؤمنون بد. ويستغفرون للذين مَامَنُوا رَبُّنَا وَسِعْتُ كُلْ شَيْ وَتَحْمَدُ وَعِلْمَا فأغفر للذين تابوا واتتبعوا سيبلك وفهم عذاب الجيم ا رَبِّنَا وَأَدْخِلْهُمْ جَنَّتٍ عَدْنِ ٱلْتِي وَعَدِنَّهُمْ وَمَن مُسَلَحُ بِنْ ءَابَآبِهِمْ وَأَنْفَجِهِمْ وَقُرْيَتَتِهِدْ إِلَكَ أَنْ الْعَزِيرُ الْحَكِيمُ ۞ وَفَهُمُ الْتَسْتِنَاتِ وَمَن تَنِي ٱلسَبَيْقَاتِ (غافر:٧-٨). قلتُ : ونحن نصلى على النبي صلى الله عليه وسلم وصلاتنا عليه دعاء، نصلى نرجو من الله الثواب لناكما وعدنا. وقلت : الشريعة الإسلامية لها خصوصية في استعمال الألفاظ اللغوية، فهي وإن كانت تستعمل اللفظ اللغوى إلا أنها لا تستعمله بذات المعنى الموضوع له في اللغة على الدوام بل تخصصه غائبا، وتستعمله كما هو أحيانا، وأحيانا تضيف عليه أو تنقص منه، فصلاتنا لله غير صلاتنا على النبى صلى الله عليه وسلم غير صلاة الله علينا غير

صلاة الملائكة علينا.

الكذبة الثالثة ، أبو بكرجاء للنبي صلى الله عليه وسلم فقابله وهو عريان، ثم جاء عمر فقابله وهو عريان، ثم جاء عثمان فتغطى، فقالت لـه عائشة؛ لم تفعل هذا؟ فيقول ، كيف لا أخشى من رجل تخشى منه اللانكة .

هذا نص كلامه يضع في الصورة أبو بكر وعمر وعائشة . رضوان الله عليهم . ورسول الله صلى الله عليه وسلم يقابلهم عريانا ثم يتغطى من عثمان. وهذه لم ينطق بها أحد قبل هذا الكذاب اللئيم. والحديث عند مسلم كتاب فضائل الصحابة حديث (٤٤١٤) من حديث عائشة رضٍي الله عنها قَالَتَ : حَانَ رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ مُصْطحِعًا في بَيْتي كاشفًا عَنْ فَحَذَيْهِ أَوْ ساقيه فاستأذن أبوبكر فأذن له وهو على تلك الحال فتحدث ثم استأذن عمر فأذن له وهو كذلك فتحدث شم إستاذن عثمان فجلس رسول الله صلى الله عليه وسلم وسوى ثيابه قال محمد ولا أقول ذلك في يوم واحد فدخل فتحدث فلمًا خرج قَالَتْ عَائشَةَ: دَخَلَ أَبُو بَكَر فَلَمْ تَهْتَش لَه ولم تباله شم دخل عمر فلم تهتش له ولم تباله شم دخل عثمان فجلست وسويت ثيابك فقال: ألا أستحى من رجل تستحى منه الملائكة . لاحظ ليس هناك تعري كما يدعى هذا الكذاب اللنيم، والراوي يشكك في المكشوف عنه ساق أم فخذ، ورواية أخرى عند أحمد تقول أذه صلى الله عليه وسلم كان مضطجعا في فراشه ولم تذكر كشف ساق ولا فخذ، وعائشة تقول " ثم دخل عثمان فسويت ثيابك " فهو بثيابه، وهي حالة من التدلل في حضرة من يدل عليه من فضلاء أصحابه . كما يقول النووي رحمه الله في شرح الحديث.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى. والحمد لله رب العالمين.



جمادي الأولى ٢٢٢١ 4 1Jale 0-1 - السنة الواحدة والخمسون

49

لأسرة المسلمة الحلقة ه

# المنهج النبوي في تزكية نفوس الشباب

الشباب عماد الأمة

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن تبع هداه. وبعد: فقد تحدثنا في العدد السابق

# عن مميزات سن الشباب وهي:

١- النشاط والقوة، والحماسة والفتوة
 ٢- ذو مواهب وطاقات مع قلة الوعي
 والعلم والخبرات

٣. ظهور المراهقة وتوهج الشهوة.

وقلنا: إن هذه الخصائص تحتاج ضرورة إلى ثلاثة مطالب من المربين والمسؤولين:

أولاً؛ التربية والتوجيه، والتوعية والتنبيه. ثانيًا؛ إشعار الشباب بالمسؤولية وإعدادهم لتحملها. ثالثًا؛ تزكية تفوسهم لضبط غرائزهم وشهواتهم. وقد تكلمنا عن المطلبين الأول والثاني. وهذه المرة نتحدث عن المطلب الثالث وهو؛ المنهج النبوي في تزكية نفوس الشباب.

# ١ - تعليم الشباب الوسطية لل الدين

والوسطية تعني التوسط بين طرية الأمور، والاعتدال بين الإفراط والتفريط، وكذلك بين التساهل والتشدد، وبين الإسراف والتقتير، أو بين الغلو والتضييع وهكذا.

َعَنْ مُجَاهد، أَنْ عَبْدَ الله بْنَ عَمْرِو، حَدْثَهُ، قَالَ: كُنْتُ مُجْتَهَدًا فِي عَهْد رَسُول

1112 111

# اعداد الم د. جمال عبد الرحمن

الله صلى الله عَلَيْه وَسَلَمَ وَأَنَّا رَجُل شَابِّ فزوجني أبى امرأة من المسلمين وجاء يوما يزورنا، فقال: كيف تجدين بعُلك"، قالت: نعم الرجل لا ينام الليل، ولا يفطر، قال: فوقع بي أبسي، وقسال: زوجتك امرأة من المسلمين فعضلت وفعلت، قال: فجعلت لا التفت إلى قوله مما أجد من القوة، إلى أن ذكر ذلك لرسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال: " لكني أنام وأصلي، وأصوم وأفطر، فصم من كل شهر ثلاثة أيَّام"، قال: فقلت: إني أقوى من ذلك، فلم يزل حتى قال: " فصم صوم داود، صم يوما وافطر يوما، واقرأ القرآن في كل شهر"، قال: قلت إنى أقوى أكثر من ذلك، قال: إلى أن قال: " خمس عشرة". قال: قلت: إني أقوى من ذلك، قال: "اقرأ في سبع، حتى انتهى إلى ثلاث"، قال: قلت: ثلاث؟ قال: فقال:" إن لكل عمل شرة ولكل شرة فترة فمن كانت فترته إلى سنتي فقد اهتدى، ومن كانت إلى غير ذلك فقد هلك". فسمعته وهو يقول: قد كبرت وضعفت وَلا أسْتَطِيعُ أَنْ أَدْعَ مَا انْتَهَيْتَ إِلَيْهِ". شعب الايمان (٥/ ٢٩١).

وفي رواية عند ابن حبان عن عبد الله بن عمرو، قال، حفظت القرآن فقرأت به في

لَيْلَة، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ: اقَرَأُهُ فِي شَهَرٍ ، قَالَ: قُلْتَ: يَا رَسُولُ اللَّه، دَعْنِي أَسْتَمْتَعُ مِنْ قُوْتِي وَشَبَابِي، قَالُ: اقْرَأُهُ فِي عَشَرٍ ، قَالَ: قُلْتَ: يَا رَسُولُ اللَّه، دَعْنِي أَسْتَمْتَعُ مِنْ قُوْتِي وَشَبَابِي، اللَّه، دَعْنِي أَسْتَمْتَعُ مِنْ قُوْتِي وَشَبَابِي، قَالُ: فَابَى. صحيح ابن حبان (٣/ ٣٥).

وهكذا تظهر حيوية الشباب وقوته، ومواهبه وطاقته، لكنَّ الشباب الصالح يرى الاستمتاع بالشباب أن ينشأ في طاعة الله، وإذا أُهمل الشباب فلا يرى المتعة إلا في الملذات والشهوات ولو كانت في تعاطي المحرَّمات، فانتبهوا أيها الآباء والأمهات.

#### ٢ - وكان صلى الله عليه وسلم

#### يعلمهم الإيمان وإصلاح السريرة

عَنْ أَبِي هَرِيُرَة، عَن النّبِي صَلَى اللّه عَلَيْه وَسَلَّم قَالَ: " سَبْعَة يُطَلَّهُم اللَّه فِ ظلَّه، يوم لا ظلَّ إلا ظلَّه الأمام العادل، وَشَابٌ نَشَا فِ عبادة رَبِه، وَرَجُلُ قَلْبُهُ مُعَلَّق عَلَيْه وَتَفَرَقا عَلَيْه، وَرَجُلُ طَلَبتَه امْرَأَة ذَاتُ مَنصب وَجَمَال، فَقَالَ: إِنِي أَخَافُ اللَّه، وَرَجُلُ تَصَدَّق، أَخْفَى حتَّى لا تَعْلَم شَمَالُهُ فَا تَنْفِقُ يَمِينُهُ، وَرَجُلُ ذَكَرَ اللَّه حَالِيَا فَفَاضَتْ عَيْنَاهُ". صحيح البخاري ح٢٠٢.

فنجده صلى الله عليه وسلم" خَصَّ الشَّابُ لكَوْنه مَظنَّة غَلبَة الشَّهُوَة لمَا فيه مِنْ قُوَة الْبَاعث عَلَى مُتَابِعَة الْهُوَى فَإِنَّ مَلازَمَة الْعبادَة مَعَ ذَلِكَ أَشَدُ وَأَدَلَ عَلَى غَلبَة التَّقُوَى.

إن في الحديث حمّا للشباب للإقبال على الله عز وجل، والنشأة في عبادته سبحانه وتعالى من مقتبل عمرهم وريعان شبابهم، وبذلك يستحقون هذه المكانة الرفيعة، وخصهم بذلك؛ لأن سن الشباب قد يغري بمواقعة المعاصي واقتراف الذنوب، نظرًا لما يغلب على المرء من التسويف. وما قد يُتاح له من الأسباب المؤدية إلى المعاصي المعينة

عليها، كالصحة، والفراغ". والحديث الأتي مثال على ذلك.

عن أبي أمامة قال: إن فتي شابًا أتى النبيّ صلى الله عليه وسلم فقال: يا رسول الله، ائذن لي بالزنا، فأقبل القوم عليه فرجروه وقالوا: مه. مه. فقال: "ادنه، فدنا منه قريبًا". قال: فجلس قال: "أتحبه لأمك؟ "قال: لا. والله جعلني الله فداءك. قال: "ولا النَّاسُ يُحتونُهُ لأمهاتَهُمْ ".قال: "أفتحبُّه لابنتك؟ "قال: لا. والله يا رسول الله جعلني الله فداءت قال: " ولا الناس يحبونه لبناتهم".قال: "أفتحبه لأختك؟ " قال: لا. والله جعلني الله فداءك. قال: ولا الناس يحتونه لأخواتهم ". قال: " أفتحته لعمتك؟ " قال: لا. والله حعلني الله فداءك. قال: " ولا الناس يحبونه لعماتهم ". قال: " أفتحته لخالتك؟ " قال: لا. والله جعلتي الله فداءك. قال: " ولا النَّاسُ يُحبُّونَهُ لِخَالاتِهِمْ ". قَالَ: فَوَضَعَ يَدَهُ عَلَيْهِ وَقَالَ: " اللَّهُمُ اغْضَرْ ذَنْبَهُ وَطَهُرُ قلبه، وحصن فرجه "قال: فلم يكن بعد ذلك الفتى يَلتفت إلى شيء. مسند أحمد ح٢٢٢١١ واستاده صحيح. ولهذا حث النبي صلى الله عليه وسلم الشباب على الزواج ماستطاع إلى ذلك سبيلا.

قال عَبْدُ اللَّه بَنُ مَسْعُود رضي اللَّه عنه، إنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّه عَلَيْهُ وَسَلَّمَ قَالَ: يَا مَعْشَرُ الشَّبَابِ: مَن اسْتَطَاعَ مَنْكُمُ الْبَاءَةَ فَلَيْتَزَوَّجُ، فَإِنَّهُ أَعْضُ لَلْبَصَر، وَأَحْصَنُ لَلْفَرْج، وَمَنْ لَمْ يَسْتَطَعَ، فَلَيْصُم، فَإِنَّ الصَّوْمَ، وَجَاوَدُ، أَوْ وَجَاءً لَهُ ". مسند أحمد ح٢٧١٤ وإسناده صحيح.

## ٣ - ويثمي صلى الله عليه وسلم فيهم الخوف من الأخرة

عَنْ جَابِر رضي الله عنه قال قال: لا رَجَعتُ إلَى رَسُول الله صلّى الله عليه وسلّم مُهاجرة البَحْر، قال: «آلا تُحَدَّثُوني بأعاجيب ما رأيتُم بأرض الحيشة؟ « قال فَتَيَة منهُم: بلى، يا رسُولَ الله بينا نحُنُ جُلُوسٌ مَرْتُ بِنَا عَجُوزُ مِنْ عَجَائِز

oload b

رَهَابِينهم، تَحَمِلُ عَلَى رَأْسَهَا قَلَةً منْ مَاء، فَمَرْتُ بَفتَى مَنْهُم، فَجَعَل احدى يَدَيْه بَيْن كَتَفَيْهَا، ثُمَّ دَفَعَهَا فَحَرْتُ عَلَى رُكَبَتَيْهَا، فَانَكَسَرَتُ قَلْتُهَا، فَلَمَّا ارْتَفَعَت الْتَفَتَتُ الَيْه، فقالَتُ: سَوْفَ تَعَلَّمُ يَا عُدَرُ إذا وَضَع اللَّه الْكُرْسِي، وَجِمع الأَوَّلِينَ وَالأَخْرِينَ، وَتَكَلَّمَت الأَكْرَسِي، وَجِمع الأَوَّلِينَ وَالأَخْرِينَ، وَتَكَلَّمَت يَعْلَمُ كَيْفَ أَمْرِي وَأَمْرُكَ عَنْدَهُ عُدًا، قَالَ يَقُولُ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّهُ مُوَحَدٌ لَضَعِيفَهِمْ مِنْ شَدِيدهمْ؟ . سَنَ ابن ماجه ح ٢٠١٠. واستاده صحيح.

وهكذا بعد أن يستقرئ رسول الله صلى الله عليه وسلم أفكارهم كشباب يستثمر ما قالوه عن اليوم الآخر ليربطهم به ويبين لهم عظمة ذلك اليوم وشدته، وأهمية نصر الضعفاء ضد ظالميهم.

وارتباطا بالإيمان بالله واليوم الآخر وما أعد الله فيه من الجنة والنار: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يدلهم على أبواب الخير التي تنجي من عذاب النار كما ظهر في هذا الحديث.

عَنْ سَالِم، عَنْ أَبِيهِ رَضَى اللَّهُ عَنَّهُ. قال: كان الرَّجْل في حياة النبي صلى الله عَلِيْهِ وَسَلَمَ، إذا رَأَى رَوْيا قَصْهَا عَلَى رَسُول الله صلى الله عليه وسلم فتمنيت أن أرى رُؤْياً، فأقصها على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وكنت غلامًا شابًا، وكنت إنام في المُسْجِد عَلَى عَهْد رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وسلم فرأيت في النوم كان ملكين أخذاني. فذهبًا بي إلى النار، فإذا هي مطوية كطيّ البنر وإذا لها قرنان وإذا فيها أناس قد عرفتهم، فجعلت أقول؛ أعوذ بالله من النار. قال: فلقينا ملك اخر فقال لي: لم ترع. فقصصتها على حفصة فقصتها حفصة على رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: رنعم الرجل عبد الله، لو كان يصلى من الليل، فكان بعد لا ينام من الليل الا قليلا". صحيح البخارى ١١٢١٠.

# ٤ - كان الثبي صلى الله عليه وسلم يعلم الشباب تحري أعمال العلال

- عن الله بن عَمرو، قال: رأى رسول الله صلى الله عليه وسلم عَلَيَ ثوبَيْن مُعَصْفَرَين، فقال: «أَمَّكَ أَمَرَتُكَ بهَا؟ ،، قال: قلتُ: أغْسلُهما؟ قال: «بَلُ أَحْرِقْهُمًا ، المعجم الكبير للطبراني ١٤٣٥٢.

وفي رواية له: رأى عَلَيَ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم توبين مُعصفرين، فقال: وفي رواية معمر بن رشد: "رأى النبي صلى وفي رواية معمر بن رشد: "رأى النبي صلى بن العاص توبين مُعصفرين، فقال: أمُكَ أَبُستك هذين؟، فقال: نعم يا رسول الله، ألا ألقيهما؟ قال: بل حرفهما، قال معمرً: وأخبرني يحيى بن أبي كثير: أن النبي صلى الله عليه وسلم أحد إليه النظر حين راهما عليه، وقال: إن الحمرة من زينة الشيطان، وأن الشيطان يحب الحمرة م. جامع معمر بن راشد (١١/٧٠.(

# ٥- وكان صلى الله عليه وسلم يعلمهم العفة والأكل من عمل اليد

عَن الزَبِيْرِ بَن العَوَام رَضِيَ اللَّه عَنَهُ، قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وُسَلَّمَ: لأَن بِاحَدَ أَحَدُكُم أَحبلُهُ، فيأتي الجبلَ، فيجيَّ بحزمة حطب على ظَهْره فيبيعها، فيستغني بثمنها، خَيرُ لَهُ مَن أَن يسأَل النَّاس، أعطوهُ أو منعوهُ،. صحيح البخاري ح٢٠٧٥ مختصرًا. وفي صحيح ابن ماجه ١٤٩٨ مطولاً.

وعن أبي هُريرة رَضِي الله عَنْهُ، عَن النَّبِي صلَّى الله عليه وَسلَّم قال: (مَا بَعَثَ الله نَبِيًا إلا رَعَى الْغَنَمَ،، فَقَالَ أَصْحَابُهُ: وَأَنْتَهُ فَقَالُ: (نَعَمَ، كُنْتُ أَرْعَاهَا عَلَى قَرَارِيطُ لأَهْلُ مَكَة . صحيح البخاري ح ٢٢٦٢.

نسبال الله أن يُصلح حال شبابنا، ويهديهم سبل السبلام، ويُخرجهم من الظلمات إلى النور، إنه ولي ذلك والقادر عليه، والحمد لله رب العالمين.



وشالي المحقا الب



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعدُ:

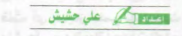
نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة الواهية التي اشتهرت على ألسنة الوعاظ والقصاص، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق:

### أولا: أسباب ذكر هذه القصة:

۱- وجود هذه القصة في بعض كُتُب السنة الأصلية- كما سنبين من التخريج- يجعل من لا دراية له بالتحقيق وعلل الحديث يتوهم أن هذه القصة صحيحة.

<sup>1</sup>- القصة كما سنبين من المتن جاء بها افتراء أن النبي صلى الله عليه وسلم أخبر أن نبيًا من الأنبياء اشتكى إلى الله قساوة قلوب قومه، وفي القصة أن الله استجاب له وأوحى إليه وهو في مصلاه بعلاج قساوة القلوب وهو أن يأمر قومه بأكل العدس، فإنه يرقق القلب.

۲- ومن أهم الأسباب التي تحتم علينا بيان حقيقة هذا الحديث الذي جاءت به



هذه القصة وبيان علته دفاعًا عن سنة النبي صلى الله عليه وسلم؛ أن الدكتور زغلول النجار- عفا الله عنا وعنه جعل هذا الحديث الذي جاءت به هذه القصة اعجازًا علميًا في السنة النبوية، حيث أورده في كتابه الذي عَنْوَن له: «الإعجاز العلمي في السنة النبوية- د. زغلول النجار أستاذ علوم الأرض وزميل الأكاديمية الإسلامية للعلوم ورئيس لجنة الأعجاز العلمي في القرآن الكريم بالمجلس الأعلى للشؤون الإسلامية بجمهورية مصر العربية، ونحن لا نتناول اسمه ولا رسمه، بل ذكرناه بما نشره ولكن الذي يهمنا هو الدفاع عن السنة النبوية، ولولا أن الدكتور نشر هذا الحديث في كل الوسائل الإعلامية من كتب وصحف وقنوات فضائية تحت رالإعجاز العلمي في السنة النبوية،، لولا هذا ما نبهنا عليه، ولكنه بهذه الوسائل اشتهر وانتشر، فقد أورده في كتابه الإعجاز العلمي في السنة النبوية، (٢/٩٧) (ح١٤)

جمادي الأولى ٢٤٤٢ هـ - العدد ٢٠٢ - السنة الواحدة والخمسون

53

تحت عنوان: (العدس أكله يرقق القلب.. ومن قبل نُشر في جريدة الأهرام، حيث قال الدكتور في كتابه الإعجاز العلمي في السنة النبوية، (١٧/١): وكانت الأحاديث النبوية الشريفة الثلاثون التي جمعتها هنا قد نُشرت بإيجاز تباعًا طوال شهر رمضان عام (١٤٢٢هـ) على صفحات جريدة الأهرام في كل يوم حديث،، ثم بين أنه جمعها في كتاب لإمكانية الاستفادة المستدامة.

٤- ثم الذي يحتم علينا بيان حقيقة هذا الحديث الذي جاءت به هذه القصة التي سنبين عارها ونكشف عوارها أن الدكتور قال في كتابه الإعجاز العلمي في السنة النبوية، (١٦/١)، وهذا الجانب ألا وهو جانب الإعجاز العلمي هو واحد من جوانب الأعجاز العديدة في أحاديث رسول الله صلى الله عليه وسلم، وهو وحده يكفي لدحض دعاوى المطبلين وتشكيك المشككين في صدق رواة الأحاديث ودقة جامعيها، اه.

قلتُ: أي إعجاز علمي في حديث العدس يدل على صدق رواة أحاديث العدس، ونحن سنبين كذبهم وشدة ضعفهم بأقوال أئمة الجرح والتعديل فيهم من التحقيق.

جمادى

えっち

العدد ٢٠٦ - السنة الواحدة والخمسون

54

٥- ونقول للدكتور؛ عليك بالقاعدة التي يركز عليها أهل الحديث، أثبت العرش ثم انقش، حتى لا نفتح بابًا للطعن في السنة، ونحن لا ندري بما يسمى الإعجاز العلمي للسنة النبوية؛ حيث إن الدكتور كتب أكثر من خمسين سطرًا تحت الإعجاز الله عليه وسلم قال: إن أكل العدس يرقق القلب ويدمع العين، ويذهب الكبر، ثم قال؛ والعدس لم يكن شائعًا في جزيرة العرب، على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولذلك يعتبر وصفه له في هذا الحديث النبي الخاتم والرسول الخاتم، وإلى القارئ الكبريم التخريج والتحقيق:

رُوي عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى

الله عليه وسلم: (إن نبيًا من الأنبياء اشتكى إلى الله تعالى قساوة قلوب قومه، فأوحى الله إليه وهو في مصلاه أن مر قومك أن يأكلوا العدس يُرق القلب، ويدمع العين، ويذهب الكبرياء، وهو طعام الأبرياء».

#### ثالثا: التغريج:

 الحديث الذي جاءت به هذه القصة: أخرجه الإمام الحافظ أبو نعيم أحمد بن عبد الله بن أحمد بن إسحاق بن موسى بن مهران الأصبهاني المتوفى سنة (٤٣٠هـ) في كتابه «الطب النبوي» (٢٧/٢) (ح١٨٨) ط. دار ابن حزم، قال: أخبرنا أحمد بن محمد بن إسحاق في كتابه، أخبرنا علي بن محمد، حدثنا حسنون بن أحمد بن سليمان. حدثنا موسى بن محمد المرادى. حدثنا يحيى بن حوشب الأسدي، عن صفوان بن عمرو، عن مكحول عن أبي هريرة مرفوعًا. ٢- وأخرجه أبو منصور الديلمي في مسند الفردوس، (ح١٨٩٨ - الغرائب الملتقطة) قال: أخبرنا محمد بن الحسين إذنًا أخبرنا أبى، أخبرنا ابن السنى، أخبرنا على بن محمد، حدثنا حسنون بن أحمد بن سليمان به. ٢- وأخرجه ابن السنى في الطب، (٢١٣/٢-

اللأليُّ المصنوعة) قال: أنبأنا علي بن محمد حدثنا حسنون بن أحمد بن سليمان به.

#### رابعا: التحقيق:

١- هذا الحديث الذي جاءت به هذه القصة الواهية منكر باطل، وعلته يحيى بن حوشي الأسدي، وأورد هذا الحديث الحافظ السيوطي في اللآلئ المصنوعة في الأحاديث الموضوعة، (٢١٣/٢) برواية ابن السني في الطب، قال: يحيى منكر الحديث، اه. ٢- وقال الإمام الذهبي في الميزان، (٤٨٩/٣٧٠/٤): يحيى بن حوشب الأسدي منكر الحديث عن الضعفاء قاله ابن عدي، ثم ذكر له حديثا من مناكيره، ثم قال

٢- وأورده الأمام الحافظ ابن عدي في (الكامل، (٢٣٤/٧) (٢٢٣٦/٨٣) وقال:

الذهبي: حديث منكر بل باطل .. اه.

«يحيى بن حوشب أبو عبد الله الأسدي حدَّث عن الضعفاء بالمناكير»، ثم خرَّج حديثين منكرين باطلين من مناكيره.

أ-ونقل ابن عراق في تنزيه الشريعة عن الأخبار الشنيعة الموضوعة، (٢٤٤/٢) هذا الحديث الذي جاءت به القصة وفيه يحيى بن حوشب منكر الحديث، ثم قال: وعنه موسى بن محمد المرادي ما عرفته،.

٥- ونقل الحافظ ابن حجر أقوال الإمام الذهبي والحافظ ابن عدي في يحيى بن حوشب في اللسان، (٣٠٨/٦) (٩١٢٣/٤٩) وأقرها.

۲-۱۲ ستنتاج، نستنتج أن حديث يحيى بن حوشب في متن العدس يرقق القلب حديث منكر باطل.

#### خامسا: طريق آخر في ترقيق القلب بالعدس:

يحاول من لا دراية له بالصناعة الحديثية أن يأتي بهذا الحديث ليجعله شاهدًا لحديث أبي هريرة والحديث الذي رُويَ عن عليَ بن أبي طالب قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: عليكم بالعدس؛ فإنه مبارك، وإنه يرقق القلب، وتكثر له الدمعة: وأنه قد بارك فيه سبعون نبيًا.. الحديث لا يصح: أخرجه ابن الجوزي في بن أبي طالب مرفوعًا، وعلته عبد الله بن أبي طالب مرفوعًا، وعلته عبد الله بن ين أحمد بن عامر، قال الإمام الذهبي في أحمد بن عامر، عن أبيه. عن علي الرضا عن آباده بتلك النسخة الموضوعة الباطلة. ما تنفعك عن وضعه أو وضع أبيه.. اهـ.

قلتُ: وهذا الحديث من هذه النسخة الموضوعة التي وضعها عبد الله بن أحمد بن عامر أو أبيه بهذا السند عن علي الرضا عن آبائه حتى وصلوا إلى علي بن أبي طالب مرفوعًا: فالحديث موضوع كذب مختلق مصنوع منسوب إلى النبي صلى الله عليه وسلم.

# سادسا، شيخ الإسلام ابن تيمية ونقد الحديث (سندا ومثلا)؛

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في مجموع الفتاوى، (٢٣/٢٧)، من اعتقد أن العدس مطلقًا فيه فضيلة فهو جاهل، والحديث الذي يروى: كلوا العدس فإنه يرقق القلب، وقد قدس فيه سبعون نبيًا، حديث مكذوب مختلق باتفاق أهل العلم، ولكن العدس هو مما اشتهاه اليهود، وقال الله تعالى لهم: (أَسَبَدُوْتَ الَذِي هُوَ أَذَفَ بِأَلَوْتَ هُوَ مَنْ ). اه.

#### سابعا: الإمام ابن القيم ونقد المتن:

قال الأمام ابن القيم في (المنار المنيف، (ص(11) فصل (٦)، ونحن ننبه على أمور كلية يعرف بها كون الحديث موضوعًا، منها: تكذيب الحس له: كحديث: «عليكم بالعدس فإنه مبارك يرقق القلب، ويكثر الدمعة، قدس فيه سبعون نبيًا، وأرفع شيء في العدس أنه شهوة اليهود، وقد مماه تعالى: (أدنى)، ونعى على من اختاره على المن والسلوى وجعله قرين الثوم والنضخ، والرياح الغليظة وضيق التنفس، والدم الفاسد، وغير ذلك من المار المحسوسة، ويشبه أن يكون هذا الحديث من واضع الذين اختاروه على المن والسلوى وأشباههم، اهه.

تنبيه: هذا ليعلم المؤمن أن رقة قلبه: لم تكن علي قدر العدس الذي يوضع في بطنه، ولكن رقة قلبه: على قدر خشوعه لريه.

فقد أخرج الأمام مسلم في صحيحه، (ح٢٧٢٢) من حديث زيد بن أرقم قال: «لا أقول لكم إلا كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: اللهم إني أعوذ بك من علم لا ينفع، ومن قلب لا يخشع، ومن نفس لا تشيع، ومن دعوة لا يُستجاب لها».

هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد -

جمادي الأولى ٢٤٢٢ هـ - العدد ٢٠٦ - السنة الواحدة والخمسون

55

# ڪرر المحار شي بياي مُحيث الأحاديث القصار

٩٤٤- ، إذا أقل الرجل الطعم مَلَى جوفه تورًا - Ing

51515

56

الحديث لا يصح: أورده الإمام السيوطي في مخطوطة درر البحار في الأحاديث القصار، (ص٢/٩) مكتبة الحرم النبوي (الحديث) رقم المخطوطة (٢١٣/١٠٧): وقال: (فر: عن أبي هريرة).

قلت: «فر، ترمز إلى «مسند الفردوس» للديلمي.

وهذا تخريج بغير تحقيق من لا دراية له أن الحديث صحيح، وهو كما سنبين أنه ،موضوع، فالحديث أخرجه أبو منصور الديلمي في ،مسند الفردوس، (ح٢١٩-الغرائب الملتقطة) عن أحمد بن محمود بن الحسني، حدثنا إبراهيم بن مهدي الأيلي ببغداد، حدثنا محمد بن إبراهيم بن العلاء بن المسيب، حدثنا إسماعيل بن عياش، عن برد، عن مكحول. عن أبي هريرة مرفوعًا.

وعلة هذا الحديث محمد بن إبراهيم بن العلاء:

قال الحافظ المزي في «تهذيب الكمال» (٥٦١٦/٢١/١٦)؛ محمد بن إبراهيم بن العلاء الشامي روى عن؛ إسماعيل بن عياش وآخرين، قال أبو الحسن الدارقطني؛ «كذاب». اه.

وقال الإمام الحافظ ابن حبان في المجروحين، (٢٠١/٢)، . يضع الحديث لا تحل الرواية عنه إلا عند الاعتبار»، وقال الإمام الحافظ ابن عدي في الكامل، (٢٧١/٦) (١٧٥٥/١٣٤)، . منكر الحديث، وعامة أحاديثه غير محفوظة. اه.

ونقل الإمام الذهبي في الميزان، (٧١٠٢/٤٤٥/٣) هذه الأقوال وأقرها، وبهذا يتبين أن محمد بن إبراهيم بن العلاء الشامي: «كذاب يضع الحديث»، فالحديث موضوع.

٩٤٩- ، دخلتُ الجِنةَ، فرأيتُ فيها جنانًا من لؤلؤ، ترابها الملك، فقلتُ، لمَن هذا يا جبريل؟ فقال، هذا للمؤذنين والأئمة من أمتك..

الحديث لا يصح: أخرجه الإمام الحافظ ابن عدي في الكامل، (٢٧١/٦) (١٧٥٥/١٣٤) قال: حدثنا محمد بن سعيد بن مهران الأيلي، حدثنا محمد بن ابراهيم الشامي، حدثنا محمد بن العلاء الأيلي، عن يونس بن يزيد الأيلي، عن الزهري، عن أنس بن مالك، عن أبي بن كعب مرفوعًا.

ثم قال: «لا أعلم يرويه عن يونس غير محمد بن العلاء وعنه محمد بن إبراهيم الشامي وعامة أحاديثه غير محفوظة، وهو منكر الحديث.

قلتُ: ومحمد بن إبراهيم الشامي هو علة الحديث، وهو كذاب يضع الحديث، كما بينا آنفًا.

# ٩٤٦- ، يكون في آخر الزمان عباد جهال. وعلماء فسقة ..

الحديث لا يصح: أورده الفزالي في الإحياء، (٥٨/١) مرفوعًا بصيغة الجزم، وقال الحافظ العراقي في تخريج الإحياء،: «الحديث أخرجه الحاكم من حديث أنس وهو ضعيف، اه.

قلت: وبمعرفة العلة تعرف درجة ضعف الحديث، فالحديث أخرجه الحاكم في الستدرك، (٣١٥/٤) من طريق يوسف بن عطية، عن ثابت، عن أنس مرفوعًا، وقد سكت عنه الحكم وتعقبه الذهبي في التلخيص، (٢١٥/٢- مستدرك) فقال: «يوسف هالك، اهـ. وقال البخاري في التاريخ الكبير، (٣٨٧/٢/٤): منكر الحديث، وهي من أشد صيغ الجرح عنده، كما بين ذلك الذهبي في الليزان، (٥/١)، لذلك اتهمه ابن حبان بالوضع في الجروحين، الذلك، المحمول النسائي في الضعفاء والتروكين، (٢١٥/٢): «متروك الحديث بصري، اهـ.



3

25 -3

Lev-

See.

the the

210

27.

نماذج تحتذى من أعلام وأئمة أهل السنة

الإمام الجويني ينصح الأمة بإثبات صفات الله ونبذ المذهب الأشعري بالكلية . . بعد حيرة واضطراب؛

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول لله وعلى آله وصحبه ومن والأد.. وبعد، فقد كان الإمسام الجويشي والبد إمنام لحرمين, (ت ٤٣٨) من كبار العلماء القائلين بالتأويل برهة من الزمن، ثم هداه الله تعالى إلى اتباع السلف في فهم الاستواء وسائر الصفات، ثم ألف في ذلك رسالة نافعة قدمها تصبحة لاخوانه في الله كما سرح بذلك في مقدمتها، وقد وصف قمها وصفا دقيقا تحيره وتردده في مرحلة من مراجل حياته العلمية؛ بين اتباع السلف ويين اتباع علماء الكلام في عصره الذين يوولون الاستواء بالاستيلاء".. بهذه العبارات فاه الشيخ الألبائي في مقدمة كتابه (مختصر العلو) للحافظ الذهبي، حاكيًا ما مربه الجويتي من تجربة مريرة فاد منها، وأراد من خلال تصيحته أن يُغيد بها الأمة جمعاء.

المعتد الد . محمد عبد العليم الدسوقي

لأستاذ بجاجة الأزهر

-(١) الجويش بحكي تجربته الأشعرية التي المربها قبل أن يتوب لذهب أهل السنة؛ ----

0000 0000 0000 0

يقول الإمام الجويني رحمه الله: "هذه وصيتي كتبتها لإخواني في الله أهل الصدق والصفاء والإخلاص، لما تعين من محبتهم في الله ونصيحتهم في صفات الله، فإن المرء لا يكمل إيمانه حتى يحب لأخيه ما يحبه لتفسه .. وقد كنت برهة من الدهر متحيرًا في ثلاث مسائل: ١- مسألة الصفات .. ٢- مسألة الفوقية .. ٣- ومسالة الحرف والصوت في القرآن الله عليه وسلم كان يحضر مجلد وينجله

وكنت متحيرًا في الأقوال المختلفة الموجودة في كتب أهل العصر في جميع ذلك، من تأويل الصفات وتحريفها، أو إمرارها والوقوف فيها، أو إثباتها بلا تأويل ولا تعطيل ولا تشبيه ولا تمثيل، فأجد النصوص في كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم ناطقة منبئة بحقائق هذه (الصفات) وكذلك في إثبات (العلو والفوقية)، وكذلك في (الحرف والصوت)؛ ثم أجد المتأخرين من المتكلمين في كتبهم، منهم: من يُؤول (الاستواء)ب (القهروالاستيلاء) ويؤول (النزول) بـ (نزول الأمر)، ويؤول (اليدين) ب (القدرتين أو النعمتين)، ويوول (القدم) ب (قدم صدق عند ربهم)، وأمثال ذلك، ثم أجدهم مع ذلك يجعلون (كلام الله تعالى) معنى قائمًا بالذات بلا حرف بلا صوت، ويجعلون هذه الحروف عبارة عن ذلك المعنى القائم!.

وممن ذهب إلى هذه الأقوال أو بعضها، قوم لهم في صدرى منزلة مثل طائفة من فقهاء الأشعرية الشافعيين - لأنى على مذهب الشافعي رضي الله عنه - فأجد مثل هؤلاء الشيوخ الأجلة يذهبون إلى مثل هذه الأقوال وهم شيوخي، ولي فيهم الاعتقاد التام، لفضلهم وعلمهم؛ ثم إني مع ذلك أجد في قلبي من هذه التأويلات حزازات لا يطمئن قلبى

> ere are a area a rever a rever Upload by: altawhedmag.com

- Jarr

إليها، وأجد الكَدَرَ والظلمةَ منها، وأجد ضيقَ الصدر وعدمَ انشراحه مقرونًا بها، فكنتُ كالمتحير المضطرب في تحيره؛ المتململ من قلبه في تقلبه وتغيره..

وكنت أخاف من إطالاق القول بإثبات (العلو والاستواء والنزول)، مخافة الحصر والتشبيه ?؛ ومع ذلك فإذا طالعت النصوص الواردة في كتاب الله، وسنة رسوله أجدها نصوصًا تشير إلى حقائق هذه المعاني، وأجد الرسول قد صرح بها مخبرًا عن ربه، واصفًا له بها؛ وأعلم بالاضطرار أنه صلى الله عليه وسلم كان يحضر مجلسه الشريف والجافي، والذكي والبليد، والأعرابي والجافي، شم لا أجد شيئًا يَعْقُب تلك النصوص التي كان يصف ربه بها، لا نصا ولا ظاهرًا مما يصرفها عن حقائقها ويؤولها، تأويلهم، (الاستيلاء) له (الاستواء)، و(نزول الأمر) له (النزول)، وغير ذلك...

ولم أجد عنه صلى الله عليه وسلم أنه كان يحذر الناس من الإيمان بما يظهر من كلامه في صفته لريه من (الفوقية واليدين) وغيرها، ولم ينقل عنه مقالة تدل على أن لهذه الصفات معاني أخر باطنة غير ما يظهر من مدلولها.

(٢) الجويتي يسرد من نصوص الوحي وأدلة المقل على الإثبات؛ ما يه تقوم الحجة؛

وأجد الله يقول: (الرَّحْنُ عَلَ الْمَرْضِ اَسْتَوَى ) (طه،٥)، ( يَعَافُونَ رَبَّهُم مِن فَوْقِعْم ) (النحل:٥٠)، (إلَه يَعْمَدُ الْكُرُ الْعَنْبُ ) (فاطر:١٠)، (مَآسِمُ مَن فِي اَسْتَنَه ) (الملك. ١٦)، ( عَلَ نَزَلَدُ رُحْمُ الْمُدُي مِن رَّنِكَ وَالْمُوح إليه) (المنحل: ١٠٢)، (تعرج الملائكة والروح إليه) (المعارج:٤).

ثم أجد الرسول لما أراد الله أن يخصه بقربه عرج به من سماء إلى سماء حتى كان قاب قوسين أو أدنى؛ ثم قوله للجارية كما في الصحيح: (أين الله؟) فقالت: (في السماء)، فلم ينكر عليها بحضرة أصحابه كيلا يتوهموا أن الأمر على خلاف ما هو عليه، بل أقرها وقال: (اعتقها فإنها مؤمنة)..

وقوله -كما في حديث جبير بن مطعم-:

Upload by: altawhedmag.com

(إن الله فوق عرشه فوق سماواته، وسماواته فوق أرضه مثل القبة) وأشار صلى الله عليه وسلم بيده مثل القبة.. وقوله فيما صححه الترمذي: (ارحموا من في الأرض يرحمكم من في السماء)..

وقوله فيما أخرجه أبو داود: (من اشتكى منكم شيئًا أو اشتكى أخ له، فليقل: ربنا الذي في السماء تقدس اسمك، أمرك في السماء والأرض كما رحمتك في السماء، اغضر لنا حوبنا وخطايانا، أنت رب الطيبين، أنزل رحمة من رحمتك وشفاء من شفائك على الوجع: فيبرأ).. وقوله: (ألا تأمنوني وأنا

أمين من في السماء ... ) أخرجه البخاري. وقوله في حديث روح الميت وقد حضرته اللائكة: (أخرجي أيتها النفس الطيبة في الجسد الطيب وأبشري بروح وريحان ورب غير غضبان، فلا يزال يقال لها ذلك حتى تخرج ثم يُعرج بها إلى السماء.. حتى تنتهى إلى السماء التي فيها الله عز وجل).. وقوله في الحديث المتفق عليه: (..ما من رجل يدعو امرأته إلى فراشها فتأبى عليه إلاكان الذى في السماء ساخطا عليها حتى يرضى عنها) .. وقوله فيما أخرجاه: (إن الله كتب كتابًا.. فهو عنده فوق العرش).. وقوله لما حكم معاذ في قريظة: (لقد حكمت حكمًا حكم الله به من فوق سبع أرقعة .. وقوله في حديث المعراج فيما أخرجاه: (فرجعت إلى ربى فوضع عنى عشرًا خمس مرات).

ربي فوضع علي عشر، حمس سرت). ثم ذكر من الأثار قول زينب بنت جحش في تفسير (قُلْناً فَحَن رَبِدٌ مِنْهَا وَكُرُ رَبَحْنَكُما) (الأحزاب،٣٧): (إن الله زوجني من السماء) وفي لفظ، (من فوق سبع سماوات).. وقول ابن عباس بحق براءة عائشة: (.. وأنزل الله براءتك من فوق سبع سماوات).. إلى آخر ذلك.

ثم استطرد الجويني يقول: "فلم أزل في هذه الحيرة والاضطراب من اختلاف المذاهب والأقوال حتى لطف الله وكشف لهذا الضعيف عن وجه الحق كشفًا اطمأن إليه خاطره وسكن به سرُّه وتبرهن بالحق في نوره.. والذي شرح الله صدري هو أن الله جمادي الأولى ٢٤٢٢ هـ - العدد ٥٠٢ - السنة الواحدة والخمسون

كان ولا مكان، لا عرش ولا ماء ولا فضاء ولا هواء ولا خلاء ولا ملا، وأنه كان منضردًا في قدمه وأزليته متوحدًا في فردانيته، لا يوصف بأنه فوق كذا إذ لا شيء غيره، هو سابق للتحت والفوق اللذين هما جهة العالم لازمتان لها، والرب في تلك الفردانية منزه عن لوازم الحدث وصفاته، فلما اقتضت إرادته بخلق الأكوان المحدثة المخلوقة ذات الجهات، اقتضت على أن يكون للكون جهات من العلو والسفل - وهو سيحانه منزه عن صفات الحدث - فكوَّن الأكوان وجعل لها جهتا العلو والسفل، وعليه فإذا ما أشير إلى فوق فإن الإشارة تقع على أعلا جزء من الكون حقيقة وتقع على عظمة الإله كما يليق به، لا كما تقع على الحقيقة المعقولة عندنا في أعلا جزء من الكون فإنها إشارة إلى جسم وتلك إشارة إلى إثبات.. وعليه فإن الأمر الذي تهرب المتأولة منه، نحن أشد الناس هريًا منه وتنزيهًا للباري عن الحد الذي يحصره، فلا يحد بحد يحصره بل بحد تتميز به عظمته، وذاته ليست مخلوقاته"، يقول:

"إذا علمنا ذلك واعتقدناه تخلصنا من شبهة التأويل، وعماوة التعطيل، وحماقة التشبيه والتمثيل، وأثبتنا علو رينا سبحانه وفوقيته واستواءه على عرشه كما يليق بجلاله وعظمته، والحق واضح في ذلك والصدور تنشرح له، فإن التحريف تأباه العقول الصحيحة، مثل تحريف (الاستواء) ب(الاستيلاء وغيره)، والوقوف في ذلك جهل وعَيَّ، مع كون أن الرب تعالى وصف لنا نفسه بهذه الصفات لنعرفه دها، فوقوفنا عن إثباتها ونفيها عدول عن المقصود منه في تعريفنا إياها، فما وصف لنا نفسه بها إلا لنثبت ما وصف به نفسه لنا، ولا نقف في ذلك؛ وكذلك التشبيه والتمثيل حماقة وجهالة، فمن وفقه الله تعالى للإثبات بلا تحريف ولا تكييف ولا وقوف، فقد وقف على الأمر المطلوب منه إن شاءالله".

٣) الجوينى يكشف عن السبب الذي حمل

Upload by: altawhedmag.com

الخلف في تأويلاتهم على مخالفة السلف: ثم شرع الجوينى يبين السبب الذي حمل علماء الكلام على تأويل (الاستواء) بالاستيلاء قائلا: "والذي شرح الله به صدرى في حال هؤلاء الشيوخ الذين أؤلوا (الاستواء) د (الاستيلاء)، و(النزول) ب (بنزول الأمر)، و(اليدين) بـ (النعمتين والقدرتين)، هو: علمي بأنهم ما فهموا في صفات الرب إلا ما يليق بالمخلوقين، فما فهموا عن الله استواءً يليق به، ولا نزولا يليق به، ولا يدين تليق بعظمته بلا تكييف ولا تشبيه، فلذلك حرفوا الكلم عن مواضعه، وعطلوا ما وصف الله نفسه به". وأردف يقول: "ولا ريب أنا نحن وإياهم، متفقون على إثبات صفات: (الحياة والسمع والبصر والعلم والقدرة والإرادة والكلام لله تعالى)، ونحن قطعًا لا نعقل من (الحياة) إلا هذا العَرْض الذي يقوم بأجسامنا، وكذلك لا نعقل من (السمع والبصر) إلا أعراضا تقوم بجوارحنا، فكما أنهم يقولون: (حياته ليست بعرض، وعلمه كذلك، وبصره كذلك، وإنما هي صفات كما تليق به، لا كما تليق بنا)، فكذلك نقول نحن: (حياته معلومة وليست مكيفة. وعلمه معلوم وليس مكيفا، وكذلك سمعه وبصره معلومان ليس جميع ذلك أعراضا، بل هو كما يليق به، ومثل ذلك بعينه فوقيته واستواؤه ونزوله، ففوقيته معلومة ثابتة كثبوت حقيقة السمع وحقيقة البصر، فإنهما معلومان ولا يُكَيِّفان، كَذلك فوقيته معلومة ثابتة غير مكيفة وهىكما يليق به، واستواؤه على عرشه معلوم غير مكيف بحركة أو انتقال يليق بالمخلوق، بل كما يليق بعظمته، وجلالة صفاته تعالى معلومة من حيث الجملة والثبوت، غير معقولة من حيث التكييف والتحديد، فيكون المؤمن بها مبصرًا من وجه، أعمى من وجه؛ مبصرًا من حيث الإثبات والوجود، أعمى من حيث التكييف والتحديد، وبهذا يحصل الجمع بين الإثبات لما وصف الله نفسه به، وبين نفي التحريف والتشبيه

جمادي الأولى ٢٤٤٢ هـ - العدد ٢٠٥ - السنة الواحدة والخمسون

والوقوف، وذلك هو مراد الله منافي إبراز صفاته لنا لنعرفه بها. ونؤمن بحقائقها وننفى عنها التشبيه، ولا نعطلها بالتحريف والتأويل، لا فرق بين الاستواء والسمع، ولا بين النزول والبصر، الكل ورد ف النص). فإن قالوا لنا في الاستواء: (شبهتم)، نقول لهم: (في السمع شبهتم، ووصفتم ربكم بالعُرض ()، فإن قالوا: (لا عَرَض بل كما يليق به)، قلنا: (في الاستواء والفوقية لا حصر، بل كما يليق به)، فجميع ما يُلزمونا به في: (الاستواء والنزول واليد والوجه والقدم والضحك والتعجب) من التشبيه، نلزمهم بـه في (الحياة والسمع والبصر والعلم)، فكما لا يجعلونها هم أعراضا. كذلك نحن لا نجعلها جوارح ولا مما يوصف يه المخلوق؛ وليس من الإنصاف أن يفهموا في (الاستواء والنزول والوجه واليد) صفات المخلوقين، فيحتاجوا إلى التأويل والتحريف، فإن فهموا في هذه الصفات ذلك، فيلزمهم أن يفهموا في الصفات السبع صفات المخلوقين من الأعراض !؛ فما يُلزمونا به ف تلك الصفات من التشبيه والجسمية، نلزمهم في هذه الصفات في العرضية، وما ينزهون ريهم به في الصفات السبع وينفون عنه عوارض الحسم فيها، فكذلك نحن نعمل في تلك الصفات التي ينسبونا فيها إلى التشبيه سواء بسواء".

وعقب يقول: "ومن أنصف، عرف ما قلناه واعتقده وقبل نصيحتنا، ودان لله بإثبات جميع صفاته هذه وتلك، ونفى عن جميعها التشبيه والتعطيل والتأويل والوقوف -يعني: عن الأثبات ومعرفة المعنى - وهذا مراد الله منا في ذلك، لأن هذه الصفات وتلك جاءت في موضع واحد وهو الكتاب والسنة، فإذا أثبتنا تلك بلا تأويل، وحرفنا هذه وأؤلناها، كان كمن آمن ببعض الكتاب وكفر بعض، وفي هذا بلاغ وكفاية إن شاء الله تعالى، انتهى باختصار من (رسالته في الاستواء) ضمن: (مجموعة الرسائل المنيرية) ١٩٦/١: ١٨٣، وهي مطبوعة في كتاب مستقل بمسمى: (النصيحة في صفات

Upload by: altawhedmag.com

جمادي الأولى ٢٤٢٢ هـ - العلد ٢٠٦ - السنة الواحدة والخمسون

60

الرب جل وعلا) ص ٤٠، ٤٣. كما ينظر في شأنها مختصر العلو للألباني ص ٢٧ ٣١. ٢٧٧ وشرح مقدمة رسالة ابن أبي زيد القيرواني د. حمد العباد ص٣٧.

يقول الشيخ الألباني معلقًا: "لقد وضح من كلام الإمام كالجويني رحمه الله تعالى السبب الذي حمل الخلف -إلا من شاء الله- على مخالفة السلف في تفسير آية (الاستواء)، وهو أنهم فهموا منه -خطأ كما قلنا- استواء لا يليق إلا بالمخلوق -وهذا قلنا- استواء لا يليق إلا بالمخلوق -وهذا ومن الغريب حقا أن الذي فروا منه بالتأويل، قد وقعوا به فيما هو أشر منه بكثير، ويمكن حصر ذلك بالأمور الآتية:

الأول: التعطيل، وهو إنكار صفة علو الله على خلقه علوًا حقيقيًّا يليق به تعالى، وهو سُنٌ في كلام الامام الجويني.

الثاني: نسبة الشريك لله في خلقه يضاده في أمره، فإن الاستيلاء لغة لا يكون إلا بعد المغالبة كما ستراه في ترجمة الإمام اللغوي ابن الأعرابي، فقد جاء فيها:

أن رجلا قال أمامه مفسرًا (الاستواء) ب (استولى) !؛ فقال لهم الأمام: (اسكت، العرب لا تقول للرجل: استولى على الشيء حتى يكون له فيه مضاد، فأيهما غلب قيل: استولى، والله تعالى لا مضاد له). وسنده عنه صحيح كما بينته هناك في التعليق (٢١٠)، واحتج به العلامة نفطويه النحوي في (الرد على الجهمية) كما ستراه ف ترجمته (۱۱۹) .. فنسأل المتأولة: من هو المضاد لله تعالى حتى تمكن الله تعالى من التغلب عليه والاستيلاء على ملكه منه؟ (... وهذا إلزام لا مخلص لهم منه إلا برفضهم لتأويلهم، ورجوعهم إلى تفسير السلف" إ.ه. رحم الله أثمتنا أئمة أهل السنة -المستقدمين منهم والمستأخرين - على ما أوضحوه وبينوه وجلوا عنه غبار التحريف والتأويل والتفويض الذي وقع فيه الخلف هداهم الله ..

وإلى لقاء وآخـر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

القرآن منهج وعمل (٢)

النهى عن السخرية والاحتقار

المداد مر د/ عادل بن يوسف العزازي

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين، سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.أما بعد: فقد خلق الله تعالى البشر، وفاضل بينهم، وجعل بعضهم في خدمة بعض؛ فابتلى بعضهم ببعض وسخر بعضهم تبعض. قال تعالى: ‹وَهُوَ ٱلَّذِي جَعَلَكُمْ خَلَيْكُمْ الْأَرْضِ وَرَفْعَ بَعْصَكُمْ فَوْنَ بَعْضٍ دَرَجْنَتٍ لِيُتَبْتُوْكُمْ فِي مَآ ماتنكر ، (الأنعام:١٦٥) فبين في هذه الآية الحكمة من التفاوت بينهم وهي الابتلاء والاختبار. وقال تعالى: ( عَنْ مَسْمَا بِنَعْمَ مَعِشْتَهُمْ فِ ٱلْحَوْقِ الدُنيَا وَرَفِعْنَا بَعَضْهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَنتِ لِيَتَّخِذَ بعضيم بعنا محمة، (الزخرف:٣٢). وبين في هذه الآية الحكمة من ذلك هي تسخير بعضهم لبعض حتى تكتمل منافعهم، وهذا يعني أن كل فرد يحتاج إلى الأخرين. ولكن يشاع في بعض المجتمعات الإسلامية السخرية ببعض الأفراد أو القبائل أو الجنسيات، أو اللون، أو المهن، بالعبارات التي

تقدح وتقلل من مكانتهم الاجتماعية، وقد

كثرت هذه السخرية في عصرنا حتى يمكن

and the second to be the second

أن يطلق على عصرنا هذا عصر السخرية. لكن حرمت الشريعة الإسلامية السمحة السخرية بالأخرين في كثير من التوجيهات في القرآن الكريم والسنة المطهرة: قَالَ اللَّه تعالى: ﴿ يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ وَامَنُوا لَا يَسْخُرُ قُومٌ مِّن قَوْمٍ عَسَىٰ أَن يَكُونُوا خَيْراً عِنْهُمْ وَلَا فِسَلَهُ مِن نِسَلَةٍ عَسَىٰ أَن يَكْنُ عَبْلُ يَعْبُنُ وَلا تَلْمِزُوا أَسْتَكُرُ وَلا تَنَابُوا بِالأَلْقَابُ بِنْسَ الاَمَمُ ٱلْمُسُوقُ بَعَدَ الْإِيمَنَ وَمَن لَّمْ يَثُبُ فَأُوْلَتِكَ هُمُ الظامرة ).

في الآية توجيهات لتحريم السخرية وأنها ليست من خلق المسلم، فقد خاطبهم بنداء الإيمان تذكيرًا لهم بهذا الوصف وما يقتضيه من الأخلاق الحميدة وهم أهل لذلك.

ثم ذكرهم بالأخوة بينهم في قوله (ولا تلمزوا أنفسكم) يعنى إخوانكم، فجعلهم نفسًا واحدة، وإن من استهزأ بغيره كأنما يستهزأ بنفسه.

ثم ختم الآية بالترهيب من هذه الأخلاق وأن صاحبها موصوف بالفسق، وهو خلق لا يرضاه كل مؤمن لنفسه.

قال العلماء:

(إن مَن فعَل إحدى الثلاث: السُخرية- النبز-

61

اللمز، استحقَّ اسمَ الفسوق، وهو غاية النَّقص بعد أن كان كاملُ الإيمان).

وية ختام الآية ما يشير إلى دعوتهم للتوبة وحثهم على ذلك وتحذيرهم من التمادي في هذه الرذائل.

قال الطبري رحمه الله:

(إن الله عمّ- بنهيه المؤمنين عن أن يَسخر بعضُهم من بعض- جميع معاني السُّخرية، فلا يحلُّ لمؤمن أن يسخر من مؤمن؛ لا لفقره، ولا لذنب ركبَه، ولا لغير ذلك) اهـ. (تفسير الطيري: ١/ ٩٣/).

وقال القرطبي رحمه الله:

(وبالجملة فينبغي ألاً يجترئ أحد على الاستهزاء بمَن يقتحمه بعينه إذا رآه رُثَّ الحال، أو ذا عاهة في بدنه، أو غير لبق في محادثته، فلعلَّه أخلص ضميرًا، وأنقى قَلبًا ممَّن هو على ضد صفته، فيظلم نفسه بتحقير من وقرَّهُ الله، والاستهزاء بمَن عظَّمَهُ الله) أه. (تفسير القرطبي: ٢٦/ ٣٢٥). وقال ابن كثير رحمه الله:

(ينهى تعالى عن السُّخرية بالناس واحتقارهم والاستهزاء بهم، كما ثبت في «الصحيح» عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: «الكبر بطرُ الحقّ، وعَمْط الناس ،، والمراد من ذلك احتقارُهم واستصغارهم، وهذا حرام؛ فإنه قد يكون المحتقر أعظم قدرًا عند الله وأحبَّ إليه من الساخر منه، والمحتقر له) أه. (تفسير ابن كثير، ٢١٢ /٤).

#### معنى السغرية

السُّخْرِيَةَ: الأسْتَهْزَاءُ وَالأَسْتِخْفَافَ. قال الجوهريَ: (يقال سخرت منه وسخرت به كما يقال:

( ضحکت منه، ویه، وهزئت منه، ویه) أهـ. (الصحاح ۲/ ۲۸۰).

فالسخرية: الاسْتَهْزَاء بِالشَّيْء والأَسْتَهَانَةُ بِه، وَكَثِيرًا مَا يَصْحَبُ ذَلِكَ الضَّحِكَ النَّاشِئُ عَنِ الاَسْتَخْفَافَ وَالاَحْتَقَارِ. ومن السُّخرية التَهكُم: والراد بالتَهكُم: ما كان ظاهره جدًا وباطنُه هزلاً.

يقول الكفوي: (ولا تخلو ألفاظ التهكم من لفظ من الألفاظ الدالَّة على الذمُ أو لفظة معنَّاها الهجو) أه. (الكليات للكفوي: ٢/ ٨٧). ومن السُّخرية الاحتقار والتعيير، بالفقر أو الذنب أو المرض، أو ما شابه ذلك، فقد نصُّوا على أنه من السُّخرية.

كما قال الطبري (فلا يحلُ لمؤمن أن يسخرَ من مؤمن؛ لا لفقره، ولا لذنبٍ رَكِبِه، ولا لغير ذلك) اهَ.

ومن السُّخرية: التنابز بالألقاب: وقد ورد النهي عنهما في الآية: فيكون اللُمز والتنابز بعد ذكر السُّخرية من قبيل ذكر الخاص بعد العام، اهتمامًا به، ومزيدًا من التحذير منه. الأحاديث النبوية في النهي عن السخرية: أخرج الإمام مسلم من حديث أبي هريرة-رضي الله عنه- قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم:

بِحَسْبِ امْرِيْ مِنَ الشَّرِ أَنْ يَحْقَرَ أَخَاهُ الْسُلَمَ، كُلُ الْسُلَمِ عَلَى الْسُلَمِ حَرَامٌ، دَمُهُ، وَمَالُهُ، وَعَرْضُهُ، (٣٢٢) - (٢٥٦٤) رقم (٣٢) - (٣٢٤)).

٢- وروى البخاري في صحيحه عن الغرور بن سُوَيْد. قَالَ: لَقِيتُ أَبًا ذَرُ بِالرَّيَدَة، وَعَلَيْه حَلَّةً، وَعَلَى غُلاَمه حُلَّةٌ، فَسَأَلْتُهُ عَنْ ذَلكَ، فَقَالَ إِنَّى سَابَيْتُ رَجُلًا فَعَيَّرْتُهُ بِأُمُهِ، فَقَالُ لِي النَّبِيُ صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَمَ،

 إِنَّوَانَكُمْ خَوْلُكُمْ، جَعَلَهُمُ اللَّهُ تَحْتَ أَيْدَيكُمْ، إِخْوَانَكُمْ خَوْلُكُمْ، جَعَلَهُمُ اللَّهُ تَحْتَ أَيْدَيكُمْ، فَمَنْ كَانَ أَخُوهُ تَحْتَ يَدِه، فَلَيُطْعَمْهُ مَمَا يَأَكُلُ، فَمَنْ كَانَ أَخُوهُ تَحْتَ يَدِه، فَلَيُطْعَمْهُ مَا يَغْلَبُهُمْ، فَإِنْ كَلَّفْتُمُوهُمْ فَأَعِينُوهُمْ، صحيح البخاري قان كَلَفْتُمُوهُمْ فَأَعِينُوهُمْ، صحيح البخاري قان كَلْفْتُمُوهُمْ فَأَعِينُوهُمْ، ومعنى (الريدة) موضع قان كَلْفْتُمُوهُمْ فَاعَينُوهُمْ، ومعنى (الريدة) موضع قان كَلْفْتُمُوهُمْ فَاعَينُوهُمْ فَاعَينُوهُمْ، مَعْنَى (الريدة) موضع قان كَلْفْتُمُوهُمْ فَاعَينُوهُمْ فَانَ عَلَمُوهُمْ مَا يَعْنَابُهُمْ، فَانْ كَلْفُتُمُوهُمْ فَاعَينُوهُمْ فَانَ عَلَمُوهُمْ مَا يَعْنَابُهُمْ فَانْ كَلْفُوهُمْ فَاعَينُوهُمْ فَانْ كَلُفُوهُمْ فَاعْلَينُوهُمْ فَانْ كَلُفُوهُمْ فَانْ عَلَمُوهُمْ فَانْ عَلَمُهُمُ المُعْذَاتُهُمُوهُمْ فَانْ عَلَمُهُمْ فَانُ عَلَيْنَامُ الْعُنْهُمُ مَا يَعْنَابُهُمُ فَانَ عَلَيْنُولُمُهُمُ مَا يَعْلَمُ الْمُولَعُمْ فَانْ عَانَا الْعَنْهُمُ مَا الْعَنْهُمُ مُعْنَانُ الْعَنْهُمُ مَا الْعَنْهُمُ مُعْنَانُهُ عَلَيْ الْنَاعِينَا الْعَلَيْتُمُ مُوْعَانُهُمُ مُوْعَانُ مُوانَا الْعَانِهُ مَا الْعَامِي فَالْعُنْهُ الْعُنْ عَامُ الْعَامِي فَا الْعَنْهُمَا الْمُوْعَانُهُمْ مُا الْعَنْ الْعَامِي فَا الْعَامِي فَا الْعَامِي فَا الْعَامِي فَالْعُنَامُ الْعَانُ مُوانَا الْعَامِ فَا الْعَامِي فَالْعُامُ مُوالْحُوانُهُ الْمُوانُهُمُ مُنَا الْعَامِ فَا الْعَامِ فَا الْعَامِ فَا الْعَامِ فَا الْمُعْمَانُ الْحَامِ مُنَا الْعَامِ فَالْعُمْ مَا الْعَامِ فَا الْمُ الْعَامِ مُوانُ الْعُامُ مُوالْحُوانُ مُوالْعُنْهُ مَا الْعَامِ مُوالْحُوانُ مُوالْمُ الْمُوالُولُولُومُ مُوالْحُوانُومُ مُوالْمُ الْمُوانُ مُوالْمُ مُوالُولُومُ مُوالُولُومُ مُوالُعُوانُومُ مُوالْمُوانُ مُوالُومُ مُوالُولُومُ مُوالُولُومُ مُوالُومُ مُوالُومُ مُوالُولُومُ مُو

٣- وأخرج أبو داود عَنْ عَائِشَةَ قَالَتُ قُلْتُ للنَّبِيُ-صلى الله عليه وسلم- حَسْبُكَ مِنْ

# Upload by: altawhedmag.com

جمادي الأولى ٢٤٦٢ هـ - العدد ٥٠٦ - السنة الواحدة والخمسون

صَفِيَّةَ كَذَا وَكَذَا قَالَ غَيْرُ مُسَدَّدٍ تَعْنِى قَصِيرَةُ. فَقَالَ:

رَلَّقَدُ قُلْتَ كَلَمَةً لَوْ مُزْجَتُ بِماء البَحْرِ بَّزَجَتُهُ. قَالَتُ وَحَكَيْتُ لَهُ إِنْسَانًا فَقَالَ (مَا أُحبُ أَنَّى حَكَيْتُ إِنْسَانًا وَأَنَّ لَي كَذَا وَكَذَا. (رَوَاه الترمذي رقَم (٢٥٠٣) و(٢٥٠٤) فِي صفة القيامة، باب تحريم الغيبة، وأبو وإسناده صحيح، وقال الترمذي: هذا حديث وسناده صحيح. وصححه الشيخ الألباني فِي وصيح سنن أبي داود (٢٣/٣) برقم ٢٨٠٤). قوتها (وحكيت إنسانًا) أي مثلته.

#### ميزان التفاضل عند الله تعالى:

الرفعة عند الله تعالى بالتقوى والعمل الصالح وليست بالنسب ولا بالنصب ولا بالجاه ولا بالمال.

قال تعالى: «إِنَّ أَحْرَبُكُمْ مِدَ أَمُو أَمْنَكُمْ، (الحجرات:١٣)

ولهذا كان واجبًا عليهم أن يتخلقوا فيما بينهم بالأخلاق الحسنة، فلا يسخر قويهم من ضعيفهم، ولا يحقر غنيهم فقيرهم.

على عني ماروع يستريقها وراية عن أسير بن جاير، أنَّ أَهُلَ الْكُوفَة وَفَدُوا إِلَى عُمَرَ، وَفِيهِمْ رَجُلَ مَعْنَ كَانَ يَسْخَرُ بِأُوَيْسَ، فَقَالَ عُمَرُ: هَلَ هَاهُنَا أَحَدُ مِنَ القَرَنِيْيِنَ؟ فَجَاءَ ذَلِكَ الرَّجُلُ فَقَالَ عُمَرُ: إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَدْ قَالَ:

، إِنَّ رَجُلًا يَأْتِيكُمْ مِنَ اليَمِن يُقَالُ لَهُ أُوَيْسٌ، لَا يَدَعُ بِالِيَمَن غَيْرَ أَمُ لَهُ، قَدُ كَانَ بِه بَيَاضٌ، قَدَعًا اللَّه قَادَهَبَهُ عَنْهُ. إلَّا مَوْضِعَ الَدِّينَارِ أَو الدُرْهَم، قَمَنْ لَقَيَهُ مِنْكُمَ قَلْيَسْتَغْفِر لَكُمْ، (صحيح مسلم (٤/ ١٩٦٨) رقم (٢٢٣) -(٢٥٤٢)).

- عَنْ أَنْسَى بْنِ مَالك، قَالَ: قَالَ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:

«كُمْ مَنْ أَشْعَثُ أَغْبَرُ ذِي طَمْرِيْنِ لا يُؤْبِهُ لَهُ لَوْ أَقْسَمَ عَلَى اللَّهُ لاَبُرُهُ مَنْهُمُ البَرَاءُ بُنُ مَالكَ، «هُذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ غَرِيبٌ مِنْ هَذَا الْوَجُهَ.

(رقم (٣٨٥٣) في المناقب، باب مناقب البراء بن مالك رضي الله عنه).

(أشعث) الأشعث: البعيد العهد بالدهن والتسريح والغسل.

(ذي طمرين) الطمر: الثوب الخلق، وذو الطُمرين: الذي عليه ثوبان خَلقان، (لا يؤبه له) فلان لا يؤبه له، أي: لا يُعرَف ولا يعلم به لحقارته.

(لأَبَرُه) أبرَّ قسمه، أي: صدَّقه وجعله بارًا فيه لا يحنث.

ا عَنْ سَهْل، قَالَ: مَرْ رَجُلُ عَلَى رَسُول اللَّهُ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم، فَقَالَ: «مَا تَقُولُونَ فَيَ هَذَا؟، قَالُوا: حَرِيُّ إِنْ خَطَبَ أَنْ يُنْتَجَعَ، وَإِنْ شَفَعَ أَنْ يُشَفِّعَ، وَإِنْ قَالَ أَنْ يُسْتَمَعَ، قَالَ: ثُمَّ سَكَتَ، هَمَر رَجُلُ مَنْ هُقَرَاء الْسُلمين، هَقَالَ: ثُمَ سَكَت، هَمَر رَجُلُ مَنْ هُقَرَاء الْسُلمين، هَقَالَ: مَا تَقُولُونَ فَي هَذَا؟، قَالُوا: حَرِيُّ إِنْ خَطَبَ أَنْ لاَ يُنْكَح، وَإِنْ شَفَعَ أَنْ لا يُشَفِّع، وَإِنْ قَالَ أَنْ لاَ يُنْتَمَع، هَقَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ: «هَذَا خَيْرٌ مِنْ مَلَء الأَرْض مِثْل هَذَا، درواه البخاري ٩ / ١٢ رَقم (١٩٠٩) فَذَا، درواه البخاري ٩ / ١٢ رَقم (١٩٠٩) باب هضل الفقر).

والى لقاء قريب إن شاء الله تعالى، والحمد لله رب العالمين.





الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعد؛ ففي هذا المقال نتكلم عن مثل آخر من الأمثال في القرآن وهو في سورة الشورى الآية الحادية عشر، قال تعالى، «فَاطِرُ التَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ جَعَلَ لَكُمْ فِنَ ٱللَّهِ كُمْ أَزُوَجًا وَمِنَ ٱلْأَعْدِ أَزُوَجًا بَذَرَوُكُمْ فِيدٍ لَيْسَ كَيْنْلِهِ. شَيْ " وَهُوَ التَمِيعُ الْعَمِيرُ ، (الشورى: 11).

#### المعنى الإجمالي

Mon on

Jusu .

جمادي الأولى ٢

64

قال صديق حسن خان القنوجي في قوله تعالى، (لَيْسَ كَمِثْله شَيْءٌ ، المراد بذكر المثل هذا المبالغة في النفي بطريق الكناية فإنه إذا نفى عمن يناسبه كان نفيه عنه أولى، كقولهم: مثلك لا يبخل وغيرك لا يجود. اهـ.

فمعنى: • لَيْسَ كَمِثْلَه شَيْءٌ • أَي: لَيس يشبهه تعالى ولا يماثله شيء من مخلوقاته، لا فِ ذاته، ولا فِ أسمائه، ولا فِ صفاته، ولا فِ أفعاله؛ لأن أسماءه كلها حسنى، وصفاته

صفة كمال وعظمة، وأفعاله تعالى أوجد بها المخلوقات العظيمة من غير مشارك، فليس كمثله شيء، لانفراده وتوحده بالكمال من كل وجه. وهُوَ السَّميعُ، لجميع الأصوات، باختلاف اللغات، على تفنن الحاجات. «البُصير، يرى دبيب النملة السوداء في الليلة الظلماء، على الصخرة الصماء، ويرى سريان القوت في أعضاء الحيوانات الصغيرة جدًا، وسريان الماء في الأعضاء الدقيقة. وهذه الأية ونحوها، دليل لمذهب أهل السنة والجماعة، من إثبات الصفات، ونفي مماثلة

الشيخ مصطفى البصراتي

المخلوقات، وفيه رد على المشبهة في قوله: ، ليس كمثله شيء، وعلى ال قوله: ، وَهُـوَ السَّمِيعُ البَصِيرِ. (تيسير الكريم الرحمن للشيخ عبد الرحمن بن ناصر السعدى).

#### معانى المفردات:

 فاطر السماوات والأرض، أي: هو فاطر، والفاطر بمعنى: الخالق على غير مثال سبق فهو بمعنى: بديع السماوات والأرض، والسماوات والأرض معروفان، السماوات: هى هذه السماوات السبع التي أخبرنا الله عنها، وبين أنها سبع شداد، وبين أنه سبحانه وتعالى بناها بأيد، فقال تعالى: « وَالْتُواة بَيْتَهُما بِأَيْدٍ، (الداريات: ٤٧) أي: بقوة، وليس المراد بالأيد في هذه الآية يد الله عز وجل، لأن الله لم يضفها إلى نفسه لم يقل بأيدينا، قال: «بأيد، و(أيد) مصدر أد يند، إذا قوى، فهو كقوله: ، وَمُتَّبَّنا فَدُقَكُمْ سَبُّهُمْ شِدَادًا، (النبأ: ١٢).

هذه السبع الشداد إذا كان يوم القيامة تكون واهية ، فَعَى يَوْجَدِ وَاهْتُهُ، (الحاقة: ١٦). أي: ضعيفة. أما الأرض فهي أرضنا المعروفة، والسماوات مجموعة لأنها سبع، والأرض مفردة براد بها الجنس، وقد بين الله عز وجل في سورة الطلاق: أنها سبع، فقال تعالى: ( أَنَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَ سَبَعَ سَجَوَتٍ وَمِنَ الأرض بنائين بنزل الأثر سَبَّن (الطلاق: ١٢). فقال: (وَمِنَ الأَرْضِ مِثْلَهُنَ) ومن المعلوم أن الماثلة هنا ليست مماثلة في الذات؛ إذ بين السماوات والأرضى بون شاسع، لكن المراد مثلهن في العدد، ويؤيد ذلك ما جاءت به السنة: فقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: دمن اقتطع شبرًا من الأرض ظلمًا طوقه الله به يوم القيامة من سبع أرضين .. (رواه البخاري ومسلم من حديث سعيد بن زيد رضى الله عنه، تفسير ابن عشمين).

، جَعَلَ لَكُم مَنْ أَنفُسِكُمُ أَزُواجًا، أي: من جنسكم وشكلكم. منة عليكم وتفضلا

جعل من جنسكم ذكرًا وأنثى.

، وَمِنَ الأَنْعَامِ أَزُوَاجًا، أي: وخلق لكم من الأنعام من جنسها إناثا أو وخلق لكم من الأنعام أصنافًا من الذكور والإناث، وهي الثمانية التي ذكرها في الأنعام.

ويدرؤكم فيه، أي: يخلقكم فيه، أي: في ذلك الخلق على هذه الصفة لا يزال يذرؤكم فيه ذكورًا وإناثًا، خلقًا من بعد خلق وجيلا بعد جيل، ونسلا بعد نسل من الناس والأنعام- وقال البغوي: «يَذْرَؤُكُمْ فيه، أي: في الرحم، وقيل: في البطن. (تفسير ابن كثير).

وليس كمثله شيئ، الكاف هنا زائدة دمعنى أنها لو حذفت لاستقام الكلام، لو قيل: ليس مثله شيء يستقيم الكلام لا شك، لكن جاءت الكاف للتوكيد، كأنه نفي المثل مرتبن؛ مرة عن طريق الكاف، ومرة عن طريق مثل. (تفسير ابن عثيمين). واعلم أن هذه الآية نفت أن يكون شيئًا من الموجودات مثلا لله تعالى والمثل يحمل عند إطلاقه على أكمل أفراده.

قال فخر الدين «المثلان: هما اللذان يقوم كل واحد منهما مقام الأخر في حقيقته وماهيته .. اه.

لكن من حيث المعنى والاعتقاد نؤمن بأن الله تعالى دليس كمثله شيءً .. (التحرير والتنوير). لا في ذاته ولا في صفاته، ولا في أفعاله النيس كمثله شيء في كل شيء يجب علينا أن نؤمن بهذا، فذاته مخالفة لجميع الذوات. (تفسير ابن عثيمين). وَهُوَ السَّمِيحُ النَّصِيرِ، وهو السميع لأقوال عباده، البصير بأفعالهم، لا يفوته منها شيء وسيجازيهم على أعمالهم إن خيرًا فخيروان شرًا فشر. (معانى المفردات مستفادة من- تفسير ابن عثيمين وتفسير ابن كثير-وتفسير التحرير والتنوير لابن عاشور-والمختصرة التفسير- بتصرف). المعنى التقصيلي:

قال ابن القيم رحمه الله: في قوله تعالى:

(لَيْسَ كَمَثْلُه شَيْءٌ، فإنه سبحانه وتعالى ذكر ذلك بعد ذكر نعوت كماله وأوصافه فقال: حد () عنق () كَذَلِك بُرِم إلَك وَلَ الْبِينَ مِن قَلِك لَهُ الْمَرْرُ لَعْكَمُ () كَذَلِك بُرِم اللَّه وَلَ مَن الْأَرْضَ وَهُ الْعَنْ الْعَلَيمُ () كَذُلُه التَحَوَّن يَنَظَرَ مِن وَعُهِنَ وَالتَلْبَكَة يُتَحَوَّن عِمَد تَبَعُرُوا لَنَهمُ () وَالْبِي الْحَدُو مِن الأَرْضِ أَلَا إِنَّ اللَّهُ عُر الْعُنُو الرَّحِمُ () وَالْبِي الْحَدُو مِن الأَرْضِ أَلا إِنَّ اللَّهُ عُر الْعُنُو الرَحِمُ () وَالْبِي الْحَدُو مِن الأَرْضِ اللهُ عليهُ وَمَا أَن عَلَيم وَكَدُو أَلَا إِنَّ اللَّهُ عُر اللهُ عليهُ وَمَا أَن عَلَيم وَكَدٍ (الشورى: اللهُ عليهُ عليه وَمَا أَن عَلَيم وَكَدٍ (الشورى: يَدَرَدُمُ فِيدُ لَنَ كَذَلِكُمُ الْوَدَحَا وَمَنَ الأَلْعَدِ أَوْدَا الْحَدُرُ فِي الْأَسْدِ أَوْدَعًا الْحَدُر (الشورى: ١١).

فهذا الموصوف بهذه الصفات والنعوت والأفعال والعلو والعظمة والحفظ والعزة والحكمة والملك والحمد والمغضرة والرحمة والحكام والمشيئة والولاية وإحياء الموتى، والقدرة التامة الشاملة والحكم بين عباده وكونه فاطر السماوات والأرض وهو السميع البصير فهذا هو الذي ليس كمثله شيء لكثرة نعوته وأوصافه وأسمائه وأفعاله وثبوتها له على وجه الكمال الذي لا يمائله فيه شيء فالثبت للصفات والعلو والكلام والأفعال وحقائق الأسماء هو الذي يصفه سبحانه وتعالى بأنه ليس كمثله شيء.

وقول الله تعالى: (لَيْسَ كَمَثُلُه شَيْءَ): إنما قصد به نفي أن يكون معه شَريك أو معبود يستحق العبادة والتعظيم كما يفعله المشبهون والمشركون ولم يقصد به نفى صفات كماله وعلوه على خلقه وتكلمه بكتبه، وتكليمه لرسله ورؤية المؤمنين له جهرة بأبصارهم، كما ترى الشمس والقمر في الصحو. (بدائع التفسير لابن القيم (110/٤). جمادي الأولى ٢٤٤٢ هـ - العليد ٢٠٦ - السنة الواحدة والخمسون

66

فلا تتصور ذات الرب جل وعلا أبدًا، لأنك مهما تصورت على أي شيء تتصورها لا مثيل له، ولا نظير له، كذلك في صفاته ليس له مثيل، ليس له نظير في أية صفة من صفاته.

قوله تعالى: «وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرِ»؛ وسمع الله له معنيان:

المعنى الأول: الاستجابة، كقوله تعالى: • إنَّ رَبِّ لَسَبِعُ ٱلْأَطَّ ، (إبراهيم: ٣٩)، معنى سميع: أي: مستجيبة واستجابته إياه تستلزم سماعه لا شك.

ومن ذلك أيضًا:- أي: من كون السماع بمعنى الاستجابة- قول المصلى: سمع الله لن حمده، ومعنى سمع أنه استجاب له، لأن مجرد سماع الصوت لا يفيد شيئًا بالنسبة للداعي، ولهذا لو قال لك إنسان؛ يا فلان أرجو أن تساعدنى تقول: أسمع يعني أسمع بأذنى، فلا يستفيد من هذا، لأنه سيقول لك: إذا كنت تسمع فأعطني، فصار كل ما أضيف للدعاء من السمع معناه الاستجابة. المعنى الثاني: إدراك المسموعات: بمعنى أنه لا يخفى على الله أي صوت قرب أم بعُد، خفي أم بان، فإن الله يسمع كل شيء، أرأيتم قوله تعالى: «قَدْ سَبِعَ اللهُ قَرْلَ أَلْيَ غُرَدِلْكَ فِي رَفِعِهَا وَتُشْتَكُمُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱللَّهُ بَسْعَةٍ لْحَاؤَكُمَّا ، (المجادلة: ١). الله في السماء على العرش، والمكان الذى كانت هذه المرأة تشتكي فيه في الأرض، تقول عائشة رضى الله عنها: الحمد لله الذي وسع سمعه الأصبوات، لقد كانت تجادل الرسول صلى الله عليه وسلم وانى لفي الحجرة يخفى على بعض حديثها، وهي في الحجرة والله عز وجل لم يخف عليه شيء، سمع المجادلة وسمع التحاور وأنزل حل المشكلة.

إذن السمع بمعنى سمع الإدراك شامل لكل صوت، ثم هذا السمع إما أن يكون للتأييد أو للتهديد أو للإحاطة، ذلائة أقسام.

الأول: التأييد: مثل قوله تبارك وتعالى لموسى وهارون: قَالَ لا عَنَاناً إِنَّنِي مُحَكَّماً أَسْتَعُ وَأَرْمَى (طه: ٤٦). لماذا قال الله عز وجل أسمعُ وَأَرَى، تأييدًا لهما يعني أسمع ما تقولان وما يقال لكما، والأمر أمره عز وجل، هذا سماع يراد به التأييد.

الثاني: ما يراد به التهديد؛ مثل قول الله

تبارك وتعالى: « أَمْ مَسَرَّدَ أَنَّا لَا تَسْتَعُ يَرْغُمُ مَعْرَهُمْ مَنْ رَبُعُلَا لَدَيْمَ يَكْثُبُونَ (الزخرف: ٨٠)، ليس المراد بهذه الآية مجرد أن الله يخبر أنه يسمع سرهم ونجواهم، المراد بذلك التهديد، ونظير هذا قوله تعالى: « أَقَدْ سَمَعَ أَنَهُ قُوْلَ الَّيْعَ قَالَوا إِذَ أَنَهُ مَعْرُ رَعْنُ أَخْبَهُ (آل عمران: ١٨١)؛ فهذا تهديد، بدليل قوله: « تَكْفُبُ مَا قَالُوا » (آل عمران: ١٨١).

الثالث: الإحاطة: أن يخبر، مثل: وَهُوَ السَّميعُ البَصير، هذا إخبار بأنه تعالى محيَّط بكلَ شيء سمعًا، وكما في المجادلة فإن الله تعالى أخبر بذلك، ليعلمنا أنه محيط بها.

وقوله تعالى: «البَصير» له معنيان: المعنى الأول: إدراكَ الشيء بالبصر، والثاني: العلم.

فهنا البصير تشمل المعنيين، فبصر الله تعالى محيط بكل شىء، لا يخفى عليه والدليل على أن البصير تتضمن البصر قوله في الحديث الصحيح: دحجابه النور لوكشفه لأحرقت سبحات وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه،. (رواه مسلم من حديث أبي موسى الأشعري). يعنى لأحرقت كل شيء لأن بصر الله ينتهي إلى كل شيء، فالمعنى لأحرقت هذه السبحات- والسبحات هي البهاء والعظمة. بصير بمعنى عليم مثل قوله تعالى: «بَصيرُ بِمَا تَعْمَلُونَ» (الحجرات: ١٨)، ومعلوم أننا نعمل أشياء لا ترى، في قلوبنا أشياء لا ترى والله يعلمها، فإذن البصير من أسماء الله عز وجل أي: ذو البصر، وله معتيان:

الأول: بصير بمعنى إدراك المرئيات لبصره.

والثاني: بمعنى العلم. فإذا سمعت أسماء الله وصفاته فليس المقصود أن نعلم المعنى فقط، بل أن نتعبد لله بها، فإذا

علمنا أنه سميع أوجب لنا أن نخاف من قول يغضب الله، لأن الله يسمع، وإذا علمنا أنه بصير أوجب لنا أن نحذر من كل فعل يغضب الله، لأن الله تعالى يبصره ويراه.

#### من فوائد الآية الكريمة،

 أن الله تعالى هو الذي خلق السماوات والأرض ابتداءً على غير مثال سابق.
 تمام قدرة الله تبارك وتعالى لأن هذه السماوات العظيمة لا يقدر عليها أحد إلا الله، ثم إنه خلقها في ستة أيام، جاءت مصلة في سورة فصلت.

٣) حكمة الله عز وجل ورحمته، حيث جعل لنا من أنفسنا أزواجًا، فإن هذا حكمة حيث كانت من أنفسنا، ورحمة حيث جعل لنا أزواجًا نتمتع بهن من جهة وننمو ونزداد من جهة أخرى.

٤) رحمة الله بنا حيث جعل ثنا من الأنعام أزواجًا؛ لأن هذا لا شك من مصلحتنا.

٥) إثبات السمع والبصر وصفًا لله عز وجل؛ لأن السميع من السمع والبصير من البصر وهنا قاعدة نشير إليها: كل اسم من أسماء الله فإنه متضمن لشيئين:

الأول: إثبات كونه اسمًا.

والثاني: إثبات الصفة التي دل عليها. فمن قال: إن الله سميع بلا سمع، فإنه لم يؤمن بالاسم، لأنه لا بد أن تؤمن بما دل عليه من صفة.

أيضًا إثبات أن هذه المصفة متعدية للغير، إذا كانت متعدية فمثلًا، السميع نؤمن بأن الله من أسمائه السميع، ومن صفاته السمع، ونؤمن بأمر زائد وهو أنه يسمع كل شيْ. وهكذا. (الفوائد مستضادة من تفسير ابن عثيمين بتصرف).

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

67

شهر جماد أول أحداث وتأريخ

> الحمد لله فاطر السماوات العلى ومنشى الأرضين والثرى، والصلاة والسلام على عبده المجتبى ورسوله المرتضى وعلى آله وصبحه الطيبين الطاهرين وسلم تسليمًا كثيرًا. أما بعد:

> فإن شهر جماد الأولى حدثت فيه جملة من الغزوات والسرايا والوقائع الهامة التي ينبغي لعامة المسلمين التعرف عليها ودراستها وأخذ العبر والعظات منها.

ادى الأولى

1331 9-

- 11ate 0-1

السنة الواحدة والخ

68

# أولًا: غزوة العشيرة في جماد أول سنة ٢هـ:

والعشيرة مكان يقع في منطقة قرب ينبع حاليًا ويبعد مسافة كيلو مترين تقريبًا باتجاه الشرق، وفي أحداثها أن كفار قريش سلبوا وصادروا أموال المهاجرين من الصحابة، وأراد النبي صلى الله عليه وسلم أن يعترض عيرًا لقريش، وهي قوافل تجارية تخرج إلى الشام والتي تمر بجوار المدينة؛ لاسترداد ولو جزء من مالهم المسلوب، وكذلك ضرب مكة في اقتصادها المالي والتجاري، وأيضًا تخويف قريش وأن المسلمين أصبح لهم قوة وشوكة فخرج الرسول صلى الله عليه وسلم بنفسه

#### المعاد الم أحمد عز الدين معمد

في هذه الغزوة قائدًا ومعه خمسون ومائة صحابيًا، ومعهم ثلاثون بعيرًا يركبونها بالتناوب، وكان حمزة بن عبد المطلب رضي الله عنه حاملًا للواء المسلمين، وكلهم كانوا من المهاجرين ولم يُكره النبي صلى الله عليه وسلم أحدًا على الخروج، وقد استخلف على المدينة أبا سلمة بن عبد الأسد المخزومي رضى الله عنه على المدينة، وذلك ليعترض أبا سفيان قائد القافلة المتوجهة إلى الشام، وعندما بلغ المسلمون موقع ذي العشيرة وجدوا العير قد أفلتت وسبقتهم بأيام ولم يجدوها، ورصدوها عند الرجوع وهي كانت سبيًا مباشرًا لغزوة بدر الكبرى في رمضان سنة ٢ه. وفيها وادع النبي صلى الله عليه وسلم بني مدلج وحلفاءهم من بني ضمرة. ثانيا: وقع جماد أولى سنة ٤هم:

 ١) توقيق أبو سلمة عبد الله بن عبد الأسد المخزومي رضي الله عنه، وهو كان أخا رسول

الله صلى الله عليه وسلم في الرضاعة. ٢) وأيضًا في نفس الشهر والسنة مات عبد الله بن عثمان بن عفان رضي الله عنهم يعني من رقية بنت رسول الله وهو ابن ست سنين.

#### ثالثا، ولم جماد أول سنة ٦هـ كانت سرية زيد بن حارثة إلى العيص،

وهو محل بينه وبين المدينة أربع ليال. وفيها بلغ رسول الله صلى الله عليه وسلم أن عيرًا لقريش قد أقبلت من الشام، فبعث زيد بن حارثة في سبعين ومائة راكب، وكان فيها أبو العاص بن الربيع، وظفر المسلمون بهذه العير ومن فيها، وقدم زيد رضي الله عنه بأبي العاص، وبتلك العير إلى المدينة؛ فاستجار أبو العاص بزوجته زينب رضى الله عنها بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم، فأجارته وتادت في التاس حين صلوا الفجر فقالت: "أيها الناس؟ إنى أجرت أبا العاص بن الربيع"، فقال لها عليه الصلاة والسلام: ايا بُنية قد أجرنا من أجرت"، وأجابها على رد ما أخذ منه بعد أن خير أصحابه في ذلك فردوا ما في أيديهم إكرامًا ترسول الله صلى الله عليه وسلم، وقد قال لابنته زينب رضى الله عنه: "يا بنية! أكرمي مثواه ولا يخلص اليك؛ فإنك لا تحلين له". وفي الصحيحين أنه قال: «ذمة المسلمين واحدة يسعى بها أدناهم، فمن أخضر مسلمًا فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين". صحيح البخاري. وفي السيرة الحلبية أن المسلمين بالمدينة قالوا لأبى العاص: يا أبا العاص إنك في شرف من قريش وفي قرابة من رسول الله صلى الله عليه وسلم فهل لك أن تسلم؟ فقال بنسما أمرتموني أفتتح ديني بالغدر وعدم الوفاء، ثم ذهب أبو العاص إلى أهل مكة فأدى إلى كل ذي حق حقه، ثم قال يا أهل مكة هل بقى لأحد منكم مال لم يأخذه؟، هل وفيت ذمتي؟ فقالوا له: نعم فجزاك الله خيرًا، فجزاك الله خيرا .. فقال: إني أشهد ألا الله إلا الله وأن محمد عبده ورسوله، والله ما منعتى عن الإسلام عنده إلا خشية أن تظنوا أنى إنما أردت أن آكل أموالكم، ثم خرج

من مكة حتى قدم المدينة، ورد رسول الله صلى الله عليه وسلم عليه زينب على النكاح الأول، كما ذكر ذلك البخاري وأحمد بن حنبل ويحيى بن سعيد القطان والبيهقي وغيرهم: رحمهم الله تعالى.

#### رايغا: غزوة مؤتة في جماد أول سنة ٨هـ:

وسببها أن رسول الله صلى الله عليه وسلم بعث الحارث بن عمير الأزدي بكتاب إلى عظيم الروم بالشام، فتعرض له شرحبيل بن عمرو الغساني وكان عاملا لقيصر على أرض البلقاء، وقال له لعلك من رسل محمد؟ قال نعم، فأوثقه ربطًا ثم قدمه فضرب عنقه، ولم يقتل لرسول الله صلى فيره ولما بلغ رسول الله صلى الله عليه فيره ولما بلغ رسول الله صلى الله عليه تلاثة آلاف ويعثهم لمقاتلة الروم، وأمر عليهم زيد بن حارثة وان أصيب فجعفر بن أبي طالب. فإن أصيب فعبد الله بن رواحة. على الناس وفي رواية فإن أصيب ابن رواحة. فليرتض المسلمون برجل منهم فلي جعلوه عليهم.

وخرج النبى صلى الله عليه وسلم مشيعًا لهم حتى بلغ ثنية الوداع وقال لهم: ،أوصيكم بتقوى الله ويمن معكم من المسلمين خيرًا، اغزوا باسم الله، ولا تقتلوا امرأة ولا صغيرًا، ولا تقطعوا شجرة ولا تهدموا بناءً". وقال لهم المسلمون وهم يودعونهم: "دفع الله عنكم وردكم غانمين". فمضوا حتى نزلوا من أرض الشام، فبلغ الأمير زيد رضى الله عنه أن هرقل في مائة ألف من الروم وانضم إليهم مائة ألف من بني بكر ولخم وجذام. مائة ألف أخرى، فصار الروم في مائتى ألف أمام ثلاثة آلاف من المسلمين، وكادوا يطلبون مددًا؛ غير أن عبد الله بن رواحة رضى الله عنه حثهم على القتال فقاتلوا، واستشهد الأمراء الثلاثة الواحد تلو الأخرعن آخرهم. ثم تولى الراية خالد بن الوليد رضي الله عنه، ففتح الله عليه. وفي هذا كفاية والحمد لله رب العالمين.

هذا، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه.

S-MansloyLa

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله. a Ball

جمادى الأولى

1227

4

0.1

سون

70

وبعد: نواصل في هذا اللقاء الحديث عن أشهر الأقوال في المسافة التي تُقصر الصلاة في مثلها، وعن أدلة هذه الأقوال وأرجحها من حيث الدليل.

#### القول الثالث للظاهرية .

أن المسافة التي تقصر الصلاة في مثلها ثلاثة أميال، وذهب ابن حزم من الظاهرية ومن وافقه إلي أن مقدار المسافة التي تُقصر الصلاة في مثلها ابتداء من مسافة الميل، واستدلوا علي ذلك بأدلة منها:

عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: أن النبي صلى الله عليه وسلم كان إذا خرج ثلاثة أميال أو ثلاثة فراسخ - شك شعبة - صلى ركعتين. (رواه مسلم).

قال ابن حجر: هو أصح حديث ورد في بيان ذلك

#### وأصرحه.

وعن ابن عمر رضي الله وعن ابن عمر رضي الله عنهما قال، "تقصر الصلاة في مسيرة ثلاثة أميال" وقال الشيخ الألباني: "وقد صح عن ابن عمر جواز القصر في ثلاثة أميال، وهي فرسخ، فالأخذ بحديث أنس أولى لرفعه، وعمل بعض الصرابة به ...، وهذه الآثار أقرب إلى السنة".

وأجيب عليهم: بأنه مشكوك فيه فلا يُحتج به على التحديد بالثلاثة الأميال. نعم يُحتج به على التحديد بالثلاثة الفراسخ: إذ الأميال داخلة فيها، فيُؤخذ بالأكثر. وهو الاحتياط. (انظر: سبل وهو الاحتياط. (انظر: سبل السلام للصنعاني ٢٩/٢). واحتج ابن حزم لقوله بقول الله عز وجل: ( والمنفر الم

## ( النساء: ١٠١).

وقال عمر، وعائشة، وابن عباس رضى الله عنهما: ان الله تعالى فرض الصلاة على لسان نبيه صلى الله عليه وسلم في السفر ركعتين، ولم يخص الله تعالى ولا رسوله صلى الله عليه وسلم ولا المسلمون بأجمعهم سفرا من سفر، فليس لأحد أن يخصه إلا بنص أو إجماع متبقن، .. والسفر هو البروز عن محلة الإقامة، وكذلك الضرب في الأرض، هذا الذي لا يقول أحد من أهل اللغة -التي بها خوطبنا وبها نزل القرآن- سواه، فلا يجوز أن يخرج عن هذا الحكم إلا ما صح النص بإخراجه، ... فلم يجز لنا أن نوقع اسم سفر وحكم سفرالا على من سماه من هو حجة في اللغة سفرًا، فلم نجد ذلك في أقل من ميل (انظر: المحلى: ١٩/٥). واستشهد على صحة رأيه

المبنى على دلالة اللغة بما ورد عن سفيان الثوري قال: سمعت جبلة بن سحيم يقول: سمعت ابن عمر يقول: "لو خرجت ميلا قصرت الصلاة". أورده ابن حزم في المحلى: ٥/٨، وقال ابن حجر: إسناده صحيح (انظر: فتح البارى ٢/٥٦٧). وقال ابن حزم في المحلى (٩/٥) بعد أن أورد روايات عن الصحابة والتابعين: "وبكل هذا نقول، وبه يقول أصحابنا في السفر إذا كان على ميل فصاعدا في حج أو عمرة أو جهاد وفي الفطر في كل سفر". وقد حمله جملة من خالفه على أن المراد المسافة التي يبدأ منها القصر لا غاية السفر.

مناقشة رأي ابن حزم: إن ابن حزم بحث المسألة بحثًا لُغويًا، وبنى رأيه على دلالة اللغة، فذكر أن السفر لغة هو البروز عن محلة الأرض، فأطلق السفر وجعل الأرض، فأطلق السفر وجعل ولكنه وقد قضى بما قضى به أحبً أن يستشهد بقول صحابي على صحة رأيه المبنى على دلالة اللغة.

ولقد أخطأ ابن حزم خطاين اثنين: أولهما أنه بنى رأيه على دلالة اللغة، في حين أن هناك نصوص شرعية حددت مسافة القصر لم يأت على ذكرها. والثاني أنه استشهد، ولنقل استأنس بقول ابن عمر ولم يستدل به به، وحتى لو استدل به

فإنه يبقى مخطئا، فهو لم يأخذ بقول ابن عمر، وإنما أخذ بدلالة اللفة، ثم أورد قول ابن عمر لأنه رآه يؤيد ما توصَّل إليه، هذا إضافة إلى أن ابن عمر قد رويت عنه أفعال وأقوال تعارض هذا القول المنسوبة إليه مما يجعلنا لا نطمنن إلى هذا الاستشهاد، ولا نقبل الاحتجاج به.

إن أقوال الصحابة إن تعارضت لم تقم بها حجة، وإن أقوال الصحابي الواحد إن تعارضت اعتبرت لا قيمة لها، ولم يصح الاستدلال ولا الاستشهاد بها، وقد جاءت أقوال الصحابة في مسألتنا هذه متعارضة ومختلفة كثيرًا، مما يدعونا الى طرحها كلها، وعدم الاحتجاج بها مطلقًا.

#### القول الرابع :

وهو قول بعض أهل العلم؛ كابن قدامة وابن تيمية وابن القيم من الحنابلة، ومن وافقهم: أن مقدار المسافة التي تُقصر الصلاة في مثلها المرجع فيه إلى العرف. واستدلوا علي ذلك بأدلة منها:

إطلاق السفر في كتاب الله كقوله تعالى: ( وَإِنَّا مَتَهُوْ فَ الأَرْضِ قَلْبَسْ عَلَيْكُمْ حُتَاحُ أَنْ تَقْمَرُوا مِنْ السَّلَوَةِ إِنَّ حِنْمُ أَن بَلْوِيتَكُمْ الَّبِيرَ كَمَرُوا ) (النساء: ١٠١)؛ فظاهر القرآن إباحة القصر لمن ضرب في الأرض، وقد سقط شرط الخوف بالخبر المذكور عن يعلى بن أمية. فبقى ظاهر الآية متناولاً

كل ضرب في الأرض. (انظر: المغنى لابن قدامة ١/١٩). وجه الدلالة: أن مقدار المسافة التى تقصر الصلاة يحتاج إلى توقيف، وليس تا صار اليه المحددون حجة، وأقوال الصحابة متعارضة مختلفة، ولا حجة فيها مع الاختلاف، ولأن التقدير مخالف لسنة النبى صلى الله عليه وسلم ولظاهر القرآن، ولأن التقدير بابه التوقيف فلا يجوز المصير إليه برأي مجرد، والحجة مع من أباح القصر لكل مسافرالا أن ينعقد الإجماع على خلافه .. (انظر: المغنى لابن قدامة ٢/٩١).

وإذا كان لم يروّ عن الرسول وإذا كان لم يروّ عن الرسول تقييد السفر بالمسافة، وليس هناك حقيقة لغوية تقيّده كان المرجع فيه إلى العرف... فالصحيح أنه لا حد للمسافة، وإنما يرجع الشرح المتع محمد بن

صالح العثيمين ٢٥٢/٤). واحتجوا كذلك بصلاة أهل مكة خلف النبي صلى الله عليه وسلم بعرفة ومزدئفة وبين مكة وعرفة نحو بريد: أربعة فراسخ.

قال ابن تيمية؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم لم يُوقت للقصر مسافة ولا وقتا، وقد قصر خلفه أهل مكة بعرفة ومزدلفة. وهذا قول كثير من السلف والخلف وهو أصح الأقوال في الدليل. ولكن لا بد أن

معادى الأولى ٢٤٤٢ هـ - العدد ٢٠٦ - السنة الواحدة والخمسون

71

يكون ذلك مما يُعد في العرف سفرًا. مثل أن يتزود له ويبرز للصحراء (مجموع الفتاوى 10/1٤).

وأجيب عنهم بأن هذا القصر كان ذلك لأجل النسك وجمعهم جمع تسك، ومن هنا جمع أهل مكة في عرفات وجمعوا عشية مزدلفة ولم يجمعوا بمنى؛ لأن هناك مقصود للنسك، وفي يوم عرفة يراد به التفرغ للدعاء، وفي المشعر أن ينام مبكرًا، ثم بعد ذلك يتفرغ للدعاء في المشهد لكنه للنسك، وعلى هذا فإنه لا بد من مسافة السفر فإذا قطع مسافة سفر فهو مسافر، وإن كان دونها فليس بمسافر. (انظر: دروس عمدة الفقه للشنقيطي). وردوا على ذلك: بأنهم قصروا لأجل سفرهم؛ ولهذا لم يكونوا يقصرون بمكة وكانوا مخرمين، والقصر معلق

بالسفر وجودًا وعدمًا. وقد رجّح ابن تيمية في قول آخر رواية القصر في بريد أو أدنى. قال: (أنه ليس تحديد من حد المسافة بثلاثة أيام بأولى ممن حدها بيومين، ولا اليومان بأولى من يوم، هوجب أن لا يكون لها حد، بل ما يسمى سفرًا يُشْرَع فيه ذلك. وقد ثبت بالسنة القصر في مسافة، فعلم أن الأسفار ما قد يكون بريدًا. وأدنى ما دمجموع الفتاوى ٢٤/٨٤).

جمادي الأولى

1331 ه - العليد 1.0 - السنة الواحدة والخمسون

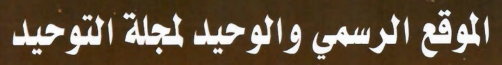
72

ا-قولهم: "إذا كان لم يروعن الرسول صلى الله عليه وسلم

تقييد السفر بالمسافة، وليس هناك حقيقة لغوية تقيده كان المرجع فيه إلى العرف"، ولأن التقدير بابه التوقيف، فلا يجوز المصير إليه برأي مجرد، وإن كان من حيث أصله كلام صحيح إلا أنه لا ينطبق على هذه المسألة؛ لأن النبى صلى الله عليه وسلم لم يجعل مطلق خروجه من المدينة سفرًا، وقد بعث الصحابة في بعض الأماكن ولم يأمر بقصر الصلاة، ولم يجر عليهم أحكام السفر والعلماء رحمهم الله لما قالوا إنه لا بد من مسافة للسفر فهذا شىء باستقراء الشرع. ٢- قولهم "إن النبي صلى الله عليه وسلم لم يوقت للقصر مسافة ولا وقتا"؛ غير صحيح ويرده ما ورد في صحيح مسلم عن أنس بن مالك رضى الله عنه قال: إن النبى صلى الله عليه وسلم كان إذا خرج دلادة أميال أو دلادة فراسخ -شك شعبة- صلى ركعتين. وقد قال عنه ابن حجر العسقلاني وهومن كبار أئمة الحديث: هو أصح حديث ورد في بيان ذلك وأصرحه. وبعد عرض أدلية الأقبوال المشهورة في المسألة ومناقشتها يتيين لنا أن أكثرها لم يسلم من النقد وأن أصح ما ورد في هذا وأصرحه كما قال ابن حجر ما ورد عن يحيى بن يزيد الهنائي قال، سألت أنس بن مالك عن قصر الصلاة، فقال: ، كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا خرج مسيرة ثلاثة أميال. أو ثلاثة

فراسخ -شعبة الشاك- صلى ركعتين، (رواه مسلم). وقد جاء هذا الحديث فيصل في هذه المسألة، فهو لم يذكر حادثة عين واحدة، وإنما نص على ديمومة هذا الفعل بدلالة قول الحديث (إذا خرج)، وهو تشريع صريح بأن الرسول صلى الله عليه وسلم شرع للمسلمين القصر إن هم سافروا ثلاثة أميال أو ثلاثة فراسخ، والشك هذا من الراوي شعبة، فمن سافر من السلمين ثلاثة أميال، أو سافر منهم ثلاثة فراسخ جاز له القصر. وحيث أن الفرسخ ثلاثة أميال، فيكون معنى الحديث أن من سافر ثلاثة أميال أو سافر تسعة أميال، قصر الصلاة. فتصبح عندنا أقوال محتملة في هذه المسألة؛ ثلاثة أميال، وتسعة أميال، ونحن نأخذ بالأكثر منها احتياطا وهو تسعة أميال، وتبلغ حوالي سبعة عشر كيلو مترا. فهذه هي المسافة التى قذرها الحديث النبوي الصحيح، فينبغى الأخذ بها والالتزام بها، ورد جميع الأقوال المتعارضة والمخالضة لهذا التقدير الشرعى. ومع هذا نقول: إن هذه

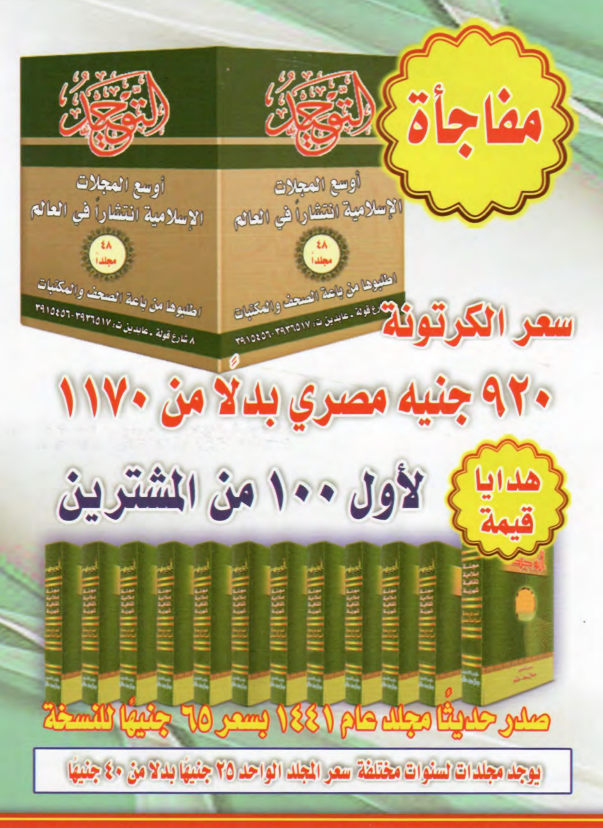
وصع هـدا تصول: إن هـده المسألة من المسائل التي يسع فيها الخلاف، ولا ينبغي فيها الإنكار على المخالف، خاصة وأنها من أكثر المسائل التي وقع فيها الخلاف بين أهل العلم. وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.





# www.magalet-eltawheed.com





للحصول على الكرتونة الاتصال على الأستاذ / ممدوح عبد الفتاح : مدير قسم الحسابات بالمجلة up01008641855