## الكوثر والحوض من الخصائص النبوية

المناهج التربوية الإيمانية في القرآن



اهتمامات بالأسرة ظاهرها الرحمة وباطنها العذاب



تذكير النُبَلاء ببيان فضل الغربة وقوة الغُرَباء



Upload by: altawhedmag.com



## تصحيح مفهوم

يخلط الكثير بين مذهب بعض العلماء الفقهي، وبين مذهبه العقدي، فيقول مثلاً الحنفية ماتريدية أو كلابية، والمالكية والشافعية أشعرية، والحنابلة سلفية.

وهذا غير صحيح، فكثير ممن ينتسب إلى المذاهب الأربعة وغيرها ينتسب إليها انتسابًا فقهيًا لا عقديًا، والا فأئمة المذاهب الأربعة أعلام الإسلام لم ينتسبوا لما سوى السُّنَة قط.

قال الإمام ابن أبي العزية شرح الطحاوية (٣٠٧/٢): "ولا يُلتفت إلى مَن أنكر ذلك ممن ينتسب إلى منافق انتسب إليه طوائف معتزلة وغيرهم، مخالفون له في كثير من اعتقاداته.

وقد ينتسب إلى مالك والشافعي وأحمد من يخالفهم في بعض اعتقاداتهم».

وقال أبو المظفر الإسفراييني في (التبصير في الدين ص١١٤): «قد نبغ من أحداث أهل الرأي من تلبّس بشيء من مقالات القدرية والروافض مقلدًا فيها، وإذا خاف سيوف أهل السنة نسب ما هو فيه من عقائده الخبيثة إلى أبي حنيفة تسترًا به؛ فلا يغرنك ما ادعوا من نسبتها إليه؛ فإن أبا حنيفة بريء منهم ومما نسبوه إليه».

التحرير

# المرابعة ال

#### رئيس مجلس الإدارة

أ. د. عبد الله شاكر الجنيدي

#### الشرف العام

د. عبد العظيم بدوي

#### مستشار التحرير

جمال سعد حاتم

#### نانب المشرف العام

أ. د. مرزوق محمد مرزوق

#### اللجنة العلمية

د. جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل د. محمد عبد العزيز السيد

#### الاشتراك السنوي

إذا الداخل ١٠٠ جنيه توضع الماء المجلة رقم / ١٩١٥٩٠ بينك فيصل الإسلامي مع إرسال قسيمة الإيداع على فاكس المجلة رقم / ٢٢٣٩٣٠٦١٢ .

٢٠٠١ أو ٢٠٠ ريال سعودي أو مايعادتهما

## نقدم للقارئ الكريم كرتونة كاملة تحوي ٤٨ مجلداً من مجلدات مجلة التوحيد عن ٤٨ سنة كاملة Upload by: altawhedmag.com



#### صاحبة الامتياز

جمعية أنصار السنة المحمدية

#### رئيس التحرير،

مصطفى خليل أبو المعاطي

#### رنيس التحرير التنفيذي:

حسين عطا القراط

#### مديرالتحرير

إبراهيم رفعت أبو موته

#### الإخراج الصحفيء

أحمد رجب محمد

#### إدارة التعرير

۸ شارع قولة عابدين. القاهرة ت،۲۲۹۲۱ ماکس ۲۳۹۳۰۱۲،

البريد الإلكتروني || MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

#### ثمن النسخة

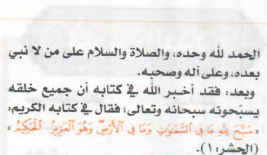
مصر ٥٠٠ قرش ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أوروبا ٢ يورو

## فهرس العدد

| ۲   | د. عبد الله شاكر          | تسبيح المخلوقات لخالقها              |
|-----|---------------------------|--------------------------------------|
| ٥   | د. عبد العظيم بدوي        | باب التفسير                          |
| ٨   | د. مرزوق محمد مرزوق       | بابالسنة                             |
| 11_ | د. عماد محمد علي عيسي     | خطورة الفياب عن إصلاح الشباب         |
| 15  | الشيخ صلاح نجيب الدق      | رفع أجهزة الإنعاش عن المريض          |
| 17  | د. عزة محمد رشاد          | فقه المرأة السلمة                    |
| 11  | د.سيد عبد العال           | غزوةبدر                              |
| 37  | الشيخ معاوية محمد هيكل    | الكوثر والحوض من الخصائص النبوية     |
| Y.A | د. محمد عبد العزيز        | حكم زواج التحليل                     |
| 77  | د. عبد الوارث عثمان       | المناهج التربوية الإيمانية في القرآن |
| 77  | علاء خضر                  | واحةالتوحيد                          |
| ۳۸  | د. متولي البراجيلي        | دراسات شرعية                         |
| 13  | د.حمدي طه                 | بابالفقه                             |
| ŧŧ  | الشيغ أحمد عز الدين       | شهر جمادى الأخرة أحداث وتأريخ        |
| 73  | اللجنة العلمية            | من روائع الماضي                      |
| ٤٨  | الشيخ مصطفى البصراتي      | دراسات قرآنية                        |
| 0.  | د. جمال عبد الرحمن        | بابالأسرة                            |
| 70  | الشيخ علي حشيش            | تحذير الداعية من القصص الواهية       |
| ٥٧  | د.محمد عبد العليم         | نماذج تحتذى من أئمة وأعلام السلف     |
| 71  | الدسوقي<br>د.عادل العزازي | القرآن منهج وعمل                     |
| 75  | د. فيصل بن جميل غزاوي     | الفطرة السوية طريق السداد والرشاد    |
| 7,1 | د. أسامة صابر             | مقالات في معاني القراءات             |
| ٧.  | الشيخ عبده أحمد الأقرع    | خُلق يحبه الله                       |
|     | رقبال عن الرغف            |                                      |

منفذ البيع الوحيد يمقر مجلة التوحيد الدور السابع ٩٢٠ جنيها ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر و ٣٠٠ دولارا خارج مصر شاملة سعر الشحن

**Upload by: altawhedmag.com** 



قَالَ ابن كثير في تفسيره: «يخبر الله تعالى أن جميع ما في السماوات وما في الأرض من شيء يسبح له ويمجده ويقدسه، ويصلي له ويوحده، (انظر: \$1/ ٤٣٤).

وهذا العموم الوارد في تسبيح جميع الكائنات يدخل فيه الجمادات والحيوانات، وقد نص عليهما القرآن الكريم، كما في قوله تعالى: ﴿ أَرْتَنَرُ أَنَّ اللَّهُ يُسْتِحُ لَهُ مَن الْتَرَوْنِ وَالطَّيْرُ مَّغَنَّتُ كُلُّ قَدْ عَمْ صَلَائَمُ وَتَنْبِعَمُ وَالطَّيْرُ مَّغَنَّتُ كُلُّ قَدْ عَمْ صَلَائَمُ وَتَنْبِعَمُ وَالشَّيْرُ مَّغَنَّتُ كُلُّ قَدْ عَمْ صَلَائَمُ وَتَنْبِعَمُ وَالشَّيْرِ الْنُورِ: ﴿ كَا اللَّهُ عَلَيْمٌ مِلْكُنَّهُ وَتَنْبِعَمُ اللَّهِ وَالشَائِرُ مَعْنَتُ كُلُّ قَدْ عَمْ صَلَائَمُ وَتَنْبِعَمُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى النَّالِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْمٌ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمٌ عَلَيْهُ وَلَنْبِعَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْمٌ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْمٌ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْمٌ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْمٌ عَلَى اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمٌ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُوا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَ

فقد أفادت الآية، كل من في السماوات والأرض يسبح لله، كالملائكة والإنس والجن، والجماد والحيوان والطيور، وقد خص الله في هذه الآية الطير بالذكر ليشير إلى أن الكائنات التي بين السماء والأرض تسبح لله.

قال البغوي رحمه الله: «قيل خص الطير بالذكر من جملة الحيوان، لأنها تكون بين السماء والأرض، فتكون خارجة عن حكم من في السماء والأرض». (تفسير البغوي، ج٣/٣٥٠).

وقد جاء في القرآن الكريم إثبات التسبيح صراحة لكل هذه العوالم مفصلة، فقال تعالى عن الملائكة؛ ووَرِّى الْمَلْتِكَةُ عَلَيْنِي مِنْ حَوْلِ الْمَرْفِي الْمَلْتِكَةُ عَلَيْنِي مِنْ حَوْلِ الْمَرْفِي الْمَلْتِكَةُ وَمِنْ الْمُلْتِكَةُ وَمِنْ الْمَلْتِكَةُ وَلِي الْمَلْتِكَةُ وَلِي الْمَلْتِكَةُ وَمِنْ الْمَلْتِينَ ، (الزمر: ٧٥). وأمر الانسمان بالتسبيح فقال تعالى: « تَسَيَّعُ مِلْتِي رَبِّكَ النَظِيمِ ، (الواقعة: ٧٤). وأمر به النبي صلى الله عليه وسلم على وجه الخصوص فقال موجها الخطاب إليه: «فَسَبِحْ بِحَمْدِ رَبِكَ وَكُن مَنَ السَّاجِدِينَ ، (الحجر: ٨٨).

وقد أمر زكريا عليه السلام قومه بالتسبيح شكرًا لله على نعمه عليه فقال: ﴿ فَيْعَ عَلْ قَرْمِ مِنَّ ٱلْمِحْرَابِ وَوَعَى النَّهِ أَنْ سَنْحُوا نُكُونُ وَعَنْدًا ﴾ (مريم: ١١).

وقد ال عن الرعد: ﴿ وَيُسَيِّعُ الرَّعَدُ عَسَدُو. وَالْسَلَّةِ كُنُّ مِنْ خِنْدِيد وَثِرْسِلُ الضَّوْعِقَ فَيْمِيثُ بِهَمَّا مَن يُسَلَّهُ وَهُمْ يُحْدِيدُونَ فِي اللهِ وَهُوْ شَدِيدُ لِلْحَالِ ﴾ (الرعد: ١٣).

وقال تعالى عن تسبيح السماوات السبع والأرض



الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إني لأعرف حجرًا بمكة كان يُسلم عليَ قبل أن أُبعث، وإني لأعرفه الآن». (صحيح مسلم ٢٢٧٧).

وقد ثبت أن الطعام سبح وهو يُوكل، كما في البخاري عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: كنّا نعد الله بن مسعود رضي تعد ونها تحويقا: كنّا نعد الآيات بركة: وأنتم تعد ونها تحويقا: كنّا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم في سفر، فقل الماء، فقال: اطلبوا فضلة من ماء، فجاؤوا بإناء فيه ماء قليل، فأد خل يده في الاناء، ثم قال: حي على الطهور المبارك، والبركة من الله فلقد رأيت الماء ينبغ من بين أصابع رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولقد كنّا نسمع تسبيح الطعام وهو يؤكل، (صحيح البخاري ٣٥٧٩).

وعن أنس بن مالك رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم طلع جبل أحد فقال: هذا جبل يحبنا ونحبه، اللهم إن ابراهيم حرم مكة، وإني حرمت ما بين لابيتها. (صحيح البخاري ٤٠٨٤).

وقد ذكر ابن حجر رحمه الله أقوال العلماء في معنى هذه المحبة ومنها: إن الحب من الجانبين على حقيقته وظاهره، لكون أُحُد من جبال الجنة، كما ثبت في حديث أبي عيسى بن جبر مرفوعًا، «جبل أُحُد يحبنا ونحبه وهو من جبال الجنة، ولا مانع من إمكان المحبة منه كما جاء التسبيح منه، وقد خاطبه صلى الله عليه وسلم مخاطبة من يعقل فقال لما اضطرب: «اسكن أُحُد». (فتح الباري، ج٧٨/٧).

وهذه الأحاديث سمعها الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين، وآمنوا بها، وسلموا لرسول الله صلى الله عليه وسلم قوله، وهم أثم الناس إيمانا وأغزرهم علما وأقلهم تكلفاً، وقد ذهب إلى ذلك جميع أهل السنة والجماعة رحم الله أمواتهم وحفظ أحياءهم.

قالِ الصنعاني رحمه الله: بعد أن ذكر طرفا من الأحاديث التي تثبت التسبيح لبعض الكائنات: ولم تزل الصحابة ومن ومن فيهن: وتُنبَعُ لَهُ النَّوْتُ النَّعُ وَالْأَرْشُ وَمَن مِبِنَّ وَإِنْ مِن غَيْرٍ إِلَّا يُنبَعُ عَبِيهِ وَلِكِى لَا تَفَعُونَ تَنبِيعَهُمْ إِلَّهُ كَانَ خَلِيمًا غَفُولًا ﴾ (الإسراء: \$\$).

وقال عن تسبيح الجبال: ولا سَخْرَة الْحَالُ مَعْدُ يُسْخِعُ النَّفِيِّ وَالْإِفْرَاقِ ، (ص: ١٨).

وقدال عن تسبيح الطير: وَلَنَهُمُهُمُ اللَّهُمُونَ رَكُلًا ،الْإِنَا مُكُنَا وَعِلْنَا وَسُخُرْنَا مَعَ دَاوُدُ الْجِبَالُ يُسِّمَّنَ وَالْفَرِ رَكُنَّا فَمِلِينَ ، (الأنبياء: ٧٩).

فهذه المخلوقات جميعها المشار إليها إجمالًا وتفصيلًا كما جاء في الآيات السابقة تسبح بحمد الله تعالى على الحقيقة، وتقوم بواجب الشكر لله جل في علاه، وهي تسبح بلسان المقال.

وقد اشتملت السنة النبوية على أحاديث كثيرة توضح أن هذه الجمادات والحيوانات لها إدراك وتعرف خالقها وتسبحه، وقد ثبت في الحديث حنين الجذع إلى النبي صلى الله عليه وسلم، كما في حديث جابر بن عبد مسقوفا على جُذوع من نخل، فكان المسجد صلى الله عليه وسلم إذا خطب يقوم إلى مسمقانا لذلك الجذع صفا كصوت العشار، حتى جاء النبي صلى الله عليه وسلم الله عليه وسلم قوت العشار، حتى جاء النبي صلى الله عليه وسلم الله عليه وسلم فوضع حتى جاء النبي صلى الله عليه وسلم فوضع حتى جاء النبي صلى الله عليه وسلم فوضع

قال البيهقي رحمه الله: قصة حنين الجذع من الأمور الظاهرة التي حملها الخلف عن الأمور الظاهرة التي حملها الخلف الجمادات قد يخلق الله لها إدراكا كالحيوان، الجمادات قد يخلق الله لها إدراكا كالحيوان، بل كأشرف الحيوان، وفيه تأييد لقول من يحمل قوله تعالى: وأن من أي بن الأبين من الما على ظاهره. وقد نقل ابن أبي حاتم في مناقب الشافعي عن أبيه عن عمرو بن سواد عن الشافعي قال: ما أعطى الله نبيًا ما أعطى محمدًا صلى الله عليه وسلم. فقلت: أعطى عيسى إحياء الموتى، قال: الجذع حتى سمع صوته: فهذا أكبر من ذلك. الجذع حتى سمع صوته: فهذا أكبر من ذلك. (انظر: فتح الباري ج٢٠٣/٦).

وفي صحيح مسلم عن جابر بن سمرة رضي

تبعهم مؤمنين بذلك، قد فهموا عن الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم المراد من غير غلوً ولا تقصير، ولم يحملوا كلام الله ورسوله صلى الله عليه وسلم ما لم يحتمله، ولا قصروا به عن مراد الله ورسوله صلى الله عليه وسلم، كإيمانهم بجبريل ينزل عليه ويتمثل له رجلًا، فيكلمه بكلامه وقد يسمعه من إلى جنب النبي صلى الله عليه وسلم، وصدقوا بأنه يأتيه الوحى مثل صلصلة الجرس، ولا يسمعه غيره من الحاضرين، وآمنوا بأن الجن يتكلمون ويتحدثون بالأصوات المرتفعة بيننا ولا نسمعهم، وقد كانت الملائكة يضربون الكفار، وتصيح بهم، والمسلمون معهم لا يرونهم ولا يسمعون كالأمهم، وقد كان جبريل يُدارس النبي صلى الله عليه وسلم ويقرئه القرآن والحاضرون لا يسمعون، وآمنوا بذلك كله، (إيقاظ الفكرة لراجعة الفطرة: ج١/٣٤٨).

وقد قرر أئمة اللغة أن التسبيح الواقع من الخلوقات على حقيقته وإنها تسبح بلسان المقال.

قال الإمام أبو منصور الأزهـري رحمه الله عن ذلك: ومما يدلك على أن تسبيح هذه المخلوقات تسبيح تعبدت به قول الله جل وعز للجبال: , يجال أول معه والطبر ، (سبأ: ١٠). ومعنى: أوبى: أي: سبحي مع داود النهار كله إلى الليل. وكذلك قوله جل وعز: ﴿ الرُّفِّرَ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ وَالنَّهُ الحج: ١٨)؛ فسجود هذه المخلوقات عبادة منها لخالقها لا نفقهها عنها، كما لا نفقه تسبيحها، وكذلك قوله: ﴿ وَإِنَّ مِنْ الْحِجَانَ لْمَا يُنْفَجِّرُ مِنْهُ ٱلْأَنْهُ فَلَ فَإِنَّا مِنْهَا لَمَا يَشْفُقُ فَيَخْرُجُ مِنْهُ لْمَاةً وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَبِيظُ مِنْ خَشَيَةً أَنَّى (البقرة: ٧٤)، وقد علم الله هيوطها من خشيته، ولم يعرفنا ذلك، فنحن نؤمن بما علمنا، ولا ندعى بما لم نكلف بأفهامنا من علم فعلها كيفية نحوها. (انظر: تهذيب اللغة: ج٤٠/٣٤). وما قاله هذا الإمام هو الحق الذي تؤيده

الأدلة السابقة وإيمان الصحابة ومن بعدهم

من أهل العلم المحققين بها.

وحملها على الحقيقة، لا المجاز، ولكن بعض أهل الكلام ذهب إلى تأويل ذلك، وقالوا: بأنها تسبح بلسان الحال؛ حيث تدل على الصانع وعلى قدرته وحكمته، فكأنها تنطق بذلك، وكأنها تنزه الله عز وجل مما لا يجوز عليه الشركاء وغيرها. (انظر في ذلك: الكشاف للزمخشري ج١٩/٢). ومثله قاله أبو السعود. (انظر: تفسيره ج٥٤/٣٤).

وهذا خُروج بالكلام عَنْ ظَاهِرِه وتعسُّف يأباه قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ مِنْ مَنْ ۚ إِلَّا بُسَّخُ جِنِّهِۥ وَكِنْ لَا لَنْهُودَ تَشِيحُهُمُّۥ (الإسراء: ٤٤).

والواجب أن نسلم لله تبارك وتعالى وأن تحمل كلامه على حقيقته، كما فعل السابقون الأولون من المهاجرين والأنصار ومن تبعهم باحسان.

#### تنسه مهم

أشرت فيما مضى إلى تسبيح جميع المخلوقات لربها الخلاق، وهذا بخلاف منْ منْ الله عليهم بالعقل والكلام والاختيار، وفضلهم على كثير من المخلوقات، فهل ترضى يا عبد الله أن تكون هذه المخلوقات-وأنت المفضل عليهاأعلم بريها وما يجب له منك؟ والله إن هذا لهو الخسران المبين.

قال ابن القيم بعد أن ساق قوله تعالى:

رَفَتَ الْرِكَ مَنْ لُلْمَالُ فَقُلْ مَبِيثُهَا رِقِي فَمَنًا ، (طه:

رفك الحجارة الحجارة الصلبة وهذه رقتها وخشيتها وتدكدكها من جلال ربها وعظمته.... فيا عجبًا من مضغة لحم أقسى من هذه الجبال تسمع آيات الله تتلى عليها ويذكر الرب تبارك وتعالى فلا تلين ولا تخشع. (مفتاح دار السعادة ج١/٢٥٧).

فيا أهل الإيمان؛ الزموا طاعة الرحمن، وكونوا من المسبّحين لله آناء الليل وأطراف النهار، تعظيمًا وعبادة لله.

أسال الله تعالى أن يجعلنا من الذاكرين الخاشعين المسبّحين، وأن يهدينا سواء السبيل.

والحمد لله رب العالمين.

## قال الله تعالى:

وَوَلَا شُعَيِلُوا أَهُلَ ٱلْكِتَبِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ أَهُمُنُ إِلَّا ٱلَّذِينَ شِنْهُ فِي وَهُولُوا مَامَثًا مِالَّذِي أَوْلَ إِلْمِنَا وَأَسْرَقَ إِنَّكُمْ وَالَّفَهُمَا وَ الْفَكُمُ وَعِدُ وَقَعْ لَدُ مُسُلِمُونَ ﴿ أَنَّا وَكَذَاكَ أَرْلُنَا إِينَكَ ٱلْكِتَبُ مَالُونِ بَالْيَنْكُمُ ٱلْكِنْبُ يُؤْمِنُونَ بِيِّدٌ وَمِنْ هَتَوْلَاءٍ مَنْ يُؤْمِنْ بِيدٌ وَمَا يَحْمَدُ بِعَائِمِينًا الْكَنْبُرُونَ ۞ وَمَا كُنتِ. نَشَلُوا مِن قَبْلِهِ. مِن كُنْبُ ۚ وَلا تَخْطُلُهُ سِينِكَ إِذَا لَارَتُابَ ٱلشِطِلُوكِ ﴿ إِنَّ إِلَّهُ هُوْ مَالِنَتُ بِيَتَاتُ فِي شُدُورِ اللِّينَ أُونُوا الْهِلْمُ وَمَا يَحْكُدُ عَابِينِنَا إِلَّا الظَّالِمُونَ ، (العنكبوت: ٢٦- ٤٩)



فَإِذَا جَادَلُ الْمُسْلَمُونَ أَهُلَ

الكتَّابِ قَالُوا لَهُمْ مَا ذَكَرَ اللَّه: آمَنًا بِالَّذِي أَنْزِلَ إِلَيْنَا

منَ القرآن الكريم، وأمنا

بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِنَ التَّوْرَاة

والإنجيل، فكل من عند

الله الله الله الله من المن القيام

مُصَيِّفًا لِمَا يَئِنَ بِدَيْمِ وَأَرْلَ ٱلتَّوْرُنةَ

والإعمار (أل عمران: ٢-٣)،

فَإِذَا آمَنًا بِمَا أَنْزَلُ إِلَيْكُمْ،

فلماذا لا تؤمنون بما أنزل

الْيُنَا ؟ وَإِذَا آمَنًا يَمُوسَى

وَعِيسَى فَلَمَاذَا لَا تُؤْمِنُونَ

بِمُحَمِّد؟ وَكُلُّ دَاءِ لَكُمْ إِلَى

الإيمان بمُوسَى وَعيسَى

مُتَوَفِّرُ وَأَكْثِرِ مِنْهُ فِي حَقَ

مُحَمِّد، وَكُلُّ دُاعِ لَكُمْ إِلَى

الإيمان بالتّؤرّاة والإنجيل

الله، كُمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِلَّهُ

أَلُ عَلَيْكَ ٱلْكِنْبُ بِٱلْحَقِ

## المالية بدوي

١٤٨)، وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ النَّهُ للقائر بالقتر الغام والغائدة بساش فنن أغلك غليكة فأغلاوا عَلِيْهِ مِمثِلُ مَا أَعْتَدَىٰ عُلِيَكُمْ وَأَتَّقُوا الله وَاعْلَمُوا أَنَّ أَلَّهُ مِنْ الْكُلُولِ. (البقرة: ١٩٤).

وَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَقُولُوا آمَنَّا بالنذي أنزل إلينا وأنزل اليكم والهنا والهكم واحد وَنَحُنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ٢١ ع.

هَذَا أَيْضًا مِنْ أَدِّبِ الْحِدُال وَالْمُنَاظَرَة، أَنْ يَعْتَرِفُ المُجَادلُ لنُظيره بالحَقّ الدى مُعَهُ، وَأَنْ لا يَرُدُ مَا مَعُهُ مِنَ الْحِقِّ مِنْ أَجُلِ مَا مَعَهُ مِنَ الْبَاطِلِ، فَلَيْسُ هَذَا منَ الْعُدُلُ وَالْإِنْصَافَ، بُلُ تَقْبَلُ الْحَقُّ وَتَرُدُّ الْبَاطُلُ. الحمد لله، والصيلاة والسلام على رسول الله،

فإذا كانت هذه آداب الجدال مَعَ أَهُل الكتَّابِ، فَالْسُلُّمُونَ بِهَا أُوْلَى، فَلا يَلِيقَ بِالْسُلِم وَهُوَ يُجَادِلُ أَخَاهُ أَنْ يَرْفَعَ صَوْتُهُ عَلَيْهِ، فَضُلاً عَنْ أَنْ يَسْبُهُ وَيَشْتُمُهُ وَيَتَّهِمُهُ، بَل يَلْتَرْمُ الْهُدُوءَ وَالْرَفْقَ وَاللِّينَ وَعُمُومَ الْأَدَبِ.

وَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿إِلَّا الَّذِينَ ظلمُوا منهُمْ، فأفحشوا القَوْلَ، أَوْ سَبُّوكُمْ وَاعْتَدُوا عَلَيْكُمْ، فَلَكُمْ أَنْ تَنْتَصِرُوا منْهُمْ، وَتَعْتَدُوا عَلَيْهِمْ بِمثْل مَا اعْتَدُوْا عَلَيْكُمْ، كُمَا قَالَ تُعَالَى: ﴿ يُجُدُّ اللَّهُ الْجَهْرَ بَالسُّورُ مِنَ ٱلْقُولِ لِمَالًا مِن ظَلِمَ رَانُ أَنَّهُ جَيِمًا عَلِيمًا ، (النساء:



monday

مُتَوَفِّرُ وَأَكْثُر مِنْهُ فِي حَقَّ القرآن.

وَقَـوُلُـهُ تَعَالَى: ﴿ وَنَحُنُ لَهُ مُسْلَمُونَ، فيه تَعْريض بالفريقين حيث اتخذوا أحبارهم ورهبانهم أربابا مِنْ دُونِ اللَّهِ، وَهَـٰذَا أَيْضًا أَدَتُ مِنْ أَدَبِ الحِوار وَالْمُنَاظَرَة، أَنْ لا يُواجِهُ المُجَادِلُ الطَّرَفَ الأَخَرَ بِمَا عليه من الباطل، ولا يما يَسْتَحِقُهُ مِنَ الْعَذَابِ، فَضَي التَّعْريض مَنْدُوحَة عَن التصريح، وهذا كما قال الله تعالى لموسى وهارون عَلَيْهِمَا السَّالامُ وَقَدُ أَرْسَلُهُمَا إِلَى فَرُعَـوْنَ؛ ﴿ فَأَيْبَاهُ فَقُولًا إِنَّا رَسُولًا رَبِّكَ فَأَرْسِلُ مَعْنَا لَهُمْ إِسْرُومِلَ وَلَا نُعُذَّ بُومٌ فَدْ جَنْنَاكَ يُنَايِعَ مِن زَيِّكَ وَالشَّلَمُ عَلَى مِن أَشَعَ الْمُلْدَّى ﴿ إِنَّا فَدْ أُوجِى إِلَيْنَا أَنَّ الْعَذَابُ عَلَىٰ مَن كَذَّبَ وَتَوَلَّىٰ ، (طه: ۲۷-۸۷).

القُرْ أَنْ كَارُمُ اللَّهِ ا

ثم صَرَح رَبْنَا سُبْحَانَهُ بتَنْزيل القُرْآن منْ عنده، فقال لنبيه صلى الله عليه وسلم: «وكذلك أنزلنا إليك الكتاب، يعنى القرآن، كمَا أَنْزَلْنَا عَلَى مَنْ قَبْلَكَ من الرسل المشار النهم في الآية السَّابِقَة، وَهِي قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَكُلَّاكِ أَنْزُلْنَا إِنَّكَ الْمُلَّا ٱلْكِتَابُ فَٱلَّذِينَ مَالْيَنَاهُمُ ٱلْكِتُكُ تُؤْمِنُونَ بِدِيٍّ وَمِنْ هَلَوُلاَّهِ ۗ مَن نُوْمِنُ بِدِرُ وَمَا يَجْكُ بِعَالِمُثِمَّا إِلَّا ٱلْكَنِيرُونَ ،. وَهَذَا التَّشْبِيهُ

كَفُولِهِ تَعَالَى: ﴿ إِنَّا أُوْخَيِّنَا إِلَّكَ كُمَّا أَوْحَيْنًا إِلَىٰ نُوحٍ وَالنِّبِينَ

وإشتنعيل وإشكاق ويعقوب وَٱلْأَسْبَاطِ وَعِينَى وَأَيْوَبَ وَيُولُسُ وَهَا وَنَ وَشُلْتِكُنَّ وَمُالَيِّكُنَّ وَمَالَيْنَا دَالَهُ دُ رَبُولًا ، (التساء: ١٦٣). وفالذين آتيناهم الكتاب يُؤمنون به ، هذا الخبر منَ الدُّلائل الدَّالَة عَلَى أَنَّ الصَّرْآنَ كَلامُ اللَّهِ، لأَنَّ السُّورَة مُكيَّة، وَأَهْلَ الْكتَابِ لم يكونوا في مكة، وإنما كَانُوا فِي الْمُدِينَةِ، وَأَسْلَمُ مَنْ أسْلَم منهم بعد الهجرة. فكان الإغالم بإيمانهم قَبْلُ إِيمَانَهُمْ دَلِيلًا عَلَى أَنَّ القران من عند الله العليم الخبير، الذي يَعْلَمُ مَا كَانَ وَمَا يَكُونُ، وَمَا سَيْكُونَ. وَقَدْ أَسُلُمَ بَعْدَ الْهَجْرَة نَضْرُ منَ اليَهُودِ وَالنَّصَارَى، وَكَانَ الَّذِينَ أَسُلُمُوا مِنَ النَّصَارِي أكثر. وَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَمِنْ هــولاء من يُـومـن بـه، (العنكبوت: ٤٧) أي ومن مُشركي أهُل مكة مَنْ يُؤْمِنُ بِالقَرْآنِ، وَمَا يَجْحَدُ بأياتنا إلا الكافرون، (العنكبوت: ٤٧):

الحِحُودُ هُوَ إِنْكَارُ الشَّيْء بَعْدُ مَعْرِفْتُهُ، كَمَا قَالَ تعالى عن فرعون وقومه: , قَلْنَا بَلَنَتُهُمْ نَائِشًا ثَنْسِيرًا قَالُوْ هَنَا سِخَرُّ نُمِيثُ ۞ وَهَمَدُوا يها وَأَسْتَنْفَنَّتُهَا أَلْفُتُهُمْ طُلُّمُا وَعُلُواْ فَانْظُـرْكَبِفَ كَانَ عَنْقِبَةُ المُفْسِينَ ، (النمل: ١٣، ١٤). وَالْمَرَادُ أَنَّ كُونَ الْقُرْآنِ مُنْزِلاً من عند الله من الوضوح بمكان، بَحَيْثُ لا يُنْكُرُهُ إلا الكافرون الموغلون في الكفر والضلال والعناد،

ولذلك قال: وإنما الآيات عند الله ، فعَبّر عن الكتاب بِالأَيَاتِ، لأنهُ آيَاتُ دَالُهُ عَلَى أَنَّهُ مِنْ عَنْد اللَّه بِسَبِب اعُجَازِه وَتَحَدِّيهُ وَعَجْز المعاندين عن الاتيان بسُورة مثله. (التحرير والتنوير: ۲۱/۹).

ومن دلائل كون القرآن من عند الله أنَّهُ جاءً على لسان رسول أمنى، لا يقرأ ولا يكتب، ومع ذلك عجز الفُصَحَاءُ وَالبُلغَاءُ عَن الاتبان بسورة من مثله، فكان عَجْزَهُمْ دَليلا عَلَى عَجْزِه هُو، وَثُنُوتَ أَنَّهُ كَلامُ الله رَبِّ العَالَمِينَ، وقَالَ تَعَالَى: ووما كنت تتلو من قبله من كتاب ولا تخطه بيمينك، أَيْ مَا كُنْتَ تَقْرَأُ وَلَا تَكْتُبُ. وقيد الكتابة باليمين للتأكيد، كما قال تعالى: وَمَا مِن مَاأَتُو فِي ٱلأَرْضِ وَلَا مَكَ يَطِيرُ عِنَامِينِ (الأنعام٣٨)، واذًا لأَرْتَابُ الْمُطْلُونِ، أَي لكان سبيلاً إلى ارتياب المنطلين وشكهم فيما جنت به. وَوَجِهُ التَّالارُم بِين التلاؤة والكتابة المتقدمين على نرول القرآن، ويان حُصُول الشك في تقوس المُشركين أنَّهُ لَوْ كَانَ دَلكَ واقعا لاحتمل عندهم أن يكونَ القُرْآنُ مِنْ جِنْسِ مَا كَانَ يِتُلُوهُ مِنْ قَبْلُ مِنْ كُتُب سالفة، وأنْ يكون مما خطه من قبل من كلام تلقاه فقام اليَوْمَ بنشره ويدُعُو به. وَإِنَّمَا جُعُلُ ذَلِكُ مُوجِبُ

رَيِّبِ دُونَ أَنْ يَكُونَ مُوجِبَ

مِنْ بَعْدِودُ وَأَوْحَيْمًا إِلَّ إِرَّهِيمَ

ظَالَمُ، وَلا تَنَافِي بِينَ الكلامان، وفيه فائدة، وهي أنهُم قبل بيان المُعجزة قيل لهُمْ إِنَّ لَكُمُ الْمَرَايَا، فَلا تَبْطلُوهَا بِإِنْكَار مُحَمِّد فَتَكُونُوا كَافْرِينَ، فلفظ الكافر هناك كان بَلِيغًا، يَمْنَعُهُمْ مِنْ ذَلَكَ الستنكافهم عن الكفر، ثُمَّ بَعْدُ بِيَانِ اللَّعْجِزَّة قال لهُمْ إِنْ حَحَدْتُم هَدْه الآية لزمكم انكار إرسال الرُّسُل، فتلتحقون في أوَّل الأمر بالمشركين حُكمًا، وَتُلْتَحِقُونَ عَنْدُ هَذِهِ الآية بالمشركين حقيقة، فتكونوا ظالمين، أي مشركين، كَمَا بَيُّنَا أَنَّ الشَّرُكُ ظُلُّمُ عَظيمٌ، فَهَذَا اللَّفْظُ هَاهُنَا أَيْلُغُ، وَذَلِكَ اللَّفْظُ هُنَاكَ أَيْلُغُ. (التفسير الكبير ٢٥/

عَامُّةُ، فَهِيَ تَدُلُّ عَلَى فَضُل

أهْل الشُّرْآن خَاصَّةً، فَهُمْ

صَفْوَةُ الصَّفْوَة، فَلْيَحْمَدُ

أهْلُ الشُّرْآنِ رَبُّهُمْ عَلَى مَا

أنْعَمَ عَلَيْهِمْ، وَلَيَجْتَهِدُوا

في العَمْل بِه، حَتَّى يَكُونَ

وَمَـرَّةُ ثَانِيَةً يُـوَّكُدُ رَبُّنَا

سُبْحَانَهُ عَلَى أَنَّهُ لَا يُتْكُرُ

هَـذه الآيَـات البَيْنَات إلا

ظَالم، فَيَقُولُ سُبْحَانَهُ:

رَوْمَا يُجْحَدُ بِآيَاتَنَا إِلاَ

الظالمون »: قال هاهنا:

الظَّالُونَ، وَمِنْ قَبْلِ قَالَ:

الكافرُونَ، مَعَ أَنَّ الْكَافرَ

حُجَّة لهم.

وللحديث صلة، والحمد لله رب العالمين.

الله صلى الله عليه وسلم أَنْ يَأْتَيَهُمْ بِآيَة، كَمَا قَال تَعَالَى: ﴿ إِنَّ فَالْوَآ أَضْفَكُ أُحْلَم بِكُلُ آفَقَرْنَهُ بَلَ هُوَ شَاعِرٌ الأنبياء: ٥)، قال اللَّه تَعَالَى: «بُلُ هُوَ آيَاتُ بَيْنَاتُ، فَالْقُرْآنُ ٦٢٣٦ آيَةً، كُلِّ آية منْهَا تَعْتَيْرُ مُعْجِزَةً بنَفْسهَا، لأنَّهُ لا يَسْتَطيعُ أُحَدُّ أَنْ يَأْتَىَ بِمِثْلَهَا. وَهُوَ رفي صُدور الدين أوتوا العلم، مَحْفُوظٌ بِفَضْلِ الله، الأمَّة، أنَّ الله تَعَالَى يُسُرّ لها حفظ القرآن وفهمه وَجَرِيَانَهُ عَلَى السنتهم، كمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدُ فَيُرَّا ٱلْفُرْمَانَ لِللَّهِ كُمِّ فَهَلَّ مِن مُدَّكِمٍ ؟ (القمر: ١٧)، وَلُولًا أَنَّ اللَّهُ يَسْرَهُ مَا اسْتَطَاعَ أَحَدُ مِنَ الخُلْق أَنْ يَتَكُلُّمَ بِكُلامِ اللَّهِ عزوجل، كما قال ابن عَبَّاس رضى الله عنه. (تفسير القرآن العظيم: . (YVY/E

فضل أهل القرآن:

وفي هذه الجملة من الأية تَزْكِيَةُ لأَهْلِ القَرْآنِ، حَيْث جَعَلَ اللَّه تَعَالَى صُدُورَهُمْ أوْعيدة لكلامه، وَهُـوَ مِنَ اصطفاء الله لهم، كما قال تعالى: ولَمُ أَنْكًا الْكِتَبُ (فاطر: ٣٢)، والأيلة وإن كَانْتُ فِيْ تَوْرِيثُ الْأُمَّةَ كُلُّهَا الكتاب والنبؤة وقلد كانا في بنى إسْرَائيل، إلا أَنْهَا كُمَا تُدُلُ عَلَى فَضُلَ الْأُمَّة جَزْم بِالتَّكُذيبِ لأَنَّ نَظُمَ القُرْأَن وَبِلاغِتُهُ وَمَا احْتُوى عَلَيْهُ مِنَ الْمُعَانِي يُبْطِلُ أَنْ يُكُونَ مِنْ نَـوْعَ مَا سَبَقَ مِن الكتب والقصص والخطب وَالشُّغُرِ، وَلَكنَّ ذَلكُ لَّا كَانُ مُسْتَدْعِنَا تَأْمُلا لَمْ يَمْنَعُ مِنْ خطور خاطر الارتياب على الإجمال قبل إتمام النظر وَالتَّأْمُلُ بِحَيْثُ يَكُونُ دُوَامُ الأرْتيابِ بَهْتَانًا وَمُكَابَرَةً. ووضف المكذبين بالمنطلين

منظورفيه لحالهم في الواقع، لأنهم كذَّبُوا مع انْتَفَاء شُنْهَة الكَذب، فَكَانَ تَكُذيبُهُمُ الآنَ بَاطلاً، فَهُمْ مُبْطِلُونَ مُتَوَغُلُونَ في الباطل، فالقول في وصفهم بالمطلين كالقول في وصفهم بالكافرين. (التحرير والتنوير ۲۱/

وَبِلُ هُو آيِاتُ بِينَاتُ فِي صُدُور الْدينَ أُوتُوا الْعلْمُ وَمَا يجُحدُ بِآيَاتِنَا إِلاَ الظَّالُونَ ، (العنكبوت: ٤٩).

(بل) انطال لما اقتضاه الفرض من قوله: «بَل هُوَ آيَاتَ بَيْنَاتَ، أَيُ بَلِ الْقُرْآنُ لا ريب يتطرقه في أنه من عنْد الله، فَهُوَ كُلُّهُ آيَاتُ دالة على صدق الرسول صلى الله عليه وسلم.

والأيات جمع أية، والآية هي الأمر الجارق للعادة، يُظهرُهُ اللّه عَلَى يَد مُدِّعي النَّبُوَّة، تَصْديقًا لَهُ فِي دُعُواهُ. وَلَدُلْكُ لَمَا طَلَبَ الْكُفَّارُ مِنْ رَسُول



الحمد لله كما أمر، والصلاة والسلام على خير البشر؛ محمد وآله ومن صحبه وتبعه ومن حضر، وبعد: فحديثنا هذه المرة: عَنْ أَبِي هُرِيْرَةً، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم: «بَدأُ الإسلامُ غريبًا، وَسَيَعُودُ كُمَا بَدَأَ غَرِيبًا، فَطُوبِي للغرباء، رواه مسلم. تغريج العديث: رواه مسلم في: ١- كتاب الإيمان، ٦- باب بيان أن الإسلام بدأ غريبًا، وسيعود غريبًا، وأنه يأرز بين المسجدين، رقم (١٤٥)، (١/ ١٣٠). وانفرد به عن البخاري رحمهما الله. ورواه ابن ماجه في سننه: ٣٦- كتاب الفتن، ١٥- باب بدأ الإسلام غريبًا، رقم الحديث (٣٩٨٦)، (٢/ ١٣١٩-فوائد على التغريج: ١- هذا الحديث وبحسب أقوال أهل العلم من متواتر المعنى على الأقل إن لم يكن من متواتر اللفظ في بعض عباراته؛ إذ قد وردت رواياته حول قضيته ومعناه-باختلاف سياقاته وعباراته- من طرق كثيرة جدًا، موصولاً ومرسلاً، ورواه عن النبي صلى الله عليه وسلم

عدد كبير من الصحابة يربو على العشرين، وأشير إلى بعضها مما في ألفاظه زيادة تفيد في معناها.

٢- وأشهر روايات الحديث مما تفضل الله على بالوقوف عليه من الصحيح منه هي؛

- رواية عبدالله بن عمر رضى الله عنهما: وخرج له مسلم «إن الإسلام بدأ غريبًا، وسيعود غريبًا، كما بدأ، وهو يأرز بين المسجدين، (رواه مسلم في: ١- كتاب الإيمان، ٦٥- باب بيان أن الإسلام بدأ غريبًا وسيعود غريبًا وأنه يأرز بين المسجدين، حديث رقم (١٤٦)، (١/ ١٣١).

- ورواية عبدالله بن مسعود، وخرج له الترمذي وابن

- رواه الترمذي في سننه: ٤١- كتاب الإيمان، ١٣- باب ما جاء أن الإسلام بدأ غريبًا، وسيعود غريبًا، رقم الحديث (٢٦٢٩)، (١٨/٥) وقال: هذا حديث حسن صحيح غريب من حديث ابن مسعود، وإنما نعرفه من حديث حفص بن غياث عن الأعمش.

- ورواه ابن ماجه في: ٣٦- كتاب الفتن. ١٥- بـاب بدأ الإسلام غريبًا، حديث (٣٩٨٨) بنحوه، وزاد؛ قال: قيل: ومن الغرباء؟ قال: النَّزَّاع من القبائل: (٢/ ١٣٢٠).

- ورواه أنس بن مالك وأخرجه له ابن ماجه. بلفظ حديث

all the fait at the p white thinks the bear of Harle this stone The state of the s تتاثكير الأنبالاء سيائ فضل الفرية وقوة الفرياء اد ، مرزوق محمد مرزوق

أبي هريرة رواه ابن ماجه في، ٣٦- كتاب الفتن، ١٥- باب بدأ الإسلام غريبًا حديث رقم (٣٩٨٧)، (٢/ ١٣٢٠).

- ورواه عمرو بن عوف المزنى رضي الله عنه (وكان أحد البكاءين الذين قال الله تعالى فيهم: رولوا راسيها للبعث من الدَّمع كَذَا الْأَعِيدُوا مَا يَفِيْنِ ، (التوبة: ٩٢). وخرج له الترمذي ولفظه: ران الدين ليأرز إلى الحجاز كما تأرز الحية إلى حجرها، وليعقلن الدّين من الحجاز معقل الأروية من رأس الجبل، إن الدين بدأ غريبًا، ويرجع غريبًا، فطوبى للغرباء الذين يصلحون ما أفسد الناس من بعدي من سنتي، رواه الترمذي في: كتاب الإيمان،-باب ما جاء أن الإسالام بدأ غريبًا... برقم (۲۹۳۰)، وقال: هذا حديث حسن صحيح، وفي بعض النسخ؛ حسن، كما في المطبوع مع تحفة الأحوذي (٧/ ٣٨٣).

ورواه عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما فقال: قال رسول الله على ونحن عنده: «طوبى للغرباء، ونحن عنده: «طوبى للغرباء، فقيل: من الغرباء يا رسول الله؟ قال: أناس صالحون، في أناس سوء كثير، من يعصيهم أكثر ممن يطيعهم، (١٤). ووصححه الألباني في والصحيحة، (١٧٧)، (٢٧).

- ورواه عبد الرحمن بن سَنَّة رضى الله عنه: أنه سمع النبي

صلى الله عليه وسلم يقول:

«بدأ الإسلام غريبًا.ثم
يعود غريبًا كما بدأ. فطوبى
للغرباء. قيل: يا رسول الله،
ومن الغرباء؟ قال: الذين
يصلحون إذا فسد الناس.
والذي نفسي بيده لينحازن
الإيمان إلى المدينة كما يحوز
السيل والذي نفسي بيده
ليأرزن الإسلام إلى ما بين
المسجدين كما تأرز الحية إلى
جحرها.. (رقم ١٣٢٤ من
مسند أحمد).

- ورواه سبهل بن سعد الساعدي رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (إن الإسلام بدأ غريبًا، وسيعود كما بدأ، فطوبى للغرباء، فقالوا: يا رسول الله من الغرباء؟ قال: الذين يصلحون عند فساد الناس) الستة ج٧ ص ٢٧٨).

٣- وبعد فقد ورد غير ذلك مما لا يخلو سنده من مقال في غير الكتب الستة عن ابن عباس. وبلال وجابر بن عبد الله وسلمان وغيرهم رضي الله عنهم أجمعين.

#### المني العام للخديث:

إن الله سبحانه بعث رسوله بنور التوحيد والإيمان، وأهل الأرضى على اختلاف من الأديان، فهم بين عُبّاد أوثان ونيران، وصابئة وكهنة وصور وصلبان، فكان الإسلام والذي يسلم حيننذ يصير غريبًا في حية وقبيلته، وبين أهله وعشيرته.

بدأ الاسلام غريبًا حينما دعا رسول الله صلى الله

عليه وسلم الناس اليه: فلم يستجب له إلا الواحد بعد الواحد، فكان حينذاك غريبًا بغربة أهله، لقلتهم وضعفهم مع كثرة خصومهم وقوتهم وتسلطهم وطغيانهم. ثم صدق الله وعده فأعز جنده ونصرعبده وهزم الأعداء وحده فقامت دولة الإسملام وانتشر التوحيد والأمن والإيمان وجعل سيحانه كلمة الكفرهي السفلي، وكلمة الله هي العليا والله عزيز حكيم، واستمر الأمر على ذلك زمنًا، ثم بدأ التضرق والوهن ودب الضعف دبا وفشا الفشل شيئا فشيئا حتى عاد الإسلام غريبًا كما بدأ، لكن ليس ذلك لقلتهم فإنهم يومئذ كثير لكنهم كغثاء السيل، وانما ذلك لعدم تمسكهم بدينهم واعتصامهم بكتاب ربهم وتنكبهم هدي رسسولهم الله صلى الله عليه وسلم إلا من شاء الله فشغلهم بأنفسهم، وبالإقبال على دنياهم فتنافسوا فيها كما تنافس من كان قبلهم وتناحروا فيما بينهم على إمارتها وشرواتها، فتمكن أعداء الإسالام من ديارهم ورقابهم فاستعمروها وأذلوا أمة الاسلام وفتنوها، ولعل هذه هي غربة الإسلام التي عاد إليها كما بدأ بها.

البشارة:

لكنها البشارة وليست الخسارة، البشارة بنصرة الإسسالام بعد غربته، واستعادته لقوته بعد غربته في قوله صلى الله عليه وسلم

وسيعود غريبًا كما بدأء: فكما كان له بعد الغرية الأولى عز للمسلمين وانتشار للاسلام، فكذا سيكون له بعد الغرية الثانية نصر وانتشار. قال أهل العلم: وهذا الرأي أظهر، ويؤيده ما ثبت في أحاديث المهدي ونزول عيسى عليه السلام آخر الزمان من انتشار الإسلام وعزة السلمين ودحض الكفر والكافرين، (ينظر: ﴿فتاوى اللجنة الدائمة، (١٧٠/٢)، ونقل النووي في شرح صحيح مسلم عن القاضي عياض أنه قال في معنى الحديث نحوًا مما سبق ذكره انظر: شرح النووي لصحيح مسلم ٢/ ٣٥٢).

وعمومًا فإن من المتفق عليه لدى الفاهمين من العيان أن الأغــتراب عن الأوطان من أشد ما يعانيه الإنسان، ونقول فغربة الدين أشد إذ من المؤلم أن يجد الإنسان نفسه بين أهله غريبًا فلا نفسه بين أهله غريبًا فلا يجد منهم على الحق مُوافقًا شعري أي غربة بعد هذه الغربة؟ لذا كان حديثنا من المبشرات المنجيات؛ ليتخذ من سبيل الصالحين الأولين طريقًا ومنهجًا، ويجعل من سيرتهم معينًا ومنهاً.

#### ومن الفرية الأنية على سبيل الإجمال:

وليس عجبًا عندما نسمع عن أشكال جديدة لمقدسات مختلفة المنابع والموارد كالاشتراكية والعلمانية والحداث وية والمثلية

والحرية العبادية، ونحوها من العناوين الظلامية من المشتركات اللفظية في مآربها وإن تعددت مصادرها ومواردها فهي غرية جديدة سبقتها غربة أولى، قال أهلها عندما جاءهم البشير بدعوهم السي الحرية الحقيقية، فيخرج الناس من عبادة العباد إلى عبادة رب العباد، ومن جور الأديان إلى عدل الاسسلام ومن ضيق الدنيا إلى سعة الدنيا والأخرة قالوا: ﴿ لَمِنْ الْأَلْمُ إِلَهُمَا وَجِدًا إِنَّ خَلَا لَئِنَهُ ثُمَّاكُم، (ص:٥)، وقالوا: ﴿ مَا سِمْنَا جُمَّا فِي ٱلْمِلْمُو ٱلْأَحِرُةِ إِنْ هَمَا ۚ إِلَّا ٱخْطَائِقَ مِ (س:V)

#### طونى للقرباء

طوبى للفرياء الأولين من السلف وأتباعهم الطيبين من الخلف أهل الاستقامة والديانة وصفهم عليه الصلاة والسلام: (الذين يصلحون إذا فسد الناس)، وفي لفظ آخر: (يصلحون ما أفسد الناس من سُنتي)، وف لفظ آخر: (هم النُّرَاء من القبائل)، وفي لفظ آخر: (هم أناس صالحون قليل في أناس سوء كثير)، (الذين يصلحون عند فساد الناس) لهم الجنة والسعادة؛ إذ قد ثبتوا على الحق، واستقاموا على الدين.

وقي الصحيح أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «افترقت اليهود على إحدى وسبعين فرقة، وافترقت النصارى على اثنتين وسبعين فرقة، وستفترق هذه الأمة على

ثلاث وسبعين فرقة كلها في النار إلا واحدة، قيل: من هي يا رسول الله؟ قال: من كان على مثل ما أنا عليه وأصحابي، وفي بعض الروايات: هي الجماعة. (رواه الترمذي وغيره والحاكم، وقال: صحيح على شرط مسلم والألباني في صحيح سنن الترمذي).

فهنيئًا لفرقة غريبة في البحنة ناجية تواجه اثنتين وسبعين فرقة في النار هالكة، ذات أتباع ورئاسات وولايات، وغايات أهوائهم ولذاتهم، وبدعهم وشبهاتهم هي مقاصدهم وإراداتهم، فلا مقاصدهم وإراداتهم، فلا نبوق إلا بمخالفة ما جاء به الرسول صلى الله عليه ما كان منه الأن من قنوات ومنابر ومنائر، والله المستعان على ما يصفون.

#### خاتمة خير،

فإن غرية الموحد قوة وبشارة وغربته في أمور دنياه وأخراه، فهو عامل بين بطالين، طالب علم بين قاعدين، صاحب سُنَة بين مبتدعين، داع إلى مبنان بين دعاة إلى نيران، أمر بالمعروف، ناه عن المنكر، بين قوم المعروف لديهم منكر، وللمنكر عندهم معروف. وللنكر عندهم معروف. ولين ظرويست فاد من: السائرين لابن القيم ١٩٤/١-١٠ السائرين لابن القيم ١٩٤/١).

وللبحث صلة إن شاء الله، وأستغفر الله لي ولكم.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى اله وصحه ومن والاه.

تمييز وتمايز، لا عقد مقارنة، ولا سباق ومغامرة: هذا مقال أردت به أن أفصح عن حالين، وأصف قيه قومين. وأشير الى حال طائفتين،



الأول: حال الأسيلاف الصالحين وأهل الهداية من السابقين، والتاني: حال الخلف اللاحقين، والخلف المتأخرين، ليس لعقد مقارنة، ولا لإنشاء سباق ومغامرة، فإن بيننا وبين القوم مسافات بعيدة ومفاوز، أدت إلى تمييز بيننا وبينهم وتمايز، بسبب حرصهم على أمر الدين بينما نحن في تفريط وتجاوز، بل أردت نقل محاسنهم، ونشر عبير فضائلهم، دلالة على حالهم لن يرغب في صنيعهم. ومن يحب أن يعمل بعملهم ويقتدي بهم، وتحفيزا لما ضعف من الهمم، وإعلامًا بشأن تلك القمم، والمحاسن تروى وتنقل، والفضائل تجلى وتصقل، لاحياء الأسوة فينا والقدوة بهم، جعلنا الله ممن أسبل عليه جلابيب السترفي الدنيا، والعضو والتجاوز في الأخرة.

بلوغ السلف المنزل وتحقيق الموئل:

كان النبي صلى الله عليه وسلم قد علمه الله ما ثم يكن يعلم، وفضله على

العالمين، فحف شخصه بالعصمة، وشدّ أمرَهُ بِالتَّأْبِيدِ، ويسُر له التوفيق، وأَلْقَى على كلامه مهابة وغشاه بقبُول عظيم، وكساهُ حالاوةُ وطالاوة، فقلَ منه عددُ الكلام، مع تيسير الفهم وسهولة الإفهام، فلما شعر الصحابة بهذه النعمة عظموا هذه الميزة، أن كان فيهم رسول الله صلى الله عليه وسلم، فلم يضوتوا من أمره شيئًا الا عملوه، ولا من نهيه نهيًا إلا اجتنبوه، ولا من سننه سنة إلا وفؤها حقها، ولا من أَدُبِهِ آدابًا إلا رعوْها حقَّ رعايتها وأتموا نقصها، ولا من خلق من أخلاقه إلا تأسوا به وكملوا في أنفسهم وقصها، فلمًا حافظ القوم على آداب النبوة وأخلاق الإسلام في ذاك العهد الأول-عهد التشريع ونزول الوحي- وتُمسَكوا بِالأَفْتِداءِ بِنبينا صلى الله عليه وسلم تسبب ذلك في رفعة همتهم، وعلو عزيمتهم، وتأديبهم أنفسهم وزمها بالنصوص الشرعية، والتزامهم بالسنن النبوية، ورعايتهم ولها

#### رجُوع الأخلاف القيقرى ولزوتهم من القمة إلى السفح:

بعد ما ظهرت أنوار الإسلام الماحية لظلمة الضلال، وكشفت عن الدنيا الإفك والشرك والنزور والمحال، مضت هذه الحقبة المباركة وكأنها ومضة برق في ليل بهيم ما لبثت أن انطفأت وتلاشت، ولم يبق منها إلا أقل القليل. نعم، كان شيئًا كان ثم انقضى، فتناسخت القرون، وتعاقبت الأزمنة والسّنون، وأهمل المسلمون تربية الشباب والأشبال، وأضاعوا الأجيال بهذا الاهمال، فوقعوا من القمة إلى القاع، وهبطوا من العُلو إلى السَّفَال، فردُّوا الْحقّ وقبلوا التصليل، وصدقوا الأكاذيب والأباطيل، وعوَّل الْسُلمون على النزاع، واشتغلوا بالخلاف وتشاغلوا بالوقيعة والوقاع، حتى دبِّ إليهم الشقاق، وبدا في أخلاقهم النفاق، من أجل مُلَك ورياسة، ومناصب لا يسعى إليها صاحبُ فطنة وكياسة، فذهب الخير وولى مدبرًا، وحل الضير وأصبح الأمرُ مُفسرًا، والحال غير مبشر بِل مُنفَرًا، يعدُ بِالشِّرُ وبِحُلولِ السُّوءِ مُنْذرًا، ومن سُوء العاقبَة مُحَذِّرًا، لأنهم فقدُوا النظر الصّحيح، وعُدمُوا البّصر الرّجيح.

أساس الرجوع وسبب النخلف والغنوع،

كان أسَ ذلك وأساسه أنهم تركوا الإرث الضخم، وتجاهلوا الكنز الخبيء الدفين الفخم، وتقاعسوا عن الحد، وركنوا إلى الإيهام والوهم، وعوّلوا على أناس ليس لهم نهج مستقيم ولا عدالة مستفيضة، قد انكسرت فيهم أجنحة الخير فصارت مهيضة، وجعلوا أمر هؤلاء الأقوام سنَّة متَّبعة، ودَرِّيا مطروقا مع أنها كانت مبتدعة، فأضرُّوا بأنفسهم إضرارًا بينًا، وركبوا من عظائم الأمور شيئًا ليس هينًا، ومن نظر إلى الخلافة العباسية وقرأ تاريخها وكيف استحوذ الترك والبرامكة وغيرهم على الملك، واستولوا على شأن الخلافة حتى أوقعوا بالأمة الهُلك، فأصبحوا يسوسون الأمة العظيمة، ويقودون زمام أمة مجيدة ذات الأثار القديمة، وكان ذلك بعدما سلم الخلفاء لهم الحبل والخطام، وفوضوا إليهم القيادة والنزمام، وذهبت الأمة إلى حتفها، بعدما حققت الأمُجاد بغرُوها وفتّحها، وصاروا كمن وتمسكهم بالأحوال المرعية، حتى بلغوا المندروة من المجد، ووضوا بما تركهم عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم من العهد. لقد ربى فيهم النبي صلى الله عليه وسلم ملكة العلم، وصقل الذائقة والفهم، حتى حققوا المبدائع والمروائع، بعزم أكيد، وإخلاص شديد، وهمة طماحة بلغت العلياء، وناطحت السماء.

وقد أثنى الله عليهم الثناء العالى، وزكاهم بالكلام النفيس الغالي، وعدد أوصافًا لا يحقِّقها إلا الْمخلصون ولا يبلغ منتهاها من عباد الله إلا المخلصون، منها: قوتهم في دين الله وشدّتهم على أعداء الله عند الجهاد والدفاع عن دعوة الإسلام، ومنها: الرحمة التي سرت بينهم، وحملوها تجاه إخوانهم حتى صاروا كأنهم جسد واحد، ومنها: إخلاصهم وحسبتهم، وتضانيهم في حسن القصد، وتجويد العمل، وتخليص النوايا، حتى زكتُ نفوسُهم وطهرتُ قلوبهم، ومنها: احتهادُهم في العبادة، وتحقيق الذروة منها، وبلوغ الدرجة القصوى في عمارة الأوقات بالطاعة، والاشتغال بالصلاة وتلاوة القرآن والذكر وقيام الليل وقضائه في الركوع والسجود، وقد جُمعتُ هذه الأوصاف في آية واحدة فقال تعالى: ﴿ عُمَّنَّ رُسُلُ أَنَّهُ وَالَّذِينَ مَاهُ أَنِيَٰذَا عَلَى الكَفَالُو رُحَمَّا الْمِنْهُمُ الرَّهُمُ رُكُمَّا لَلْحُدَّا تَقُودَ فَصَلَا فِنَ الْمُورَوِقِ وَمِنْوَا السِينَاهُمُ فِي وُجُوهِهِ وَنَ ٱلنُّحُولُ ذَلِكَ مَثْلُهُمْ فِي ٱلنَّرْرِيقُ وَمُثَلَّعُمْ فِي ٱلنَّرِيعِةُ اخرج شطعة فالرية فاستغلط فاستوى على سُوقِهِ. يُعَجِبُ الزُّرَّاءِ لِيغِيطُ عِهُ الْكُفَّارُ وعِدَ اللَّهُ الَّذِينَ وعيالوا القنايدي وتهم تغايرة والبرا عظيثاء (الفتح: ٢٩).

ولا يكاد يحقق هذه المنزلة إلا من أوتي حظًا وافرًا من الإخلاص المتجرّد، والبصر النافذ، والمصبر الجميل، والاحتساب المتواصل، والمهمة العالية، والولاء المكين والحرص المتين على الإسلام والمسلمين، وتحقق بهم قوله تعالى: « هُوَ النِّي الْمُن يَعْمَلُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ والمسلمين، وتحقق بهم قوله تعالى: « هُوَ النَّذِي النَّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَ

.(\*\* 12

يحفر قبره بيده، أو ذهب إلى حتفه بظلفه، لأنه والى خلفه وتبرأ من سلفه، وصدق فينا قول الشاعر:

للا اعتقدتم أناسًا لا خُلُوم لهُم ضعفتُم وضيعتُم من كان يعتقدُ ولو جعلتم على الأحرار نعمتكم حمتكم السّادةُ الْدَكورةَ الْحَشُدُ قومٌ هم الُجُدُم والأنسابُ تجمعُهم والْجَدُ والأنسابُ تجمعُهم

اذا قريش أرادوا شد ملكهم

يغير قَحْطان لَمْ يبِرخُ بِهِ أُودُ يُغَدُّ الدَّبَارِ مِنَ الدِّبَارِ،

ومقتضى هذا البعد ابتعاد حال الشباب عن تحقيق الحضور وترك الانقطاع عن النظر الى أحوال السابقين والغياب، وعدم أخذ هؤلاء الشبيبة من الأخلاف بحال أولئك الأسلاف حتى شط بشبابنا المزار، واختلطت عليهم الأوزان والأغيار، واضطريت الأفكار وحارت الأبصار، وتبدلت القيم واتضعت الأفدار، وبعدت بهم الأماني عن إصلاح والمدير، وبدلا من أن يكونوا مقتدين بالنبي الديار، وبدلا من أن يكونوا مقتدين بالنبي ومُحبِّين نهج حفظة أحاديثه وأقواله، ومُحبِّين نهج حفظة أحاديثه وأقواله، ومُتبعين نقلة سننه وأفعاله، تركوا هذه ومُتبعين نقلة سننه وأفعاله، تركوا هذه بشرقي وغربي، وفارسي وأوربي، وكل ما هو بشرواسلامي وعربي،

لقد أقام أسلافنا أود الأدب بحيث لم يبتلوا بالأهواء المنكوسة، والأراء المنحوسة، لأنهم كانوا يتبعون السنن حيث دارث، ويتباعدون عن مظان الأهواء مهما مالث اليهم ودالث. ولأجل هذا كتب الله في قلوبهم الإيمان، ونجاهم من وساوس وخطوات الشيطان، وجعل لهم في كل غاشية من الفتنة درعًا من الصبر، وفي كل نازلة من النوازل واقيًا من الثبات، وفي كل مظلمة نورًا من الهداية، وفي كل مجهلة معلما من اليقين والعلم.

فقدان القدوة أحدث امتزاج الغير بالشره

هذا لون عجيب، وأمر غريب، من فتن آخر الزمان، سببه ترك القدوة وعدم تحقيق

الأسبوة، هو أنه قد امتزج العقوق بالبر، واختلط الخير بالشر، والتبس الحق بالباطل، وأصبح كثير من الناس لا يكاد يميز، ولا يجرأ على أن يميل إلى الحق ويتحيز، ولا يستطيع أن يفرق في بعض الأحيان بين ما ينفع وما يضر، وما يسرر وما يغر، حتى عجزت أهل الأذهان الذكية، وتاه بعض أصحاب الأفكار السوية والعقول القوية والأخلاق الأبية، فما بالك بمن دونهم.

وآفة زماننا أن هذا الاختلاط يبعث في الناس الحيرة، ويرسل عليهم الاضطراب وترك الخيرة.

وأحيانًا يعنر الْمُرْء من حوله لشدَة التباس الأمور وصعوبة اقتباس الْحَلَ وَوقُوعهم قَ الْغُرُور، وحينها يعز المهرب، وتصعب النجاة، ويضيق المخرج، ولا ينفع إلا التعلق بالله والعود بالجناب ولنزوم الأعتاب، وانتظار الفرج بعد ذلك من رب الأرياب.

إذا مرجت الحق بالباطل

جِوْزِتْ ما شَنْتَ على الفاهلِ وهيهما هرقٌ صحيحٌ لهُ

علامة تبدو إلى العاقل

كالتَبْرِ إِنْ تَمْزِجُ بِهِ فَضَةً جازتُ على كَلْ فَتَى جاهِل

وان تصادف صائفًا ماهرًا

ميزين المخض والحائل فإذا ما حضرت القدوة يسرت وسهلت، ووضحت وبينت، وجلت البصائر، وأنارت القُلوب والضمائر، وسهل أمرُ الله وتيسَر لهم معرفة الرحق من الباطل، لأنه كما تقول العرب: إذا جاء نهر الله بطل نهر معقل، وحينئذ لا يكاد يخفى الحال إلا على الذين لا خير فيهم كما قال تعالى: وَنَّ مَثَرُ الدُواَنِ عِنْدَ اللهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ الدَّين عَمْ اللهُ فِيهِ اللهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ الدَّين عَمْ اللهُ فِيهِ عَمْ الْأَنفال: ٢٣-٣٢).

وماذا على الشّمس الْمُنيرة بالضّحي إذا قصرتُ عنها ضعاف البصائر والحمد لله رب العالمين.





(مجلة مجمع الفقه الإسلامي لمنظمة المؤتمر الإسلامي بجدة- جـ١- ص٢٣٢).

> وسائل الإنعاش الطبية: وسائل الإنعاش عند الأطباء هي:

> (١) المنفسة (التنفس الصناعي):

المنفسة: هي جهاز يقوم بعمل الجهاز التنفسي بتحريك القفص الصدري فيحدث للمريض ما يُسمى بالشهيق والزفير.

(٢) جهاز مانع الذبذبات:

هذا الجهاز يعطي صدمات كهربائية لقلب اضطرب نبضه اضطرابا شديدا وتحول إلى ذبذبات بطينية، لا تدفع الدم من البطين إلى الأورطي.

(٣) جهاز منظم ضربات القلب:

الحمد لله الذي له ما في السماوات وما في الأرض وَلَـهُ الْحَمْدُ فِي الْأَحْسِرَةِ وَهُـوَ الْحَكِيمُ الْخَبِيرِ. والصَّلاةُ والسَّلامُ عَلَى نَبِيْنًا مُحَمَّدٍ، الَّذِي أَرْسَلُهُ ربه شاهدا ومبشرا ونذيرا وداعيا إلى الله بإذنه وسراجا منيرا.

أمَّا بَعْدُ؛ فإنَّ الكثير من النَّاسِ، وخاصة الأطباء الكرام. يريدون معرفة حكم رفع أجهزة الإنعاش عُن المريض، فأقول وبالله تعالى التوفيق؛

الإنْعَاشُ: هُوَ المعالِجةُ المكثفةُ التي يقومُ بها طبيبٌ، أو مجموعة من الأطباء لمساعدة الأجهزة الحياتية عند الإنسان وهي: (المخ-القلب- التنفس- الكلي- الدم) حتى تقوم بوظائفها، أو لتعويض بعض الأجهزة المعطلة بقصد الوصول إلى تفاعل منسجم بينها. (مجلة مجمع الفقه الإسلامي لمنظمة المؤتمر الإسلامي بجدة- جـ٢- ص٣٣٢)

حكم الإنعاش:

استخدام أجهزة الإنعاش واجبُ؛ وذلك لخطورة حالة المريض، ولأن حاجته لأجهزة الإنعاش أصبحت أمرا ضروريا كحاجته للطعام والشراب بحيث لو تركه فقد عرض نفسه للهلاك.

حُكُمُ رفع أجهزة الإنعاش عن المريض: سوف نذكر بعض فناوى العلماء ية رفع أجهزة الإنعاش عن المريض:

(١) اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء بالسعودية:

س: ما حُكمُ رفع أجهزة الإنعاش عن المريض المصاب بعجز شديد ولا يرجى شفاؤه؟

الجواب: جاء في قرار هيئة كبار العلماء رقم (۱۹۰) وتاريخ ۱٤١٩/٤/٦ هـ، في خصوص

حكم رفع أجهزة الإنعاش عن المريض: إذا قرر ثلاثة من الأطباء فأكثر رفع أجهزة الإنعاش عن مريض مصاب بعجز شديد مثل الشلل الدماغي ولا يرجى شفاؤه جاز رفعها عنه، ولكن لا يجوز الحكم بموته حتى يُعلم ذلك بالعلامات الظاهرة الدالة على موته. (اللجنة الدائمة- فتوى رقم: ٢٢٣٩ بتاريخ ١٤٢٣ /٥/١٩ هجرية).

(٢) مجمع الفقه الإسلامي لمنظمة المؤتمر الإسلامى:

إن مجلس مجمع الفقه الإسلامي المنعقد في دورة مؤتمره الثالث بعمان عاصمة المملكة الأردنية الهاشمية من ٨ إلى ١٣ صفر ١٤٠٧ هـ/۱۱ إلى ۱۱ أكتوبر ۱۹۸٦م. (قرار (٥) د ٧٠/٣) بعد تداوله في سائر النواحي التي أشيرت حول موضوع (أجهزة الإنعاش)، واستماعه إلى شرح مستفيض من الأطباء المختصين. قررما يلي:

يعتبرُ شرعاً أن الشخص قد مات وتترتب جميع الأحكام المقررة شرعا للوفاة عند ذلك إذا تبيئت فيه إحدى العلامتين التاليتين:

(أ) إذا توقف قلبه وتنفسه توقفا تاما وحكم الأطباءُ بأن هذا التوقف لا رجعة فيه.

(ب) إذا تعطلت جميع وظائف دماغه تعطلا نهائياً، وحكم الأطباءُ الاختصاصيون الخبراء بأن هذا التعطل لا رجعة فيه، وأخذ دماغه في التحلل. وفي هذه الحالة يسوغ رفع أجهزة الإنعاش الركية على الشخص وإن كان بعض الأعضاء كالقلب مثلا لا يزال يعمل آليا بفعل الأجهزة المركبة. (موسوعة أخلاقيات مهنة الطب- الدكتور/ محمد على البار واخرون- جـ٣. ص ٢٤١).

(٢) مجمع الفقه الإسلامي لرابطة العالم الح

يُستخدمُ هذا الجهاز عندما تكون ضربات القلب بطيئة جداً بحيث إن الدم لا يصل إلى الدماغ بكمية كافية أو ينقطع لفترة ثوان أو لدقيقة ثم يعود.

(مجلة مجمع الفقه الإسلامي لمنظمة المؤتمر الإسلامي بجدة- جـ٢- صـ٢٩٩:٢٩٧).

أثار بقاء أجهزة الإنعاش مدة طويلة بعد التأكد من موت الدماغ.

قامت وزارة الصحة بالملكة العربية السعودية بتكليف لجنة من الأطباء بعمل دراسة حول: (تشخيص حدوث الوفاة بغرض تحديد متى ترفع أجهزة الإنعاش)، وكان أحَدُ عناصر الدراسة السؤال التالي:

مًا هي الأضرارُ الناجمة عن إبقاء المريض مرتبطا بجهاز الإنعاش رغم ثبوت تلف دماغه النهائي؟

أولا: لأن في ذلك بذل جهد كبير فيما لا طائل تحته، بل يقرب من كونه نوعًا من العبث، والدراسات العلمية أثبتت أن من توفرت فيه كل شروط تشخيص موت الدماغ قد وصل إلى نقطة اللاعودة، وأن توقف بقية الأعضاء عن العمل لا بد أن يحدث بعده مدة.

ثانيًا: غرف العناية المركزة في كل مستشفيات العالم محددة العدد ومخصصة لإعطاء عناية متواصلة في كل ثانية حتى تستقر حالة الريض الصحية، وهم بحاجة ماسة لمثل هذه المراقبة والعنابة ووجود مريض تلف دماغه نهائيًا على هذه الأجهزة يحجز مكان مريض آخر يكون إنقاذ حياته ممكنا بإذن

ثالثاً: تكاليف العناية المركزة باهظة جدا سواء تحملتها الدولة أو الفرد. فمن الأولى انفاقها فيما يعود بالنفع على المريض أو أسرته بدلا من إهدارها بما لا جدوى منه. رابعًا؛ العاملون في وحدات العناية المركزة يصابون بالأحباط لعرفته بأن مآل جهودهم إلى ضياء ويُؤثرُ ذلك على مستوى عنايتهم بالمرضى الأخرين.

خامسا: تـزداد آلام أقـارب المريض وذويـه ومعاناتهم بتكرار رؤيتهم له جثة هامدة. (مجلة مجمع الفقه الإسلامي لمنظمة المؤتمر الإسلامي بجدة- جـ٣- ٢٨٥)

 احكم رفع أجهزة الإنعاش عن المريض الذي لا يُرجى شفاؤه

هل يجوز للفريق الطبي المعالج أن لا يضع مرضى السرطان على أجهزة الإنعاش والتنفس، أو إجراء مباشرة غسيل الكلى إذا تأكد وتيقن أنه لا يُرجى أي فائدة للمريض من ذلك؟

ومما يدل على جواز التوقف عن استعمال العلاج للمريض في حال الدلالة على أنه لا فائدة منه: ما حدث لعمر بن الخطاب رضي الله عنه عندما طُعن في المسجد، فأتي بنبيذ، فشربه، فخرج من جوفه، ثم أتي بلبن، فشربه، فخرج من جوفه، فعرفوا أنه ميت، ولم يقوموا بعلاجه؛ لأنهم علموا أن لا فائدة من العلاج، فهو في حكم الميت، وذلك يدل على أن الحياة المستعارة في حكم العدم في مثل هذا الحال.

والله تعالى أعلم.

مجلس الإفتاء والبحوث والدراسات الإسلامية بالأردن.

#### خلاصنة القول

إذا توقف دماغ الإنسان المريض عن العمل توقفاً تاماً، وَتَأَكَدُ ذلك بواسطة ثلاثة أو أكثر من الأطباء الثقات المتخصصين، من ذوي الخبرة، جاز رفع أجهزة الإنعاش منه، وإن كان القلب والتنفس يعملان بواسطة الأجهزة، وخاصة إذا كانت هذه الأجهزة تُكلفُ أهل المريض أموالا كثيرة فوق طاقتهم، ولكن لا نستطيع أن نحُكم عليه بالموت في الشرع حتى نتأكد من توقف القلب والتنفس توقفاً تاماً عن العمل بعد رفع أجهزة الإنعاش من الحسم.

وآخرُ دَعُوانًا أَنِ الحَمْدُ لِلَّهُ رِبِّ العَالِمِينَ.

(مُجمع الفقه الإسلامي، برابطة العالم الإسلامي، في دورته العاشر المنعقدة في مكة المكرمة، في الفترة من يوم السبت ٢٤ صفر ١٤٠٨ هـ الموافق ١٧ أكتوبر ١٩٨٧ م (قرار صفر ١٤٠٨ م (قرار رقم: ٤٩ (٢/ ١٠) تقرير (حصول الوفاة، ورفع أجهزة الإنعاش من جسم الإنسان)؛

قرر مجمع الفقه الاسلامي ما يلي:

الريضُ الذي رُكبت على جسمه أجهزة الإنعاش، يجوز رفعها، إذا تعطلت جميع وظائف دماغه تعطلاً نهائياً، وقررت لجنة من ثلاثة أطباء اختصاصيين خبراء،أن التعطل لا رجعة فيه، وإن كان القلب والتنفس لا يزالان يعملان آلياً، بفعل الأجهزة المركبة، لكن لا يحكم بموته شرعاً، إلا إذا توقف التنفس والقلب، توقفاً تاماً بعد رفع هذه الأجهزة. (موسوعة القضايا الفقهية المعاصرة للدكتور/ على السالوس - ص١٩٧).

( البحوث " يوضح وقت رفع أجهزة الإنعاش عن المريض وإعلان وفاته

أكدت أجنة الفتوى بمجمع البحوث الإسلامية، أن الشخص يعتبر شرعًا قد مات إذا توقف قلبه وتنفسه توقفًا تامًّا، وحكم الأطباء بأن هذا التوقف لا رجعة فيه، وإذا تعطلت جميع وظائف دماغه تعطلا نهائيًّا، وحكم الأطباء الاختصاصيون الخبراء بأن هذا التعطل لا رجعة فيه، وأخذ دماغه في التحلل، وفي هذه الحالة يسوغ رفع أجهزة الإنعاش المركبة على الشخص، يعمل آليًّا بفعل الأجهزة المركبة؛ وذلك وفقًا لقرار يعمل آليًّا بفعل الأجهزة المركبة؛ وذلك وفقًا لقرار مجمع الفقه الإسلامي المنعقد في دورة مؤتمره الثالث بعمان عاصمة المملكة الأردنية الهاشمية المهام.

وأضافت اللجنة في معرض ردها على سؤال: ما هي الحالات المرضية التي يجوز شرعًا فصل أجهزة التنفس الصناعي عنها، وما هي شروط وضوابط ذلك؟ وهل يلزم أخذ مَوْافِقة كتابية من أهل المريض من عدمه؟

أجابت: إن المعتبرية فصل الأجهزة هو حكم الأطباء الخبراء بأن هذا التعطل لا رجعة فيه، وعليه فلا يلزم أخذ موافقة كتابية من أهل الميت على ذلك.



بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم. أما بعد: فقد تحدثنا في المقالة السابقة عن نكاح الشغار، ونكاح السلمان من أهل الشرك، وحكم نكاح أهل الكتاب، ونستكمل فقه النكاح سائلين الله-عز وجل- أن يتقبل جهد المقل وأن ينفع به المسلمين.

#### العقوق الزوجية:

أولاً: حق الزوجة على الزوج:

١- الصداق

لغة: الصداق بفتح الصاد المهملة وكسرها، مأخوذ من الصدق لإشعاره بصدق رغبة الزوج في الزوجة، وفيه سبع لغات وله ثمانية أسماء يجمعها قوله:

صداق ومهر نحلة وفريضة

#### الماسا حباء وأجرثم عقر علائقه

والصداق: هو صداق المرأة، سمي بذلك لقوته وأنه حق يلزم- مقاييس اللغة (٣/ ٣٣٩)، المصباح المنيرفي غريب الشرح الكبير (١/ ٣٣٥).

شرعًا؛ وهوما يجعل للزوجة في نظير الاستمتاع بها- حاشية الصاوي على الشرح الصغير (٢/ ٤٢٨) الأرامة وتنا المشروعيته والمبانة تساكا

الأصبل في مشروعيته الكتاب والسنة والإجماع.

#### د/عزة محمد رشاد (أم تميم)

أما الكتاب: فقوله تعالى: وأَعِلَ لَكُم مَّا وَرَآهُ ذَالِكُمْ أَن تَستَغُوا بِأَمْوَلِكُمْ مُعْصِيْنِ غَيْرَ منابع ، (النساء: ٢٤)، وقال تعالى: ووَالْوَالْنِسَاةِ صَدُقَتِينَ عِلْهُ ، (النساء: ٤)، قال أبو عبيد: يعنى عن طيب نفس بالفريضة التي فرض الله تعالى، وقيل النحلة: الهبة والصداق في معناها، لأن كل واحد من الزوجين يستمتع بصاحبه وجعل الصداق للمرأة فكأنه عطية بغير عوض، وقيل نحلة من الله تعالى للنساء، وقال تعالى: وَ النَّهُ اللَّهُ الْجُورُهُ مِن فَريضَةً ، (النساء: ٢٤).

أما السنة: فروى أنس: ﴿أَنَّ رَسُولَ اللَّهُ صلى الله عليه وسلم رأى عَبُدُ الرَّحْمَن بْنَ عَوْف، وَعَلَيْهِ رَدْءُ زُعُضَرَانِ فَقَالَ النَّبِيُّ صلى اللَّه عليه وسلم: مَهْيَمْ؟ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهَ ا تَزَوِّجْتُ امْرَأَةَ قَالَ: مَا أَصْدَقَتِهَا؟ قَالَ: وَزُنَ نَوَاة مِنْ ذَهَبِ قَالَ: بَارَكَ اللَّهُ لِكَ أُولُم وَلُو

بِشَاةٍ». أخرجه البخاري (٥١٥٥) ومسلم (١٤٤٧).

وعنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أعْتَقَ صَفِيَّة وَجَعَلَ عِتْقَهَا صَدَّاقَهَا. أخرجه البخاري (٨٥- ١٣٦٥). ومسلم (٨٥- ١٣٦٥). وأحمع المسلمون على مشوعية الصداة، في أحمع المسلمون على مشوعية الصداة، في

وأجمع المسلمون على مشروعية الصداق في النكاح.

قال ابن المنذر: وأجمعوا أن للمرأة أن تمنع من دخول الزوج عليها حتى يعطيها مهرها-الإجماع لابن المنذر (ص: ٣٩).

#### حكم الزواج يفير صداق:

اختلف الفقهاء في حكم الزواج بغير صداق على قولين:

القول الأول: ذهب جمهور الفقهاء: المالكية والشافعية والحنابلة وغيرهم إلى أن الصداق واجب، وإن اشترط عدم الصداق فالنكاح صحيح والشرط فاسد.

واستدلوا على ذلك وجوب الصداق بما يأتي:

قول الله تعالى: ﴿ وَمَاتُواْ السِّلَةَ صَدُقَتِهِنَّ غِلَّهُ ﴾ (النساء: ٤).

وقوله: «فَنَاتُوهُنَّ أَجُورَهُرَّ فَرِيضَةً » (النساء: ٢٤).

#### وجه الدلاله:

هذا أمرٌ من الله أزواج النساء المدخول بهن والمسمَّى لهن الصداق، أن يؤتوهن صدُقاتهن، دون المطلقات قبل الدخول ممن لم يسمَ لها في عقد النكاح صداق- تفسير الطبري (٧/ ٥٥٤).

وحجتهم في جواز النكاح بغير صداق: قول الله تعالى: ﴿ لَا جُنَاحَ عَلَيْكُ إِنْ طَلْفَةُ ٱلْلِئَاءَ مَا لَمْ تَمَسُّومُنَّ أَوْ تَفْرِسُوا لَهُنَّ فَرِضَةً ﴾ (البقرة: ٢٣٦).

القول الثاني: ذهب بعض الحنفية وشيخ الإسلام ابن تيمية، أن الصداق شرط في صحة عقد النكاح، فإن لم يسم صداقًا فالنكاح باطل.

واستدلوا على ذلك بما يأتي: قول الله تعالى: ﴿ وَأُجِلَ لَكُمْ مَّا وَزَّلُهُ دَلِكُمْ أَنْ سَعْواً الْمُولِكُمْ ﴾ (النساء: ٢٤).

وجه الدلالة: دلت الآية على وجوب النكاح، فمن طلب النكاح بلا مهر لم يفعل ما أحل الله- مجموع الفتاوى (٣٤/ ١٢٦) أقوال أهل العلم في السالة،

أولًا: من قال بوجوب الصداق وإن اشترط عدم الصداق فالنكاح صحيح والشرط فاسد:

قال ابن همام في فتح القدير (٣٠٤/٣): ويصح النكاح وإن لم يسم فيه مهرًا.

قال الحطاب في مواهب الجليل (٤٨١/٣): في معرض ذكره لأركان النكاح، وأما الشهود والصداق فلا ينبغي أن يعدا في الأركان ولا في الشروط لوجود النكاح الشرعي بدونهما.

قال الشيرازي في المهذب (٣/١٨): المستحب أن لا يعقد النكاح إلا بصداق، لما روي عن سعد بن سهل رضي الله عنه أن امرأة قالت: وقد وهبت نفسي لك يا رسول الله صلى الله عليه وسلم فرد في رأيك، فقال صلى الله عليه وسلم: قال صلى الله عليه وسلم: اطلب ولو خاتما من حديد، فذهب وسلم: اطلب ولو خاتما من حديد، فذهب فلم يجئ، فقال رسول الله صلى الله عليه فروجه بما معه من قرآن، أخرجه البخاري فزوجه بما معه من قرآن، أخرجه البخاري ويجوز من غير صداق لقوله تعالى: ولا ذلك أقطع للخصوصية ويجوز من غير صداق لقوله تعالى: ولا معام الله المناق ال

جاء في السيل الجرار (٢٨١/٢)؛ لم يرد ما يدل على أن المهر شرط من شروط العقد أو ركن من أركانه، وأما قوله سبحانه؛ وأركانه، وأما قوله سبحانه؛ وأكن حَمَّمُ أَنَّ مَسَّنُوهُمُ أَنَّ مَسَّنَهُمُ الله واجب للمنكوحة لا يجوز أخذ مطلقها منه ولو كان العقد لا يصح إلا بالمهر لم يقل الله عز وجل: ولا جُناح عَلَيْكُمُ إن طَلَقْتُمُ النَّسَاءَ مَا لَمُ تَمَسُّوهُمُ أَوْ تَقُرضُوا لَهُنَّ قَرِيضَةً ،؛ هذه الأية تفيد أن العقد قد يقع قبل فرض المهر.

جاء في الشرح الممتع (٢٩٥/٥): وهو واجب في كل عقد نكاح، أما إذا اشترط عدم المهر، فالمذهب أن النكاح صحيح والشرط فاسد ولها المهر.

وقول شيخ الإسلام: إن النكاح باطل لا يصح-إذا شرط عدم المهر- قال لأن الله تعالى إنما أباح ما سوى المحرمات بشرط، فقال: «وَأُحِلَّ لَكُمْ مَا وَرَاءَ دَلِحُمْ أَنْ سَنَعُا فَقَالَ: «وَأُحِلَّ لَكُمْ مَا وَرَاءَ دَلِحُمْ أَنْ سَنَعُا فَقَالَ: «وَأُحِلَّ لَكُمْ مَا وَرَاءَ دَلِحُمْ أَنْ سَنَعُا أَنْ النكاح مع شرط انتفاء المهر لم يكن هناك فرق بين النبي صلى الله عليه وسلم وبين غيره في جواز النكاح بالهبة إلا في اللفظ والألفاظ لا عبرة لها بل العبرة بالمعاني. فانيا: من قال الصداق شرط في صحة عقد النكاح، فإن لم يسم صداقًا فالنكاح باطل.

قال الكاساني في بدائع الصنائع (٢/٣٠٤): في ذكره لشروط النكاح: ومنها المهر، فلا جواز للنكاح بدون المهر عندنا... ثم حكى الخلاف في المسألة - إلى أن قال: ولنا قوله تعالى: وأمل لكم ما وراة ذلك أن أن أن أن سبحانه وتعالى أن أن أما وراء ذلك بشرط الابتغاء بالمال ودل أنه لا جواز للنكاح بدون المال.

قال شيخ الإسلام في مجموع الفتاوى (٣٤) ومن تزوج بشرط أنه لا يجب مهر فلم. يعتبر الذي أذن الله؛ فإن الله إنما أباح العقد لمن يبتغي بماله محصنا غير مسافح كما قال تعالى: ﴿وَأُحلُ لَكُمْ مَا وَرَاءَ مُسَافِح كما قال تعالى: ﴿وَأُحلُ لَكُمْ مَا وَرَاءَ مُسَافِح كما قال تعالى: ﴿وَأُحلُ لَكُمْ مَا وَرَاءَ مُسَافِح كما قال تعالى: ﴿وَأُحلُ لَكُمْ مَا وَرَاءَ مُسَافِحِينَ فَيْرَ مُلْكِمْ مُحْصِنِينَ غَيْرُ مُسَافِحِينَ ، فمن طلب النكاح بلا مهر فلم يفعل ما أحل الله وهذا بخلاف من اعتقد أنه لا بد من مهر؛ لكن لم يقدره كما قال تعالى: ﴿لا تعالَى: ﴿لا تعالى: ﴿لا تعالى: ﴿لا تعالى: ﴿لا تعالَى: ﴿لا تعالى: ﴿لا تعالَى الله تعالى: ﴿لا تعالَى: ﴿لا تعالَى: ﴿لا تعالَى: ﴿لا تعالَى الله تعالى: ﴿لا تعالَى الله تعالى: ﴿لا تعالَى الله تعالَى الله تعالى: ﴿لا تعالَى الله تعالى: ﴿لا ت

مَا لَمْ تَمَسُّوهُنُ أَوْ تَضْرِضُوا لَهُنَّ هَرِيضَةَ، فهذا نكاح المهر المعروف وهو مهر المثل. تعقيب وترجيح

ما ذهب إليه جماهير العلماء من أن النكاح صحيح مع انعدام الصداق - إذا رضيت

الزوجة - هو ما أرجحه، لأن الجمهور استدل بقول الله تعالى: ﴿ لَا حُمَاعَ عَلَيْكُو إِنَّ اللّهُ تَعالَى: ﴿ لَا حُمَاعَ عَلَيْكُو إِنَّ اللّهُ الْمَالَةُ مُا لَمْ مَسْعُهُ ﴾ (البقرة: ٢٣٦)، فموضع الدليل من هذه الآية؛ أن الله تعالى قد أثبت النكاح مع قرك الصداق، وجوز فيه الطلاق والطلاق يكون من نكاح صحيح، والله تعالى أعلم.

سُئِلْتُ عَائِشَةً زَوْجَ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم كَمْ كَانَ صَدَاقُ رَسُولِ الله صلى الله عليه عليه وسلم؟ قَالَتُ: كَانَ صَدَاقُهُ لأَزْوَاجِهِ عَلَيه وسلم؟ قَالَتُ: كَانَ صَدَاقُهُ لأَزْوَاجِه ثَنْتَيْ عَشْرَةَ أُوقَيْةً وَنَشًا قَالَتُ: اَتَدْرِي مَا النَّشُّ؟ قَالَ قُلْتُ: لا قَالَتُ: نَصْفُ أُوقَيْةً وَتَلْكَ خَمْسُ مائة درْهَم فَهَذَا صَدَاقُ رَسُولِ الله صلى الله عليه وَسلم لأَزْوَاجِه- أَخْرِجِه مسلم (١٤٢٦). الأوقية: أربغون درهمًا – شرح مسلم (٢٣٣/٥).

حديث سهل بن سعد الساعدي، وفيه: « ... اذْهَبُ فَقَدْ مُلْكَتَهَا بِمَا مَعَكَ مِنْ الْقُرْآنِ » -. متفق عليه . وقد تقدم تخريجه .

- حديث أنس بن مالك وفيه أن عبد الرحمن بن عوف قال لرسول الله صلى الله عليه وسلم؛ إنّي تَزُوّجُتُ امْرَأَةَ عَلَى وَزُنِ نَوَاةً مِنْ ذَهِبٍ فَقَالَ صلى الله عليه وسلم؛ فَبَارَكُ الله لُكُ أَوْلُمْ وَلَوْ بِشَاةٍ، متفق عليه. وقد تقدم تخريجه.

- وعن أنس قال خطب أبو طَلْحَة أَمُ سُليْم فقالت والله ما مثلك يا أبا طلحة يُردُ، وَلَكِنْكَ رَجُلُ كَافِرُ وَأَنَا امْرِأَةٌ مُسْلَمَةٌ، وَلا يحلُ لي أَنِ أَتَـزَوْجَكَ فَإِنْ تُسُلِمَ فَذَاكَ يحلُ لي أَنِ أَتَـزَوْجَكَ فَإِنْ تُسُلِمَ فَذَاكَ مَهْرِي، وَمَا أَسُأَلُكَ غَيْرَهُ فَأَسْلَمَ فَكَانَ ذَلِكَ مَهْرَى، وَمَا أَسُأَلُكَ غَيْرَهُ فَأَسْلَمَ فَكَانَ ذَلِكَ

تقدم أن الصداق حقُّ للمرأة شُرع لها لتنتفع به، ولم يرد دليل من كتاب أو سنة يحد أكثر المهر أو أقله.

ومن أهل العلم من قدره لكن لا دليل على التقدير من كتاب ولا سنة ولا إجماع ولا قياس.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى. والحمد لله رب العالمين.



## عزاء واعتذار

أما العزاء فلإخواني أنصار السنة المحمدية عمومًا ولأهل أخي الشيخ عادل عرفة عضو وخادم التوحيد بفرع أنصار السنة المحمدية بفرع كفر الحاج شربين خصوصًا رحمه الله رحمة واسعة.

وأما الاعتدار فلتأخر المجلة في تقديم واجب العزاء في أخي عادل رحمه الله، ولعل عذرنا في ذلك ما استقرفي قلوبنا أن المصاب مصابنا فضلاً عن تزاحم أعمال الجمعية في مرحلتها التاريخية من توفيق أوضاع وأعمال المجلس، وغير ذلك؛ فلم ننتبه أن ذلك لا يعفينا من واجب المواساة والعزاء لأهل بيته الأقربين، وعلى أي حال فإننا نقول لأولاده: يا أبناءنا! والدكم أخونا، ومصابكم مصابنا.

ودعاؤنا له موصول إن شاء الله وأخلاقه وجهوده وخدمته وبذله وسلوكه كافية لسلب قلوبنا، وأكبر من الوفاء بمكافئتنا، فعلى أخينا رحمات الله تترى، وربنا الكريم نسأل أن يكتب له من كل خير سأل منه رسولنا والصالحون لأموات المسلمين إنه خير مسؤول وأكرم مأمول، والحمد لله رب العالمين.

إخوانه بالمركز العام لأنصار السنة المحمدية.

### عزاء واجب

توقيق يوم الأحد ١٥ جمادى الأولى ١٤٤٣هـ الشيخ/ طه إبراهيم حشيش؛ إمام وخطيب المجمع الإسلامي بمركز الستامون بمحافظة الدقهلية، وعضو مجلس إدارة جمعية أنصار السنة المحمدية بمركز الستامون منذ تأسيس الجمعية بمركز الستامون منذ تأسيس الجمعية بمركز الستامون سنة ١٩٩٦م، ويشهد له الجميع بالزهد والورع والتقى، وكان حريصًا على صيام نبي الله داود عليه السلام - حتى لقي ربه. وهو شقيق المحدّث الشيخ علي إبراهيم حشيش. نسأل الله له المغفرة والرحمة.

#### Upload by: altawhedmag.com



الحمد لله رب العالمين. والصلاة والسلام على سيد الأولين والآخرين.

أما بعد : فما زلنا في غزوة بدر الكبرى، وبعد أن استشار النبي صلى الله عليه وسلم أصحابه رضي الله عنهم ندب رسول الله صلى الله عليه وسلم الناس، فانطلقوا نحو بدر؛

وعن أنس رضى الله عنه: فندب رسول الله صلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وسَلَّمَ النَّاسِ، فَانْطَلْقُوا حَتَّى نَرْلُوا بَدْرًا، ووردت عليهم روايا قريش، وفيهم غُلامُ أَسُودُ، فَأَحُدُوهُ؛ فَكَانُوا يِسْأَلُونُهُ عَنْ أَبِي سُفْيَانَ، وَأَصْحَابِهِ؛ فَيَقُولُ؛ مَا لَى عَلَمُ بِأَبِي سُفْيَانَ، وَلَكُنْ هَذَا أَبُو جَهُل، وَعُثْبَهُ، وَشَيْبَهُ، وأُمَيَّةُ بِنُ خَلَف، فَإِذَا قَالَ ذَلِكَ صَرِيُوهُ. فَقَالَ: نَعَم، أَنَا أُخْبِرُكُم، هَذَا أَبُو سُفْيَانَ، فَإِذَا تَرَكُوهُ؛ فَسَأْلُوهُ، فَقَالَ؛ مَا لَى بِأْبِي سُفْيَانَ عَلْمُ، ولكن هذا أبُو جَهَل، وعُثِيةً، وشَيِّبَةً، وأُميّةً بَنُ خُلْف، فِي النَّاس، فَإِذَا قَالَ هَذَا -أَيْضًا-ضَرَيُوهُ، وَرَسُولُ الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَائِمُ يُصَلِّي، فَلَمَّا رَأَى ذَلْكَ انْصَرَفَ، قَالَ: ﴿ وَالَّذِي نَفْسَى بِيَده، لَتَضُرِيُوهُ إِذَا صَدَقَكُم، وتَتْرَكُوهُ إِذَا كَذَبِكُم ، قَالَ: فَقَالَ رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم: «هذا مصرع فلان،، قَالَ: وَيَضَعُ يَدُهُ عَلَى الْأَرْضِ وَهَاهُنَا، هَاهُنَا ، قَالَ: فَمَا مَاطَ أَحَدُهُمْ عَنْ مُوضَع يَد رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم. (صحيح مسلم .(1449

ثُمَّ قَالَ: سيرُوا وَأَبْشُرُوا، فَإِنَّ اللَّهَ تَعَالَى قَدُ وعَدني إحُدى الطَّائِفَتَيْنِ.

وعن أنس قال: كُنّا مَعَ عُمْرَبِينُ مَكُة وَالْدِينَة... ثُمْ أَنْشَأَ يُحَدُّثُنَا عَنْ أَهَلِ بَدْرٍ، قَقَالَ: إِنْ رَسُولَ اللّه صَلّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلْم، كَانَ يُرِينًا مَصَارِعَ أَهْلِ بَدْرٍ، بِالْأَمْسِ، يَقُولُ: هَذَا مَصَرِعُ فَلَانٍ عُدَا، إِنْ شَاءَ اللّهُ ،، قَال: فَقَالَ عُمْرُ: فَوَالَّذِي بَعْتُهُ بِالْحَقِّ مَا أَخْطُوُوا الْحُدُودَ الْتَي حَدُّ رَسُولُ الله صَلّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسُلْمٍ. (صحيح مسلم ٢٨٧٣).

وَعَنْ عَلَيْ رَضِي اللّه عنه سار رَسُولُ اللّهِ صَلّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ إلى بَدْرِ، وَبَدْرُ بِئُرْ؛ فَسَيْقَنَا اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ إلى بَدْرِ، وَبَدْرُ بِئُرْ؛ فَسَيْقَنَا الشَّركِينَ إليها؛ فَوَجَدْنَا فَيها رَجُلَيْنِ مِنْهُمْ، أَحَدُمُاهُ فَجَعَلْنَا نَقُولُ لَهُ؛ كُم الْقَوْمُ ﴿ فَيَقُولُ؛ هُمْ وَاللّه كثيرٌ عدَدُهُمْ، شَديدٌ بَاسَهُمْ؛ فَجَعل الْسَلْمُونَ إِذُ قَالَ ذَلْكَ صَرَبُوهُ، حَتَّى ائْتَهُوا بِهِ إلى النَّبِي صَلّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ فَقَالَ لَهُ: ﴿ كُم الْقَوْمُ ﴿ قَالَ ذَلْكَ عَلَيْهِ وَسَلّمَ فَقَالَ لَهُ: ﴿ كُم الْقَوْمُ أَنْ يُخْبِرُهُ كُمْ هُمْ، اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ سَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللّهُ عَلَيْهُ وَسِلْمَ اللّهُ عَلَيْهُ وَسَلّمَ اللّهُ عَلَيْهُ وَسَلّمَ اللّهُ عَلَيْهُ وَسُلّمَ اللّهُ عَلَيْهُ وَسُلّمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَسُلّمَ اللّهُ عَلَيْهُ وَسُلّمَ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَسُلّمَ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَمْ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَمْ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَالَهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَالَهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ ا



وفي هذا السياق فوائد:

١- الروايا: حوامل الماء أي ورعاتها

٢- وقوله: ﴿ فَمَا مَاطُ أَحِدُهُمْ ۚ أَيْ: فَمَا بِعُدُ مصرعُ أحدهم عن موضع إشارة يده صلى الله

٣- وفي ضرب أصحاب النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وسلم غلام قريش؛ ليسألوه، جواز تهديد المتهم وتخويفه ليصدق.

٤- وجواز ضرب الأسير من العدو لعنى يوجب ذلك، ويستخبر ما عنده من سر العدو.

٥- ويحتج به في تهديد الحكام للمتهمين ليصدقوا عن أحوالهم، وينكشف لهم تهمتهم. (فتح المنعم (٧٠/٧)، وإكمال المعلم (١٣٧/٦).

وقيده الخطابي فقال: وفيه دليل على جواز ضرب الأسير الكافر إذا كان في ضربه طائل. (معالم السنن ٢/٢٨٢).

٦- انصرافه صلى الله عليه وسلم من الصلاة فيه استحباب تخفيفها إذا عرض أمرفي أثنائها.

٧- وفيه معجزتان إحداهما: إخباره صلى الله عليه وسلم بمصرع جبابرتهم فلم يبرح أحد

الثانية: إخباره صلى الله عليه وسلم بأن الغلام الذي كانوا يضربونه يصدق إذا تركوه ويكذب إذا ضربوه وكان كذلك في نفس الأمر والله أعلم. (شرح النووي على مسلم ١٢٦/١٢).

٨- فيه دليل على أن المتهم إذا أقربما يتهم به يترك ضربه ويصدق في الظاهر. (شرح سنن أبي داود لابن رسلان (٥٠٧/١١).

٩- فيه: ما كان عليه صلى الله عليه وسلم من شغل أوقاته بالصلاة النافلة حتى في وقت الشدة. (فتح المنعم (٢٥٠/٧)

١٠- وفيه: أن المصلى إذا كان في صلاته؛ فتكلم عنده القوم ففهم ما يقولونه لم تبطل صلاته: لأن رسول الله- صلى الله عليه وسلم- فهم ما جرى الأصحابه مع الغلام، وأجابهم بعد انقضاء صلاته بما دل على أنه فهم ما جرى لهم.

(IKeal - 0/077).

١١- ويستفاد من حديث أنس عن عمر تعليم

الكبار للصغار ورواية المغازي لهم. وفيه رواية صحابي عن صحابي.

١٢- المصرع: موضع المصروع، وهو الملقى على الأرض، وإخبار الرسول صلى الله عليه وسلم بذلك من أعظم المعجزات الدالة على صدقه. (كشف المشكل لابن الحوزي (١٤٨/١).

#### مشورة صائبة من سعد:

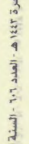
قَالَ ابْنُ إِسْحَاقَ: فَحَدَّثَني عَبْدُ اللَّه بْنُ أبي بَكْرِ، أَنَّهُ خُدُثُ أَنَّ سَعْدَ بُنَ مُعَادَ قَالَ يَا نَبِي اللَّه ألَّا نَبْنِي لِكَ عَرِيشًا تَكُونُ فِيهِ وَنُعِدُّ عِنْدَكَ ركَانِيكَ، ثُمَّ نُلْقَى عَدُونًا، فَإِنْ أَعَزَّنَا اللَّهُ وَأَظْهَرَنَا عَلَى عَدُونًا كَانَ ذَلِكَ مَا أَخْبَنْنًا، وَإِنْ كَانَتَ الْأَخْرَى جُلسْتُ عَلَى رَكَائبِكَ فَلحَقْتَ بِمَنْ وَرَاءَنَا مِنْ قَوْمِنًا، فَقَدْ تَخَلُّفَ عَنْكَ ٱقْـوَامٌ مَا نَحْنُ بِأَشَدُ حُبًّا لِكَ مِنْهُمْ، وَلَوْ ظَنُّوا ٱثِّكَ تَلْقَى حَرْبًا مَا تَخَلَفُوا عَنْكَ، بَمْنَعُكَ اللَّهُ بِهِمْ يُنَاصِحُونَكَ وَيُحَاهِدُونَ مَعَكَ فَأَثْنَى عَلَيْهِ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خَيْرًا وَدَعَا لَهُ بِخَيْرٍ، ثُمَّ بُني لرسول الله صلى الله عليه وسلم عريش كان فيه. (السيرة لابن كثير (٢٠٣/٢).

وبشهد له حديث ابن عباس الأتي، وفيه فضيلة لسعد رضى الله عنه.

ليلة بدر: كانت ليلة الجمعة السابع عشر من شهر رمضان وهناك أشياء بارزة في هذه الليلة منها ما يلي:

١- دعاء النبي صلى الله عليه وسلم: قال على رضى الله عنه في حديثه السابق: ثُمَّ إِنَّهُ أَصَابِنَا مِنَ اللَّيْلِ طَشُّ مِنْ مَطْرٍ، فَانْطَلْقُنَا تَحْتُ الشَّجِر وَالْحَجَفَ تُسْتَظِلُ تَحْتَهَا، مِنَ الْمَطِّرِ، وَبَاتَ رَسُولُ الله صلى الله عَليْه وَسَلَّمَ يَدْعُو زَيَّهُ عَزَّ وَجَلَّ، وَيَقُولُ: ﴿ اللَّهُمَّ إِنَّكَ إِنْ ثُهُلِكُ هَذِهِ الْفَئَّةَ لَا تُعْبَدُ و قَالَ: فَلَمَّا طُلِّعَ الْفُجُرُ نَادَى: ﴿ الْصَلاةَ عِبَادُ الله ، فجاء النَّاسُ من تَحْت الشَّجَر، وَالْحَجَف، قَصلَى بِنَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، وحرض على المقتال. (مسند أحمد (٩٤٨) واسفاده صحیح). علی ملت مال محد

عن عند الله بن عناس، قال: حَدَّثني عُمَرُ بنُ الْخُطَّابِ، قَالَ: لَمَّا كَانَ يَوْمُ يَدُرِ نُظُرَ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم إلى المشركين وهم ألف،



اللَّهِ. وَهَدُا مِنْ فَصْلِ اللَّهِ وَرَحْمَتِهِ بِهِمْ وَنِعَمِهِ عَلَيْهِمْ.

المطرا ويُتزلُ عَلَيْكُمْ مِنَ السّمَاء مَاءُ ، أَي المطرا الذي أصابَهُم تلك اللّيلة، فحبس المُشركِين أنْ يَسبقوا إلى المَاء، وَخُلَى سَبيل المُسْلِمِينَ إليه اليُطهركُمْ بِهِ وَيُدُهبَ عَنْكُمْ ويُثبَت المُسْلِمينَ اللّيه اليُطهركُمْ بِهِ وَيُدُهبَ عَنْكُمْ ويُثبَت بِحَرْ الشّيطان. وليربط على قلوبكُمْ ويُثبَت بِعالافدام أي ليُدُهب عَنْكُمْ شَكَ الشّيطانِ بِهالافدام أي ليُدُهب عَنْكُمْ شَكَ الشّيطانِ للتَّحْويفه إياهم عدوهم، واستجلاد الأرض للهم، حتى انتهوا إلى منزلهم الذي سبقوا اليه عدوهم. والريد (٢٢/٤)، واليه عدوهم. (٢٧/٤).

وفي هذه الأحداث فوائد؛ منها أن الدعاء من أسباب النصر والتمكين، وفيها أهمية الأخذ بالأسباب من حيث الدعاء واتخاذ القبة وملازمة أبي بكر للنبي صلى الله عليه وسلم؛ ليكون ثاني اثنين في الدعاء ورفع الرداء على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وفيه قوة يقين أبي بكر رضي الله عنه وتأييد الله للمؤمنين بالمطر؛ فكان نافعًا لهم مضرًا لأعدائهم.

قال الخطابي: لا يجوز أن يتوهم أحد أن أبا بكر كان أوثق بريه من النبي صلى الله عليه وسلم في تلك الحال، بل الحامل للنبي صلى الله عليه وسلم على ذلك شفقته على أصحابه وتقوية قلوبهم؛ لأنه كان أول مشهد شهده؛ فبالغ في التوجه والدعاء والابتهال لتسكن نفوسهم عند ذلك؛ لأنهم كانوا يعلمون أن وسيلته مستجابة، فلما قال له أبو بكر ما قال كفّ عن ذلك، وعلم أنه استُجيب له لما وجد أبو بكر في نفسه من القوة والطمأنينة، فلهذا عقب بقوله؛ «سيهزم الجمع» انتهى، وقد كان النبي صلى الله عليه وسلم في تلك الحالة في مقام الخوف وهو أكمل حالات الصلاة، وجاز عنده أن لا يقع النصريومئذ لأن وعده بالنصر لم يكن معينًا لتلك الواقعة وإنما كان مجملاً، هذا الذي يظهر. (فتح الباري ٢٨٩/٧).

وفيها فوائد أخرى تكملها في العدد القادم-إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين. وأصحابُهُ ثلاثُ مائة وتسعة عشر رجلا، فاستقبل نبي الله صلى الله عليه وسلم القبلة، ثم مد يديه، فجعل يهتف بريه، اللهم أنجِرْ لي ما وعدتني، اللهم أن ما وعدتني، اللهم أن مأ أهل الإسلام لا تُعبد في الأرض، فما زال يهتف بريه، ماذا يديه مستقبل القبلة، يهتف بريه، ماذا يديه مستقبل القبلة، حتى سقط رداؤه عن متكبيه، فأتاه أبو بكر فأخذ رداءه، فالقاه على متكبيه، فأتاه أبو المتزمه من ورائه، وقال: يا نبي الله، كفاك مناشدتك ربك، فإنه سينجِرْ لك ما وعدك، فاشتجاب لكم أني ممدّكم بالف من الملائكة فاستجاب لكم أني ممدّكم بالف من الملائكة مردوين، (الانفال: ٩) فأمدة الله بالملائكة.

٢- الثماس:

فقال الله تعالى: ﴿ إِذْ يُغَشِّيكُمُ النَّعَاسَ آمَنَهُ مِنْهُ ، قَالَ ابن كثير : يُذَكِّرُهُمُ اللَّهُ بِمَا أَنْعَمَ مِنْ إِلْقَائِهِ النَّعَاسَ عَلَيْهِمْ، أَمَانًا مِنْ حَوْفِهِمُ اللَّهُ بِمَا أَنْعَمَ حُوْفِهِمُ اللَّهُ عِمْ مَنْ كَثَرَة عَدُوْهِم خُوْفِهِمُ اللَّهُ عَدُوهِم مَنْ كثرة عَدُوهِم وَعَنْ عَلَيْ، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، وَعَنْ عَلَيْ، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ : مَا كَانَ فِينًا قَارِسٌ يَوْمَ بَدْرِ غَيْرًا لِمُقْدَاد. وَلَقَدْ رَايْتُنَا وَمَا فِينًا إِلَّا نَائِمٌ إِلَّا رَسُولَ اللَّهُ وَسُلَى تَحْتُ شَجَرَة وَلَكَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسُلَم، يُصَلّى تَحْتُ شَجَرَة وَيَبَكِي حَتّى أَصْبَحَ. (مسند أحمد (١٦٦١) وَيَبْكِي حَتّى أَصْبَحَ. (مسند أحمد (١٦٦١)

وَعَنْ عَبْدَ اللَّهِ بِنْ مُسْعُودٍ، رَضِيَّ اللَّهُ عَنْهُ، أَنْ قَالَ: النَّهُ عَنْ اللَّهِ. أَتْقَتَالُ أَمَنَهُ مِنَ اللَّهِ.

وَكَانَّ ذلك كان سجية لِلْمُوَّمنِينَ عِنْدَ شَدُّةِ الْمُوَّمنِينَ عِنْدَ شَدُّةِ الْبَاسِ لتَكُونَ قُلُوبُهُمْ آمنة مُطْمَئنَّة بِنَصْر

الشيخ؛ معاوية محمد هيكل

Him side, the sales of often of the to see the

in die totale cal thing a

such that we will se going to the

المنحث على زيك وهو يا الكوي م

(HEALITT) (mountain) (0/AY).

ede chelinmond Hear evelor the

بال الساعة موعد في والساعة الحي وأمر

places of the mile the also only

الله الله عنه يكر رضي الله عنه

الله المراحين بالمثل الكان فالما لهم

الل التطابي لا يجوز أن يتوهم أحد أن

ابا يك كان أوثق بويه من الأبي صلى الله

عليه وسلم إلا ثلك الحال، فإن الحافل الثبي الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعد:

Wathing.

فقد اختص الله نبيه محمدًا بجملة من الخصائص، لم يُخصُّ بها أحدًا قبله من الأنبياء؛ تكريمًا لقامه بين الأنبياء، وتشريفًا لمكانته بين الرسل، كيف لا وهو خاتم الأنبياء والمرسلين، وهو خير خلق

إن إثبات المزايا والخصائص التي ميَّز الله عز وجل بها نبيه محمدًا صلى الله عليه وسلم، والأخلاق التي زينه بها صلى الله عليه وسلم، واعتقاد اختصاصه بهذه الكمالات؛ واجب شرعًا تتوقف عليه صحة عقيدة السلمين، كما صرح بذلك العلماء؛ لأن الله تبارك وتعالى تولى بيان هذه المرتبة العالية الرسول الله صلى الله عليه وسلم في وضوح وجلاء، كما بينته سنة النبي صلى الله عليه وسلم المتواترة، وكذا إجماع العلماء.

إن تبيان أسرار هذه الخصائص العظمي كان أحد المهام التي كلف الله عز وجل رسوله صلى الله عليه وسلم وخليله محمدًا عليه الصلاة والسلام ببيانها، فقال عز وجل مخاطبًا إياه، ﴿ وَأَمَّا بِعُمَّةٍ رَبُّكُ فَكُنُّهُ، (الضحي:١١). أمر نبينا صلى الله عليه وسلم أن يحدث أمته بما أنعم الله عليه؛ ليعرفوا قدره ويعتقدوه، ويزدادوا حبًا له وتعظيمًا.

ولا شك أن تتبُّع ما صحُّ من فضائله وخصائصه صلى الله عليه وآله وسلم من أسباب تعمير القلوب بمحبته، ومن الواجب علينا أن نعتقد بكل ما جاء في الكتاب والسنة وأجمعت الأمة عليه من خصائص his today blocks this estable to رسول الله صلى الله عليه وأله وسلم.



#### رَبِكَ وَالْحَدُ ( ) إِن مَنْ الْعَالَ عُوْ ٱلْأَبْرُ )،

ثم قال: أتدرون ما الكوثر؟ قلنا: الله ورسوله أعلم. قال: فإنه نهر وعدنيه ربي عليه خير كثير، وهو حوض ترد عليه أمتي يوم القيامة: الحديث.

وعند الترمذي (٣٢٨٤) عن ابن عمر رضي الله عنهما عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «الكوثر نهر في الجنة حافتاه من ذهب ومجراه على الدر والياقوت.. الحديث، وقال الترمذي: انه حسن صحيح. وصححه الألباني كما في صحيح سنن الترمذي (١٣٥/٣).

من صفات نهر الكوثر:

١- ما رواه البخاري في صحيحه عن أنس رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: بينا أنا أسير في الجنة، إذا أنا بنهر حافتاه قباب اللؤلؤ المجوف، فقلت: ما هذا يا جبريل؟ قال: هذا الكوثر الملك أعطاك ربك قال: هضرب الملك بيده، فإذا طينه أو طيبه مسك أزفر... ٢- وفي المسند (١٢٠٨٤) عن أنس رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: وأعطيت الكوثر، فإذا هو نهر أنه قال: وأعطيت الكوثر، فإذا هو نهر اللؤلؤ، ليس مسقوفا فضريت بيدي إلى تربته، فإذا تربته مسك أزفر، وحصباؤه تربته، فإذا تربته مسك أزفر، وحصباؤه اللؤلؤ، وصححه الالباني في السلسلة الصحيحة (٢٥١٣).

"- وفي رواية عنه في المستبر أيضًا وسلّم سُئل عَنْ الْكَوْثَر فقال: « ذاك وسلّم سُئل عَنْ الْكُوثِر فقال: « ذاك نهر أعطانيه الله يعني في الجنة أشد بياضًا من اللبن وأحلى من العسل فيه طير أعناقها كأعناق الجزر (الإبل). قال عمر: إنّ تلك تطير ناعمة فقال وسلم: «أكلتُها رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أكلتُها أشعمُ منها يا عُمر، وصححه الألباني في صحيح الترغيب والترهيب (٣٧٤٠).

#### أولاً: الكوثر والعوض من الخصائص النبوية:

والكوثر نهر عظيم في الجنة أعطاه الله نبيه صلى الله عليه وسلم زيادة في إكرامه ولطفه به وبأمته، وهو من خصائص وفضائل نبينا صلى الله عليه وسلم في الآخرة، وهو يصب في حوض له صلى الله عليه وسلم- فهو مادة الحوض، كما قال ابن حجر في «الفتح».

وقد فُسِّر الكوثر بأنه نهر في الجنة، كما جاء في حديث أبي عبيدة عن عائشة رضي الله عنها أنه قال: (سألتها عن قوله تعالى: ﴿إِلَّ أَعْطَيْنَاكُ ٱلْكَرْشَرَ وَ الكوثر: ١) قالت: «هو نهر أعطيه نبيكم صلى الله عليه وسلم، شاطئاه عليه در مجوف آئيته كعدد النجوم، (رواه البخاري: ٤٩٦٥).

#### مناصيب علاا مر من معانى الكوثري من عاد

والكوثر يطلق على عدة معان دائرة حول الكثرة والاتساع، ومن تعريفات أهل اللغة له ما قاله الأزهري: الكوثر فوعل من الكثرة، ومعناه الخير الكثير. (تهذيب اللغة ١٨/١٠).

وقال ابن حجر؛ والكوثر فوعل من الكثرة، سمي بها لكثرة مائه وآنيته وعظم قدره وخيره. (فتح الباري ٨/).

قال الشوكاني رحمه الله: (وذهب أكثر المفسرين إلى أن الكوثر نهر في الجنة، وقيل، هو حوض النبي صلى الله عليه وسلم في الموقف، قاله عطاء، (فتح القدير، ٥٠٢/٥).

#### الكوثر نهر لا العنة

روى مسلم في صحيحه (٦٠٧) عن أنس رضي الله عنه قال: بينما نحن عند النبي صلى الله عليه وسلم إذ غفا إغفاءة، ثم رفع رأسه متبسمًا فقلنا: ما أضحكك يا رسول الله؟ قال: نزلت علي سورة. فقرأ. بسم الله الرحمن الرحيم. (إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكُوْنَرُ \* فَعَلَا فَعَلَا فَعَلَيْنَاكَ الْكُوْنَرُ \* فَعَلَا فَعَلَيْنَاكَ الْكُوْنَرُ \* فَعَلَا فَعَلَيْنَاكَ الْكُوْنَرُ \* فَعَلَيْنَاكَ الْكُونَرُ \* فَعَلَيْنَاكَ الْكُونَرُ \* فَعَلَيْنَاكَ الْكُونَرُ \* فَعَلَيْنَاكَ الْكُونَرُ \* فَعَلَيْنَاكُ الْكُونَاتُ فَيْمُونَاكُ فَيْمُ اللّهُ فَعَلَيْنَاكُ الْكُونَاتُ فَيْنَاكُ الْكُونَاتُ فَيْمُ الْكُونُونَاكُ فَيْمُ اللّهُ فَعَلَيْنَاكُ الْكُونَاتُ فَيْمُ اللّهُ فَيْمُونُونَا فَيْعَانِينَاكُ الْكُونُونَاكُ فَيْمُ اللّهُ فَيْمُونُونَا فَيْمُونَانِهُ فَيْمُنْ فَيْمُونُونَا فَيْمُ اللّهُ عَلَيْنَاكُ الْكُونَاتُ فَيْمُنْكُونَانُ اللّهُ الْمُحْمَلُ فَيْمُنْهُ فَيْمُونُونَا فَيْمُونُونَاكُونَاكُ فَيْمُونُونَاكُونَاكُونَاكُونُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُونَاكُون

#### العوض الورود ،حوض الكوثر،:

إنه حوض عظيم- والحوض هو: مجمع الله- يوضع في أرض المحشر يوم القيامة ترد عليه أمة محمد صلى الله عليه وسلم. وهذا الحوض يأتيه ماؤه من نهر الكوثر الذي في الجنة، ولذا يسمى حوض الكوثر والدليل على ذلك ما رواه مسلم في صحيحه (٢٥٥) من حديث أبي ذر أن الحوض يشخب (يصب) فيه ميزابان من الجنة ، وظاهر الحديث أن الحوض بجانب الجنة لينصب فيه الماء من النهر رحمه الله في الفتح (١١ / ٢٦٢). والله أعلم.

#### مفة حوض النبي سلى الله عليه وسلم:

ذكر النبي صلى الله عليه وسلم أوصافا متعددة لحوضه، فمن أوصافه:

Y- وق صحيح مسلم (٤٢٦١) عن أنس رضي الله عنه قال نبي الله صلى الله عليه قبل الله عليه أباريق الذهب والفضة كعدد نُجُوم السماء، وق رواية: «أكثرُ من عدد نُجُوم السماء».

"اكبر من عدد نجوم السماء".

"- وعن ثوبان مولى رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم، «إنّي لَبِغُقْر حَوْضي (مؤخر الحوض) أَذُودُ النّاسَ لأَهْلِ اليَمَنِ، أَضُرِبُ بِعَصايَ حَتّى يَرْفَضُ عليهم (يسيل بعَصايَ حتّى يَرْفَضُ عليهم (يسيل عليهم). فَسُنلَ عن عَرْضه فقال: من مقامي إلى عَمَانَ وَسُنلَ عن شَرابه فقال: من مُقامي إلى عَمَانَ وَسُنلَ عن شَرابه فقال: أَشَدُ بِياضًا منَ اللّبن، وَأَخْلى مِنَ العَسَل، يَغُدّانه مِنَ العَسَل، يَغُدّانه مِنَ العَسَل، يَغُدّانه مِنَ الجَنْة، أَشَدُ هُما مِن ذَهَب، والأَخْرُ مِن وَرق.

وفي رواية: أنا، يوم القيامة، عنْد عُقْر الحوض، (صحيح مسلم ٢٣٠١).

الحوص، (صحيح مسلم ١٠١٠). قال الإمام النووي في شرح مسلم، وهذه كرامة لأهل اليمن في تقديمهم في الشرب منه: مجازاة لهم بحسن صنيعهم، وتقدمهم في الإسلام، والأنصار من اليمن فيدفع غيرهم حتى يشربوا، كما دفعوا في الدنيا عن النبي صلى الله عليه وسلم أعداءه، والمكروهات. اهـ.

أحاديث الحوض مشهود لها بالتواتر وأحاديث الحوض لا شك في تواترها عند أهل العلم، فقد رواها أكثر من خمسين صحابيًا، وقد ذكر الحافظ ابن حجر أسماء رواة أحاديثه من الصحابة في الفتح (٢٦//١١) حتى قال القرطبي في المفهم شرح صحيح مسلم: « مما يجب على كل مكلف أن يعلمه ويصدق به أن الله سبحانه وتعالى قد خص نبيه محمدا صلى الله وصفته وشرابه في الأحاديث الصحيحة الشهيرة التي يحصل بمجموعها العلم القطعي».

المطرودون عن حوض النبي صلى الله عليه وسلم؟!

وردت أحاديث كثيرة في ذكر المطرودين عن حوضه صلى الله عليه وسلم، وهي تحمل في طياتها تحذيرات من سلوك طريقهم، منها:

ما رواه مسلم في صحيحه (٣٦٧) عَنْ أَبِي هُريْرة أَنْ رَسُولَ اللّه صَلّى اللّهُ عَلَيْهُ وَسَلّمَ أَتَى الْمُقْبُرةَ فَقَالَ: « السُّلامُ عَلَيْكُمْ دَارَ قَوْم مُوْمِنينَ وَإِنَّا إِنْ شَاءَ اللّه بِكُمْ الاحقُونَ وَدَذَتُ أَنَا قَدُ رَأَيْنَا إِخُوانِنَا « قَالُوا ؛ أَولَسُنا إِخُوانَكَ يَا رَسُولَ اللّه؟ قَالُ: « أَنْتُمُ أَصْحابِي وَإِخُوانَنَا الَّذِينَ لَمْ يَأْتُوا بَعُدُ » فَقَالُوا كَيْفَ تَعْرِفُ مَنْ لَمْ يَأْتُوا بَعْدُ مِنْ فَقَالُوا كَيْفَ تَعْرِفُ مَنْ لَمْ يَأْتُ بَعْدُ مِنْ رَجُلا لَهُ خَيْلُ غُرْمُحَجَلَة بَيْنَ ظَهْرِيْ خَيْلُ دُهُم بُهُم أَلا يَعْرِفُ خَيْلَهُ ؟ « قَالُوا ؛ بَلَى دُهُم بُهُم أَلا يَعْرِفُ خَيْلَهُ ؟ « قَالُوا ؛ بَلَى ولن يتفرّقا حتى يردا عليَّ الحوضَ، (صحيح الجامع ٣٩٣٧). ٢- الصبر عند الأثرة:

ويدل على ذلك حديث عبد الله بن زيد عن النبي صلى الله عليه وسلم في زيد عن النبي صلى الله عليه وسلم في وصيته للأنصار رضى الله عنهم: ﴿إِنَّكُمْ سُتُلْقَوْنَ بَعْدِي أَثَرَةُ فَاصْبِرُوا حَتَّى تَلْقَوْنِي على الْحَوْضِ، (صحيح مسلم أَلْدَة، ومعنى ستلقون بعدي أثرة، أي أن الأمراء بعدي يفضلون عليكم غيركم ممن هو أقل كفاءة منكم.

عدم الدخول على أئمة الجور ممالأة ونفاقًا لهم:

فعن كعب بن عجرة عن النبي صلى
الله عليه وسلم أنه قال: إنه ستكون
بعدي أمراء، من دخل عليهم فصدقهم
بكذبهم، وأعانهم على ظلمهم فليس
مني ولست منه، وليس يَردُ على
الحوض، ومن لم يَدخل عليهم، ولم
يُصَدقهم بكذبهم، ولم يُعتهم على
ظلمهم فهو متي وأنا منه، وسيردُ على
الحوض، (صحيح النسائي: ٢١٩٤).

قال الشيخ بن باز رحمه الله: فإذا دخل عليهم بالتوجيه والإرشاد وتخفيف الشر؛ هذا هو المطلوب، أما إذا دخل عليهم ليعينهم على الظلم ويصدقهم بالكذب فهذا هو المذموم، نسأل الله العافية (مجموع الفتاوي).

وبعد، فهذا هو حوض النبي صلى الله عليه وسلم، ذكرناه بأوصافه، وأوصاف أهله، وأوصاف المطرودين عنه، حتى يعلم المسلم السبيل إليه، في يوم عظم خطره، واشتد حره، فعلى العبد أن يجتهد في متابعة النبي صلى الله عليه وسلم، وعدم مخالفته في أي شيء من هديه، رجاء أن يمن الله عليه بالشرب من حوضه المبارك شربة لا يظمأ بعدها أبدًا.

والله المُوفِق والمُستعان.

يَا رَسُولُ اللَّهِ. قَالَ: ﴿ فَإِنَّهُمْ يَأْتُونَ غُرًا مُحَجَّائِنَ مِنْ الْوُضُوءِ وَأَنَا فَرَطُهُمْ عَلَى الْحَوْضِ الْحَوْضِ أَلَا لَيُذَادَنَّ رِجَالٌ عَنْ حَوْضِي كَمَا يُدَادُ الْبَعِيرُ الْضَالُ أَنَادِيهِمْ أَلَا هَلُمَّ فَيُطَالُ الْنَادِيهِمْ أَلَا هَلُمَّ فَيُطَالُ الْفَالُ اللَّهُمُ قَدْ بَدْلُوا بَعَدَكَ فَأَقُولُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ مُلْمُولُولُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ ا

والغرّة بياض <u>في وجه المرس.</u> والتحجيل: بياض في قوائمه. و(دُهُم بُهُم) أي: أسود شديد خالص لا يخالصه لون آخر.

قال النرطبي رحمه الله: قال علماؤنا رحمهم الله أجمعين: فكل من ارتد عن دين الله أو أحدث فيه ما لا يرضاه الله، ولم يأذن به فهو من المطرودين عن الحوض المبعدين عنه، وأشدهم طردا من خالف جماعة المسلمين وفارق سبيلهم كالخوارج على اختلاف فرقها، والرواض على تباين ضلالها، والمعتزلة على أمناف أهوائها ومن نحا نحوهم أو سلك طريقهم -، وكذلك الظلمة المسرفين في الجور والظلم وتطميس الحق يقتل أهله وإذلائهم والمعلنون بالكبار المستخفون بالمعاصي، وجماعة أهل المبغ والأهواء والبدع... (التذكرة للقرطي: ص٣٠٣).

#### الوردون حوضه صلى الله عليه وسلم:

يرد حوض النبي صلى الله عليه وسلم في الجملة كل مؤمن لم يتلبس بمانع من موانع ورود الحوض التي تضمنتها الأحاديث السابقة، غير أن النبي ذكر بعض الأعمال الخاصة التي هي أسباب ليل شرف وردود حوضه صلى الله عليه وسلم منها:

الاعتصام بالكتاب والسنة، والثبات على ذلك، والبعد عن البدع المحدثة في الدين وكبائر الذنوب، فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى لله عليه وسلم، وتركث فيكم شيئين. لن تضلوا بعدهما، كتاب الله، وسُنتي،



## حكم زواج التجليل

### ، لَلْمَنَدُ بِيَّهِ الَّذِي لَشْ مَا فِ السَّمَوْتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَلَهُ ٱلْمُشَدُّ فِي الْخِيرَةُ وَهُو لَلْمَتَكِيدُ لَلْجِيرُ ، (سبأ: ١)

الم أن الأمراء يعلني يخشلون عليك

والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء وإمام المرسلين نبينا محمد وعلى آله وصحبه، ويعد، فهذه المقالة الثالثة في زواج التحليل، وهي مقالة مختصرة، المراد منها بيان مسألتين، وهما: الأولى: أشهر صور زواج التحليل الواقعة بين

الثانية: حكم زواج التحليل في جميع صوره. المسألة الأولى: أشهر صور زواج التحليل الواقعة بين الناس:

من أهم صور زواج التحليل التي تقع بين الناس، أو يذكرها أهل العلم في هذه المسألة سبع صور: الصورة الأولى: أن يتزوجها: مسلم، حر، عاقل، بالغ، مرغوب فيه، غير مقصود بزواجه التحليل، نكاحًا صحيحًا، ثم يطؤها في فرجها، وهما عاقلان، ثم يموت عنها، أو يطلقها، وهو صحيح، أو تختلع منه، أو ينفسخ نكاحها، فيحل بهذا للزوج الأول أن يتقدم لنكاحها؛ لأن طلاقها قد انهدم بالزواج من الزوج الثاني، وقد انعقد على هذا إجماع الفقهاء.

وممن ساق الأجماع على ذلك ابن حزم في مراتب الإجماع (ص٣٥٨.٣٥٧)

وقد خالف في بعض هذا بعض الفقهاء فاشترطوا شروطاً أخرى فمنها؛

 ١- اشتراط الحسن البصري لتحل للزوج الأول أن يطأها الثاني وطئًا فيه إنزال فإن لم ينزل فلا تحل للأول، وقد خالف بقوله هذا سائر الفقهاء في قولهم: بأن مجاوزة الختان للختان يحلها للأول.

## د محمد عبد العريز

قال ابن بطال في شرح البخاري ٧ / ٤٧٩): كذلك شد عنه الحسن البصري. فقال: لا تحل للأول حتى يطأها الثاني وطناً فيه إنزال، وقال: معنى العسيلة الإنزال، وحالفه سائر الفقهاء. وقالوا: الثقاء الختائين بحلها للزوج الأول.

وقالوا: ما يوجب الحد، والغسل، ويفسد الصوم والحج، ويحصن الزوجين، وبوجب كمال الصداق يحل المطلقة، والعسيلة كناية عن اللناة...

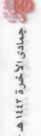
وقال النووي في شرح مسلم (١٠): «اتفق العلماء على أن تغييب الحشضة في أبلها كافٍ في ذلك، من غير إنزال ..

٢- اشترط بعض الفقهاء ألا يقع الوطاء في: صوم فرض، أو إحرام بحج أو عمره أو حيض، أو نفاس فإن وقع في واحد منه فلا تحل للزوج الأول، وهو مذهب ماثك، وظاهر مذهب الحنابلة.

قال ابن قدامة في المفني (١٠ / ١٠٥): ووشترط أصحابنا أن يكون الوطء حلالاً، فإن وطئها في حيض، أو نفاس، أو إحرام من أحدهما، أو منهما، أو أحدهما صائم فرضًا، لم تحل.

وهذا قول مالك؛ لأنه وطاء حرام لحق الله تعالى فلم يحصل به الإحلال، كوطاء المرتدة. وظاهر النص حلها، وهو قوله تعالى: ﴿ حُوْتَكُمُ مَا لَكُمُ تَعَلَّمُ اللّهِ الْمُعَالَى: ﴿ حُوْتَكُمُ مَا لَكُمُ اللّهِ اللّهُ اللّه

وهذه قد نكحت زوجا غيره وأيضًا قرله: "حتى تذوقي عسيلته، ويذوق عسيلتك".



وهذا قد وجد. ولأنه وطء في نكاح صحيح في محل الوطء على سبيل التمام، فأحلها، كالوطء الحلال، وكما لو وطنها وقد ضاق وقت الصلاة، أو وطنها مريضة يضرها الوطاء. وهذا أصح إن شاء الله تعالى:

وهو مذهب أبي حنيظة، والشافعي ..

٣- أجاز سعيد بن المسيب رجوعها إلى الزوج الأول بشرط أن يتزوجها الثاني زواجًا صحيحًا زواج رغبة لا بريد به إحلالاً، وإن لم يطأها الزوج الثاني، وهو مذهب الخوارج.

الاشراف على مذاهب أهل العلم، لابن المتذر (١ المالة الروح الأول.

وهو قول شاذ لم يعرج عليه أحد لقوله صلى الله عليه وسلم لتميمة بنت وهب امرأة عبد الرحمن بن الزبير لما قالت: يا رسول الله، إن رفاعة طلقني فبت طلاقي، وإني نكحت بعده عبد الرحمن بن الزبير القرظي، وإنما معه مثل اهدية الثوب؟ الماسية المله والعالم

وفي رواية: " فدخل بي ولم يكن معه إلا مثل هدبة الثوب فلم يقربني إلا هنة واحدة لم يصل منى إلى شيء الما المالية المالية المالية

فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ﴿ لَعَلْكُ تريدين أن ترجعي إلى رفاعة؟ لا، حتى يذوق عسيلتك وتذوقي عسيلته.

أخرجه البخاري في مواضع منها: (٢٦٣٩)، ومسلم (١٤٣٣). لل ساهداء حددا كالمدا

قال ابن تيمية: وما يذكر عن ابن السيب من عدم اشتراط الوطء ... وهو قول شاذ، صحت السنة بخلافه، وانعقد الإجماع قبله وبعده. مختصر الفتاوى المصرية، للبعلي (ص ٤٤٩). وقال ابن المنذر، أجمع العلماء على اشتراط الجماع لتحل للأول إلا سعيد بن المسيب. فتح الباري، لابن حجر (٩ /٤٦٧).

الصورة الثانية: أن يشترط الزوج المحلل في صلب العقد على نفسه لفظا مع أحد الزوجين أو ولى المرأة أنه إن دخل بالمرأة دخولا صحيحًا

الصورة الثالثة، أن يشترط الزوج المحلل قبل العقد على نفسه لفظا مع أحد الزوجين أو ولى المرأة أنه إن دخل بالمرأة دخولا صحيحًا أن البطاقهان والماري والما أعماما والمقالين

والفرق بين الصورة السابقة وهذه الصورة أن الصورة السابقة الشرط فيها في صلب العقد، وفي هذه الصورة الشرط سابق للعقد ولم يذكر الزيير فقية قراة مبلي الله عليه وساهناك ك

الصورة الرابعة؛ أن يتزوج الزوج المحلل المرأة ليحلها لزوجها بدون اشتراط ولا تصريح، لكن يعلم من حاله وعلاقته بالزوجين أو أحدهما أثه يريد ذلك، فينزل الحال منزلة التواطؤ. الصورة الخامسة؛ أن يتزوج الزوج الحلل المرأة ليحلها لزوجها بدون اشتراط ولا تصريح، بل يضعله تطوعًا دون علم أحد الزوجين بنيته منفردة؛ لتحل لزوجها يرجو بذلك الأجر. الصورة السادسة، أن يتزوجها فإن أعجبته أمسكها والا كان قد احتسب في تحليلها للزوج الأول. المال السيالية المساقة

الصورة السابعة: أن تنوي: المرأة أو المطلق أو ولي المرأة: بالزواج من الزوج الثاني إحلال المرأة للمطلق، ثم تطلق من الزوج الثاني أو تختلع أو تفسخ العقد ؛ لتحل بذلك لزوجها الأول، والزوج الثاني لا يعلم بهذا القصد . المحال المالي

المسألة الثانية؛ حكم زواج التحليل في جميع لأنه خلا عن نية التحليل وشوطة الدى عاق

لا شك أن زواج التحليل محرم حتى استحق فاعله اللعن، وسمى التبي صلى الله عليه وسلم فاعله التيس المستعار، وأصحاب النبي صلى الله عليه وسلم مجمعون على تحريم نكاح التحليل ويطلانه، وأهل الكتاب يعدونه منقصة في أهل الإسلام لظنهم مشروعيته في ديننا، وقد قال ابن قيم الجوزية في أعلام الموقعين (٤ / ٤٢٤): ونكاح المحلل لم يبح في ملة من الملل قط، ولم يضعله أحدُ من الصحابة، ولا أفتى به واحد

وقبل البدء في مناقشة المسألة لابد من التنبه الى أمرين: قالسلا منه ك المنت عايسة

الأول: أننا لن نتناول في هذه المسألة الصورة الأولى لأنها صورة صحيحة بالإجماع. الثاني؛ أننا لن نتناول في هذه المسألة الصورة

الأخيرة، لأن المعتبر في الصور السابقة نية وقصد الزوج المحلل، لا الزوج المطلق ثلاثا، ولا المرأة المطلقة، ولا الولي.

فلو كانت نية وقصد الزوج المحلل استمرار



الخمس، وهو قول الجمهور، وقد نقل فيه الإجماع.

وقد استدلوا على ذلك بأدلة منها:

١ - قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ طُلْقَهَا فَلَا يَجُلُّ لَدُّ مِنْ بَعْدُ حَتَّى تَنكِمَ زَوْجًا غَيْرَةً فَإِن طَلْقَهَا فَلَا جُمَاحَ عَلَيْهِمَا أَن يَتَرَاجَعًا إِن ظُنَّا أَن يُعْمَا خُدُود ، (البقرة: ٢٣٠).

فاشترط في الآية:

أ - أن تنقضى عدتها من زوجها الأول المطلق فالعدة مانع من النكاح.

ب - أن تنكح زوجًا غيره، فقد جعل الشارع عقد الزواج الثاني مع البناء بالمرأة سببًا في هدم طلقات الزوج الأول.

ج - أنه يفارقها الزوج الثاني سواء كانت الفرقة فرقة طلاق وهي الفرقة المذكورة في الأية. أو فرقة فسخ، أو موت، ففرقته شرط في حل زواجها من غيره.

د - أن تعتد من فرقة زوجها الثاني فإن كانت طلاقا أو خلعًا اعتدت منه: إما بثلاثة قروء، أو بوضع الحمل، أو بثلاثة أشهر، وإن كانت الفرقة بموت اعتدت منه بأربعة أشهر وعشرًا، أو بوضع الحمل فعدتها مانع من نكاحها.

وعلى هذا فالمحلل ليس زوجًا شرعًا؛ لأنه لم يعقد على المرأة لتحل له، لكن بقصد فرقتها لتحل لغيره، والعبرة في العقود بمقاصدها.

أن بناءه بالرأة بعد العقد ليس القصود منه إعفاف نفسه، وإعفاف المرأة، وطلب الولد، والتماس السكن. لكن المقصود منه إيقاع الفرقة لتحليل المرأة لأجنبي محرم عليها، وليس هذا من القاصد التي شرعت.

٢ - حديث: ﴿ لَعِنَ اللَّهُ: الْمُحلِّلُ، والْمُحلِّلُ لَهُ ﴾، وقد سبق تخريجه بشيء من التفصيل في المقال السابق. والمسابق المسابق المسا

ووجه الدلالة في الحديث:

- أن الرسول صلى الله عليه وسلم لعن من تزوج للتحليل، ولعن المطلق المحلل له. واللعن لا يكون لفاعل مباح لم يرتكب في عقده محرمًا ولا

- أن الحديث عام عمومًا لفظيًا ومعنوبًا؛ لأن المحلل وصف محلى بأل فكأنه قال: لعن الله كل محلل، فيشمل ذلك كل صور التحليل.

فتخصيص الحديث بصورة واحدة وهي: إذا ما

النكاح صح النكاح؛ فلا اعتبار لنية واحد من هؤلاء \_ الزوج المطلق، أو المرأة، أو الولي \_ لحديث تميمة بنت وهب امرأة عبد الرحمن بن الزبير ففيه قوله صلى الله عليه وسلم: ولعلك تريدين أن ترجعي إلى رفاعة؟

لا، حتى يدوق عُسيلتك، وتدوقي عُسيلته، وقد سبق قريبًا. مصال ما تعلق المستحدد

فقد سعت تميمة بنت وهب في فسخ النكاح لترجع لرفاعة القرظى فلم يؤثر قصدها في صحة العقد، ولذا قال عبد الرحمن بن الزبير؛ « والله يا رسول الله ، إني لأنفضها نفض الأديم ، ولكنها ناشز، تريد رفاعة،. [أخرجه البخاري .(٥٢٥)

ولم يعتبر النبي صلى الله عليه وسلم نيّتها وقصدها؛ لأن الطلاق ليس اليها.

ولا خلاف أن هذا المقصد غير جائز، لكن الحديث الآن في صحة النكاح لافي حكم هذا القصد المساد الم

قال ابن قدامة في المغنى (١٠ / ٥٣): ، فإن شرط عليه أن يحلها قبل العقد، فنوى بالعقد غير ما شرطوا عليه، وقصد نكاح رغبة، صح العقد؛ لأنه خلا عن نية التحليل وشرطه، فصح، كما لو لم يذكر ذلك، وعلى هذا يحمل حديث ذي الرقعتين.

وإن قصدت المرأة التحليل، أو وليها دون الزوج، لم يؤثر ذلك في العقد ،،

وقد ذهب إبراهيم النخعي، والحسن البصري، وأبو عبيد إلى أنه إن كان نية أحد الثلاثة: الزوج الأول، أو الزوج الآخر، أو المرأة أنه محلل، فنكاح الأخر باطل، ولا تحل للأول. [الأوسط في السنن والإجماع والاختلاف، لابن المنذر (٩ / ٢٧٦.

وبناء على ما تقدم:

فسوف نتناول في هذه المسألة حكم الصور الخمس من الصورة الثانية إلى الصورة السادسة باختصار، نسأل الله السداد والرشاد والتوفيق إلى الحق بإذنه.

اختلفت مذاهب أهل العلم في صحة زواج التحليل بعد اتفاقهم على أنه منهى عنه على CHARLEST STATE مذاهب أهمها:

المذهب الأول: بطلان زواج التحليل في صوره



أن الصحابة كانوا يعدونه زنا في عهد النبي صلى الله عليه وسلم، وهذا له حكم الرقع: لأنه أضافه لزمن التشريع.

 ٥- إجماع الصحابة على تحريم التحليل وبطلانه.

قال الترمذي في جامعه بعد رواية حديث عبد الله بن مسعود قال: «لعن رسول الله صلى الله عليه وسلم المحل والمحلل له»

والعمل على هذا الحديث عند أهل العلم من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم منهم: عمر بن الخطاب، وعثمان بن عفان، وعبد الله بن عمرو، وغيرهم.

وهو قول الفقهاء من التابعين، وبه يقول: سفيان الثوري، وابن المبارك، والشافعي، وأحمد، واسحاق.

وسمعت الجارود يذكر، عن وكيع أنه قال بهذا، وقال: ينبغي أن يرمى بهذا الباب من قول أصحاب الرأي.

قال جارود: قال وكيع: وقال سفيان: إذا تزوج الرجل المرأة ليحللها، ثم بدا له أن يمسكها فلا يحل له أن يمسكها حتى يتزوجها بنكاح جديد».

وقال ابن قدامة في المغني (١٠ / ٤٩): «نكاح المحلل حرام باطل، في قول عامة أهل العلم: منهم: الحسن، والنخعي، وقتادة، ومالك، والليث، والثوري، وابن المبارك، والشافعي. وسواء قال:

- زوجتكها إلى أن تطأها.

بإذن الله تعالى.

- أو شرط أنه إذا أحلها فلا نكاح بينهما.

- أو أنه إذا أحلها للأول طلقها ،.

وقال ابن تيمية في مختصر الفتاوى المصرية (ص ٤٢٤): «نكاح المحلل حرام بإجماع الصحابة: عمر، وعثمان، وعلي، وابن مسعود، وابن عباس، وابن عمر، وغيرهم رضي الله عنهم».

آنه هذا الزواج أشبه المتعة في التأقيت،
 فالمتعة ينفسخ عقدها بمضي وقتها، وهذا
 يشترط فيه الفرقة بمجرد وطء المرأة.

٧ - أنه حيلة الإسقاط الشرط الشرعي.
 هذا ما يسره الله في هذا المقال، وإلى لقاء قريب

اشترط المحلل في صُلب العقد أنه إن تزوجُها فبنى بها فهي طالق، وهي صورة نادرة جدًا، والصور الواقعة في التحليل أضعاف أضعاف هذه الصورة، تخصيص للفظ العام بغير مخصص. [ينظر، أعلام الموقعين (٤ / ١٠٤).

ولذا قال الحافظ في التمييز (٥ / ٢٣٢٠): «استدلوا بهذا الحديث على بطلان النكاح:

- إذا شرط الزوج أنه إذا نكحها بانت منه.

- أو شرط أن يطلقها، أو نحو ذلك.

وحملوا الحديث على ذلك، ولا شك أن إطلاقه يشمل هذه الصورة، وغيرها ..

٣- حديث عقبة بن عامر رضي الله عنه قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ألا أخبركم بالتيس المستعار؟

قالوا: بلى، يا رسول الله.

قال: هو المحلل، لعن الله المحلل، والمحلل له ،. أخرجه وابن ماجه (١٩٣٦)، والدارقطني (٣٥٧٦)، والبيهقي (٣٥٧٦)، والبيهقي (١٤١٨٨) (١٤١٨٨)، وقد سبق تخريجه بشيء من التفصيل في المقال السابق.

ووجه الدلالة في الحديث:

هو نفس وجه الدلالة في الحديث السابق. ويزيد عليه أنه صلى الله عليه وسلم سمى المحلل تيسًا مستعارًا ولا يدم من أتى مباحًا فضلاً عن إتيانه بمستحب.

٤ - حديث عبد الله بن عمر، فعن نافع قال:
 جاء رجل إلى ابن عمر، فسأله عن رجل طلق امرأته ثلاثا، فتزوجها أخ له من غير مؤامرة بينهم ليحلها الأخيه: هل تحل للأول؟

قال: لا، إلا نكاح رغبة، كنا نعد هذا سفاحًا على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم.

أخرجه الحاكم (١٩٩/٢)، ومن طريقه البيهقي (٧/ ٢٠٨)، وقال الحاكم: صحيح على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي، وصححه ابن تيمية في "بيان الدليل (ص٤٧٩).

وأخرجه الطبراني في الأوسط (٦٢٤٦)، وقال الهيثمي في المجمع (٤/ ٢٦٧): ورجاله رجال الصحيح.

#### ووجه الدلالة في الحديث:

-أنه ذكر لابن عمر رضي الله عنه \_ التحليل بمجرد نية المحلل دون مواطأة، فذكر للسائل



# المناهج التربوية الإيمانية في القرآن في مواجهة الفلسفات التربوية العاصرة

د. عبد الوارث عثمان

أستاذ الفقه المقارن بجامعة الأزهر

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، صلى الله عليه وسلم وعلى آله وصحبه أجمعين.. وبعدُ؛ همن عجب أن بعض الأصوات المنكرة والآراء الضالة المنفرة والتوجهات المستبشعة والفلسفات الواهية من المنتسبين إلى مسميات مستوردة من بلاد تعانى من فحش الأخلاق وسوء السلوك التي تأباها الفطرة السليمة السوية كالعلمانية والليبرائية وغيرهما، ينكرون ما للقرآن الكريم من تأثير إيجابي وفعال يسهم إسهامًا فريدًا. في إصلاح الفرد وبناء المجتمع على أساس من الإيمان بالله وفاره، واتباع النبي الصطفى محمد صلى الله عليه وسلم خاتم الأنبياء والمرسلين.

من إقباله على الله بأذن صاغية، وعين باصرة، وعقل فاقه، وقلب صاف.

بعد هذا جاءت المناسبة للحديث عن المناهج القرآنية التي رسْخها القرآنية التي رسْخها القرآنية التربية الإيمانية الروحية، التي لم تخل التربية الإيمانية الروحية، التي لم تخل منها سورة من سور القرآن الكريم ونتحدث الدعوة إلى التأمل في ملكوت الله: وإذا تأملنا هذا المنهج وجدناه نوعين كبيرين: (أ) مشاهد قصيرة نوعًا ما. (ب) مشاهد لقصيرة نوعًا ما، المشاهد الأتية: (إلى في على التكون والأن وانتها المناهد الأتية: (إلى في على التكون والأن وانتها المناهد والمناهد والمن

هذا مشهد قصير في كلماته طويل في مغزاه. يقرر الله فيه آيات وأمارات دالة على عظمة الله وقدرته هي:

(١) خلق السموات والأرض.

(٢) اختلاف الليل والنهار. وهي آيات يؤدي التأمل فيها إلى تجلية عناصر الإيمان بالله وبعظم قدره. فالسموات قائمة محكمة رفعها الله بغير أعمدة تمسكها القدرة الإلهية الفائقة. (الدُّالُّيْنَ رُفَعُ النَّمْوَتِ مِنْ عَبْرَ أَلَّالُ الْمَالُونَةِ مَنْ عَبْرَ أَلْكُونَ الْمَالُونَةِ الْمَالُونَةِ الْمَالُونَةِ الْمَالُونَةُ النَّمَوْنَ وَلَا الله بغير أَعَمَدة تمسكها القدرة الإلهية الفائقة. (الدُّالُونَ الْمَالُونَ أَلْمُنْوَتِ مِنْ عَلْقِ النَّالِي وَلَكِنَّ أَكْمَرُونَ أَلْمُنْ وَلَكِنَ أَكْمَرُونَ النَّالِي وَلَكِنَ أَكْمَرُونَ النَّالِي وَلَكِنَ أَكْمَرُونَ النَّالِي وَلَكِنَ أَكْمَرُونَ النَّالِي وَلَكِنَ أَكْمَرُونَ الْمَالِي لَا يَمْلُمُونَ ) (غافر: ٥٧).

ين السموات آيات داعية لا لمجرد الإيمان بالله فحسب، بل تستقطب كل مشاعره نحو الله عز وجل، وإذا أردنا الاختصار قلنا في السموات معجزتان إيمانيتان؛

١- إحكام الصنع.

٧- رفعها بلا روافع مادية. أما الأرض، ونحن ملاصقون لها نعرف الكثير من أسرارها، فقد أشار الله إلى بعض ما فيها من آيات ناطقات بالحق. كما قال عزوجل:

فتراهم يهاجمون رسالة الإسلام الخالدة المتمثلة في النبعين الصافيين؛ كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم، ويشجعون ما يخالفهما، ويستهزؤون بالحموء الحاشدة المسلمة التي تتمسك بهما ولا ترضى بغيرهما بديلا رغم الحمالات المنهجة الطاعنة فيهما من الشرق والغرب ليل نهار وفي السر والجهار، والتي تفتقر إلى الدليل والحجة والبرهان ومنطق العقل؛ فهم لا يملكون من معاول الهدم غير التحريف والتبديل وابتداع المعنى والسباب والتهكم والاستهزاء والسخرية حتى من قارئ يتلو كتاب ربه فينزعجون انزعاج الجاهل الضال المضل المعتدي الأثيم، وقد يصور هذا بعد ما يجيش في حنايا نفوس الذين يجهلون دين الإسلام وحرموا نعمة الانتهال من النبع الإلهي الخالص القرآن الكريم الذي لم يجد العرب عزًا أو نصرًا أو تكريمًا الا بعد نزوله على خير خلقه صلى الله عليه وسلم، فلم يكونوا قبل تنزله شيئًا مذكورًا؛ فقد كانوا أعداء فألف بين قلوبهم فأصبحوا بنعمته إخوانا، وعلى الحق أعوانًا، وعلى العلم والمعرفة دليلا وبرهاناء

وجعل من الإنسان المسلم أنموذجًا فريدًا في نقاء النفس وسلامة القلب وحسن الخلق ورقي السلوك ونزاهة التصرف في المواقف وسائر المعاملات يقدم عبر التاريخ القديم والحديث مثالاً حيًا للإنسان المكرم الطاهر النظيف الصالح المصلح مادام مع كتاب الله يدور معه حيث دار يعمل بموجبه ويلتزم بأوامره ونواهيه يطلب الهدى منه ويفهم على ضوئه نواميس الكون والحياة.

وقد قدمنا في موضوعنا السابق نماذج من البحث في التربية الايمانية في القرآن الكريم، ومن أبرزه كيف حرر القرآن الإنسان من الخوف والرجاء من غير الله، وأبعد عنه كل الشواغل التي تحد



( رَوْ ٱلْأَرْضِ مَانِتُ النَّهِ فَعَيْ ) (الذاريات:٢٠). والأرض مهد للراحة والأمن كمهد الطفل الذي يعده له أبواه في أول عهده بالحياة: (الَّذِي جَمَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ سَهَمًا وَسُلَكَ لَكُمْ فَهَا سُمُلًا وَأَرْلُ مِنْ ٱلسَّمَّاءِ مَا مُ كَأَخْرُهُمَا مِوهِ أَزْوْجُا مِن أَبَاتِ عَنْيَ ) (طه: ٥٣). والأرض واحة خضراء فيها للروح متعة وللجسم غذاء مختلف الحجوم والطعوم والألوان؛ (وَالْأَرْضَ وَحُمْهَا لِلْأَنَّامِ اَنَّ بِهَا تَكِيدُ وَالنَّقُلُ دَاتُ الأَكْدِيرِ ﴿ وَالْفُوا ثُورِ السَّنِي وَالْفَعَادُ ﴿ فِي فِي دَالاً, وَقِكَا تَكُذِبُونِ (الرحمن: ١٠-١٣). بيد أن آية واحدة أخرى فيها لفت قوى للتربية الإيمانية الروحية في القرآن هي قوله تعالى: ( وَفَ ٱلأَرْضِ لِطَةً مُتَجَوِرَتُ وَجُنَّتُ مِنَ أَعْتَبِ وَزَرْعٌ وَنَجِيلٌ مِسْوَادًّ وَغَيْرُ مِنْوَانِ يُسْتَى بِمَلَّو وَحِدٍ وَثَقَيْسُلُ يَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ فِي ٱلْأَكُولُ إِنَّ فِي ذَالِكَ ٱلَّذِينِ لِقَوْمِ بِشَفِلُونَ ) (الرعد: ٤).

هذا دليل واقعي عملي من دلائل التربية الإيمانية الروحية، أو هو غذاء رفيع القيمة يقم مجال التربية الإيمانية الروحية؛ لأن المشهد الذي تعرضه الأية مشهد حيوي مادي محسوس؛ حيث تزرع بعض الأشجار والنباتات في بقاع متجاورة من الأرض، وطبيعة الأرض واحدة والماء الذي يرويها طبيعته واحدة، فكان من الحري أن يكون نباتها ذا شكل واحد في ذاته وفي ثماره؛ فمن الذي جعل لكل نوع من الأشجار والزروع والنباتات ذوات أشكال وألوان وأطوال مختلفة، ومن الذي ميز ثمارها بما هو عليه من حجم أو لون أو طعم؟ إنه الله عز وجل الذي يخلق ما يشاء وهو على كل شيء قدير.

هذا بعض ما يسفر عنه التأمل في خلق السماوات والأرض لكل ذي عقل سليم. أما اختلاف اللبل والنهار، فكان المتبادر منه

الما الخيارف الليل والنهار، فعال المتبادر سنه إلى الذهن وقت نزول القرآن في عصر النبوة هو الأتى:

how told the talk

- (١) الإظلام والإضاءة.
- (٢) السكون والحركة.

(٣) التفاوت في الطول والقصر بالتدريج، فيما عدا يومين في العام الواحد يتساويان فيه فيما عرف (بالاعتدالين). وكان هذا كافيًا في ترشيح الاختلاف بين الليل والنهار عنصرًا حيويًا ترتكز عليه التربية الإيمانية الروحية في كون الله الفسيح، وأن التأمل فيهما يسلم القلوب والعقول لإيمان راسخ رسوخ الجبال، لن ألقى السمع وهو شهيد. أو قيام الحجة لله على من أعرض وعاند. ويتابع القرآن أيتي الليل والنهار في معارض زاخرة بالعبرة والاتعاظ؛ فالسكون الليلي ليس مجرد سكون، بل هو لتجديد النشاط لبواصل الانسان بعد الراحة التي نالها ليلأ سعيه الدؤوب نهارًا لتعمير الأرض، واستثمار الطاقات المطمورة في بطونها يقول القرآن الكريم: ( وَمِن زُحْمَتِهِ جَعَلَ لَكُرُّ الْبُلُ وَالنَّهَارَ السُّكُوَّا بِيهِ وَلِنَبْنَعُوا مِن فَشْلِهِ. وَلَمَلَكُمْ تَشَكُّرُونَ) (القصص: ٧٣). وقبل هذه الآية مباشرة يمهد القرآن لها بآيتين حافلتين ببراهين التربية الايمانية الروحية، ويضع الإنسان أمام حجج قاهرة للباطل مهما كان أنصاره: (قُلُ أَنْ يُشَدُّ إِنَّ جُمَّكُ أَلَّهُ مَلَّتِكُمْ أَيِّلَ مَرُّمَنَا إِنَّ بَرِّمِ الْهِنْمُو مِنْ إِنَّهُ مَنْزُ أَلَّهِ بَأَيْكُمْ بِضِيَّاهِ أَفَاكُ تَسْمُعُونَ كُرْمَدًا إِلَى وَمِ ٱلْفِينَمَةِ مَنْ إِنَّهُ غَيْرُ اللَّهِ يَأْتِيكُم بِلِّيل تَنكُنُونَ فِيةً أَفَلَا تُبْعِيرُونَ ) (القصص: ٧١،

لقد وضع القرآن بهاتين الأيتين الإنسان أمام ضعفه، وقرره بعجزه أمام قدرة الله التي لا تعجز عن شيء. وسد أمامه طرق المراوغة ليحل في عقله وقلبه الإيمان رضي أم كره، ولكل منهما ثمن وجزاء عند الله يوم يقوم الناس لرب العالمين.

وفي العصر الحديث تكشفت للناس أسرار علمية مذهلة، حيث عرفت الأسباب الإلهية في تكوين ظاهرتي الليل والنهار، واعتبرت هذه الاكتشافات نجاحًا عظيمًا للازدهار العلمي المعاصر، ولم يدر أحد أن القرآن سبق إلى الإشارة إليها قبل أكثر من عشرة قرون.

حيث أثبت القرآن في عبارات زكية أن الأرض التي كان يراها الناس جامدة ثابتة لا تتحرك، أثبت أن لها حركة سريعة حول نفسها ينتج عنها الليل والنهار، وحركة بطبئة حول الشمس ينتج عنها الفصول الأربعة: الصيف، والربيع والخريف والشتاء، لا أن الشمس هي التي تتحرك فيحدث الليل والنهار قال تعالى: (وَنَّرَى لَلْمُبَالَ نَعِسَبُهَا جَامِدَةً وَهِيَ تَمُثُّ مَرَّ الشَّحَابُّ صُنْعَ اللَّهِ ٱلَّذِي أَنْقَنَ كُلُّ مِّيَّةً إِنَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَفْعَلُونَ ) (النمل: ٨٨). ليست هذه الآية تصويرًا لحالة الجبال يوم القيامة وإن وردت في سياق الحديث عنه؛ لأن الجبال ستنسف في ذلك اليوم قبل القيام من القبور (وَيَتَعُلُونَكُ عَن لَلْمَال فَقُلْ مَسِعُهَا رَقَى نَسْفًا 💮 فَيَذَرُهَا قَاعًا صَفْصَفًا أَنْ لا تَرَى فِهَا عِرْجًا وَلاَ أَمْثًا ) (طه: -(1.V-1.0

والكاشف عن حركة الأرض السريعة في هذه الآية هو التشبيه في: (وهي تمر مر السحاب) حيث شبه حركة الجبال يحركة السحاب. ووجه الشبه في هذا التشبيه أمران: الأول: السرعة. والثاني: إن حركة السحاب ليست ذاتية؛ لأن الذي يحرك السحاب هو الرياح. فدل ذلك على أن حركة الحيال ليست ذاتية، وإنما هي ناتجة عن حركة الجسم الذي يحملها، وهو الأرض فتأمل هذه اللمحة البيانية المعجزة. هذا دليل قرآني قطعي الدلالة على أن الأرض هي التي تتحرك.

ودليل قرآني ثان على حركة الأرض ذكره الله تعالى في كتابه العزيز: (وَالْقِي فِي ٱلْأَرْضِ رَوِّسِي أَن تَبِيدُ بِكُمْ ) (النحل: ١٥). (وَحَعَلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ رَوَّسِيَ أَن تَعِيدُ بِهِمْ ) (الأنبياء: ٣١). (وَأَلْفَى فِي ٱلأَرْضِ رَوَمِيَّ أَن تَبِيدَ 🏅 ( القمان: ۱۰ ).

الشاهد في هذه الأيات الثلاث التزام القرآن بكلمة (تميد) دون غيرها؛ لأنه لا يصلح للدلالة على المعنى المرادفي الأيات الثلاث إلا هذا الفعل (تميد)، ومعناه تضطرب

في غير نظام. إن في التزام القرآن التعبير ب(تميد) دلالة قطعية على أن الأرض متحركة وإن لم يشعر من فوقها بحركتها. فما وجه هذه الدلالة يا ترى؟

وجه الدلالة أن "تميد" معناها تضطرب، وقد أجمع العلماء على أن الاضطراب لا نوصف به إلا الحسم المتحرك، فهو ناتج عن حركة أولية في الجسم. ومُحال أن يضطرب جسم قار في مكانه خال من الحركة! فالسيارات وهي متوقفة، عن الحركة محال أن تضطرب فإذا تحركت أصبحت محلاً للاضطراب إذا توفرت له أسبابه الخارجية، وكثيرًا ما تسير سيرًا مضطربًا أو منتظمًا إذا لم يعترها خلل في المحرك أو ف غيره، وانتفاء الاضطراب يستلزم وجود الحركة المنتظمة. أما الاضطراب فيستلزم حركة منتظمة سابقة عليه قبل أن يحدث

لذلك نفى القرآن في الآيات الثلاث حدوث اضطراب في حركة الأرض؛ لأن حركتها محكمة منتظمة في غاية الإتقان والانتظام، لدرجة أن أحدًا لا يشعر بها. لذلك عقب الله على هذه المحرزة، بقوله: (صنع الله الذي أتقن كل شيء)؛ ولعلك أدركتُ أن الله لم يقل: أن تتحرك بكم؛ لأنها متحركة فلا يصح نفى حركتها، وهذا فيه إعجازان:

(١) لغوى في اختيار كلمة (تميد).

(٢) وعلمي في سبق العلم الحديث في معرفة حركة الأرض بعد أكثر من عشرة قرون من نزول القرآن وإثباته حركة منتظمة للأرض.

فانظر هذه الإيماءات القرآنية في التربية الإيمانية الروحية. القاهرة لكل الثقافات المتمردة المعادية للإيمان. إن هذه المعجزات تقذف الإيمان قذفا في القلوب وتقهر أنصار الباطل وتضحمهم بالحق الذي يكاد يرى-رأى العين- إشعاعات التراكيب. وللموضوع بقية إن شاء الله.



Alteratio Marian ellega elleria

التي تتحرك

eller Here Huges

عنها الفصول

رقاع تعاليه ( فرق

CHENLI

WI WILL

5 ml6

Link His

( allo

المناه مركة المسال

لتستنحوك

الملي عركة الأراض

# من نور كتاب الله

اتباع القرآن نجاة في الأخرة

قال الله تعالى: ﴿ وَأَنَّبِعُوا أَخْسُنَ مَا اللهِ اللهِ تعالى: ﴿ وَأَنَّبِعُوا أَخْسُنَ مَا الْهُ أَنْ الْمُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

المنظراب إذا توليث له إيمام

ما ينتحونها ما تسير سيام

ما تعبره، والنظاء الاضطراب يستلزم وجود الحركة التنظيمة، أما الاضطراب فيستلزم

حركة منتظمة سابقة عليه قبل أن يحدث

السيارات وهي متوقدة " كي معنى المالية المرابعة المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية

#### من أقوال السلف

قال الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله: "الاتباع أن يتبع الرجل ما جاء عن النبي صلى الله عليه وسلم، وعن أصحابه، ثم هو من بعد التابعين مخير" (مسائل الإمام أحمد)

مدد الأية مو الله

Hursly) -

with Healt

قال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم: من دعا إلى هدّى: كان له من الأجر مثل أجور من تبعه، لا ينقص ذلك من أجورهم شيئًا. ومن دعا إلى ضلالة: كان عليه من الإثم مثل آثام من تبعه لا ينقص ذلك من آثامهم شيئًا، (صحيح مسلم).

فخ هندي رسوا

AND AND AND

ا ملية وعلم

## احكم ومواعظ

عن أبي الدرداء رضي الله عنه قال: "إن أخوف ما أخاف إذا وقفت على الحساب أن يُقال لي: قد علمت، فماذا عملت فيما علمت. (سنن البيهقي).

M sail Has

#### من دلائل الثبوة

(١) وعلمي المام الحديث في معرفة

حركة الأرض بعد اكثر من عشرة قرون من لزول القران واثباته حركة منتظمة

الرسول يخبر بالفتوحات قبل وقوعها

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ "تَعْزُونَ جَزِيرة العرب فيضتحها الله، ثم فارس فيضتحها الله، ثم تَعْزُونَ الروم فيضتحها الله، ثم تعزُونَ الدجال فيضتحه الله " (رواد مسلم).



الحمد لله وحده، والصلاة

والسلام على من لا نبي

فسوف نستكمل الحديث

عن أثر قرائن السياق على

أدلة الحجاب، وقد وصلت

إلى خاتمة البحث، وبدأت

في تلخيص ما توصلت إليه،

أولا: أدلة القرآن:

وصلت إلى الدليل الخامس:

قوله تعالى: (يَأَمُّ النَّهُ عَلَ

لأزوجك وبنايك ونسكه ألمؤمنين

يُدْنِينَ عَلَيْهِنَّ مِن جَلْبِيبِهِنَّ دَاكِ

أَدْنَىٰ أَنْ يُعْرَفَنَ فَلَا بُؤُذَٰنِ وَكَاكَ

اللهُ عَفُورًا رَّحِيمًا ) (الأحزاب:

الاستدلال فالآية: (يدنين

عليهن من جلابيبهن). وقد

اختلفت أقوال أهل العلم

في معنى الإدناء، وهو ليس

دليلا قطعيًا-بمعنى أنه لا

يحتمل إلا معنى واحدا-

لن استدل به على أن معناه

تغطية الوجه، وكذلك ما

يقال في الإدناء يقال في

الجلباب. لكن الدليل في

الأية قطعي في حجاب المرأة

وسترها لجميع جسدها بما

بعده، وبعد:

# المالي المالي المرأة المسلمة

ما د. متولي البراجيلي

لا يظهر شيئًا من مفاتنها. ثانياء أدلة السنة؛

١- حديث عائشة رضي الله حليانها على وجهها من رأسها، فإذا جاوزونا كشفناه (مسند أحمد وغيره). وفي رواية: ونحن مع رسول الله صلى الله عليه وسلم.

إقرار النبي صلى الله عليه وسلم على فعلهن من إسدال الجلباب على وجوههن (على افتراض صحة الحديث؛ إذ إن الحديث في سنده ضعف كما سبق أن

عنها: كان الركبان يمرون بنا ونحن محرمات مع رسول الله صلى الله عليه وسلم، فإذا حاذونا سدلت إحدانا

الاستدلال من الحديث: بينت ذلك. وله شاهد عن فاطمة بنت المنذر قالت: كنا نخمر وجوهنا ونحن مُحرِمَات مع أسماء بنت أبى بكر. وهو في موطأ مالك وغيره، وصححه الحاكم في المستدرك ووافقه الذهبي،

رضى الله عنها إن شاءت، يرد على من استدل من حديث عائشة رضي الله عنها-المذكور قبل ذلك-بوجوب تغطية وجه المرأة

والألباني في الارواء ح٢٣٠١،

والأرناؤوط في المسند

وتقرير النبى صلى الله

عليه وسلم يدل على

مشروعية ما أقره، لكن

يبقى القول هل التقرير

يدل على الوجوب أم

الاستحباب، وهذا يحتاج

الى قرينة أخرى غير إقراره

فقط صلى الله عليه وسلم.

١١٠ حديث أم المؤمنين

عائشة رضي الله عنها

قالت: والمُحْرِمَة تلبس من

الثياب ما شاءت إلا ثوبًا

مسله ورس أو زعفران، ولا

تتبرقع، ولا تتلثم، وتسدل

الثوب على وجهها إن شاءت

(أخرجه البيهقي في الكبرى

ح.٩٠٥، صححه الألباني,

والأرناؤوط في المسند

قول أم المؤمنين عائشة

.(YY/E.

.( 44/ 2.

ي غير حال الإحرام.

٣- حديث ابن عمر رضي الله عنهما عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ولا تنتقب المحرمة ولا تلبس القفازين....

الاستدلال من الحديث بمفهوم المخالفة أن النقاب والقضازين كانا معروفين في النساء، لذا أمر النبي صلى الله عليه وسلم المحرمة أن لا تلبسهما. لكن لا يستفاد من الحديث الوجوب أو عدمه إنما يستفاد منه مشروعية النقاب والقضازين.

٤- حديث جابر رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إذا خطب أحدكم المرأة فإن استطاء أن ينظر إلى ما يدعوه لنكاحها فليفعل... (مسند أحمد ح١٤٥٨١) وقال الأرناؤوط حسن، وحسنه الألباني في الشكاة ح١٠١٦). هذا الحديث ونظائره من أحاديث النظر الى المخطوبة - الوجه والكفين عند الجمهور-ليست نصًا في وجوب النقاب أو عدم وجوبه. لذا تنازع العلماء في الاستدلال should strulger,

٥- حديث جرير بن عبدالله البجلي رضي الله عنه قال: سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم عن نظر الفجاءة، فأمرني أن أصرف بصري (صحيح مسلم وغيره).

الحديث ليس قطعي الدلالة، لذا تنازع العلماء فيه بين وجوب ستر المرأة لوجهها ويبن استحياب ذلك، فصرف البصر ليس مقصورًا على الوجه فقط، بل إلى كل ما يتعلق بالمرأة. ٦- حديث ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: من جر ثوبه خيلاء لم ينظر الله إليه يوم القيامة، فقالت أم سلمة رضى الله عنها، فكيف تصنع النساء بذيولهن؟ قال يرخين شبرًا، فقالت: إذا تنكشف أقدامهن (وفي رواية سوقهن) قال فيرخين ذراعًا لا يزدن عليه (صحيح سنن أبي داوود وغيره). الاستدلال من الحديث؛ قياس الأولى أن الوجه والكفين، أشد فتنة من القدمين، وعدم القياس على رواية الساقين فذلك يؤدي إلى ضعف القياس، والحديث ليس نضا قطعيًا الدلالة في وجوب تغطية وجه المرأة. ٧-حديث ابن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إن المرأة عورة فإذا خرجت استشرفها الشيطان، وأقرب ما تكون بروحة ربها وهي في قعر بيتها (صحيح سنن الترمذي وغيره). الاستدلال من الحديث: المرأة كلها عورة فيدخل في

على أن كل المرأة عورة حتى في داخل الصلاة، فضلاً عن الخلاف في الوجه والكفين، وخروج بعض أفراد العام منه يضعف عمومه.

منه يصغف عمومه.

1 حديث أم سلمة رضي

الله عنها: قال لنا رسول

الله صلى الله عليه وسلم:

إذا كان لإحداكن مُكاتب،

فكان عنده ما يؤدي

فلتحتجب منه (الترمذي

سند الحديث فيه مجهول وهو نبهان مولى أم سلمة, فالراجح ضعف الحديث كما سبق بيان ذلك ومن أخذ بتحسينه يرد عليه أن الإجماع على وجوب تغطية الوجه من الأحكام الخاصة بأمهات المؤمنين.

الله عنه الله عليه وسلم:
الله عنه قال: قال رسول
الله صلى الله عليه وسلم:
"لا تباشر المرأة المرأة
الليها" (صحيح البخاري).
الليها" (صحيح البخاري).
احتجاب النساء عن
الرجال احتجابا كاملا
مستدلا بذلك على وجوب
تغطية الوجه. والمباشرة لا
أوسع من ذلك.

وسع من وسع.

۱- عن عائشة رضي الله عنها قالت: إن كان رسول الله عليه وسلم ليصلي المسبح فينصرف النساء متلفعات بمروطهن ما يعرفن من الغلس (متفق عليه)، وفي رواية: "وما يعرف بعضنا وجوه بعض"،

39

ذلك الوجه والكفان، ولا

يوجد إجماع بين أهل العلم

وق رواية: "ولا يعرفن بعضهن بعضًا".

الاستدلال من الحديث: متلفعات، ما يُعرفن من الغلس. ليس فيه جواز كشف الوجه لمن قال بدلك, لاحتمال أنهن كن يكشفن وجوههن لاستتارهن بظلمة الليل.

١١- حديث عائشة رضي الله عنها قالت: أومأت امرأة من وراء ستر بيدها كتاب إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقبض النبي صلى الله عليه وسلم يده، فقال: ما أدري أيد رجل أم يد امرأة؟ قالت: بل يد امرأة. قال: لو كنت امرأة لغيرت أظفارك، يعنى بالحناء (صحيح سنن أبي داوود وغيره). والحديث في سنده خلاف بين أهل العلم، فمنهم من ضعفه، وحسنه الألباني بشواهده في الثمر المستطاب صــ ١١١-١٥٠. والاستدلال به متنازع فيه لأن التبي صلى الله عليه

كشف اليدين للضرورة. 
١٧- عن عائشة رضي الله 
عنها قالت: خرجت سودة 
بعدما ضرب الحجاب 
لحاجتها، وكانت امرأة 
جسيمة لا تخفي على 
من يعرفها، فرآها عمر بن 
الخطاب فقال يا سودة، 
أما والله لا تخفين علينا، 
فانظري كيف تخرجين ..... 
الحديث (متفق عليه).

وسلم لم ينكر عليها كشف

بديها، ولليدين حكم

الوجه، وأجيب بأنه يجوز

والاستدلال منه فيه نزاع مشهور هل الخطاب لأمهات المؤمنين يشمل جميع النساء أم لا؟

١٣- عن عائشة رضى الله عنها قالت: إن أسماء بنت أبى بكر رضى الله عنها دخلت على رسول الله صلى الله عليه وسلم وعليها ثياب رقاق فأعرض عنها رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقال: "يا أسماء! إن المرأة إذا بلغت المحيض لم تصلح أن يُرى منها إلا هذا وهذا، وأشار إلى وجهه وكفيه" (أخرجه أبو داوود وغيره)، والحديث فيه نزاع بين أهل العلم، فأكثر أهل العلم على تضعيفه، وهناك من حسنه بطرقه كالأثباني في جلباب المرأة السلمة ص ٥٨-٥٨ والبيهقي في الكبرى -(119/7

١٤- عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: "شهدت الصلاة يوم الفطر مع رسول الله صلى الله عليه وسلم وأبى بكر وعمر وعثمان، فكلهم يصليها قبل الخطية، ثم يخطب بعد, فنزل نبي الله صلى الله عليه وسلم، فكأني أنظر إليه حين يجلس الرجال بيده، ثم أقبل يشقهم حتى أتى النساء مع بلال.... فقالت امرأة واحدة لم يجيه غيرها؛ نعم يا رسول الله. وفي رواية: فرايتهن يهوين بأيديهن يقذفنه (الخواتيم)، وفي رواية فقامت امرأة من سطة

النساء سفعاء الخدين... (البخاري ومسلم).

والاستدلال من الحديث فيه تنازع، هل كان ذلك قبل نزول آيات الحجاب، وهل هذه المرأة كانت من القواعد من النساء أم لا، وهل رأى النبي صلى الله عليه وسلم وجهها أم لا، وكيف رأى ابن عباس وبلال وجابر كما ورد في رواية للحديث رضي الله عنهم وجهاالمرأة.

١٥- عن ابن عباس رضي الله عنهما عن الفضل بن عباس رضى الله عنهما قال: أن امرأة من خثعم استفتت رسول الله صلى الله عليه وسلم في حجة الوداء (يوم النحر)، والفضل بن عباس رديف رسول الله صلى الله عليه وسلم، وكان الفضل رجلا وضيئًا، فأخذ الفضل بن عباس يلتفت إليها وكانت امرأة حسناء (وفي رواية وضيئة)؛ فطفق الفضل ينظر إليها وأعجبه حُسنها (وتنظر اليه)؛ فجعل النبي صلى الله عليه وسلم يصرف وجه الفضل إلى الشق الأخر (الحديث في الصحيحين وغيرهما)، والاستدلال من الحديث هو أقرب لن قال بجواز كشف الوجه، لأن هذا كان يوم النحر بعد رمى الجمرات، فهي لم تكن محرمة.

وللحديث بقية، والحمد لله رب العالمين.

وما هو القول الراجع في

ونبدأ في هذا اللقاء

الحديث عن مدة القصر

مدة القصرية السفرد نتكلم في هذه السألة عن حالات ثلاث:

الحالة الأولى وهي التي بكون فيه الإنسان يتنقل من بلدة إلى أخرى، وهذه الحالة لا خلاف فيها بين أهل العلم أن للمسافر أن يقصر الصلاة مهما طالت مدةالسفر

مثال ذلك: رجل يسافر بالسفينة من بلد إلي أخر ويستغرق السفر شهرًا أو أكثر؛ فهذا يجوز له قصر المسلاة حتى وإن زادت المدة عن ذلك. والثابت في السنة النبوية المطهرة أن النبى صلى الله عليه وسلم لم يُتم الصلاة في أسفاره أبدًا؛ فعن أنس رضى الله عنه قال: اخرجنا مع النبى صلى الله عليه وسلم من المدينة إلى

### د حمدي طه

مكة، فكان يصلى ركعتين ركعتين حتى رجعنا إلى المدينة ..... الحديث، رواه البخاري ومسلم.

فالمسافر يقصر ما دام في سفره، ماشيًا كان أو راكب داية أو مركبة؛ كطائرة أو سفينة أو سيارة، ناله التعب والإعياء أو لم ينله شيء من ذلك، فالعبرة بالسفر

الحالة الثانية: وهي إذا قدم المسافر إلى بلد لا يدري هل يخرج غدا أو بعد غد في القريب فإنه يقصر مدة إقامته ولو طالت فلو قال: أخرج غدا أو بعد غد، وهو متردد كأن تكون عنده تجارة أو مصلحة يقصر الصلاة ما شاء الله ولو جلس شهورًا، وهندا مذهب جماهير العلماء، وهذا شبه إجماع بين العلماء رحمهم الله وحكاه الترمذي وابن المنذر إجماعًا. إلا أن الأصح عند الشافعية خلاف ذلك. حدودد في الأصح عندهم بثمانية عشر يومًا، وهو خلاف مذهب عامة أهل

العلم، وم معاشات والراجح مذهب جماهير العلماء؛ لأنه لم ينو إقامة فلا يكون في حكم المقيمين. وأشرعن أنس بن مالك رضى الله عنه أنيه صلى ستة أشهر في فتح تستر في غزو الصحابة رضوان الله عليهم في الفتوحات وهو يقصر الصلاة لأنهم محاصرون لتستر فلا يدرون تفتح اليوم أو غدا فهم نازلون، ولكن هذا النزول قد يطرأ في أي طارئ يخرجون منه؛ حمل عليه دليل هذا الأصل أن النبي صلى الله عليه وسلم مكث بتبوك يقصر الصلاة، وتبوك كانت أيام النبي صلى الله عليه وسلم ماء يرده المسافرون لم تكن مدينة، فكانت مورد ماء فنزل عليه-عليه الصلاة والسلام- بالحيش وأرسل العيون على بنى الأصفر الذي هم الروم لكي يأتوه بالأخبار، هل هناك جيش أو لا؟ فهذه العيون التي أرسلها لا يدري عليه الصلاة والسلام هل تأتي غدا؟ هل تأتى بعد غد؟ يعنى أرسلهم من أجل أن

يستجلوا حقيقة الأمر، فالقول بأنه يعلم أنهم سيمكثون أكثر من أربعة أيام مكابرة، هو لا يعلم قد يأتي بعد ساعة يقول له الروم بحذائك أو بجوارك. وهو لا يعلم الغيب صلوات الله وسالامه عليه إلا ما أطلعه الله عز وجل عليه. فالشاهد من هذا أنه لا يشك أحد أنه لا يعلم مدة جلوسه على تبوك، فصار يقصر الصلاة وهو جالس حتى استتم هذه المدة. فهذه السنة عند خفاء المدة، وهي أصل قضية صلاته بتبوك. (انظر: دروس عمدة الفقه للشنقيطي، شيرح الزاد للحمد).

الحالة الثالثة وهي إذا نزل المسافر على المدينة أو القرية وهو يعلم مدة نزوله، أو طالب يريد أن يدرس في موضع شهورا ثم يرجع وهذه الحالة اختلف فيها أهل العلم اختلافا كبيرًا، ذكر منها ابن عبد البر عشرة أقوال في السألة أشهرها: (مذهب مالك والشافعي والليث والطبري وأبو ثور إذا توى إقامة أربعة أيام أتم، مذهب أحمد بن حنبل إذا أجمع المسافر مقام إحدى وعشرين صلاة مكتوبة قصر، وإن زاد على ذلك أتم، مذهب أبي حنيفة وأصحابه والثورى إذا نوى اقامة خمس عشرة يوما أتم، وإن كان أقل قصر، مذهب إسحاق بن راهويه

إلى أنها تسعة عشر يومًا، مذهب أهل الظاهر أنها عشرون يومًا، مذهب شيخ الإسلام وهو مذهب طائفة من أهل العلم إلى أن مرجع ذلك إلى العرف) (انظر؛ التمهيد لابن عبد البر المركا المصرف).

ثم قال ابن عبد البربعد أن ذكر الأقوال في المسألة، فهذه تسعة أقوال في هذه المسألة، وفيها قول عاشر أن المسافر يقصر أبدا حتى يرجع إلى وطنه أو ينزل وطنا له (التمهيد ١٨٣/١١).

أولا: مذهب الإمام مالك والشافعي ومن وافقهم: أقل مدة الإقامة أربعة أيام صحاح مع وجوب عشرين صلاة في مدة الإقامة، ولا يحتسب من الأيام يوم الدخول إن دخل بعد طلوع الفجر، ولا يوم الخروج إن خرج في أثنائه. فلو دخل زوال السبت ليخرج زوال الأربعاء أتم. وقبله قصر، فان دخل ليلا لم تحسب بقية الليلة ويحسب الغد، ولا بد من اجتماع الأمرين: الأربعة الأيام والعشرين صلاة. (انظر: الدسوقي على الشرح الكبير ١/٤٢١، مغنى الحتاج للشربيني -( 777/)

واستدلوا: بما ثبت في الصحيحين عن أنس بن مالك قال: (خرجنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى مكة في رواية

لسلم "إلى الحج " فكان يصلى ركعتين ركعتين حتى رجعنا إلى المدينة). وبحديث جابر: (أن النبي صلى الله عليه وسلم قدم مكة صبيحة رابعة من ذي الحجة فأقام بها الرابع والخامس والسادس والسابع وصلى الصبح فاليوم الثامن ثم خرج إلى منى وخرج من مكة متوجها إلى المدينة بعد أيام التشريق)، ومعنى ذلك كله في الصحيحين وغيرهما قالوا: والثابت عنه في سياق حجته أنه دخل مكة في صبيحة اليوم الرابع، وأنه خرج منها إلى منى في ضحى اليوم الثامن فهذه أربعة أيام.

قالوا: فعلى ذلك يقصر إن أقام أربعة أيام فإن زاد أتم. واست دلوا بما شبت في الصحيحين من حديث: العلاء الحضرمي رضي الله عنه قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (يقيم المهاجر بعد نسكه ثلاثًا: أي ثلاثة أيام).

فالسنة بينت أن ما دون الأربع لا يقطع السفر، ودليل على وضع الأربعة الأيام الأيام فاصلاً بين الإتمام والقصير فالنبي صلى الله عليه وسلم رخص للمهاجرين أن يبقوا بمكة شلائة أيام والمهاجرية لا يجوز له أن يرجع فيقيم فيها: لأنه ترك شيئًا لله فلا يرجع فيما تركه للها فلا يرجع فيما تركه للها

bload by: altawhedmag.com

ولذلك الصحابة ما سكنوا مكة ولا أقاموا بها بعد هجرتهم، فلما توفي سعد بن خولة رضي الله عنه قال صلى الله عليه وسلم في الحديث الصحيح: (لكن البائس سعد بن خولة، يرثى له رسول الله صلى الله عليه وسلم أن مات يمكة لأنه مهاجر)، ثم قال عليه الصلاة والسلام: (اللهم أمض الأصحابي هجرتهم ولا تردهم على أعقابهم خاسرین)، فرثی له أن فاته الأجل، فدل على أن الأصل أن لا يبقى في المكان الذي هاجر منه، هذا ما دلت عليه السنة على أنه لا يبقى ولا يقيم في المكان الذي هو فيه إذا ثبت هذا فمعنى ذلك لما رخص له في الثلاثة الأيام، ولم يرخص له في اليوم الرابع؛ فهمنا من هذه السنة أنهم في اليوم الرابع يكونون في حكم من أقيام؛ ولذلك الشرع قد يأتي بالشيء صريحًا، وقد يأتى به ضمنا. فلما جعل الأربعة الأيام فاصلا بين أن يقيم ويين أن لا يقيم وما دونها ليس باقامة وإذا وصل إليها فهو مقيم رخص للمهاجرين ثلاثة أيام؛ دل على أنه في اليوم الرابع يكونون في حكم المقيم، فأخذ من هذا طائفة من أهل العلم رحمهم الله أن الأربعة الأيام غير يوم الدخول

والخروج تكون تامة فاصل بين الإقامة وعدمها. (انظر دروس عمدة الفقه للشنقيطي).

وأجيب عن هذا: بأن الثلاث قدر قضاء الحوائج: لا لكونها غير إقامة (نيل الأوطار للشوكاني ٣/

مذهب الإمام أحمد: إذا نوى الإقامة في بلد أكثر من إحدى وعشرين صلاة أتم والا قصر، قال في الكافي هي المذهب، وقال في المغني هذا المشهور عن أحمد (انظر الإنصاف للمرداوي ۲/ ۳۲۹)، وعنه لو نوی اقامة أكثر من عشرين صلاة أتم وهذه الرواية هي المذهب لحديث جابر وابن عباس رضى الله عنهم أن النبى صلى الله عليه وسلم قدم مكة صبيحة رابعة ذي الحجة. فأقام بها الرابع والخامس والسادس والسابع، وصلى الصبح في اليوم الثاني، ثم خرج إلى منى، وكان يقصر الصلاة ي هذه الأيام، وقد عزم على إقامتها حديث جابر وابن عباس "أن النبي صلى الله عليه وسلم قدم مكة". حديث ابن عباس أخرجه المخاري وحديث جابر أخرجه مسلم وفيها قدوم النبى صلى الله عليه وسلم رابعة ذي الحجة.

قَالُوا: والثابِتُ عنه في سياق حجته أنه دخل مكة في صبيحة اليوم

الرابع وأنه خرج منها الى منى في ضحى اليوم اليوم الثامن فهذه أربعة أيام. قالوا: فعلى ذلك يقصر إن أقام أربعة أيام فإن زاد أتم. (انظر: كشاف القناع السلام).

مذهب الإمام أبو حنيفة ومن وافقه: أن المسافريتم صلاته إذا عزم على إقامة خمسة عشر يومًا، واحتج بقول ابن عباس وابن عمر أنهما قالا: إذا أقمت ببلد وأنت مسافرٌ وفي نفسك أن تقيم خمسة عشر يومًا فأكمل الصلاة.

قال الكاساني: وهذا باب لا يوصل إليه بالاجتهاد؛ لأنه من جملة المقادير، ولا يظن بهما التكلم جرافًا، فالظاهر أنهما قالاه سماعا من رسول الله صلى الله عليه وسلم. (بدائع الصنائع ١ / ٩٧). وأجيب عن هذا؛ بأنه لا حجة في أقوال الصحابة في المسائل التي للاجتهاد فيها مسرح، وهذه منها، ولم يستدل الحنفية بالنصوص الشرعية، وهي متوافرة في مسالتنا مدده مع ملاحظة أنه قد روى عن الصحابة أراء متعددة مختلفة ق هذه المسالة. (انظر: نيل الأوطار للشوكاني ٢ / ٢٥٥ الحامع الحكام الصلاة ٢/ ٥٨٤).

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء وسيد المرسلين وعلى آله وأصحابه ومن سلك سبيلهم إلى يوم الدين. وبعد: فإن شهر جمادى الآخرة كفيره من الأشهر القمرية حافل بعظيم الوقائع والأحداث التي مكنت لدين الله عز وجل، ولكثرتها عبر التاريخ أزف منها للسالكين ما يلي؛

#### أولا: سرية زيد بن حارثة رضي الله عنه في جماد الأخرة سنة ٣هـ

وهي أول سرية خرج فيها أميرًا إلى ثنية القردة من أرض نجد بين الربذة وذات عرق، وفيها أن هذه السرية هي آخر وأنجح دورية قط قام بها المسلمون قبل أحد، وقد اختارت قريش صفوان ابن أمية لقيادة عير تجارتها هذا العام، وقال لهم: إن محمدًا وأصحابه تمردوا علينا متجرنا فما ندري كيف نصنع بهم؟ وهم لا يبرحون الساحل ولا ندري أين نسلك؟ وإن أقمنا في دارنا هذه أكلنا رؤوس أموالنا فلم يعد لها بقاء فحياتنا بمكة على التجارة، فقال له الأسود بن عبد المطلب: تنكب طريق الساحل وخذ طريق العراق، وهي طريق طويلة جدًا تخترق نجد إلى الشام، وتمر على بُعد كبير شرق المدينة.

إلى الشام، وتمر على بعد كبير شرق المدينة. وأشار على صفوان أن يتخذ فرات بن حيان من بني بكر بن وائل دليلًا له. وخرجت العير يقودها صفوان إلا أن خبرها وخطة سيرها طارت إلى المدينة، وذلكم أن سليط بن النعمان كان قد أسلم لوقته فورًا سرية قوامها مائة راكب بقياد زيد بن حارثة الكلبي رضي الله عنه، وأسرع زيد حتى دهم العير على حين غرة

### المداد ال

وهي على ماء بأرض نجد يقال له قردة، فغنمها كلها، ولم يكن من صفوان ومن معه إلا الفرار دون أي مقاومة، وأسر المسلمون فرات بن حيان دليلهم ومعه رجلين، وحملوا غنيمة كبيرة من الأواني والفضة إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأسلم فرات بن حيان بين يديه، وهذه الضربة مأساة كبيرة ونكسة شديدة أصابت قريشًا بعد بدر.

## ثانيًا: سرية زيد بن حارثة في جماد الثاني سنة ٦ هـ، إلى الطرف.

وفيها خرج زيد رضي الله عنه في خمسة عشر رجلا من المسلمين بأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى بني ثعلبة فهربت ومن معهم من الأعراب إلى شعاب الجبال وخافوا أن يكون النبي صلى الله عليه وسلم سار إليهم فأصاب من نعمهم عشرين بعيرًا، وغاب أربع ليال ثم عاد المدينة ولم يلق كيدًا.

#### ثَالثاً: سرية ذات السلاسل في جماد الأخر سنة ٨هـ، على أثر معركة مؤتة .

وفيها: أنه قد جاءت استخبارات نقلت إلى

مرضه عهد بالأمر من بعده إلى عمر بن الخطاب. وكان الذي كتب العهد عثمان بن عفان، وقرى على المسلمين فأقروا به وسمعوا له وأطاعوا. مكانت خلافته سنتين وثلاثة أشهر، وكان

وكانت خلافته سنتين وثلاثة أشهر، وكان عمره ثلاثا وستين سنة؛ السن الذي توقيق رسول الله صلى الله عليه وسلم. وقد جمع الله بينهما في التربة كما جمع سبحانه بينهما في الحياة، وسيرته وأيامه. وما روى وروي عنه من أحاديث ومن أحكام وعلم سادت به أمة الاسلام بحتاج إلى دواوين ومجلدات رضى الله عنه.

ولما تولى عمر رضي الله عنه قام بالأمر من بعده أتم قيام، وهو أول من سمى بأمير المؤمنين وكان أول من حيًاه بذلك المغيرة بن شعبة رضي الله عنه وقيل غيره، وكان أبو بكر وعمر رضي الله عنهما سادة هذه الأمة بعد نبيها.

#### خامسًا، وفاة الرشيد هارون بن الهدي لة جمادي الأخرة سنة ١٩٣هـ

وكان عمره خمسة وأربعين سنة ٥٤ سنة، وقد عاش حياة حافلة بالغزو والجهاد في سبيل الله ونصرة دينه الله عز وجل، قال الجاحظ: كانت أيام الرشيد كلها خير كأنها من حسنها أعراس، وكان محبًا للعلم والعلماء، وكان كثير الحج وكثرة في عهده الفتوحات، ففتحت في عهده دبسة وصقلية ومقدونية، وحصن الصفصاف، وقبرص، وبث جيوشه في أرض الروم وكان مؤدبًا لهم، وقيل في موته؛

#### فلها الصيفان تدمع

#### ما رأينا قط شمس

#### غربت من حيث تطلع

رحمه الله تعالى ودفن بطوس ودعا الله اللهم اغفر لنا الزلات والسيئات، يا من لا يموت ارحم من يموت. وله تراجم لا تعد ولا تحصى فهي جمّة ومفيدة للدارسين. وفي هذا القدر كفاية.

هذا، وصلى الله وسلم على محمدًا وآله وصحبه وسلم.

والله من وراء القصد.

رسول الله صلى الله عليه وسلم أن جمعًا من قضاعة قد تجمعوا يريدون أن يدنوا من أطراف المدينة والإغارة عليها وكانت جموء من القبائل العربية التي تقطن مشارف الشام قد توحدت مع الرومان ضد المسلمين في مؤتة فقال النبي صلى الله عليه وسلم بحكمته البالغة أن يفرق بين هذه الجموع، بل والعمل على دخول القبائل العربية في الإسلام، ولا تتحد مع الرومان، مرة أخـرى اختار النبي الكريم صلى الله عليه وسلم لتنفيذ ذلك الصحابي الجليل عمرو بن العاص رضي الله عنه الذي أسلم في شهر صفر من نفس العام. وذلك لأن أم أبيه كانت امرأة من بلي، وعقد لعمرو بن العاص لواء أبيض، وجعل معه راية سوداء وبعثه في ثلاثمائة من سراة المهاجرين والأنصار، ومعهم ثلاثون فرسًا وأمره أن يستعين بمن مر به من بلي وعذرة وبلقين وغيرها من قبائل قضاعة، فسار الليل وكمن النهار فلما قرب من قضاعة بلغه أن لهم جمعًا كثيرًا. فبعث رافع بن مكيث الجهني إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم يستمده.

فيعث إليه أبا عبيدة عامر بن الجراح رضي الله عنه في مانتين من سراة المهاجرين، فيهم أبو بكر وعمر رضي الله عنهما وأمره أن يلحق بعمرو وأن يكونا جميعًا ولا يختلفا. فلما لحق به أراد أبو عبيدة أن يؤم الناس. فقال عمرو: إنما قدمت علي مددًا، وأنا الأمير فأطاعه أبو عبيدة فكان عمرو يصلي بالناس فأطاعه أبو عبيدة فكان عمرو يصلي بالناس نم سار عمرو حتى وطئ بلاد وقبائل قضاعة. فدوخها حتى أقصى بلادهم، وحمل المسلمون عليهم فهربوا وتفرقوا، وبعث عمرو عوف بن مالك الأشجعي بالبشرى إلى رسول الله صلى عليه وسلم فأخبره بسلامتهم وما كان من غزاتهم رضي الله عنهم أجمعين، ودخل كثير من الناس في دين الله.

رابعًا: وفاة الصُدِّيق وتولية عمر رضي الله عنهما ية جمادي الأخرة لثمان بقين منه سنة ١٣ هـ.

دُفنَ الصّدُيق رضي الله عنه في تلك الليلة بعد مرض خمس عشر يومًا، وكان عمر رضي الله عنه يصلي عنه فيها بالناس، وفي أثناء





الحمد لله والصلاة والسلام على خير خلق الله وآله وصحيه ومن والاه ويعده

فإنه من تفضل الله علينا في دين الإسلام الذي هو الدين الحق المرتضى من رب الأنام؛ إذ قال تعالى: ( إِذَّ الذِبَ عِندَاقَهِ ٱلْإِسْلَةُ ﴾ (آل عمران،١٩) بالقصر والحصر فلا يقبل غيره ديانة ولا يرتضي دونه عقيدة ( وَمَن يَبْتُغ غَيْرَ ٱلْإِسْلَمِ دِينًا فَكَن يُعْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَلْبِينَ ) (آل عموان: ٨٥): لذا كان من تفضله علينا أن أتم الله لنا هذا الدين، ثم كان من تمامه أن قيض لنا من أسلافنا الطيبين المجاهدين من القدامي منهم والحدثين فيُضهم وأيِّدهم ليبينوا لنا الصحيح والسقيم والطريق المستقيم، لا سيما في هذه الأزمنة المتأخرة التي استشرى فيها مرض الجرأة على الدين بل والتنكر أحيانًا لهدي ومنهج خاتم النبيين عليه أهضل صلاة وأتم تسليم-ولا أقول بل والكفر برب العالمين، هليس موضوعنا في هذه الكلمات تخصيص الكلام عن الكفر والإيمان، فهذا يكون بحثه في أبواب العقيدة ييسرها الله تعالى قريبًا إن شاء على صفحات مجلتنا-، لذا كان مناسبًا أن نعيد النشر مذكرين بما كتبه بعض مشايخنا الطيبين مما يخدم دعوة الإسلام فيمن تنكر لسنة أومنهج أوضاع منه صحيح الدين في هذا الزحام، كان مناسبًا أن ننشر هذه الكلمات على حلقات بما لا يورث طولاً مملاً أو قِصرًا مُخلاً مراعين في ذلك المحافظة على العبارة المخلصة من أسلافنا رحمهم الله. فلا يكون لنا تدخل إلا لضرورة المراجعة بما يناسب واقعنا، ولا أظننا نلجاً لهذه الضرورة إذ في كتابات مشايخنا غُنية

وحكمة وكفاية؛ فكانت هذه الحلقة الأولى؛

### كلمات لا النهج (١) فضيلة الشيخ صفوت الشوادية رحمه الله

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لانبي بعده ... وبعد يال المه الله فإن الدين الحق الذي جاء به رسول الله

صلى الله عليه وسلم قد جعل الله من

وأنه صالح لكل زمان ومكان. وإن المؤمن الصادق في إيمانه ينبغي عليه أن يعلم خصائص وحقائق هذا الدين حتى لا يضل أو يُضل في يشد يحد رعيه عم

خصائصه الكمال والبقاء بحفظ الله له،

الله عايه وسلم فأخبره يسلامتهم وما كان من

وخد لدلك مثلاً: إن كثيرًا من المسلمين اليوم

يصدقون كل ما يسمعون!! وقد يكون ياطلاً أو ضلالاً.

وينقلون كل ما يسمعون !! دون تثبت أو تبين كما أمر الله، كما أن بعض المسلمين يأخذ أحكام الشريعة ويتعلم مسائل الدين من الصحف والمجلات الخليعة !! بدلاً من أخذه من العلماء، وكتب العلوم الشرعية الصحيحة، وهذا خلل واضح في النعج.

وقبل معالجة الخلل، وتصحيح الخطأ فإن المسلم يحتاج أولاً أن يتعلم قواعد الإسلام وأصول الشريعة، وأولى الناس بهذا: دعاة وخطباء أنصار السنة؛ فهم أحوج شيء إلى معرفة المنهج والوقوف على القواعد والأصول.

وقد وضع علماء الأمة هذه القواعد التي تدور عليها أحكام الدين ومسائله بصورة سهلة يسيرة: ومن أهمها:

القاعدة الأولى: تحريم القول على الله بلا علم

لقوله تعالى: وقُلُ إِنْمَا حَرْمَ رَبِّيَ الْفُواحش، إلى قوله: وَأَنْ تَقُولُوا عَلَ الله مَا لَا لَمَنُونَ ، (الأعراف:٣٣)، ولقوله: وقلا تَقَفُ مَا لَيْنَ لَكَ بِدِ عِلْمُ إِنَّ النَّمَ وَالْفُرَادُ كُلُّ أُولَتِكَ كُانَ عَدُّ مَنْفُولًا) (الإسراء:٣١).

والقول على الله بلا علم يعني الكلام في الدين وأحكامه ومسائله بغير علم، وهذه كبيرة من أكبر الكبائر (( ومع ذلك فإنك ترى كثيرًا من الناس قد ارتكبوا هذه الكبيرة وهم لا يشعرون، بل إن بعضهم يتقرب إلى الله بها، ولا يدري ما وراءها (( والجرأة على الفتيا- كما قال ابن القيم رحمه الله- تكون من قلة العلم ومن غزارته وسعته (( فمن قل علمه- وهم كثير- أفتى في كل ما يُسأل عنه بغير علم، وخذ لذلك مثلاً مضحكًا: الإفتاء في الطلاق: يقوم به العلماء، وهو من السائل الشائكة، ويشاركهم في الإفتاء

المأذون وإن لم يكن عالمًا، وأنمة المساجد عالمهم وجاهلهم على سنواء، والمؤذن، ومقيم الشعائر، والعوام وكل من حضر المجلس!!

وأحيانًا يقوم الأباء بالإفتاء، حرصًا على مصلحة الأبناء! وفي حالات كثيرة تسمع من يقول؛ ذهبت إلى شيخ أسأله عن الطلاق، فرد لي ديني؟! فأصبح الطلاق عندهم كفرًا وفاعله مرتد!! ودينه يحتاج إلى رد! وهذا الباطل والمنكر من القول يرجع إلى القول على الله بغير علم.

وقد حذَّر علماء الأمة من ذلك تحذيرًا شديدًا؛ قال حذيفة، رضي الله عنه: «إنما يفتي الناس ثلاثة؛ من يعلم ما نسخ من القرآن، أو أمير لا يجد بدًّا، أو أحمق متكلف،

وقال سحنون بن سعيد: «أجسر الناس على الفتيا أقلهم علمًا يكون عند الرجل البابُ الواحد من العلم يظن أن الحق كله فهه.

وقد كان الإمام أحمد بن حتبل، رحمه الله، مع غزارة علمه يتوقف أحيانًا في الفتوى؛ لتعارض الأدلة عنده، أو لاختلاف الصحابة فيها، أو لعدم اطلاعه فيها على أثر أو قول أحد من الصحابة والتابعين 12

وكان شديد الكراهة والمنع للإفتاء بمسألة ليس فيها أثر عن السلف، كما قال لبعض أصحابه: ﴿إِياكَ أَن تَتَكَلَّم فِيْ مسألة ليس لك فيها إمام ›.

وكان ابن عمر، رضي الله عنهما، يقول: «العلم ثلاث: كتاب الله الناطق، وسُنة ماضية، ولا أدري، إل

ومن أراد المزيد في هذا فليراجع وإعلام الموقعين عن رب العالمين، الجزء الأول لابن القيم، رحمه الله.

وللحديث صلة إن شاء الله



فجعلناهم مثلا وسلفا للآخرين»

الشيخ مصطفى البصراتي

وقبل معالمة الخلل وتصحيح الخما

السخط وقيل: أغضبوا رسلنا.

وانتقمنا منهم فأغرقناهم أجمعين، ثم بين العداب الذي وقع به الانتقام فقال: وفاغرقناهم أجمعين، أي في البحر وإنما هلكوا بالغرق ليكون هلاكهم بما تعزز به وهو الماء في قوله وهذه الأنهار تجري من تحتي ففيه إشارة إلى أن من تعزز بشيء دون الله أهلكه الله

وفجعلناهم سلفاء أي قدوة لن عمل بعملهم من الكفارية استحقاق العذاب ككفار قومك.

ومثلا للأخرين، عبرة وتذكرة ومثلا يتمثل به من بعدهم فلا يقدموا على ما أقدموا عليه من الكفر والظلم والعلو والفساد، وأولى من يعتبر بهذا قريش. والقول على الله بلا علم

المعنى التفصيلي:

قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا مَاسَفُونَا ٱلنَّقَمْنَا مِنْهُمْ تَأَمَّرُونَائِمَ الْمَوْرِينَ ﴿ فَهَمُ لَنَائِمُ مُلِكًا زُنْكُمُ قري كذارا من الناس قد المن يخالاً

عقب ما مضى من القصة بالقصود، وهو هذه الأمور الثلاثة المترتبة المتفرع بعضها على بعض، وهي: الانتقام، فالإغراق، فالاعتبار بهم في الأمم بعدهم.

وفلما أسفونا، أي أغضبونا والغضب من صفات الله جل وعلا الفعلية؛ فالله جل وعلا- يغضب على الكفار ويغضب على بعض أهل الكبائر؛ لأنه سيحانه يغار على حرماته فيغضب إذا انتُهكت حرماته ، وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِثُ مُتَّعَيِّدًا فَجَرَّأَوْهُ جَهَنَّدُ خَلِدًا فِيهَا وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِ

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعد:

ففي هذا المقال نتكلم عن مثل آخر من الأمثال في القرآن وهو في سورة الزخرف وهو في الأيتين (٥٥-٥٥)؛ وهما قول الله تعالى: ﴿ فَلَمَّا عَاسَعُونَا النَّقْمُنَا مِنْهُدُ فَأَغْرُفْنَهُمْ الْمَعِينَ ﴿ فَجَعَلْنَهُمْ سَلَفًا وَمَثَلًا لِلْآخِرِينَ ، (الزخرف: ٥٥-٥٦).

ودانا المدار المني الإجمالي وعصد والقو

هذا مثل ضربه الله لفرعون وقومه حينما تمادوا في الضلال والعناد وما اجترحوه من تكذيب نبى الله موسى عليه السلام وعدم طاعته، وما ادعاه فرعون من الربوبية واستخفافه بقومه، وقد استخف بقوم وقهرهم حتى اتبعوه.

قال الشيخ أبو بكر الجزائري في أيسر التفاسير، قوله تعالى: قلمًا أسفونًا، أي أغضبونا بنكثهم وكفرهم وكبريائهم وظلمهم أغرقناهم أجمعين، أي فلم نبق منهم أحدًا والمراد فرعون وجنوده

وفجعلناهم سلفا ومثلا للأخرين، أي جعلنا فرعون، ومن أغرقنا معه من ملئه وجيوشه سلفًا أي سابقين؛ ليكونوا عبرة لمن بعدهم ومثلا يتمثل به من بعدهم فلا يقدموا على ما أقدموا عليه من الكفر والظلم والعلو والفساد وأولى من يعتبر بهذا قريش التي نزل لينبهها ويحرك كامن نفسها لتنتبه من غفلتها فتؤمن وتوحد فتنجو وتكمل وتسعد.

#### الما المالي القردان؛ والمعالمة

وفلمًا أسفونًا، أي أغضبونًا، قاله المفسرون، والأسيف الغضب وقيل: أشد الغضب، وقيل

وَلَمْنَهُ ، (النساء: ٩٣). غضب الله عليه بسبب جريمة القتل للمؤمن عمدًا وعدوانًا. فالغضب من صفات الله جل وعلا، فالله يغضب والمخلوق يغضب، ولكن ليس غضب الله جل وعلا كغضب المخلوق لما بين الخالق والمخلوق من الفرق العظيم، فلا تشابه بين غضب الله وغضب المخلوق، وإن اشتركت هذه الصفة في المفظ والمعنى، لكنها لا تشترك في الكيفية والحقيقة كسائر الصفات. (شرح لمعة الاعتقاد، لابن عثيمين).

ومذهب السلف وسائر الأئمة إثبات صفة الغضب، والرضا والعداوة، والولاية، والحب، والبغض، ونحو ذلك من الصفات التي ورد بها الكتاب والسنة، ومنع التأويل الذي يصرفها عن حقائقها اللائقة بالله تعالى، كما يقولون مثل ذلك في السمع والبصر والكلام وسائر الصفات. ولا يقال: إن الرضا إرادة الإحسان، والغضب إرادة الانتقام، فإن هذا نفي للصفة، وقد اتفق أهل السنة على أن الله يأمر بما يحبه ويرضاه، وإن كان لا يريده ولا يشاؤه، وينهى عما يسخطه ويكرهه، ويبغضه، ويغضب على فاعله، وإن كان قد شاءه وأراده فقد يحب عندهم، ويرضى ما لا بريده، ويكره ويسخط ويغضب لما أراده، ويقال لمن تأول الغضب والرضا بارادة الإحسان؛ لم تأولت ذلك؟ فلا بد أن يقول: لأن الغضب غليان دم القلب، والرضا الميل والشهوة، وذلك لا يليق بالله تعالى فيقال له: غليان دم القلب في الأدمى أمر ينشأ عن صفة الغضب، لا أنه هو الغضب. (شرح العقيدة الطحاوية لابن أبي العز الحنفي (۲/۸۵/۲) بتصرف).

وقال ابن عرفة؛ الغضب من المخلوقين شيء يُداخل قلوبهم، ومنه محمود ومدموم، فالمدموم ما كان في غير الحق، والمحمود ما كان في جانب الدين والحق، وأما غضب الله تعالى فهو من صفات الأفعال لله عز وجل، حقيقة على ما يليق بجلاله. (نضره النعيم ٥٠٧٦/١١).

يبيوب. والغضب صفة من صبفات الله الثابتة له بالكتاب والسنة واجماع السلف من أهل السنة والجماعة. وهو غضب حقيقي يليق بالله تعالى، ويجب أن نؤمن بهذه الصفة ونثبتها لله تعالى؛ وذلك لأن الله تعالى أثبتها لنفسه، وأثبتها له نبيه صلى الله عليه وسلم، وأجمع سلف هذه

الأمة الصالح على إثباتها لله تعالى؛ وذلك على ما يليق بالله وعظمته، وأنه غضب ليس كغضب المخلوقين، فتعالى الله عن مشابهة خلقه، ولكن نثبتها لله تعالى ونقرها ونمرها من غير تحريف ولا تعطيل، ولا تمثيل، ونؤمن بها في إطار قوله تعالى، ولين من أن ونؤمن الها في المار قوله تعالى، ولين و نواس المن المنبع المعرفية المنبع المنبع المعرفية والشورى، (الشورى، ١١).

ومن أدلة ثبوت صفة الغضب لله تعالى من الكتاب ما يلي:

المعلب ما يسي. قال تعالى: ، وُعَصِّبُ اللهُ عُلِيْءِ وَلَمَّنَهُ ، (النساء: 97).

وقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَمْلِلْ عَلَيْهِ غَنَيِي فَقَدْ هَوَىٰ ﴿ (طه: ٨١).

وأما الأدلة من السنة المطهرة على ثبوت صفة الغضب لله تعالى فنذكر منها: روى البخاري عن أبي هريرة رضي الله عنه. قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن الله كتب كتابًا فهو عنده فوق العرش: إن رحمتي تغلب غضبي».

فهذا الحديث الشريف يثبت صفتي؛ الرحمة والغضب لله تعالى، وإن كانت رحمته تغلب وتسبق غضبه فهذا من رحمته بنا وشفقته علاناً

وقوله صلى الله عليه وسلم: أيضًا في حديث الشفاعة الطويل في البخاري ومسلم: «إن ربي غضب اليوم غضبًا لم يغضب قبله مثله ولا بعده مثله .

من فوائد الآيات؛

١- ذم الفخر والمباهاة إذ هما من صفات المتكبرين
 والظالمين.

٢- الاحتقار للفقراء والازدراء بهم من صفات
 الحمارين الظلمة التكبرين.

 ٣- الفسق يجعل صاحبه مطية لكل ظالم وأداة يسخره كما يشاء.

التحذير من غضب الرب تبارك وتعالى: فإنه متى غضب انتقم فبطش. (أيسر التفاسير، للجزائري).

والحمد لله رب العالمين.



# اهتمامات بالأسرة كامرها الرجعة وباطنها ال

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول

الله وعلى آله وصحبه ومن تبع هداه. وبعد: فإن من سنن الله تعالى في خلقه أن جعل المرأة (كأم) بفطرتها وتكوينها وامكاناتها ودورها، هي القلب في جسد الأسمرة، تلك الأسمرة التي جعلها الله سبحانه وتعالى هي القلب أيضًا بالنسبة للجسد المجتمعي، وكلنا يعرف الحقيقة الشرعية الحسية الواقعية أن القلب هو أساس حياة كل كائن حي، كما نعرف كلنا أنه بصلاح القلب يصلح الجسد كله وبفساد المجسد كله.

عَنْ عَامِرٍ، قَالَ: سَمِعْتُ النَّعْمَانَ بَنَ بَشِيرٍ، يَقُولُ: سَمِعْتُ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهُ وَسَلَّم يَقُولُ: «الحلال بِينَ، والحرامُ بِينَ، وبينهما مَشْبَهَاتُ لا يعْلَمُها كَثيرُ مِن النَّاس، فمن اتقى المُشْبَهَات اسْتَبَراً لدينه وعرضه، ومَنْ وقع في الشَّبُهَات: كَرَاعِ يَرْعَى حَوْل الحمى، يوشكُ أَنْ يُواقِعَهُ، أَلا وانْ لكل ملك حمى، ألا إن حمى اللَّه في أَرْضه محارمُهُ، ألا وان في الحِسَد مُضْعَةً: إذا صلحتُ صلح الجسد كله، وإذا فسدتُ فَسَد الجسدُ كله، وإذا فسدتُ فَسَد الجسدُ لله، وإذا فسدتُ فَسَد البحسدُ كله، ألا وهي القلبُ ، - صحيح فسداري ح٢٥.

ومن هذا المعنى فإن المرأة لأنها قلب الأسرة التي هي قلب المجتمع؛ أراد أعداء الملة من الكافرين والمنافقين أن يجتثوا هذه الشجرة من جذورها، ويبيدونها من أصولها، فكان التركيز على الجذر والأصل الذي هو المرأة والأم، المسؤولة والمربية، الحاضنة والمؤدبة.

فكان أول ما بدؤوا به هو إخراجها من

### المساد الرحمن

حصنها، وسلخها عن عرينها، وابعادها عن مملكتها، بيت العائلة الذي أسكنها فيه زوجها من وجده وسعته وقدرته، ومع هذا ملكه الله تعالى معنويًا لها وسماه بيتها، كما قال سبحانه، لا تُخرجُوهُن من بُيُوتهنَ ، وذلك لأنها هي الوحيدة التي تقضي فيه أطول الوقت. فالزوج يخرج لعمله، والأولاد يخرجون إلى مدارسهم وجامعاتهم. والأم هي الركيزة القوية، والرابطة الجامعة التي يغدو الجميع ويروح من حولها.

فكانت محاولات الشياطين من الإنس بوحي من شياطين الجن، بأن يخرجوها من مملكتها، بعلة ظاهرها الرحمة وباطنها العذاب، فظاهر الرحمة هو تحرير المرأة وإخراجها من سجنها، فهي نصف المجتمع وتلد النصف الأخر، وكذلك إعطاؤها حريتها في الدخول والخروج، فهي صاحبة مؤهل علمي، وربما تسبق الرجل في بعض الأعمال والميادين، فلماذا لا تأخذ حريتها وتمارسها بشكل فيه استقلالية وحرية شخصية. وبالطبع فإن خروجها يجعلها تتخفف بداية بعض الشيء من ملابس العضة والخروج، فتبدأ رويدًا رويدًا بنزع ثباب الحشمة، وإلقاء برقع الحياء، حتى تصير قائدة ورائدة في النقمة على ثياب الطهارة والعضة، وهي تضعل كل ذلك مع الجهل بدينها ومكارم أخلاق قومها.

ثانيًا؛ كسر الحاجز بين المرأة والرجل الأجنبي عنها، فلا تحتجب عنه، ولا تتوارى منه. فهو مثل أخيها وابنها وأبيها، وربك ربّ قلوب. فيقع

الاختلاط، وينكشف الحجاب، حجاب الحياء أولًا، وحجاب النظر ثانيًا، ثم حجاب الزينة والوجه، وإذا زال الحجاب زاد الإعجاب، فزادت الكلمات والتعليقات والتدخلات وابداء الأراء والتدخل في المشاكل لزميلته وجارته في العمل، ولم يقتصر ذلك على العمل، وإنما اتصالات بعد العمل في الليل والنهار، وسلسلة من العلاقات لا تفضى إلى خير أبدًا، فتفشل حياة الزميل في العمل مع زوجته وأولاده، فقلبه معلق بزميلته، وتفشل حياة الزميلة مع زوجها وأولادها، فقلبها معلق بزميلها، فيقع الطلاق في الأسرتين ثم يلتقى بعد ذلك المفسد بالمفسدة، في حياة يظنونها جيدة، وسرعان ما يقضي كل واحد منهما نهمته من الأخر. ثم تبدأ تصفية الحسابات، فهو لا يثق فيها، لأنها كما خانت زوجها الأول وهدمت عشه

وبيته، فالأخير عرضة لنفس المسير. وقد لاحظت تلك المنكوبة أنه بدأ يتواصل مع زوجته السابقة، فتوعدته المقسدة واتهمته بالخيانة، فتطلب الطلاق هي الأخرى، وبعد كل هذا ما مصير الأولاد في تلك الأسر جميعًا، إنهم ضحايا الاختلاط، وخروج الأمهات، ولن يتربوا إلا على ما سلكه المفسدون في الأرض. فينتشر الفساد رويدًا رويدًا وهذا ما سعى إليه أعداء الملة والدين، وقد بلع الطعم أولئك المغيبون المفتونون.

Upload by: altawhedmag.com

كان هذا نموذجًا ومثالًا واحدًا على ما يحدث في الواقع من أثر إخراج المرأة من بيتها الموقرة فيه، وكسر حاجز فصل الرجال عن النساء، لإتلاف الحشمة وقتل الحياء، ولا شك في وجود أمثلة أخرى أسوأ وأشام، وما خفي كان أعظم.

#### تعريم الاختلاط بين الرجال والنساء:

اجتماع الرجال والنساء في مكان واحد، وامتزاج بعضهم في بعض، ودخول بعضهم في بعض، ودخول بعضهم وكشف النساء على الرجال، كل لبعض، وكشف النساء على الرجال، كل ذلك من الأمور المحرمة في الشريعة لأن ذلك من أسباب الفتنة وشوران الشهوات ومن الدواعي للوقوع في الفواحش والأثام.

والأدلة على تحريم الاختلاط في الكتاب والسنة كثيرة ومنها: قوله سبحانه: وَإِنَّا سُأَلْمُوْفَنَّ مَنَّا مَنْكُوفُتَ مِن وَزَاهِ عَالَمُ مُنَافِقًا مَنْكُوفُتَ مِن وَزَاهِ عَالَمُ مُنَافِقًا مُنْكُوفُتُ مِن وَزَاهِ عَالَمُ مُنْفُوفِكُمْ وَقُلُومِهِنَّ اللهُولِكُمْ وَقُلُومِهِنَّ اللهُ وَلِي اللهُ عَلَيْمِ اللهُ وَلِي اللهِ وَلِي اللهُ وَاللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَاللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللّهُ اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي الللّهُ وَلِي اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلِي ا

قال ابن كثير رحمه الله في تفسير الآية: قوله تعالى: " وإذا سَأَلْتُمُوهُنَّ متاعاً فَسُنْلُوهُنَّ مِنْ وَراءِ حجاب". أي: وكما نهيتكم عن الدُخول عليهن كذلك لا تَنْظُرُوا النِّهِنَ بِالْكُلِّيَّةِ، وَلَوْ كَانَ لا حَدِكُمْ حَاجِةَ يُرِيدُ تَنَاوُلُهَا مِنْهُنْ، فَلا يَنْظُرُ الْيُهِنْ وَلا يَسْأَلُهُنَّ حَاجَةَ إِلَّا مِنْ وَرَاءِ حَجَابٍ. وقَالَ ابْنُ أبي حَاتم؛ حَدَّثُنَا...عَنْ عَائشُهُ قَالَتْ؛ كُنْتُ أَكُلُ مَعُ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وسلم حيسًا في قعب، فمر عمر فدعاه فأكل، فأصابت إصبعه إصبعي، فقال عمر: حسن، أو أوه؛ لو أطاع فيكن ما رأتكن عَينَ. فَنَزَل الْحِجَابِ. "ذلكم أطهر لقُلُوبِكُم وقلوبهنَّ"؛ أيُّ: هَذَا الَّذِي أَمَرتُكُمْ بِهُ وَشَرَعْتُهُ لَكُمْ مِنْ الْحِجَابِ أَطْهِرِ وأَطْيِبٍ. (تفسیرابن کثیر ۴۰۳/۱).

وقد راعى النبي صلى الله عليه وسلم منع اختلاط الرجال بالنساء حتى في أحب بقاع الأرض إلى الله وهي المساجد وذلك بفصل صفوف النساء عن الرجال، والمكث بعد السلام حتى ينصرف النساء،

وتخصيص باب خاص في المسجد للنساء والأدلة على ذلك ما يلي: عن أم سَلَمة رضي والأدلة على ذلك ما يلي: عن أم سَلَمة رضي عليه وسَلَم إذا سَلَم قام النساء حين يقضي عليه وسَلَم إذا سَلَم قام النساء حين يقضي ابن شهاب: فأرى والله أعلم أن مُكثه لكي ينفذ النساء قبل أن يدركهن من انصرف من القوم". صحيح البخاري رقم (٧٩٣). ورواه أبو داود رحمه الله في سننه رقم (٧٩٣). في كتاب الصلاة وعنون عليه: باب انصراف النساء قبل الرجال من الصلاة.

وعَنْ ابْنِ عُمَر رضي الله عنهما قال: قال رَسُولُ الله صَلَى الله عليه وسَلَم: " لَوْ تَرَكَنَا هَذَا الْبَابِ للنَسَاء". قال نافعُ فلم يَدُخُلُ مَنْهُ ابْنُ عُمَر حَتَى مَات" رواه أبو داود رقم منه أبْنُ عُمَر حَتَى مَات" رواه أبو داود رقم ذلك. قال بدر الدين العيني: قال أيوب السختياني: قوله: " لو تركنا هذا الباب"؛ حواب "لو" محذوف تقديره: لو تركنا هذا الباب النساء لكان أولى أو حسناً، ونحو جواب "لله عما المحالة مع الرجال ينبغي أن لا يختلطن للجماعة مع الرجال ينبغي أن لا يختلطن بهم؛ فإن كان ثمة باب مخصوص لهن يدخلن منه، ويخرجن منه، وإلا يحترزن عن الاختلاط بهم ما أمكن. شرح أبي داود للعيني (٣٧١/٣).

وقدال شرف الحق العظيم آبادي: وقدال شرف الحق العظيم آبادي: والحديث فيه دليل أنّ النساء لا يُختَلطُنَ في الساجد مَعَ الرُّجَال بل يَعْتَرَلُنَ في جَانب السَّجد ويُصلين هُناك بالاقتداء مَعَ الأمام فكانَ عَبْدُ اللَّه بُنُ عُمْرَ أَشَدُ اتَباعا للسُّنة فَلَمُ يَدُخُلُ مِنَ الْبَابِ الَّذِي جُعلَ للنُسَاءِ عَتَى مَات، عون المعبود وحاشية ابن القيم عَتَى مَات، عون المعبود وحاشية ابن القيم عَرْبُر).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: خَيْرُ صُفُوفِ الرِّجَالِ أَوَّلُهَا وَشَرُّهَا آخِرُهَا وَخَيْرُ صُفُوفِ النَّسَاءِ آخِرُهَا وَشَرُّهَا أَوَّلُهَا، رواه مسلم رقم ٦٦٤.

وهذا من أعظم الأدلة على منع الشريعة للاختلاط وأنه كلما كان الرّجل أبعد عن

صفوف النساء كان أفضل وكلما كانت المرأة أبعد عن صفوف الرجال كان أفضل لها-

وعن عبد الله بن سويد الأنصاري عن عمته أم حميد أنها جاءت النبي صلى الله عليه وسلم فقالت يا رسول الله إني أحب الصلاة معك قال فقال لها قد علمت أنك تحبين الصلاة معي وصلاتك في بيتك خير لك من صلاتك في حجرتك وصلاتك في دارك خير من صلاتك في مسجد قومك خير لك من وصلاتك في مسجد قومك خير لك من طلاتك في مسجد قومك خير لك من طلاتك في مسجد قومك خير لك من فلا مسجد في أقصى شيء في بيتها وأظلمه فكانت تصلي فيه حتى لقيت الله ، مسند أحمد ٢٠٠٩٠ (حديث حسن).

وإذا كانت هذه الإجراءات قد اتّخذت في السجد وهو مكان العبادة الطّاهر الذي يكون فيه النساء والرّجال أبعد ما يكون عن ثوران الشهوات هاتّخاذها في غيره ولا شكّ من باب أولى.

وقد روى أبو أسيد الأنصاري أنه سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول وهو خارج من المسجد فاختلط الرجال مع النساء في الطريق فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم للنساء في الطريق فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم للنساء استأخرن فائه ليس لكن أن تحققن الطريق (تسرن وسط الطريق) عليكن بحافات الطريق فكانت الرأة تلتصق بالجدار من فيها ليتعلق بالجدار من لمضوقها به. رواه أبو داود في كتاب الأدب من سننه باب: مشي النساء مع الرجال في الطريق. (ح٢٧٢).

ونحن نعلم أنّ الاختلاط ومزاحمة النساء للرّجال ممّا عمّت به البلوى في هذا الرّمان في أكثر الأماكين كالأسواق والمستشفيات والجامعات وغيرها، ولكننا لا نختاره ولا نرضى به، وبالذّات في المساجد والمحاضرات الدّينية والمجالس الإدارية في المراكز الإسلامية.

فما هي الحلول والبدائل؟ هذا نتناوله في المقال القادم إن شاء الله. والحمد لله رب العالمين.

التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى والمساور القض على حقيقة هذه القصة الواهية التي اشتهرت على ألسنة القصاص والوعاظ وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق من علا النسم والا المهد على

### أولا: أسباب ذكر هذه القصة

- ١) وجود هذه القصة في بعض كتب السنة الأصلية-كما سنبين من التخريج- يجعل من لا دراية له بالتحقيق وعلل الحديث يتوهم أن هذه القصة صحيحة.
- ٢) هذه القصة جُعِلْتُ من الأذكار التي في عمل اليوم والليلة.
- ٣) القصة كما سنبين من المتن جاء بها افتراء على الصحابي الجليل علي بن أبي طالب رضي الله عنه، وأنه شكا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم الوحشة. المركة المومية كهو إياد ٢٠ المالية



## اعداد الله على حشيش

- ٤) والوحشة بين معناها الإمام ابن الأثير في كتابه والنهاية في غريب الحديث والأثر، ص(٩٦٢): «الوحشة: الخلوة والهم،. وكذا في «لسان العرب» (۲۱۸/٦) وق مختار الصحاح، ص(۷۱۲).
- ٥) وعلاج الوحشة التي شكاها علي رضي الله عنه إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم كما سنبين من المتن أيضًا وفيه افتراء على النبي صلى الله عليه وسلم؛ حيث يذكر ﴿أَنِ النَّبِي صلى اللَّهِ عليه وسلم أمر عليًا أن يتَّخذ زوج حمام

يذكر الله عند هديره،

قلت: ومعنى (هديره) كما بين ذلك مجمع اللغة العربية في العجم الوجيز، ص(٦٤٦): «هدر الحمام هدرًا وهديرًا: ردد صوته في حنجرته، اه.

٦) وإذا كانت الوحشة كما بينًا آنفًا هي الخلوة وذهاب الناس عنه والهم، فما علاقة هذه الوحشة باتخاذ زوج حمام

٧) الكتاب والسنة النبوية المطهرة عالجت الوحشة وما تحمله من خلوة وهم وغم، فعلى سبيل المثال لا الحصر؛ أ) فهذا أبو الأنبياء إبراهيم عليه السلام قد تخلى الناس عنه وذهب عنه الناس وتعرض لأشد أنواع الهموم كما هو مبين في قول الله تعالى في (سورة الأنبياء: الآية ٦٨): «قَالُوا حَرَقُوهُ وَانْصُرُوا ٱلهَتَّكُم إِن كُنتُم فَاعِلِينَ، فكان العلاج في اليقين والتوكل كما في الحديث الذي أخرجه الإمام البخاري في صحيحه، ح(٤٥٦٣) من حديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: «حسبنا الله ونعم الوكيل قالها إبراهيم عليه السلام حين ألقى في النار، وقالها محمد صلى الله عليه وسلم حين قالوا: ﴿إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَأَخْشُوهُمْ فَرَادَهُمْ إِيعَنَنَا وَقَالُواْ حَسَبُنَا ٱللَّهُ وَفِيمَ ٱلْوَكِيلُ ، (آل عمران: ١٧٣) ...

ولقد كان هذا هو العلاج الذي به حفظ الله إبراهيم عليه السلام ونجاه بقوله تعالى في الآية (٦٩: الأنبياء): ﴿ قُلْنَا يُنَارُ كُونِي بَرْكُ وَسُلَنُمًا عَلَى إِنْ فِيعَد ،. وكذلك كان هذا هو العلاج الذي حفظ الله به النبي محمدًا صلى الله عليه وسلم وتصره ونجاه بقوله تعالى في الآية (١٧٤، آل عمران): ﴿ قَانَقَلُهُ أَ بِنِعْمَةِ مِنَ ٱللَّهِ وَقَصْل لَّمْ يَمْسَمُمُ سُوَمٌ وَأَتَّبَعُوا رِضُونَ اللَّهِ وَاللَّهُ ذُو فَصْل عظيم

قلت: هذا هو العلاج في الوحشة بما فيها خلوة وهم وغم؛ إنه علاج باليقين والتوكل والمعية، والتسبيح سنة النبيين، لم يكن العلاج بهدير زوج حمام في وحشة من هم وخلوة، ألم يكن يونس عليه السلام في هم وغم وخلوة فهو في أشد وحشة في بطن الحوت بين الظلمات، ولكن الله سبحانه نجَّاه بالتسبيح. هذا على سبيل المثال لا الحصر لبيان نكارة هذه القصة التي سنكشف عوارها بالتخريج والتحقيق.

#### ثانيا: المأن:

روى عن معاذ بن جبل أن عليًا رضى الله عنه شكا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم الوحشة، فأمره أن يتَّخذ زوج حمام يذكر الله عند هديره.

#### ثالثا: التخريج

الخير الذي جاءت به هذه القصة أخرجه الحافظ الإمام أبو بكر أحمد بن محمد بن إسحاق بن إبراهيم بن أسياط ويعرف بابن السنى المتوفى سنة (٣٦٤م) في كتابه «عمل اليوم والليلة» ح(٣١٠) قال: حدثني على بن إسحاق بن رداء، حدثنا محمد بن يزيد المستملي حدثنا الحسين بن علوان، عن ثور بن يزيد، عن خالد بن معدان، عن معاذ بن جيل رضى الله عنه أن عليًا رضي الله عنه شكا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم الوحشة... الحديث.

#### رابعاء التحقيق

هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة الواهية، علته الحسين بن علوان:

١) قال الامام الحافظ ابن حيان في «المجروحين» (٢٤٤/١): الحسين بن علوان من أهل الكوفة كان يضع الحديث وضعًا على الثقات، ولا تحل كتابة حديثه إلا على جهة التعجب؛ كذَّبه



#### سادسا اطريق آخر للقصة

وحتى لا يتقول علينا من لا دراية له بالصناعة الحديثية مدعيًا أن لها طريقًا آخر فهذا هو الطريق الذي سنبين ضعفه الشديد، والذي يزيد القصة وهنًا على

ا) هذا الطريق أخرجه الإمام الحافظ ابن عدي في «الكامل» (٢١٥/٦) (١٨٩٨/٢٧٧). قال: حدثنا محمد بن عبد الواحد، حدثنا يحيى حسين بن أبي زيد الدباغ، حدثنا يحيى بن ميمون القرشي التمار البصري في سنة تسعين ومائة، حدثنا ميمون بن عطاء، عن أبي إسحاق، عن الحارث، عن علي: أنه شكا إلى النبي صلى الله عليه وسلم الوحشة، فقال له النبي صلى الله عليه وسلم: «لو ققال له النبي صلى الله عليه وسلم: «لو اتخذت زوجًا من حمام فآنسك، وأصبت من فراخه، واتخذت ديكًا فآنسك، وأيقظك للصلاة».

٢) هذا الطريق علته يحيى بن ميمون؛ قال الفلاس؛ «كان كذابًا». وقال أحمد: «فرقنا حديثه» وقال النسائي: «ليس بثقة»، وقال الدارقطني وغيره: «متروك». اهـ.

٣) وعلة أخرى الحارث الأعور؛ قال الإمام الذهبي في «الميزان» (١٩٣٨/ ١٩٣٧)؛ قال الشعبي؛ «كان كذابًا»، وقال ابن المديني؛ «كذاب»، وقال جرير بن عبد الحميد؛ «كان زيضًا». وقال ابن عدي: «عامة ما يرويه غير محفوظ». اهـ. وروى أبو بكر بن عياش، عن مغيرة قال: «لم يكن الحارث يصدق عن علي في الحديث». اهـ.

وبهذا يتبيّن أن هذا الطريق تالف؛ لما فيه من كذابين ومتروكين، لا يزيد القصة إلا وهنًا على وهن.

هذا ما وفَقني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد. أحمد بن حنبل، وإذا سمع حديثه من ليس الحديث صناعته اتهمه بالوضع.

٢) وأورده الإمام الحافظ الذهبي في الميزان، (٢٠٢٧/٥٤٢/١) وقال: قال يحيى:
 كذاب، وقال علي: «ضعيف جدًا».

٣) وقال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٦١/٢١): قرئ على العباس بن محمد الدوري عن يحيى بن معين قال: «الحسين بن علوان كذاب». وقال: «سمعت أبي يقول: هو وام ضعيف متروك الحديث».

إ وقال الإمام الحافظ الدارقطني في كتابه «الضعفاء والمتروكين» (١٩٢):
 «حسين بن علوان كذاب».

#### خامسا: الاستثناء

 انستنتج مما أوردناه من أقوال أنمة الجرح والتعديل، أن الحسين بن علوان علة هذا الحديث كذاب وضًاع واه متروك لا تحل كتابة حديثه إلا على جهة التعجُّب.

٢) وبهذا يصبح الخبر الذي جاءت به هذه
 القصة موضوعًا.

٣) وحتى يتبين هذا المصطلح للقارئ
 الكريم وهو الحكم على الخبر الذي جاءت
 به القصة بأنه «موضوع».

قال الإمام السيوطي في التدريب، (٢٧٤/١) النوع (٢١): الموضوع هو الكذب المختلق المصنوع، وهو شرّ الضعيف وأقبحه، وتحرم روايته مع العلم بوضعه في أي معنى كان سواء الأحكام والقصص والترغيب وغيرها إلا مقرونًا ببيان وضعه، اه. وبهذا تصبح القصة واهية.



# المحار شي ساق شيمة الأحاديث القصار

(٩٤٧)؛ داخلُفُوني في أهل بيتي،

الحديث لا يصح: أورده الإمام السيوطي في مخطوطة درر البحار في الأحاديث القصار، (ص٢٠١) مكتبة الحرم النبوي (الحديث) رقم المخطوطة (٢١٣/١٠٧) وقال: «طس: عن ابن عمر، قلت: «طس، ترمز إلى «المعجم الأوسط» للطبراني، وهذا تخريج بغير تحقيق فيتوهم من لا دراية له أن الحديث صحيح، وهو-كما سنبين- حديث منكر.

فالحديث أخرجه الحافظ الطبراني في المعجم الأوسط، (٥١٢/٤) ح(٣٨٧٢) قال قال: حدثنا علي بن سعيد الرازي، قال حدثنا يعقوب بن حميد بن كاسب، قال حدثنا الزبيربن حبيب بن ثابت، عن عبد الله بن الزبير، قال حدثنا عاصم بن عبيد الله، عن نافع، عن ابن عمر قال؛ كان آخر ما تكلم به رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ واخلفوني في أهل بيتي،

فالحديث غريب فقال الطبراني: «لم يرو هذا الحديث عن عاصم بن عبيد الله إلا الزبير بن حبيب، تفرّد به يعقوب بن حميد، اهـ.

وعلة الحديث: عاصم بن عبيد. قال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (١٢٧/٢): «عاصم بن عبيد الله كان سيئ الحفظ، كثير الوهم، فاحش الخطأ، فترك من أجل كثرة خطئه». اهد.

وقال الأمام الحافظ ابن أبي حاتم في الجرح والتعديل، (٣٤٧/١٣)؛ «سئل أبو زرعة عن عاصم بن عبيد الله فقال؛ منكر الحديث، وقال؛ «سألت أبي عن عاصم بن عبيد الله فقال؛ منكر الحديث، مضطرب الحديث، ليس له منكر الحديث، مضطرب الحديث، ليس له حديث يُعتمد عليه، ونقل الإمام الذهبي

في الميزان، (٣٥٤/٢) أن الدارقطني قال: «عاصم بن عبيد الله يُتَرَّكُ وهو مغفل». اهـ.

قائدة: لقد تبين من أقوال الأئمة أن عاصم بن عبيد الله متروك مغفلٌ منكر الحديث، والدليل على أن هذا الحديث منكر، أن آخركلمة تكلم بها النبي صلى الله عليه وسلم تخبرنا عنها الصديقة بنت عليه وسلم تخبرنا عنها الصديقة بنت الصديق أم المؤمنين عائشة في الحديث: الذي أخرجه البخاري في مصحيحه، الذي أخرجه البخاري في مصحيحه، عليه وسلم في بيتي وفي يومي وبين سحري ونحري فرفع رأسه إلى السماء، وقال: السماء وقال: في الرفيق الأعلى في الرفيق الأعلى،

وفي الحديث (٦٤٦٣) قالت: فكانت آخر كلمة تكلم بها «اللهم الرفيق الأعلى». اهـ.

(٩٤٨)، ويُفتَح إلى قبر المُعدَّب سبعون بابًا من الجحيم»

الحديث لا يصح: أورده الغزالي في الإحياء، (١٧١/٤) وقال الحافظ العراقي في تخريج الإحياء، الم أجد له أصلًا،

#### (٩٤٩)؛ ،آية من كتاب الله خيرٌ من محمد وآله،.

الحديث لا يصح: أورده الحافظ السخاوي في «المقاصد» ح(٥) وقال: «لم أقف عليه وكذا قال شيخي من قبلي» اهدأي لم يقف عليه شيخه الحافظ ابن حجر من قبله.

#### (٩٥٠): اللهم أصلح الراعي والرعية ،.

الحديث لا يصح: أورده الغزالي في الإحياء، (٣٥٦/٤) مرفوعًا بصيغة الجزم وقال: وأراد بالراعي القلب، وقال الحافظ العراقي في تخريج الإحياء، ولم أجده،

KAO HILA E SEA USING HALL

الإمام الجويني يرد شبهات الأشعرية في تعطيلهم لصفاته تعالى الخبرية والفعلية.. ويدحض تأويلاتهم الباطلة لها

Strate has the sentence of the

of the Residentian Manual in

AND THE REAL PROPERTY AND ADDRESS OF THE PARTY OF THE PAR

THE RESIDENCE OF STREET

WHEN IN THE PROPERTY AND ADDRESS OF الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والأد.. وبعد، فعلى نحو ما استوفي الإمام الجويني ت ٤٣٨ الكلام عن بطلان ما عليه الأشعرية في نفيهم لصفات (الاستواء والعلو والفوقية)، وإثباتها -من ثم-على الوجه اللاثق به بأدلة العقل والنقل .. فعل الشيء ذاته - مستعملا 🥌 دليل القياس - يا بقية صفاته تعالى

أ.د. محمد عبد العليم الدسوقي الأطالة يجامعة الأزهر

فقد ذكر في رسالته عن (إثبات الاستواء والفوقية) ١/ ١٨٣ من المجموعة المنيرية ما نصه: «وإذا ظهر هذا وبان، انجلت: (مسألة الصفات من النزول واليد والوجه وأمثالها)، و(مسألة العلو والاستواء)، و(مسالة الحرف والصوت) .. أما (مسألة العلو) فقد قيل فيها ما فتح الله تعالى به، و(أما مسألة الصفات) فتساق مساق (مسألة العلو)، ولا تفهم منها ما نفهم من صفات المخلوقين، بل يوصف الرب بها كما بليق بجلاله وعظمته، ف (تنزله) كما يليق بجلاله وعظمته، و(يداه) كما تليق بجلاله وعظمته، و(وجهه الكريم) كما يليق بجلاله وعظمته، فكيف ننكر الوجه الكريم ونحرّف وقد قال صلى الله عليه وسلم: (أسألك لذة النظر إلى وجهك)؟(٤٠٠

#### ( ) الجويني بسير في تعامله ية صفات الله على وتبرة واحدة

لا كمن يؤمن ببعض الكتاب دون البعض:

قال: «وإذا ثبتت صفة (الوجه) بهذا الحديث وبغيره من الآيات والنصوص، فكذلك صفة (اليدين) و(الضحك) و(التعجب)، ولا يُظهم من جميع ذلك إلا ما يليق بالله وبعظمته، لا كما يليق بالمخلوقات من الأعضاء والجوارح تعالى الله عن ذلك علوًا كبيرًا.

وإذا ثبت هذا الحكم في (الوجه) فكذلك ف (اليدين) و(القبضتين) و(القدم) و(الضحك) و(التعجب) .. فيحصل بذلك إثبات ما وصف الله تعالى به نفسه في كتابه وفي سنة رسوله، ويحصل أيضًا نفي التشبيه والتكييف في صفاته، ويحصل أيضا ترك التأويل والتحريف المؤدي إلى التعطيل، ويحصل أيضا عدم الوقوف بإثبات الصفات وحقائقها على ما يليق بجلال الله وعظمته لا على ما نعقله نحن من صفات المخلوقين،

٢) وبالقواعد عينها يثبت الجويني

( الجهة ) لله مع التنزيه عن العصر والعلول:

ذلك أن والعبد إذا أيض أن الله فوق السماء

جمادي الأخرة ٢٠٤ هـ - العدد ٢٠١ - السنة الواحدة والخمسون

عال على عرشه بلا حصر ولا كيفية، وأنه تعالى في صفاته الآن كما كان في قدمه، صار لقلبه قبلة في صلاته وتوجهه ودعائه، فإذا دخل في الصلاة وكبر، توجه قلبه إلى جهة العرش منزها ربه عن الحصر، مفردًا له كما أفرده في قدمه وأزليته، عالمًا أن هذه الجهات من حدودنا ولوازمنا، ولا يمكننا الإشارة إلى ربنا في قدمه وأزليته إلا بها، لأنا محدثون، والمحدث لابد له في إشارته إلى جهة، فتقع تلك الإشارة إلى ربه كما يليق بعظمته لا كما يتوهمه هو من نفسه، ويعتقد أنه في علوه قريب من خلقه، هو معهم بعلمه وسمعه وبصره وإحاطته وقدرته ومشيئته، وذاته فوق الأشياء فوق العرش.

ومتى شعر قلبه بذلك في الصلاة أو التوجه، أشرق قلبه واستنار وأضاء بأنوار المعرفة والإيمان، وعكسته أشعة العظمة على عقله وروحه ونفسه، فانشرح لذلك صدره وقوى إيمانُه، ونزّه ربه عن صفات خلقه من الحصر والحلول، وذاق حينذاك شيئًا من أذواق السابقين المقربين، بخلاف من لا يعرف وجهة معبوده وتكون الجارية راعية الغنم أعلم بالله منه، فإنها قالت: (في السماء) فعرفته بأنه على السماء، فإن (في) تأتي بمعنى: (على) كقوله تعالى: رَبُّهُوكَ فِي ٱلْأَرْضِ } (المائدة: ٢٦) أي: على الأرض، وقوله: ﴿وَلَاصِلْتُكُمْ فِي عُذُوعَ ٱلنَّحْلِ ، (طه: ٧١) أي: على جذوع النخل. فمن تكون الراعية أعلم بالله منه - لكونه لا يعرف وجهة معبوده - فإنه لا يزال مظلم القلب، لا يستنير بأنوار المعرفة والإيمان، ومن أنكر هذا القول فليؤمن به وليجرب، ولينظر إلى مولاد من فوق عرشه بقلبه، مبصرًا من وجه أعمى من وجه: مبصرًا من جهة الإثبات والوجود والتحقيق، أعمى من جهة التحديد والحصر والتكييف، فإنه إذا عمل ذلك وجد ثمرته إن شاء الله، ووجد نوره وبركته عاجلا وأجلا (ولا ينبئك مثل خبير)،

٣ ) وَبِدَاتَ القواعد يَثْبَتَ الجويثي الصوت والحرف بإذكلامه تعالى

وفي كلام يوزن بموازين الذهب ويكتب بأحرف النور يقول رحمه الله: وكذلك

«مسألة الحرف والصوت، تُساق هذا المساق، فإن الله قد تكلم بالقرآن المجيد وبجميع حروفه، فقال: «الم»، وقال: «المص»، وقال: وق والقرآن المجيد، وكذلك جاء في الحديث: (فينادي يوم القيامة بصوت يسمعه من بعد كما يسمعه من قرب)، وفي الحديث: (لا أقول والم، حرف، بل ألف حرف، ولام حرف، وميم حرف)، فهؤلاء - يعنى: الأشعرية - ما فهموا من كلام الله إلا ما فهموه من كلام المخلوقين، فقالوا: (إن قلنا بالحروف فإن ذلك يؤدي إلى القول بالجوارح واللهوات - جمع لهاة، وهي: اللحمة المشرفة على الحلق في أقصى الفم -وكذلك إذا قلنا بالصوت أدى ذلك إلى الحلق والحنجرة)، عملوا في هذا من التخبط كما عملوا فيما تقدم من الصفات .. والتحقيق هو: أن الله تكلم بالحروف كما يليق بجلاله وعظمته، فإنه قادر والقادر لا يحتاج إلى جوارح ولا إلى لهوات.

وكذلك له صوت كما يليق به، يسمع ولا يفتقر ذلك الصوت المقدس إلى الحلق والحنجرة، كلام الله كما يليق به وصوته كما يليق به، ولا ننفي الحرف والصوت عن كلامه سبحانه لا فتقارهما منا إلى الجوارح واللهوات، فإنهما في جناب الحق تعالى لا يفتقران إلى ذلك، وهذا ما ينشرح له الصدر، وما يستريح الإنسان به من التعسف والتكلف،

## ع) ويزدُ المزيد من شبهات الأشعرية . . إقامة للخجة وإبراء للذمة

يقول: وفإن قيل: (فهذا الذي يقرأه القارئ هو عين قراءة الله تعالى وعين تكلمه هو). قلنا: (لا .. بل القارئ يؤدي كلام الله، والكلام ابنما ينسب إلى من قاله مبتدء لا من قاله مؤدّيا مبلغًا، ولفظ القارئ في غير القرآن مخلوق، وفي القرآن لا يتميز لفظ المؤدّي عن الكلام المؤدّى عنه، ولهذا منع السلف عن قول؛ (لفظي بالقرآن مخلوق)، لأنه لا يتميز .. كما منعوا قول؛ (لفظي بالقرآن مخلوق)، لأنه لا غير مخلوق)، فإن لفظ العبد في غير التلاوة مسكوتُ عنه، كيلا يؤدي مخلوقُ وفي التلاوة مسكوتُ عنه، كيلا يؤدي وما أمر السلف بالسكوت عنه، كيلا يؤدي وما أمر السلف بالسكوت عنه يجب السكوت

تأمله. و المحمد والله والمحادث

## مسايرة الجويني الكان أثمة أهل السنة ... قاطية في أن كلام الله ، يلفظ وحرف وصوت ...

ولم يكن الجويني بدعًا ممن جاء قبله ولا ممن أعقبه، ففي رده شبهات الأشاعرة القاضية بأن كلام الله: معنى قائمٌ بنفسه بلا حرف ولا صوت، وفي تدبره واستدلاله بآية: (مُرشُونَ أَن مُكَالُوا كُلْمَ أَنْهُ) (الفتح: ١٥)، يقول الحافظ قوام السنة اسماعيل بن محمد الأصبهاني ت٥٣٥ في كتابه (الحجة في بيان المحجة) ٢١٣/٢ - وبنحوه ١/ ٣١١-: إن كلامه تعالى ولا يخلو إما أن يكون كلامًا هصاً البهم أو كلامًا لم يصل اليهم، ولا يجوز أن يكون كالما لم يصل إليهم لأن ما لا يصل اليهم لا يتأتى تبديله، فثبت أنه وصل اليهم، وليس ذلك إلا الحروف والأصوات، ولأنه قَالَ: (عَنْ أَن يَأْمُوا بِعِمْلِ عَنْنَا ٱلْقُرْبَانِ) (الإسراء: ٨٨)، و(هذا) في موضوع اللغة: (إشارة إلى شيء حاضر)، فلو كان كلام الله معنى قائمًا في نفسه لم يصح الإشارة إليه، ولم يمتحنهم بالإتيان بمثله، لأن فيه تكليف ما لا يطاق وهذا لا يجوز؛ كما لا يجوز عليه أن يكلف الأميُّ نَقَطُ المصاحف والزَّمن القيامُ، فثبت أن الله امتحنهم بما سمعوه من الحروف والأصبوات، ولأن أهل اللغة سمَّت الحروف والأصبوات كلامًا وما عبداه ليس بكلام حقيقة.

ومن الأدلة التي ساقها الأصبهاني في رد شبهاتهم: وقولُه تعالى: (وَإِذْ مَرَفّاً إِلِيّكَ نَثْرًا بَيْنَ الْمُعْ الْلِيّكَ الْلَاّمِينَ الْلَهْ وَاللهُ اللهُ اللهُ

## ٥) الجويئي أبرأ إلى الله ذمته . والعاقبة على من لم يستفد من تجربته ولم يصغ للصبحته

ويظل قوله رحمه الله: ومن أنصف عرف ما قلنا واعتقده وقبل نصيحتنا ودان لله بإثبات جميع صفاته؛ هذه وتلك، ونفى عن جميعها التشبيه والتعطيل والتأويل والوقوف، وهذا مراد الله منا في ذلك. لأن هذه الصفات وتلك؛ جاءت في موضع واحد، وهو: الكتاب والسنة، فإذا أثبتنا تلك وحرفنا هذه وأولناها، كنا كمن آمن ببعض الكتاب وكفر ببعض؛ وفي ذلك بلاغ وكفاية إن شاء الله تعالى ... أقول: سيظل قوله هذا علامة فارقة ومضيئة في طريق أهل السنة وجماعة السلمين؛ يتميزون به عمن سواهم.

وهكذا نصح هذا الإمام الصادق في نصحه، شيوخه الذين عاش معهم وبين أظهرهم برهة من الزمن في التأويل والتحريف في صفات الله تعالى كلها؛ أو التصرف فيها بإثبات بعضها وتأويل البعض الآخر، ثم تاب فتاب الله عليه؛ وكتب هذه (النصيحة) التي انتخبنا منها بعض النقاط من أولها ومن آخرها.

فهل يستفيد شيوخنا من كلامه هذا الذي أفاد به شيوخه، وقد ناقشهم في مسائل الخلاف بالأدلة النقلية والعقلية معًا، وطالبهم بالإنصاف - والإنصاف من الإيمان - وأوضح لهم أنه لا يوجد ما يضرُّق بين ما أوِّلوه وحرِّفوا فيه الكلام وبين ما أثبتوه من الصفات، لأن هذه وتلك جاءت في موضع واحد وهو الوحي من كتاب أو سنة، ودرج على عدم التفريق بينها سلف هذه الأمة من الصحابة والتابعين وعلماء الحديث، ثم أوضح السبب الذي حمل علماء الكلام على تأويلهم صفات الله عامة والصفات الخبرية السمعية خاصة، وهو أنهم فهموا منها خطأ: الماني التي تليق بالمخلوق، ثم أرادوا تصحيح ذلك المضهوم الخاطئ فوقعوا في التأويل. أي شبَهوا أولا ثم عطلوا ثانيًا، وتلك هي حقيقة القوم وعقيدتهم! .. أقول: هل يستفيد شيوخنا في زماننا من هذه التجرية؟ هذا ما

ذكره على سبيل المثال، وبما يفيد أن تلك هي عقيدة أهل السنة قاطبة.

## ٧) رجاء ودعاء من القلب أن بهد الشيوخ لا هدى إليه سلف الأمة

والله تعالى نسأل أن يجزل المثوبة للجويني وأمثاله على نصيحته الهادئة والصادقة، فقد محض – رحمه الله – النصح، وأكد أن معلميه لم يفهموا نصوص الصفات الخبرية والفعلية الفهم الصحيح، بل لم يفهموا منها إلا ما يليق بالمخلوق ولذلك تورطوا في التحريف والتعطيل أو الوقوف دون محاولة للفهم، لذا بادر بتوجيه تلك النصيحة فور توبته ودلك بعد أن كاد حبه وتقديره لشيوخه أن وذلك بعد أن كاد حبه وتقديره لشيوخه أن يُخلداه إلى أرض التقليد ليحولا بينه وبين يبده إلى بر السلامة، فسلم ووفق وهدي ودعا غيره إلى طريق الله المستقيم .. وذلك قوله في غيره الى طريق الله المستقيم .. وذلك قوله في أخر دسالته:

رحم الله عبدًا وصلت إليه هذه الرسالة ولم يعالجها بالإنكار، وافتقر إلى ربه في كشف الحق أناء الليل والنهار، وتأمل النصوص في الصفات، وفكر بعقله في نزولها، وفي المعنى الذي نزلت له، وما الذي أريد بعلمها من المخلوقات .. ومن فتح الله قلبه عرف أنه ليس المراد إلا معرفة الرب بها، والتوجه إليه من خلالها، وإثباتها له بحقائقها وأعيانها كما يليق بجلاله وعظمته، بلا تأويل ولا تعطيل ولا تكييف ولا تمثيل ولا جمود ولا وقوف، وفي ذلك إن شاء الله بلاغ لمن تدبر، وكفاية لن استبصر، ا.ه.

ولله الفضل والمنة.. والى لقاء، والحمد لله رب العالمين. إلى التلاوة التي سمعوها من النبي صلى الله عليه وسلم، ولو كانت من كلام البشر لما توعّدهم بالنار .. وقولُه: (لَهُ لَمُوَالُ كُمْ اللهِ لَهُ اللهُ اللهُ

(الطور: ٣:١)، و(في) عند أهل اللغة للوعاء، فدل على أن القرآن في المصحف، وأن الكتابة هي المكتوب، ولأن الأمة مُجْمعة على تسمية ما في المصحف قرآنًا، اله بتصرف.

وكان الأصبهاني - رحمه الله - قد رد بنفس المصدر ١/ ٣٦١ على من زعم من المشاعرة أن: كلام الله قائم بذاته وأن المقرآن من كلام جبريل حكاية عنه، بما نصه: لم يقل أحد - يعني من جماعة أهل السنة وأصحاب الحديث -: إن القرآن قائم بالذات، فذلك قول يخالف قول الجماعة أمان (من ردد في نفسه كلامًا من غير أن يريد أن يقرره في نفسه فهو موسوس، تعالى الله عن ذلك علوًا كبيرًا، قال:

« فإن قيل: (لا يمتنع أن يكون كلام جبريل عبارة عن القرآن)، قيل: (حصول الإعجاز بلفظه ونظمه لا يحصل بكلام جبريل) .. فإن قيل: (إن الحروف لا تحصل إلا بالأدوات، لأن لكل حرف منها مخرجًا ولا يجوز إضافة ذلك على الله)، يقال له: (قد قال الله تعالى: مِنْ مَرُلْ لِمَهُمْ عَلَى الْمَعْرُاتِ وَغُولُ عَلْ مِن فَرِيدِ ، (ق: ٣٠)، وليس للثار أدوات للحروف، وقال: ﴿ إِنَّا أَلْهَا طَأْمِينَ ، (فصلت: ١١)، وقال للجنة: «تكلمي، فقالت: «قد أفلح المؤمنون، وقالت الذراع المشوية للنبي عليه السلام فيما أخرجه البخاري في صحيحه: ولا تأكلني فإني مسمومة ،، ولأنه إذا جاز أن يقال: إنه لم يتكلم بحرف وصوت لأنه يؤدي إلى إثبات الأدوات، وجب أن لا يُثبُت له العلم لأنه لا يوجد في الشاة علم إلا علم ضرورة أو علم استدلال، وعلم الله يخرج عن هذين القسمين) إ.هـ مما تيسر



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين، سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

أما بعد: فما يزال الحديث متصلاً عن النهي عن السخرية والاستهزاء، وقد سبق الحديث عن قول الله تعالى: ﴿ يَأَيُّ الَّذِينَ مَا تُوا لَا يَسَخَّرُ لَمَعٌ مِن فَوْمٍ عَنَىٰ أَن يُكُونُوا غَيْرًا مِثْلُهُمْ وَلَا لِمِنَالَةٌ مِن فِسَالُو عَنْيَ أَنْ يَكُنَّ عَلَمًا عِنْهُمَّ وَلَا قَلْمِنُوا الْفُسَكُمُ وَلَا تَنَائِرُوا بِالْأَلْفَكِ بِثْسَ ٱلِأَمْمُ ٱلْفُسُوقُ بَعْدَ ٱلْإِبْمَانِ وَمَن لَمْ يَثُ أَوْلَتِكَ مُر الطُّالِدُونَ ، (الحجرات: ١١) وغيرها من الآيات القرآنية وكذا تناولنا بعض الأحاديث النبوية. ونستكمل ما بدأناه فنقول وبالله تعالى التوفيق:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ قَالَ: (ليَنتهينَ أقوامُ يَفتَحْرُونِ بِأَبِّائِهِم الَّذِينَ مَاتُوا إِنْمَا هُمُ فَحُمُ جَهُنَّمَ، أَوْ لَيَكُونَنَّ أهْ وَنَ عَلَى اللَّهُ مِنْ الْجِعَلِ الَّذِي يُدَهِدِهُ الخراءُ بأنفه، إنَّ اللَّهُ قَدْ أَذَهُبُ عَنْكُمْ عَبِيَّهُ الجاهليَّة وَفَخْرُهَا بِالْآبَاءِ، إنْمَا هُوَ مُؤْمِنَ تَقِيٌّ وَفَاجِرٌ شَقِيٌّ، النَّاسُ كَلُّهُمْ بَنُو آدَمُ وَآدُمُ خلق من تراب). (جامع الترمذي، ح: ٣٩٥٥. وصححه الألباني: ينظر حديث رقم: ٢٨١٥ في صحيح الجامع).

قال الخطابيُّ رحمه الله: (إنَّ النَّاسُ رَجُلان مُؤمن تقيُّ فهُو الخيرُ الفاضل وَإِنْ لم يكن

حَسِيبًا فِي قَوْمِهِ، وَفَاجِرُ شَقِّيَ فَهُوَ الدُّنيءُ وَإِنْ كَانَ فِي أَهْلَهُ شَرِيضًا رَفِيعًا ). اهـ. (تفسير سنن أبي داود (معالم السنن) لأبي سليمان الخطابي ٣/٥).

فلعل المسخور منه أخلص ضميرًا، وأنقى قلبًا، وأطيب عملا من ذلك الساخر الأفاك الأثيم؛ لأنه ريما ظلم نفسه بتحقير من وقره الله، والاستهائة بمن عظمه الله.

#### أسباب الشغرية والاستهزاء:

قد يسخر إنسان من آخر لفقره، وقد يسخر منه لجنسه، وقد يسخر منه للونه، وقد يسخر منه لكانته، فهل هناك مبررات للسخرية من الخلق؟

قلت: لا تجوز السخرية بحال من الأحوال. فإن التفاضل بين الناس لا يكون إلا على أساس التقوى والعمل الصالح، وهذا أمر لا يعلمه إلا الله تعالى، فقد يسخر العبد من غيره ويكون هذا الذي وقعت عليه السخرية خير من ذلك بدرجات عظيمة لا يعلمها إلا الله تعالى.

قال رجل لعمر بن عبدالعزيز رحمه الله: واجعل كبير المسلمين عندك أبًا، وصغيرهم ابنًا، وأوسطهم أخًا، فأي أولنك تحب أن تسيء إليه؟. (انظر: جامع العلوم والحكم: ص ۲۹۲).

#### السخرية بالناس خلق ذميم:

اتصف به من أبغضهم الله تعالى ومقتهم من الكفار والمنافقين، وقد ذكر الله تعالى سخريتهم بالمؤمنين، واستهزاءهم بهم، فالسخرية من صفات الكفار:

#### فهم يسخرون من الأنبياء؛

فهؤلاء قوم نوح عليه السلام كانوا يسخرون منه وممن اتبعه من المؤمنين ورَّسَنَعُ الْلَلْكِ وَحُلْمًا مَرَّ عَلِيهِ الله من المؤمنين ورَّسَنَعُ الْلَلْكِ وَحُلْمًا مَرَّ عَلِيهِ مَلاً مِن قَرْبِهِ، سَجْرُوا مِنْهُ (هود،٣٨).

وهكذا كان دأب الكافرين في كل الأمم يسخرون من رسلهم كما أخبر الله تعالى عنهم ، ومّا بأيهم من رسلهم كما أخبر الله تعالى عنهم ، ومّا بأيهم من تبي إلّا كَانُوا بهد يَسْتَرَوْرُونَ ، (الزّحرف،٧) وفي الآية الأخرى ، يَحْتَرَوْ عَلَ العِلَامِ مَا بَاليهم مِن رَبُول إلّا كَانُوا بهد يَسْتَروْرُونَ ، (يس:٣٠).

#### ويسخرون من المؤمنين:

قال الله تعالى: ﴿ أَنَّ لِنَّهِا كُمْرُوا ٱلْمُبَوَّةُ الدُّبُا وَيُسْتَرُّونَ مِنَ ٱلَّذِينَ عَامُوا ، (البقرة:٢١٢).

وقال الله تعالى: «إِنْ اللَّهِيَ الْجَمْوَا كَافُوا مِنْ الْجَرَاءِ الْجَوْدُوا كَافُوا مِنْ اللَّهِ مِنْ الْمُؤْدِدُ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّا اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ

ويقولون محقرين المؤمنين: ﴿ أَهَوُلْوَ مَنَ أَهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ مُنْ أَنَّ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّامِ مِنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّ

ويسُخْرُونَ من الآيات؛ قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ أَزَّا مَا يُنْكَنِّخُونَ ﴾ (الصافات/ ١٤).

#### والسخرية من صفات المنافقين:

وهم أكثر الناس سخرية بالرسل وأتباعهم، وبما جاءت به الرسل عليهم السلام من الحق والهدى

وقال الله تعالى عنهم « الذبي بلمؤوث المنظومين من المقومين في المقدقت والمنطق المنطق ا

وإذا كانت السخرية من أخلاق الكفار والمنافقين فلا يليق بمسلم أن يتخلق بأخلاقهم، فيسخر

من إخوانه المسلمين، أو يلمزهم، أو ينابزهم بألقاب فيها تحقير لهم، وحط من شأنهم وقد نهاه الله تعالى عن ذلك، والنبي صلى الله عليه وسلم يقول: (المسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا يخذله ولا يحقره) رواه مسلم.

#### الأثار الوخيمة على المستهزئين:

السخرية داء من أدواء الجاهلية يجب تجنبه والبعد عنه، فهي تدفع بصاحبها إلى ذنوب أخرى؛ فقد يكون الدافع إلى سخرية المرء بأخيه المسلم؛ حسده له على نعمة لم يبلغها، ويرى أن أخاه لا يستحقها، فيبلغ به حسده، وظلمة قلبه عليه أن يسخر من أخيه ويحتقره وينتقصه؛ ليحط من قدره، وينزله من مكانته، ويعلي من شأن نفسه، ويلفت الأنظار إليه.

والسخرية تقود إلى الغيبة وهي من كبائر الذنوب، فقد لا يستطيع السخرية بحضرة أخيه، فيسخر به من ورائه؛ فتكون سخرية وغيبة، ويكون هو بمثابة من أكل لحم أخيه مناً.

وصاحب السخرية لا بد أن يكون همازًا لمازًا، واللمز هو المباشرة بالسوء والمكروه، والمواجهة بالقدح والعيب، ويكون بالقول. والهمز يكون بالفعل كأن يعيبه بالإشارة بالعين أو بالشدق أو بالرأس بحضرته أو عند توليه.

واذا فشت السخرية في الناس تنابزوا بالألقاب، وعير بعضهم بعضا، فتنافرت قلوبهم، وانحلت روابطهم، فتعادوا وتهاجروا، وتدابروا وتباغضوا، ولم يكونوا عباد الله إخوانا؛ ولذا نهاهم الله تعالى عن التنابز بالألقاب، والتنادي بالعيوب والمعاير مؤلًا تَنَازُوا بِالأَلْقَابِ، (الحجرات ١١٠).

والسخرية سبب للعداوة والخصومات، وقد ينتج عنها سباب واعتداء بالقول والفعل والمقاتلة؛ لأن الساخر قد يتمادى في سخريته، فينتصر فلا يحتمل أخوه منه سخريته، فينتصر لنفسه بالقول أو بالفعل. وكم من خصومات ومشاجرات أضرت بأصحابها ولربما كان فيها قاتل ومقتول كانت شرارتها الأولى استهزاء أحد الخصمين بالأخر، نفخ الشيطان في نارها حتى آلت بأصحابها إلى المقاتلة (1.

والسخرية ناتج عن داء الكبر والكبر بطر الحق

يَقُولُونَ رَبُّنا ءَامَنَا فَأَغَفِر لَنَا وَأَوْحَنَا وَأَنْ خَيْرُ ٱلزَّحِينَ (١٠٠٠) وَالْخَذَانُمُولَمْ سِخْرِيًا حَتَّى أَلْسَوْكُمْ ذِكْرِى وَكُنْتُم مِنْهُمْ تَصَمَّكُونَ اللهِ عَرَيْهُمُ النَّوْمُ بِمَا مُنْهُوا أَنْهُمْ مُمُ العَارِينَ ، (المؤمنون:١٠٩-١١١).

ويعجبون يوم القيامة حين لا يرون من كانوا

يسخرون منهم في الدنيا معهم في النار، وقد كانوا يظنون أنهم على ضلال ووَقَالُوا مَا أَيَا لا نَرَى رِعالا كَنَا نَعَدُمْ مِن الأشرارِ إلى المُعَلَّمُ مِحْرِيًّا أَمْ رَاعْتُ

تيه الأنسش (ص: ١٢-١٣).

ويكون الضحك في الآخرة للمؤمنين حين يدخلون الجنة فيرون ما هم فيه من النعيم العظيم المقيم، ويرون من كانوا يسخرون منهم فالدنيا من الكفار والمنافقين فالعذاب

الأليم المهين. وقَالِيمَ الَّذِينَ مَاسُولًا مِنَ ٱلكُفَّارِ بِشَمَّكُونَ ﴿ عَلَى ٱلأَرْآبِكِ يَظُرُونَ ۞ هَلَ ثُوْبِ ٱلْكُفَارُ مَا كَانُوا ۚ بَعْمَلُونَ ﴾

(الطففين: ٣٤-٣١). وهو استفهام تقريري يعني نعم ثوبوا أي جوزوا بأعظم العذاب، وأشد النكال على كفرهم ونفاقهم، وعلى سخريتهم بالمؤمنين في الحياة الدنيا، جزاء من جنس أعمالهم،

وما ربك بظارم للعبيد.

ومن صور هذا الاستهزاء في وقتنا المعاصر: السخرية بالعلماء والمشايخ، والأمرين بالمعروف والناهين عن المنكر، وغيرهم من أهل الصلاح والخير، ولمزهم بالألقاب السيئة، وتأليف القصص المكذوبة التي تسمى النكت عليهم، ومنها السخرية بالجيران والأصدقاء والأقارب، وقد يكون الحامل على هذه السخرية والاحتقار هو الحسد، فقد يبرز يعض الناس عند أقاريه أو أصدقائه بتجارة أو علم أو دراسة فيسخرون منه، ويلمزونه في المجالس: ليسقطوه من أعين الناس.

ومنها أيضا ما يقع بين الأزواج فيسخر بعضهم من بعض، واحتقروا تصرفاتهم، وخلقتهم. وبيئتهم، وغير ذلك مما يندي له الحسن.

والحمد لله رب العالمين، وصل اللهم وسلم وبارك على عبدك ونبيك محمد وعلى آله وصحيه.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

وغمط الناس.

وقد يبتلى الساخر بمثل من سخر منه:

مشهور عند العامة من قديم، وهو أن من سخر من شيء أو استهزأ به، فإنه يعاقب بمثل ما استهزأ به؛ سواء أكان ذلك في نفسه أو في ذريته. و مِّنْ عَمِلَ صَالِمًا فِنْفَسِهِ. وَمَنْ أَسَاةً فَعَلَتِهَا وَمَا رَبُّكَ بِطَلَّهِ لِلْعَبِيدِ ، (فصلت: ٢٤).

وقد قالوا: لا تظهر الشماتة بأخيك فيعافيه الله ويستليك.

كان إبراهيم النخعي رحمه الله تعالى يقول: (إنى الأرى الشيء أكرهه فما يمنعني أن أتكلم فيه إلا مخافة أن أبتلي بمثله).

وقال يحيى بن جابر رحمه الله: (ما عاب رجل رجلاً قط بعيب إلا ابتلاه الله بمثل ذلك

وهذا واقع مشاهد، وقد يجده الإنسان في نفسه، فيسخر من شخص في صفة اتصف بها، أو فعلة فعلها، ثم إذا هو يضعل مثل فعلته، ويتخلق بصفته التي عابها منه، أو ضحك بسبيها عليه، ويكون ذلك عاجلاً أو آجُلا، فإن لم تصبه أصابت ولده حتى يراها فيه، وهذا جزاء من جنس العمل، ولا يظلم ريك أحدًا.

ومن مضار السخرية؛ أن فيها مخالفة صريحة لأمر الله عز وجل ثم هي جالبة لسخطه مستوجية لعذابه.. وهي نذير شؤم للسَاخرين، فقد كان الغرق عاقبة قوم نوح الذين كفروا بالله وسخروا من نوح.

والسخرية تفقد الساخر الوقار وتسقط عنه المروءة.

والسَّاخر يظلم نفسه بتحقير من وقَره اللَّه عزوجل واستصغار من عظمه الله.

والسَّخرية تنسي الإنسان ذكر ربِّه، وبذلك يخسر السَّاخر نفسه ويلقي بها في النَّار.

الحزاء يوم القيام

وسيجد الكفار والمنافقون يوم القيامة عاقبة سخريتهم بالرسل وأتباعهم. وبما جاءت به الرسل عليهم السلام. وحينها يعرفون أن من كانوا يسخرون منهم كانوا هم أهل الحق والهدى، وأنهم هم أهل الباطل والضلال. وذلك حين يقال لهم ، أنْدَ عَدِ مِنْ مِنْ عِنَامِي





#### الخلق مفطورون على الخير والفضائل

أيها المسلمون: إن الله-تعالى- خلق الإنسان على فطرة سوية: وهي الخلقة التي خلق الله عباده عليها، وجعلهم مفطورين عليها، وعلى محبّة الخير والفضائل والمحاسن، وكراهية الشر والمساوئ والقبائح، وفطرهم حنفاء مستعدين لقبول الخير والإخلاص لله والتقرب إليه.

#### الدين الإسلامي دين الفطرة السليمة

#### سمات الفطرة السوية

عباد الله: ومع اختلاف البشر في مللهم ومشاربهم وأجناسهم، فإنهم لا يزالون متفقين على المحافظة على إنسانيتهم؛ ليستمر بقاؤهم، وتنتظم حياتهم.

وهذه الخلقة التي خلق الله الناسُ عليها تأبى الشهواتُ الشاذةُ بحُكم فطرتها، وهذا في غالب النادر لا حُكم له، بل هو شاذٌ، فلا يُعتَدُ بمن طرأ على فطرته عارضُ فأفسَدَها وطمس بصيرتها، حتى تختلُ المفاهيمُ لديه؛ فيرى الحق بالطل حقًا، والحسنَ فيرى الحق بالطلا والباطل حقًا، والحسنَ

#### فيصل بن جميل غزاوي

الحمد لله خلق

الإنسان في أحسن تقويم. وأكسر منه أعظم

تكريم، وهدى مَنْ شاء

بفضلة إلى دينه القويم، وأشهد ألّا إله إلّا الله وحده لا

شريك له. العلي العظيم، وأشهد أن سيدنا ونبينا محمدًا عبدُه ورسولُه. الهادي إلى الحق، وإلى طريق مستقيم. اللهم صلْ وسلّم وباركُ عليه، وعلى آله وصحبه، الذين

فازوا بعر الدنيا، وي الأخرة بالنعيم المقيم.
أما بعد: فاتقوا الله-عباد الله-؛ فتقوى الله عنوان السعادة، وعلامة الفلاح؛ ( يَالَّهُ الله عَنوان السعادة، وعلامة الفلاح؛ ( يَالَّهُ الله عَنوان الله يَعْمَلُ لَكُمْ فَرْفَانَا وَيُكُمِّرُ الله عَنوان الله يَعْمَلُ لَكُمْ فَرْفَانَا وَيُكُمِّرُ عَنصاتُم سَيِّنَانِكُم وَرَمْيُرُ لَكُمْ وَاقْدُ ذُر الفَضَالِ

الطِّيمِ) (الأنفال: ٢٩).

وحدانيته وقدرته.

وعند الشدائد والأه وال تستيقظ فطرة الإنسان؛ فيفرد ربه بالألوهية، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّا تُكُمُّ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللّ عندما تنتكس الفطرة عند بعض جهلة المتسمين بالاسلام إذا دهمتهم الشدائد وغشيتهم المحنّ والكروبُ تركوا دعاء الله، واستغاثوا بمن يعتقدون فيه الولاية والصلاح، وطلبوا منه العون والمدد؛ فكانوا في ذلك أسوأ من المشركين عبدة الأصنام. الذين كانوا عند حلول الحوادث العظام، والخطوب الجسام، يلجؤون إلى الله وحده. وينسون آلهتهم، طالبين النجاة كما قال-جل في عاده-: ( وَإِذَا رَكُوا فِي الْفُرَافِ رَعُوا الله عَلِمِينَ لَمُ الرِّينَ فَلَمَّا عَنْشَهُمْ إِلَى ٱلْمَرْ إِذَا هُمْ كُرُونَ )(العَنْكُبُوتَ: ٦٥).

الغصائص المبرّة لكل من الذكر والأنثى أيها الإخوة؛ لقد جبل الله الذكر والأنثى بخلقة وطباع وخصائص، يتمايز بها كلُّ منهما عن الآخر، قال تعالى: (وَ اللَّهُ اللَّا لَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّه اللهُ كَالَّانَ )(آل عمران: ٣٦)، وهذه خلقة اللِّه لا تبديل لخلقته، وقد لعن رسول الله-صلى الله عليه وسلم- المتشبهين من الرجال بالنساء والمتشبهات من النساء بالرجال، لكن عندما تنتكس الفطرة، فمن الشباب من يتنكر لطبيعته؛ فيتعمَّد مشابهة النساء: متأنثًا في ملبسه، متميعًا في كلامه، متفنجا في ضحكه، متكسرافي مشيته، وتلخظ في هيئته ما لا يدل على رجولته، وقد يشتبه عليك أمره؛ أذكر هو أم أنثى؛ ممّا يبدو لك من مظهره، وكذلك من الفتيات من تتنكر لطبيعتها، وتتخلى عن أنوئتها، وتتمرَّد على فطرتها، فتتشبُّه بالرجال فيما يختصون به شرعًا أو عرفًا؛ من الكلام، أو الهيئة، أو اللباس، أو غير

ومنْ حكمة الله البالغة أنْ خلق الزوجينِ الذكر والأنثى، وفطر كلًا منهما على الميل إلى الآخر، والنكاخ في الإسلام هو اقتران قبيحًا، والقبيع حسنًا، والحلال حرامًا، والحرام حلالاً، فعن حديضة بن اليمان- رضي الله عنه- قال؛ قال رسول الله-صلى الله عليه وسلم-؛ "تُعْرض الضّنَ علَى القُلْوب كالحصير عُودًا عُودًا، فأيُ قلْب القُلُوب كالحصير عُودًا عُودًا، فأيُ قلْب أَشْرَبَهَا نُكتَ فيه نُكتَةُ سؤداء، وأيُ قلب أَنكَرها نُكتَ فيه نُكتَةُ بينضاء، حتى تصير أَنكَرها نُكتَ فيه نُكتَةُ بينضاء، حتى تصير على قلْبين؛ على أبيض مثل الصفا، فلا تَصُرُهُ فَتَنَةً مَا دَامَتِ السَمَاواتُ وَالأَرْضُ، وَالأَرْضُ، وَالأَرْضُ، يَعْرفُ مَعْرُوفًا، وَلا يُنكُرُ مُنكَرًا، إلا مَا أَشْرِب مِنْ هَوَاه. وَلا يُنكُرُ مُنكَرًا، إلا مَا أَشْرِب مِنْ هَوَاه.

عبادَ الله: توحيد الله وعدم الإشـراك به هو مقتضى الفطرة التي فطرت عليها البشرية كلها؛ فقد ولد الناس حنفاء على فطرة الاسلام، قال عليه الصلاة والسلام: "مَا مِنْ مَوْلُودِ إِلَّا يُولُدُ عَلَى الْفَطْرَة"، وجاء في الحديث القدسي: "إنَّى خلقتُ عبادي حنفاء، فاجتالتهم الشياطين"، لكن عندما تنتكس الفطرة وتتعطل العقول يضلُ العبادُ؛ فيُشركون بريهم، ويعبدون الأصنام، والأحجار، والأشجار، والكواكب، والشيطان، والبقر، والفئران، وغيرها من المعبودات الباطلة، والألهة الزائفة، التي تَعبُد من دون الرحمن، ومع فساد فطرة هولاء، وفقدهم الهدى، فهم يصرون على باطلهم، ويستحبُّون الكفر على الإيمان، حتى إن منهم من يبذل جهده للصد عن سبيل الله وفتنة المؤمنين؛ لإخراجهم من عبادة الواحد الدَّيَّان إلى عبادة الأوثان، وردهم عن دين الفطرة المستقيم ليضلوا مثلهم، ويكونوا من أصحاب الجحيم.

العواقب الوخيمة لانتكاس الفطرة

والاعترافُ بالخالق أمرٌ فطريٌ ضروريٌ في نفوس الناس، لكنُ عندما تنتكس الفطرة فمن الناس من يكابر فطرته ويغالب عقله ويناقض البديهيات؛ فيُنكر وجود الله-تعالى-، وينفي أن يكون لهذا الكون خالقٌ مدبرٌ، مع أن كلٌ ما في الكون والآفاق دلائلُ على وجوده وربوبيته، وشواهدُ على



بين ذكر وأنثى، وهو فطرة وحاجة إنسانية، يعطي لكل واحد من الزوجين حقّ الاستمتاع بالأخر على الوجه المشروع، لكن عندما تنتكس الفطرة، فمن الشباب-مع استطاعته الزواج- فإنه يعزّف عنه؛ بحجة أنه ارتباط ومسؤولية وله تبعات، وكذلك من الفتيات مَنْ ترفض الزواج، ولا ترغب فيه معتقدة أنه كبتُ للحرية، وتحكُّمُ في المرأة، وقد يعمد مَنْ يختار العزوبة من الفتيان والفتيات-هداهم الله- إلى علاقات محرمة لإشباع نهمتهم وتحقيق مطمحهم، وعندما تنتكس الفطرة كذلك ترتكب الكبائل وتستساغ الرذائل والمُناكرُ؛ كعمل قوم لوط والسَّحاق، وما يُعرَف بتبادُل الزوجات، وكذلك ما يُطلَق عليه زورًا وبهتانًا بزواج المثليين، وما هو بزواج، بل شذوذ، ومسخُ للفطرة الإلهية السوية، وتغييرٌ للجبلة الإنسانية، ومخالفة للغريزة التي وضعَها الله في مخلوقاته، وهكذا فمتى ارتكستُ فطرة المرء عاش حياة هابطة رخيصة، لا يُبالي بما صار إليه حاله من الخسَّة، والانحطاط الخلقي.

> المألات الخطيرة لانتكاس خطرة بعض الرجال ويعض النساء

وممًا ابتليثُ به مجتمعاتُ المسلمين مؤخرًا، وكان من معاول هدم العلاقات الأسرية، وكان من معاول هدم العلاقات الأسرية، والأواصر الاجتماعية، قيامُ بعض النساء-هداهن الله- بمخالَعة أزواجهم، لغير سبب شرعي، أو لأتفه الأسباب؛ بحجة أن تُصبح المختلعةُ حرةُ غيرَ مقيدة، وقد يُسوِّل لَها الشيطانُ بعد مخالعتها زوجَها إقامة علاقة محرِّمة مدمومة، تأخرًا بشبهات وأفكار مسمومة، تتجرَّع من جرَّائها الويلاتِ، وتجني من ورائها الوسلاتِ، وتجني

الهداية والرشاد للفطرة السوية

والغَيرة-عباد الله- من طباع الفطرة الإنسانية السوية؛ فالرجل السوي يغار على أهله وعرضه؛ فعندما بلغ رسول الله صلى الله عليه وسلم قول سغد بن عُبادة، "لو رأيت رُجُلا مع امْرَأْتِي لَضَرَيْتُهُ بالسَيْف غير مُصْفح عنه ، قال: "أتَعجبُونَ من غيرة سعد، قوالله

لاَنَا أَغْيَرُ مِنْهُ، وَاللَّهُ أَغْيَرُ مِنْي..." الحديث، لكن عندما تنتكس الفطرة، يُضيع الرجلُ مسؤوليته، فلا ولاية ولا قوامة، ويُهمل رعيته ولا يغار عليهم، بل يَرى المنكرَ فِي أَهَل بيته فلا يتمعر وجهه، وقد جاء في الحديث: تُلاثَةُ قَدْ حَرَمَ الله عَلَيْهِمُ الجَنَةَ؛ مُدْمنُ الخَمْر، وَالعَاقُ، وَالدَيُوثُ الدَّي يُقرُ فِي أَهْلِهِ الْحَبْثُ.

إِنَّ مِمَّا فَطِرِتَ عِلِيهِ النَّفِسُ السَّوِيةِ، وجُبِلَّت عليه الطباء المرضية الأنضة من الزنا واستهجانُ فعله؛ ولذلك لمَّا سأل النبيِّ-صلى الله عليه وسلم- ذلك الشابِّ الذي طلب الإذنَ فِي الزنا قائلًا له: "أتحبُه لأمَكَ؟ أتحبُه لابنتك؟ أتحبُّه لأختك؟"، كان الشاب يقول فِي كُلُ وَاحِدِ: "لا، جَعَلْني اللَّهُ فَدَاكَ"، وهو-صلَّى اللَّه عليه وسلَّم- يؤكد له أن الناس لا يُحبُّونَه، لا لقريب ولا لبعيد، ولمَّا بايَع النبيِّ-صلى اللهِ عليه وسلم- النساءُ، وأَخَذَ الميثاقَ عليهنَ ألا يزنينَ، قالت هند بنت عتبة: "يا رسول الله، أوتَـزني الحَزّةَ ١٤"؛ أيْ: أيُعقَل أن تَـزني المَـرأةُ الحِـرةُ العفيفةُ، وهي تعلم أنه فاحشة ومنكرٌ وعارٌ، ولكن عندما تنتكس الفطرة ترى بعض النساء قد أضاعتُ عفتها، وباعث عرضها، ودنست شرفها، فلا مراعاة لفضيلة، ولا امتناع عن مقارفة الرذيلة.

عباد الله: الحياءُ، والعفةُ، والمروءةُ، والشهامةُ، خصالٌ حميدةٌ، وسجايا كريمةٌ، تتجاوب وتتناسق مع الفطرة السليمة، فهذا شاعر في الجاهلية قبل الإسلام يقول عن امرأة في

سقط النصيف ولم ترد إسقاطه

فتناولته واتقتنا بالبد

فحينَ سقط خمارُها تناولَتُه، مغطيةٌ وجهها بمعصميها، ولا غرو؛ فالفطرة تدعو إلى حشمة المرأة وعفافها، والتستروعدم التعري، لكنُ عندما تنتكس الفطرة، فهناك من النساء من تنزع عنها ثوب الحياء، فلا تبالي بسفورها وتبرجها، وإبداء زينتها ومفاتنها أمام الرجال الأجانب، وهذا شاعر جاهلي يصف حاله من غضه طَرْفَه عن امرأة جاره؛

تحشَّمًا واحترامًا لقَدْرِ الحارِ، وحفظًا لحقه، وحماية لعرضه، فيقول: وأغض طرية إن بدت لي جارتي

حتى يواري جارتي مثواها

خطورة الدعوة للنمرد على الفطرة السوية

لكن عندما تنتكس الفطرة ينتهك المرء الحرمات؛ فيخون جارَه، ويعمَد إلى أذية نسائه والتحرش بهنّ، وقد يرتكب ما هو أشدُّ قبحًا، وأعظم جرمًا؛ فيزاني حليلة جاره، الذي عَدّه النبيّ-صلى الله عليه وسلم- من أعظم الذنوب.

عباد الله: والطهارة المعنوية والحسية متوافقة مع الفطرة السليمة؛ فطهارة اللسان وجمال المنطق منقبة فاضلة. والبذاءة والسفاهة من الأخلاق السافلة، التي تنبو عنها النفوسُ الكريمة، ويأبي التخلق بها أصحابُ الفطر السليمة، قال صلى الله عليه وسلم: "إنَّ اللَّه يَبْغض الفاحش البذيء"، لكنْ عندما تنتكس الفطرة فلا يُستحيا من قبيح الكلام وفاحشه، بل تصبح البذاءة والسفاهة مقبولة مستساغة، يسهل انتشارها وجريانها على الأنسنة بلا نكير، والإنسانُ مجبول على حُبّ النظافة والحمال، والنضور من النجاسة والأقدار، وقد حث الإسبلامُ على سُنن الفطرة التي تعتني بنظافة الإنسان باطنا وظاهرًا، قال صلى الله عليه وسلم: "الفطرة خمس؛ الختان، وحلق العانة، ونتف الإبط، وتقليمُ الأظافر، وحلق الشارب"، لكن عندما تنتكس الفطرة يعارض سلوك المرء طبيعتها؛ فتظهر مساوئ مخالفتها، فقد يقع بعضهم في مخالفة عدم تقليم أظفاره، وتركها تطول حتى يتخللها العفن والأوساخ، مع ما فيه من القبح والتوحُّش، وقد يُزيِّن له أن ذلك من الزينة والجمال. أعود بالله من الشيطان الرجيم ( أأن وَجِهِكَ لِلذِينِ ٱلْمُنْسِدِ مِن قِبْلِ أَن يِأْتِي نُومُ لَا مِرْدُ لُهُ مِن أَللَّهِ يَوْمَهِ فِي يُصَدِّعُونٌ )(الرُّوم: ٤٣).

أبها المسلمون: الفطرة السوية عندما تسلم من العوارض المؤثرة، تعرف الحقّ، وتتجه

للخير، وتستقيم لربها، جاء في الحديث "أن النبي-صلى الله عليه وسلم- ليلة أسري به، أتى بقد حين: قدح لبن، وقدح خمر، فنظر اليهما، فأخذ اللبن، فقال جبريل: الحمد لله الذي هداك للفطرة، لو أخذت الخمر غوت أمتك"، قال النووي-رحمه الله-: "ومعناد-والله أعلم- اخترت علامة الإسلام والاستقامة، وجعل اللبن علامة لكونه سهلا طيبًا طاهرًا سائعًا، للشاريين، سليم العاقبة، وأما الخمر فإنها أمُّ الخبائث، وجالبة الأنواع من الشرية الحال والمال".

عباد الله: وعلى قدر عمل الإنسان بهذا الدين والالتزام به والاستقامة عليه، تصح الفطرة، وتصرف عنها المفسدات، وقد أدرك أعداءُ الدين أن المجتمع المسلم فطر على أخلاق الإسلام، ولن ينحرف عن تعاليم الدين، ويسلك طريقَ الغواية إلا إذا تشوَّهت الفطرة في قلوب أبنائه، ومتى انحرفت السَّجيَّة فلا واق من انحراف السلوك، وسوء الأفعال، وفساد الأفكار.

معاشر السلمين: ما أكثر الداعين إلى التمرد على الفطرة، ومن أولئك مَنْ يقوم بترويج ما يدعو إلى تبديل الفطرة وارتكاسها، عبر وسائل التواصل الحديثة، وغيرها، فإذا أرَدُنا أن تستقيمُ حياتَنا، وننعَم بالسعادة فلا بد أن نُثبُتُ على فطرتنا السوية، التي فطرنا الله عليها، ونحذر من انتكاستها، ونتمسُّك بهدي ربِّنا ومنهجه القويم، ولا نعرض عنه؛ فالإعراض عنه كفيل بأن يُحيل حياة الإنسان في دنياه وأخراه إلى شقاء وضيق وعداب مستمر (ومن أغرض عَن زِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَغَشْرُهُ، وَوَ القيامة أعمى )(طه: ١٢٤).

عبادَ اللَّه: ( إِنَّ اللَّهَ وَمَلَتِكَ عَنَّهُ بُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّيِّي يَتَأَيُّ الَّذِينَ مَامَنُوا صَلُوا عَلَيْهِ وَسَلِمُوا تَسْلِيمًا ﴾ (الأخراب: ٥٦)، اللهم صل على محمد النبي الأمِّيِّ، وعلى أل محمد، وارض اللهم عن الصحابة والتابعين، ومن تبعهم بإحسان، وعنا معهم بعفوك وكرمك يا منان.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، فمع بعض معاني القراءات الواردة في بعض سور كتاب الله الكريم، فنقول وبالله تعالى التوفيق،

مِنْ مِورة يونِسْ قوله تعالى: (قَالَ الْكَافِرُونَ إِنَّ مَنَا لَسُمِّ شُبِئٌ) (يونس: ٢)

الشراءات: قرأ نافع وأبو جعفر وأبو عمرو ويعقوب وابن عامر (لسحر) أرادوا الوحي، وقرأ الباقون (لساحر) أرادوا الرسول صلى الله عليه وسلم (الحجة للقراء السبعة لأبي على الفارسي٢٥٢/٤).

قوله تعالى: ( أَن لَوْ شَاءَ اللهُ مَا نَـُوْفُهُ عَلَيْكُمْ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا أَدُرُنكُم بِدِ) (يونس: ١٦).

القراءات: قرأ ابن كثير بخلف عن البزي بحذف ألف (ولا)، والباقون بإثباتها وهو الوجه الثاني للبزي.

المعنى: (ولا أدراكم به)؛ (لا) للنفي. والمعنى؛ لو شاء الله ما أعلمكم به (ولأدراكم به) اللام للتأكيد، والمعنى: ولأعلمكم به من غير طريقي، وعلى لسان غيري، ولكنه يمن على من يشاء من عباده فخصني بالنبوة (البحر المحيط لأبي حيان /١٧٧/).

قوله تعالى: ( هُوَ الْبِي بُنَبِرَكُ فِي الْبَرِ وَالْبَدِّ ) (يونس: ٢٧).

القراءات: قرأ ابن عامر وأبو جعفر (ينشركم) من النشر يعني يبتكم ويفرقكم كما قال: (مُنْفِئُولُ لِللَّمِينِ (الجمعة: ١٠)، وقرأ الباقون (يسيركم)

من السير وهو المشي، كما قال: (فَ حِبُوا فِي اَلْأَيْضِ) (النمل ٦٩) (الكشف الكي بن أبي طالب ٩٣/٢). قوله تعالى: (هُنَاكِيُّ جَلُوا كُلُّ عَبِي قَا اَسْلَاتُهُ) (يونس: ٣٠).

القراءات: قرأ حمزة والكسائي وخلف بتاءين (تتلو) من التلاوة لأعمالهم وهي القراءة من كتاب أعمالهم، كما قال تعالى: (وَزَلْهِكَ مِنْوُرُونَ (لَالْهِ الْمُعَالَّمِ الْمُورُونَ (الإسسراء:٧١)، ويجوز أن يكون من (تبع يتبع): أي تتبع كل نفس ما أسلفت من عمل. وقرأ الباقون (تبلو) من الابتلاء وهو الاختبار، أي تختبر كل نفس ما اسلفت من عمل لتجزى به كما قال (مِنْ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ (الطارق:٩) (الكشف به كما قال (مِنْ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ (الطارق:٩) (الكشف

#### من سورة هود (وَمَا رَبَكَ أَنْعَكَ إِلَّا ٱلْهِيَى مُمْ آرَاوِلُكَا يَادِقُ ٱلرَّأَيِّ ) (هود: ۲۷).

القراءات: قرأ أبو عمرو بهمزة مفتوحة بعد الدال (بادئ) من بدأ يبدأ، أي ابتداء الرأي، والمعنى أنهم اتبعوك ابتداء الرأي، ولم يتدبروا ما قلت ولم يفكروا فيه، ولو تفكروا وتدبروا لم يتبعوك، وقرأ الباقون بياء مفتوحة (بادي) من بدا يبدو إذا ظهر، والمعنى؛ وما نراك اتبعك إلا الذين هم سفلتنا من الناس دون الكبراء والأشراف فيما يُرى ويظهر لنا (تفسير الطبري- سورة هود: ٧٧، حجة القراءات لابن زنجلة ص١٥٠).

قوله تعالى: (مُنْ مَنْ عَلَى عَلَى الْهُود: ٢٦). القراءات: قرأ الكسائي ويعقوب (إنه عَملَ غيرَ

 ٥. (هَيْتَ) بفتح الهاء وياء ساكنة لينة مع فتح التاء قراءة الباقين.

المعنى: (هَيْتُ) و (هِيتُ) لغتان و(هَيْتُ) بالبناءِ على الضم، وكلها بمعنى واحد وهو: هلمٌ وتعالَ وأقبلُ إلى ما أدعوك إليه.

ومعنى (هِنْتُ): تخبر عن نفسها أنها متصنَعة له ومتهيئة.

واستشكل البعض قراءة (هنت) إذ كيف تخبره أنه تهيأ لها، والمعنى على خلاف ذلك، ولكن القراءة صحيحة ومعناها تهيأ أمرك؛ لأنها ما كانت تقدر في كل وقت على الخلوة به، أو المعنى: حسنت هيأتك (فتح الوصيد في شرح القصيد للسخاوي ١٧٤/٢، ولطائف الإشبارات لفنون القراءات للقسطلاني ٢٠١/٥).

قوله تعالى: (إِنَّهُ مِنْ عِنَّابِا ٱلْمُعْلَمِينَ) (يوسف:٢٤).

القراءات: قرأ ابن كثير وأبو عمرو ويعقوب وابن عامر بكسر اللام (المخلِصين)، والباقون بفتحها (المخلصين).

المعنى: (المخلصين): لا يشركون في عبادته أحدا، و(المخلصين): أخلصهم الله عز وجل واصطفاهم (الحجة للقراء السبعة لأبي على الفارسي ٤٢١/٤).

قوله تعالى: ( وَكَذَاكَ مَكُنَا لِيُمُكَ فِي ٱلْأَرْضِ جَبَوًّا مِنَا جَبِّتُ بَنَالًا ) (يوسف:٥٦).

القراءات: قرأ ابن كثير (حيث نشاء) بالنون جعل الإخبار بالفعل للله تعالى: لأن المشيئة له، وقرأ الباقون (حيث يشاء) بالياء جعل الفعل ليوسف (الحجة في القراءات السبع لابن خالويه: ص١١٢).

( أَرْبِلُ مَنَا لَكُانَا يُكُنَّلُ) (يوسف: ٦٣).

الشراءات: قرأ حمزة والكسائي وخلف بالياء (يكتل) أي يصيب كيلاً لنفسه، فجعل الفعل له خاصة: لأنهم يزدادون بحضوره كيل بعير، وقرأ الباقون بالنون (نكتل)؛ وذلك أنهم مُنعَ منهم الكيل لغيبته، فإذا كان معهم اكتالوا هم وأخوهم (حجة القراءات لابن زنجلة ص: ١٦٤-

وللحديث صلة إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

(ألا إن ثمودًا) تقدم في سورة النجم (قال سلام)، تقدم في سورة الذاريات.

من سورة بوسف

قوله تعالى: (لَنَدُكُنَّ فَ الْرَحُفُّ وَإِخْرَهِ النَّهُ النَّالِينَ) (يوسف: ٧).

القراءات: (آيات) قرأ ابن كثير بحدف الألف بعد الياء على الإفراد ووقف عليها بالهاء، والباقون بإثبات الألف على الجمع ووقفوا بالتاء.

المعنى: قراءة الإفراد جعلت شأن يوسف كله آية على الجملة، كما قال تعالى: ( تَعْلَنْ الْهُ تَهُ فَلَهُ عَلَى الجملة، كما قال تعالى: ( تَعْلَنْ الْهُ تَهْ فَلَهُ عَلَى اللهُ منون: ٥٠)، وقراءة الجمع تشير إلى اختلاف أحوال يوسف، وانتقاله من حال إلى حال، وفي كل حال جرت عليه آية (الكشف عن وجوه القراءات لمكي بن أبي طالب ١١٦/٢).

قُولُهُ تَعَالَى: (لِي مُنْتَتِّ ٱلْمُنِّ) فِي المُوضَعِينَ (يوسف: ١٥،١٠).

القراءات: قرأ نافع وأبو جعفر بألف بعد الباء على الجمع، والباقون بحذفها على الإفراد، ووقف عليها بالهاء ابن كثير وأبو عمرو ويعقوب والكسائي، والباقون بالتاء.

المعنى: على قراءة الجمع يراد بالغيابات ظلمات البئر ونواحيها، والبئر لها غيابات أي نواحي تغيب عن النظر، فجعل كل جزء منها غيابة، وعلى قراءة الإفراد: أنهم ألقوه في بئر واحدة في مكان واحد (حجة القراءات لابن زنجلة: ص

قوله تعالى: (وَأَلَّ فَتَ الْكُ) (يوسف: ٢٣). القراءات: ١. (هيت) بكسر الهاء وياء ساكنة مدية وفتح التاء: قراءة نافع وأبي جعفر وابن ذكوان.

 (هنت)، ٣. (هنت) قرأ هشام بكسر الهاء وهمزة ساكنة بعدها وفتح التاء (من طريق الحلواني) وضمها (من طريق الداجوني).

 (هَيْتُ) بِفتح الهاء وياء ساكنة لينة بعدها مع ضم التاء قراءة ابن كثير.



لحمد لله ولي من اتقاد، ويهدي إلى الطيب من القول من اصطفاد واجتباد، وأصلي وأسلم على من أدبه ربه فأحسن تأديبه فكان مثلاً يُحتذى به ويقتدى، صلى الله وسلم وبارك عليه وعلى آله وصحبه، والتابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم التناد. أما بعد،

فعن أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «يا عائشة! إن الله رفيقٌ يحب الرفق، ويعطى على الرفق ما لا يعطى على العنف، وما لا يعطي على ما سواه». (مسلم (٢٥٩٣) باب فضل الرفق).

إذن فرسالة الإسلام رسالة خير وبر وسلام، ومبادؤه مبادئ عدل وحب وونام، ومن مقاصده: إصلاح أحوال العباد في أمور المعاش والمعاد، والحث على الإصلاح، وحماية الناس من طرق الشروالفساد، يدرأ المفاسد، ويجلب المصالح، ويقلل الخلاف، ويحث على الجماعة والائتلاف، ويرجر أبناءه عن العنف والقسوة والجفاء، ويربى

أتباعه على التوادد والتراحم، والترابط والترابط والتلاحم، في تعامل رفيق، وترابط وثيق. ولهذا كان المجتمع الإسلامي: مجتمع محبة وصفاء، ومودة وإخاء، وطهر ونقاء، وسلامة وهناء، لا يعرف الحقد والبغضاء، والعنف والشحناء.

فالرجل العظيم كلما ارتضع إلى آفاق الكمال اتسع صدره، وامتد حلمه، وتطلب

الدلو المتلئة ماء).

ففي هذا الحديث فوائد منها: العذر بالجهل، وأن الإنسان الجاهل لا يعامل كما يعالم العالم العالم معائد، كما يعالم العالم معائد، والجاهل متطلع للعلم فيعذر بجهله، ولهذا عذره النبي صلى الله عليه وسلم ورفق به.

ومنها: أن الشرع يقتضي دفع أعلى المفسدتين بأدناهما، يعني إذا كان هناك مفسدتان لابد من ارتكاب أحدهما، فإنه يرتكب الأسهل.

فلهذا ترك النبي صلى الله عليه وسلم هذا الرجل يبول حتى انتهى، ثم أمر بأن يصب عليه ذنوبًا من ماء؛ دفعًا للمفاسد التي ترتب على منعه؛ منها؛ الضرر على هذا البائل؛ لأن البائل إذا منع البول المتهيئ للخروج ففي ذلك ضرر، فريما تتأثر مجاري البول ومسالك البول. ومنها؛ أنه إذا قام فإما أن يقطع رافعًا ثوبه، لئلا تصيبه قطرات البول، وحينئذ تكون القطرات منتشرة في الكان.

الله أكبر! هذه سمات أهل القلوب الشفيقة، والأفكار الراجحة، والأفكار النيرة، وهي من الرجال تدرج في سلم الكمال عقلاً ورزانة.

فالرفق جماع الخير، وطريق محبة الخلق، والوصول إلى الحق ورضى الرب، وأنه ما كان في شيء إلا زانه، ولا نزع من شيء إلا شانه، قال صلى الله عليه وسلم:

«إن الرفق لا يكون في شيء إلا زانه، ولا ينزع من شيء إلا شانه». (مسلم رقم ينزع من شيء إلا شانه». (مسلم رقم ٢٥٩٤).

وقال صلى الله عليه وسلم: من يحرم الرفق يحرم الخيركله، (مسلم ٢٥٩٢). وإذا كنا نعيش في زمن رفع العنف فيه عقيرته-يعني: صوته-، وتوارى الرفق على استحياء، فنقول؛ إن العنف في

للناس الأعدار، وما أظلت السماء وأقلت الغبراء،أكثر رفقًا، وأعظم حلمًا، من نبينا الغبراء،أكثر رفقًا، وأعظم حلمًا، من نبينا المصطفى وحبيبنا المجتبى- بأبي هو وأمي عليه الصلاة والسلام، وسع خلقه الناس سهولة ورفقًا وفاضت طبيعته العالية، وسجيته الكريمة المحسن والمسيء، فاستحق هذه الشهادة من الرب الرحيم؛ ورأل لن لن عُلْن عَظِيم، (القلم: ٤)، وهو الموسوف و مَا رَحْمَة مِن الله ليت لمُمَّ وَلَوْ كُنتَ فَظًا عَلِطُ القلِّ لاَنتُمْ مِن الله ليت لمُمَّ وَلَوْ كُنتَ فَظًا عَلِطُ القلِّ لاَنتُمْ مِن الله ليت لمُمَّ وَلَوْ كُنتَ فَظًا عَلِطُ القلِّ لاَنتُمْ مِن الله ليت لمُمَّ وَلَوْ كُنتَ فَظًا عَلِطُ القلِّ لاَنتُمْ مِن الله ليت لمُمَّ وَلَوْ كُنتَ فَظًا عَلِطُ القلِّ لاَنتُمْ وَلَوْ مَا الله عمران؛ ١٩٥٩).

عن مالك بن الحويرث رضي الله عنه قال: أتيت النبي صلى الله عليه وسلم في نفر من قومي فأقمنا عنده عشرين ليلة، وكان رحيمًا رفيقًا، فلما رأى شوقنا إلى أهالينا، قال: «ارجعوا فكونوا فيهم وعلموهم وصلوا، فإذا حضرت الصلاة فليؤذن لكم أحدكم وليؤمكم أكبركم». (البخاري- الفتح (٦٢٨)، واللفظ له، ومسلم (٦٧٤).

وعن أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها أن اليهود أتوا النبي صلى الله عليه وسلم فقالوا: السام عليكم. فقالت عائشة: عليكم ولعنكم الله وغضب الله عليك بالرفق قال: «مهلاً يا عائشة عليك بالرفق وإياك والفحش، قالت: أو لم تسمع ما قالوا؟ قال: «أو لم تسمعي ما قلت رددت عليهم في ستجاب لي فيهم ولا يُستجاب لهم في .. (البخاري - الفتح يُستجاب الله ما أعظم هذا الخلق العظيم!!

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: بال أعرابي في المسجد، فقام الناس اليه ليقعوا فيه، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «دعوه وأريقوا على بوله سَجلاً من ماء، أو ذَنُوبَا من ماء، فإنما بعثتم ميسرين ولم تبعثوا معسرين». (البخاري (۲۲۰)، معنى: «السجل»؛ هي

الإنسان دليل نقص ونزق، معنى: النزق: خفة في كل أمر، وعجلة في جهل وحمق. ومتى اجتمع في فرد عنف وعجلة، ضر نفسه، وأوكسها، وجنى على مجتمعه وأمته أركسها.

وهو لا يحل المشكل من الأمور. يقول ابن القيم رحمه الله: «ومن تأمل ما جرى للإسلام من الفتن صغارها وكبارها، رآها من إضاعة هذا الأصل، وعدم الصبر على المنكر، فطلب إزالته، فتولد منه ما هو أكبر منه». (إعلام الموقعين ٤/٣).

ولهذا، لا عجب أن نرى أناسًا داخلهم اليأس، فانفتلوا قبل منتصف الطريق، وفهموا دروب الإصلاح على أنها مواجهة ومناصحة، فحصل بذلك من الفتن ما لا يعلمه إلا الله.

ألا وإن من الرفق: الرفق في الدعوة إلى الله.

أرسل الله موسى وهارون عليهما السلام الى فرعون؛ مدعي الربوبية، والمعتدي على مقام الألوهية. فقال تعالى: «أَذْهُنَا إِلَى فَرُولًا لَهُ فَوْلًا إِنَّا لَمَلَّهُ بِتَدَّكُرُ أَوْ فَيْوَلًا لَهُ فَوْلًا إِنَّا لَمَلَّهُ بِتَدَّكُرُ أَوْ فَيْكُولًا لِهُ فَوْلًا إِنَّا لَمَلَّهُ بِتَدَّكُرُ أَوْ فَيْكُولًا لِهُ فَوْلًا إِنَّا لَمَلَّهُ بِتَدَّكُرُ أَوْ فَيْكُولُولًا لَهُ فَوْلًا إِنَّا لَمَلَّهُ بِتَدَّكُرُ أَوْ فَيْكُولُولُهُ فَوْلًا إِنَّا لَمَلَّهُ بِتَدَّكُرُ أَوْ فَيْكُولُولُهُ فَوْلًا إِنَّا لَمَلَّهُ بِتَذَكُّرُ أَوْ فَيْكُولُولُهُ فَوْلًا إِنَّا لَمُنْكُم بِعَلَى الْمُعَالَى الْعَلَى الْمُعَلِيقِيلًا لَهُ فَلَا أَيْكُولُولُهُ لَهُ وَلِهُ إِنِّا لَمُنْكُولُولُولُهُ لِللّهُ وَلَا أَيْكُولُولُهُ لِمُعْلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: من أمر بالمعروف ونهى عن المنكر، فينبغي أن يكون عليمًا بما يأمر به، عليمًا بما ينهى عنه، رفيقًا فيما يأمر به، رفيقًا فيما ينهى عنه، حليمًا فيما يأمر به، حليمًا فيما ينهى عنه، فالفقه قبل الأمر والرفق عند الأمر، والحلم بعد الأمر. (مجموع الفتاوى ١/١٧/١).

ولذلك قيل: ما أحسن الأيمان يزينه العلم، وما أحسن العلم يزينه العمل، وما أحسن العمل يزينه الرفق، وما أضيف شيء إلى شيء مثل حلم إلى علم ، (إحياء علوم الدين (١٨٩/٣).

فالناصح الأمين شفوق بإخوانه، رفيق بهم، فالرفق يحبب فيك الرفيق، ويدني

منك الصديق إذا نزل الرفاق وأنت ممن:
بلا رفق بقيت بلا رفيق أما العنف يبعدك
عن الصواب، ويجر عليك اللوم والعتاب،
ويفقدك الصحاب والأحباب، فلا تقبل
منك دعوة، ولا يسمع منك توجيه، ولا
يرتاح لك جليس، فينا رغيم من الله يت المنه
ولو تُن كُن مَنَّ عَلَا عَلِيظً الْقَلْبِ لاَعَشُوا بِنْ عَرِاتٌ ، (آل
عمران ١٥٩).

وعليه: فلا يتخذ العنف منهاجًا للدعوة والإصسلاح، ولقد صبح واستقام لدى العقلاء، أن العنف لا يولد إلا عنفًا مثله، وأشد منه، ومهما يكن من أمر، فحل الأمور بالرفق والتؤدة والحكمة مطلب ملح، لتحقيق مصالح الأمة من الرعاة والرعية، والحكيم من يضع الأمور مواضعها.

ألا وإن من الرفق؛ الرفق في الأمور الأسرية، فما كثرت المشكلات، وما عم الشقاق والطلاق، والضراق، إلا بسبب العنف، ومجانبة الرفق في الأمور.

فالرفق في الأمور كلها سرّ النجاح والتوفيق.

إذ بالرفق: تسهل الأمور، ويتصل بعضها ببعض، ويرجع إلى المأوى ما شذ، وبه يجمع الشتات، فهو إذن جامع الجماعات، وجامع أيضًا للطاعات، وبالطاعات يؤلف الله القلوب، ويجمع الجماعات المتفرقة، ويؤلف بين الجماعات المتباغضة. (فيض القدير ٥/ ٤٦١).

فعلى العبد أن يتحلّى بالرفق، وأن يتخلّى عن العنف، فإن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «مَن أُعطي حظه من الرفق فقد أُعطي حظه من الدنيا والأخرة». (الصحيحة رقم ٥١٩).

وعن قيس بن أبي حازم، قال: «كان يقال مَن يُعطُ الرفق في الدنيا نفعه في الأخرة». (وكيع في الزهد ٧٧٧/٣).

نسأل الله عز وجل أن يرزقنا الرفق في الأمور كلها، إنه ولى ذلك والقادر عليه.



# الموقع الرسمي والوحيد لمجلة التوحيد

# www.magalet-eltawheed.com











للحصول على الكرتونة الاتصال على الأستاذ / ممدوح عبد الفتاح : مدير قسم الحسابات بالمجلة 01008618513

Upload by: altawhedmag.com