## سبيل الفائزين ورد الطاعنين



Upload by: altawhedmag.com



## رويبضة العصر!!

قال المصطفى صلى الله عليه وسلم: وإنها ستأتي على الناس سنون خداعة يُصدق فيها الكاذب ويُكذب فيها الصادق ويؤتمن فيها الخائن ويُخون فيها الأمين وينطق فيها الرويبضة قيل: وما الرويبضة ؟ قال: السفية يتكلم في أمر العامة..

قَالَرُويُبِضَةَ: هُو الرَّجُلُ التَّافَةُ الحقيرُ يَنُطِقُ فِي أُمُورِ الْعَامَةِ، وهُو مَنْ لَا يُؤْبُهُ لَهُ، وهُو الفُويُسِقُ يَتَكَلَّمُ فِي أَمْرِ الْعَامَةِ. وهو العاجز الذي ربض عن معالي الأمُور، وقعد عن طلبها..

وقد جاء وصن الرُويُبِضة في حديث بالفسق، وهُو مما يمنع مثله من الكلام في أمر العامة.. كما جاء وصفه في حديث آخر بأنه لا يُوْبه له، وهذا مما يترتب على فسقه، فلا حاجة بالناس إليه، فيكون بذلك خاملا لا يُوْبه له، وهو السفيه كما فيكون الرواية السابقة

ومن مجموع هذه الصفات. وما توحي به نرى أنَ التحديث يشير إلى صنف من الناس لا يهمَهم أمرُ الدينِ في شيء، وَإِنَما هم أصحاب أهواء دنيوية، يرفعون رايات جاهلية، ويدعون إلى مبادئ ضالة هدامة، ويتطلبون التزعم على الناس والرئاسة، يشير إلى ذلك وصفهم بالتفاهة والفسق والحقارة، فليسوا من طلاب الحقّ، ولا من ملتمسيه بصدق، وإنما هم من الأدعياء الكاذبين، الذين لا تخفى أحوالهم على أدنى ذي بصيرة.. ولو زعموا أنهم يدافعون عن الحقّ، وينصرونه

التحرير

# المالية المال

رئيس مجلس الإدارة

أ. د. عبد الله شاكر الجنيدي

نائب رئيس مجلس الإدارة والشرف العام لجلة التوحيد

د. عبد العظيم بدوي

أ. د. مرزوق محمد مرزوق

مستشار التحرير

جمال سعد حاتم

رئيس اللجنة العلمية

د. جمال عبد الرحمن

اللجنة العلمية

معاوية محمد هيكل

د. محمد عبد العزيز السيد

د. عاطف التاجوري

الاشتراك السنوي

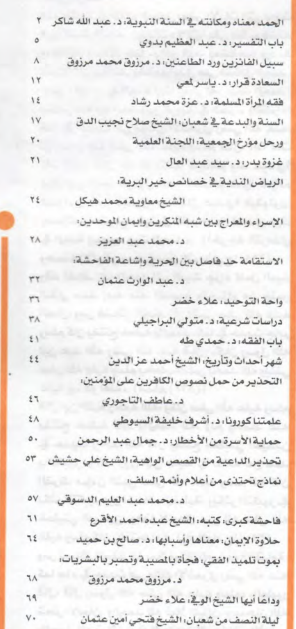
إلداخل ١٠٠ جنيه توضع المحال المجلة رقم/١٩١٥٩٠ بينك فيصل الإسلامي مع إرسال قسيمة الإيداع على فاكس المجلة رقم/ ٢٢٣٩٣٠٦٦٢ .

٣- ١٤ الخارج ٤٠ دولاراً أو ٢٠٠ ريال
 سعودى أو مايعادلهما

مطابع 🚵 التجارية

نقدم للقارئ الكريم كرتونة كاملة تحوي ٤٨ مجلداً من مجلسات والمانة كاملة كاملة كاملة من مجلسات كاملة







#### صاحبة الامتياز

جمعية أنصار السنة المحمدية

#### رئيس التحرير،

مصطفى خليل أبو المعاطى

#### رئيس التحرير التنفيذي،

حسين عطا القراط

إبراهيم رفعت أبو موته

#### الإخراج الصحفيء

أحمد رجب محمد محمد محمود فتحي

#### إدارة التعريز

۸ شارع قولة عابدين، القاهرة ت،۲۲۹۳۲۵۱۷ فاکس ۲۲۹۳۲۵۱۷

ائیر بند الانکترونی || MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

#### ثمن النسخة

مصر ٥٠٠ قرش ، السعودية ٦ ريالات، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس، قطرة ريالات، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أوروبا ٢ يورو

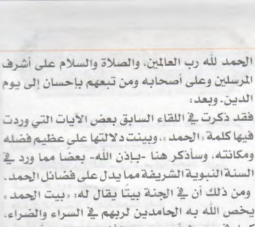
منفذ البيع الوحيد

يمقر مجلة التوحيد

الدور السابع

٩٢٠ جنيها ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر و٣٠٠ دولاراً خارج مصر شاملة سعر الشحن

Upload by: altawhedmag.com



فيها كلمة الحمد ، وبينت دلالتها على عظيم فضله ومكانته، وسأذكر هنا -بإذن الله- بعضا مما ورد في السنة النبوية الشريفة مما يدل على فضائل الحمد ومن ذلك أن في الجنة بيتا يقال له: «بيت الحمد يخص الله به الحامدين لربهم في السراء والضراء كما في حديث أبي موسى الأشعري رضي الله عنه: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إذا مات ولد العبد قال الله لملائكته: قبضتم ولد عبدي؟ فيقولون: نعم، فيقول الله: قبضتم ثمرة فؤاده فيقولون: نعم، فيقول الله: ابنوا لعبدي بيتا فيقولون؛ واسترجع، فيقول الله: ابنوا لعبدي بيتا عمدك واسترجع، فيقول الله: ابنوا لعبدي بيتا في الجنة وسموه: بيت الحمد، (أخرجه الترمذي وحسنه الألباني صحيح سنن الترمذي ج١ (٢٩٨/).

وقد أضاف الله الحمد إلى البيت جزاءً لفعل العبد الدي حمد ربه عند المصيبة والجزاء من جنس العمل، ومن فضائل الحمد: أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يفتتح خطبه بالحمد، كما في حديث جابر ابن عبد الله رضي الله عنه قال: «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يخطب الناس بحمد الله ويثني عليه بما هو أهله . (مسلم (٨٦٧)).

قال ابن القيم رحمه الله: وكان صلى الله عليه وسلم يفتتح خطبه كلها بالحمد لله، ولم يحفظ عنه في حديث واحد أنه كان يفتتح خطبتي العيدين بالتكبير، وإنما روى ابن ماجه في سننه عن سعد القرظ مؤذن النبي صلى الله عليه وسلم أنه كان يكثر التكبير بين أضعاف الخطبة، ويكثر التكبير في خطبتي العيدين، وهذا لا يدل على أنه صلى الله عليه وسلم كان يفتتحها به. (زاد المعاد ج١٠٠١).

ومن فضائل الحمد أنه يملأ ميزان العبد يوم القيامة، كما جاء في حديث أبي مالك الأشعري رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الطهور شطر الإيمان، والحمد لله تملأ الميزان، وسبحان الله والحمد لله تملأن أو تملأ ما بين السماوات والأرض، والصلاة نور والصدقة برهان، والصبر ضياء، والقرآن حجة لك أو عليك، كل الناس يغدو فبائع نفسه فمعتقها أو موبقها». (مسلم ٢٢٣).

قَالَ النَّووي رحمه اللَّه: وأما قوله صلى اللَّه عليه



وسلم: ووالحمد لله تملأ الميزان، فمعناه: عظم أجرها وأنه يملأ الميزان، وقد تظاهرت نصوص القرآن والسنة على وزن الأعمال وثقل الموازين وضعفها .. وأما قوله صلى الله عليه وسلم: وسيحان الله والحمد لله تملأن أو تملأ ما بين السماوات والأرضي. فمعناه: لو قدر ثوابهما حسمًا لمالأ ما بين السماوات والأرض، وسبب عظم فضلهما ما اشتملتا عليه من التنزيه لله تعالى بقوله: ،سبحان الله ،، والتفويض والافتقار إلى الله تعالى بقوله: • الحمد لله ،.

(انظر: شرح النووي على مسلم ج١٠١/٣). وقد ختم البخاري رحمه الله جامعه الصحيح ىحدىث أبى هريرة رضى الله عنه وفيه يقول: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «كلمتان حسبتان إلى الرحمن، خفيفتان على اللسان ثقيلتان في الميزان؛ سبحان الله وبحمده سيحان الله العظيم، (صحيح البخاري (YOTY).

وقد دل الحديث على أن التسبيح مع الحمد من أفضل أنواع الذكر، وبهما يثقل الميزان؛ لأن التسبيح فيه تنزيه لله تعالى عما لا يليق يه، والتحميد ثناء على الله تعالى بما هو أهله، وقد جمع الذاكر بينهما، وقد ذكر ابن حجر أن في الحديث ترغيبًا وتخفيفا وحثا على الذكر المذكور لحبة الرحمن له، والخفة بالنسبة لما يتعلق بالعمل، والثقل بالنسبة لاظهار الثواب. (انظر: فتح الباري ج٢/١٣٥). ومن فضائل الحمد: أنه من غراس الجنة. كما في حديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: و لقيت إبراهيم ليلة أسري بي، فقال: يا محمد، أقرئ أمتك مني السلام وأخبرهم أن الحنة طبية التربة عذبة الماء، وأنها قيعان، وإن غراسها: سبحان الله والحمد لله ولا الله الا الله، والله أكس . (أخرجه الترمذي وحسنه الألباني. انظر: صحيح سنن الترمذي -(17./42

وأخرج الترمذي أيضا بسند صحيح عن جابر ابن عبد الله رضى الله عنهما عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من قال سبحان الله العظيم وبحمده غرست له نخلة في الجنة ،،

ومن فضائل الحمد أنه أفضل الدعاء. كما في حديث جابر رضى الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: وأفضل الذكر: لا إله إلا الله، وأفضل الدعاء: الحمد لله، (الحديث حسنه الألباني كما في صحيح سنن الترمذي ج٣/١٤٠).

ومن فضائل الحمد أنها كلمة إذا قالها العبد تبادرتها الملائكة وتنافسوا فيما بينهم أيهم يكتبها أولا، كما جاء في حديث رافع بن رفاعة رضى الله عنه، قال: «كنا يومًا نصلي وراء النبى صلى الله عليه وسلم فلما رفع رأسه من الركعة قال: ،سمع الله لمن حمده. ، قال رجل وراءه: رينا ولك الحمد حمدًا كثيرًا طيئًا ماركا فيه، فلما انصرف قال: من المتكلم؟ قال: أنا. قال: رأيت بضعة وثلاثين ملكا يبتدرونها أنهم بكتبها أول . (صحيح البخاري ٧٩٩).

ومن فضائل الحمد أن العبد إذا قال في صلاته: والحمد لله رب العالمين، قال الله: "أثنى على ا عبدي"، ويلاحظ أن الله أضاف عبده إليه إضافة تشريف وتكريم، كما في حديث أبي هريرة رضى الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «قال الله تعالى: قسمت الصلاة بيني وبين عبدي نصفين ولعبدي ما سأل، فإذا قال العبد: الحمد لله رب العالمين، قال الله تعالى: حمدني عبدي، وإذا قال: الرحمن الرحيم، قال الله تعالى: أثنى على عبدى، وإذا قال: مالك يوم الدين، قال: مجدنی عبدی، (صحیح مسلم ۳۹۵).

وقد ذكر النووي رحمه الله عن بعض أهل العلم: أن قول الله تعالى: حمدني عبدي وأثنى على ومجدني، إنما قاله لأن التحميد والثناء بجميل الفعال، والتمجيد: الثناء بصفات الحلال،. (انظر: شرح النووي على مسلم ج٤/٤٠١).

ومن فضائل الحمد: أن الله -تبارك وتعالى-يحيه، كما جاء في حديث الأسود بن سريع رضى الله عنه قال: كنت شاعرًا، فأتيت النبي صلى الله عليه وسلم فقلت: إنى مدحت ربي بمحامد. قال: وأما إن ربك يحب الحمد ويحب من يحمده.. والحديث حسنه الألباني في صحيح الأدب المفرد رقم (٦٦٠)، فالزم يا عبد



الله حمد ربك على الدوام، وتقرب إلى الله بذلك. وقد شرع الله الحمد في مواطن فلا تغفل عنها، ومنها: الرؤيا التي تعجب الإنسان. كما جاء في حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه أنه سمع النبي صلى الله عليه وسلم يقول: إذا رأى أحدكم رؤيا يحبها فإنما هي من الله، فليحمد الله عليها وليُحدُث بها، وإذا رأى غير ذلك مما يكره فإنما هي من الشيطان فليستعذ من شرها ولا يذكرها لأحد، فإنها لا تضره. (صحيح ولا يذكرها لأحد، فإنها لا تضره. (صحيح البخاري ١٩٨٥).

ومن مواطن الحمد: أن العبد إذا عطس عليه أن يحمد الله، كما جاء في حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن الله يحب العطاس ويكره التثاؤب، فإذا عطس فحمد الله فحق على كل مسلم سمعه أن يشمته، وأما التثاؤب فإذا ها هو من الشيطان فليرده ما استطاع، فإذا قال: هاء ضحك منه الشيطان». (صحيح البخاري ٦٢٣٣).

وحمد الله مهم في هذا الموطن وبعض أهل العلم ذهب إلى وجوبه.

قال ابن حجر: وظاهر الحديث يقتضي وجوبه لثبوت الأمر الصريح به، ولكن نقل النووي الاتفاق على استحبابه،. (فتح الباري ج١/ ٢٠٠).

والعطاس نعمة من الله على عباده، فاقتضى ذلك أن يشكر العبد ربه عليه، وذلك يكون بحمده سبحانه.

وقال الحليمي رحمه الله: «الحكمة في مشروعية الحمد للعاطس: أن العطاس يرفع الأذى من الدماغ الذي فيه قوة الفكر، ومنه منشأ الأعصاب التي هي معدن الحس، وبسلامته تسلم الأعضاء، فيظهر بهذا أنها نعمة جليلة، فتناسب أن تقابل بالحمد لله، لما فيه من الإقرار لله بالخلق والقدرة وإضافة الخلق إليه، لا إلى الطبائع، (فتح الباري: ج١/٦٠٢).

وإذا ثم يحمد العاطس ربه ومولاه فلا يشمت. وقد بوّب البخاري في الصحيح بابًا قال فيه: باب الحمد للعاطس، ثم ساق تحته حديث أنس بن مالك رضي الله عنه وفيه يقول: «عطس رجلان عند النبي صلى الله عليه وسلم فشمّت أحدهما وثم يُشمّت الأخر، فقيل له: فقال: هذا حمد الله،

وهذا لم يحمد الله .. (صحيح البخاري ٢٢٢١). ومن مواطن الحمد: حمد الله تعالى عند قيام العبد لصلاة الليل، كما جاء في حديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: كان النبي صلى الله عليه وسلم إذا تهجد من الليل قال: «اللهم لك الحمد، أنت نور السماوات والأرض، ولك الحمد، أنت رب قيم السماوات والأرض، ولك الحمد، أنت رب السماوات والأرض، ولك الحمد، أنت رب السماوات والأرض، ومن فيهن، أنت الحق، ووعدك الحق، وقولك الحق، والمناحة حق، اللهم الك أسلمت وبك آمنت، وعليك توكلت واليك أسلمت وبك خاصمت واليك حاكمت. فاغفر لي ما قدمت وما أخرت وما أسررت وما أعلنت، أنت إلهي لا إله إلا أنت، (صحيح البخاري ٧٤٩٩).

ويظهر من هذا الحديث أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يعترف وهو واقف بين يدي ربه يتهجد بحقوق الله تبارك وتعالى، ويقر بصدقه، ووعده ووعيده، فناسب ذلك أن يحمد ربه ويثني عليه، ولذلك أقول: على العبد في مثل هذه المواطن أن يتزلف بين يدي ربه بحمده وحسن الثناء عليه، وأن يواظب على ذلك، كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول في دبر كل صلاة كما في حديث الله صلى الله عليه وسلم يقول في دبر كل صلاة لله الله عليه الله عليه وسلم يقول في دبر كل صلاة الداسلم؛ لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير، اللهم لا مانع لما أعطيت ولا معطي لما منعت ولا ينفع ذا الجد منك الجد . (صحيح البخاري . ٦٣٣).

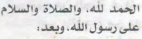
كما كان صلى الله عليه وسلم يحمد ربه إذا قام من فراشه كما في حديث حديثة بن اليمان رضي الله عنهما قال: الحمد لله الذي أحيانا بعدما أماتنا واليه النشور. (صحيح البخاري ٢٣١٢). كما كان صلى الله عليه وسلم في آخر حياته يكثر من التسبيح والتحميد والاستغفار، كما قالت أم صلى الله عليه وسلم يكثر أن يقول قبل أن يموت: سبحانك اللهم وبحمدك، أستغفرك وأتوب سبحانك اللهم وبحمدك، أستغفرك وأتوب إليك. (صحيح البخاري ٤٩٦٨).

فاحرص يا عبد الله على حمد ربك في جميع أحوالك مقتديًا بالنبي صلى الله عليه وسلم، والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات.

#### قال الله تعالى:

﴿ وَمُسْتَعْجِلُونَكَ بِالْمَدَابِ وَلَوْلِا أَجُلُ شُسْتَى لِمُتَادَثُمُ ٱلْمَذَابُ وَلِبَأْلِينَتُه مِّمَنَّةُ وَهُمْ لَا يَنْغُرُهُنَّ ۞ يَتَنْعَجَلُونَكَ بِالْمَذَابِ وَلِنَّ جَهَنَّمُ لَمُحِيطُمُ بِالْكُفرِينَ ۞ يَوْمَ يَفْسُهُمُ الْعَدَابُ مِن فَوْفِهِمْ وَمِن تَحْتِ أَرْجُلِهِمْ وَيَقُولُ ذُوقُواْ مَا كُفُتُمْ ۚ تَعْمَلُونَ ۞ يَعِيَادِيَ ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ إِنَّ أَرْضِي وَسِعَةٌ فَالِنِّي فَأَعْبُدُونِ (6) كُلُّ نَفْسِ ذَابَقَةُ الْمَرْتُ ثُوَّ إِلَيَّا رُجْعُونِ (6) ،

(العنكبوت: ٥٣ - ٥٧)



### إنكار استعجال الكافرين

عداب رب العالمين:

وَلَقَدُ كَانُوا مِنْ شَدَّة تَكُذيبِهِمْ بِيَوْمِ الدِّينِ، وَمَا أَعِدُ لَهُمْ فَيه من العذاب المهين، يسألون رسيول الله صلى الله عليه وسلم أنْ يُعَجِّلُ لَهُمْ هَذَا الْعَدَابَ فِي الدُّنْيَا، وَقَالُوا ضَا عَمَلِ لَنَا فِطُنَا فَلَ وَمِ لَلْمُسَابِ، (ص: ١٦)، ﴿ وَإِذْ قَالُواْ ٱللَّهُمُّ إن كات مَثَّاهُمُ ٱلْحَقِّ مِنْ عِندِكَ فأشل غلينا جحانا بن التكل أو أَثْنِنا بِعَدَّاتِ أَلِيهِ ، (الأنفال: ٣٢)، فأنكر الله تعالى عليهم هـ ذا الاستغجال، وبين الحكمة في عدم احابتهم. فقال: ﴿ وَيسْتَعْجِلُونَكَ بالعذاب ولؤلا أجل مسمى لحاءهم العداب ::

لقد استحقوا العذاب بكفرهم، ولكنَّ اللَّه برحُمتُه

## و عبد العظيم بدوي

يُؤخِّرُهُ لأجل مُسمِّي رَحْمَة بهم، لعلهم يتوبون، كما قال تَعَالَى: و وَرَبُّكَ ٱلْعَقُورُ دُو ٱلرَّحْمَةِ لُوْ مُؤَاخِدُهُم بِمَا كَسُبُواْ لَمَجَلَ لَمُهُ ٱلْعَدَابُ مِل لَهُم مُوعِدٌ لَن يَجِدُوا مِن دُولِيدِ مَوْبِلاً ، (الكهف: ٥٨). ولكن القوم لكفرهم وجهلهم بحقيقة عذاب الله اسْتَعْجَلُوهُ، فَأَنْكُرُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ هذا الاستعجال، فقال: رويستعجلونك بالعداب، ١٩ ثم بين العلة المانعة من مجيء العَذاب، فقال: «وَلُـوُلا أَجَل مُسمّى لَجاءَهُمُ الْعَدَابُ ،، فقد استحقوه، ثم أكد على مجيئه فقال: ﴿ وَلَيَأْتَيْنَهُم بَغْتُهُ وَهُمُ لا يشعرون، كما أتى الذين من قبلهم، كما قال تعالى: ووكوين قرية أهلكتها فجأدها بأشنا يَنَتَا أَوْ هُمْ فَآيِلُونَ 🕦 فَمَا كَانَ دَعُونَهُمُ إِذْ عِنْتُمْ أَكُنَّا إِلَّا أَنْ قَالُوا



احَسُوا بَأْسَنَا إِذَا هُمْ مِنْهَا تَرْكُفُودُ 🕑 لَا نَزَّكُمُمُوا وَارْجِعُوا إِلَىٰ مَا أَثَّرُونَامٌ عِيدِ وَمُسْكِيكُمُ لَمُلْكُمُ شُعَلُونَ 🕝 قَالُوا يُولِكُ إِنَّا كُمَّا طَالِمِينَ ﴿ فَاللَّهِ فَا فَعَا زَالَت يَلْكُ وَعُونَاهُمْ حَتَّى جَعَلْنَهُمْ حَسِينًا خَمِينَ ، (الأنبياء: ١١-١٥)، ولذلك قال للمعاصرين: وأَفَأُونَ أَهُلُ ٱلْقُرِّيِّ أَن يَأْتِيْهُم بَأَلْسُنَا يَنْنَا وَهُمْ نَابِعُونَ ۞ أَوَأَمِنَ أَهُلُ ٱلْفُرَى أَن بَأْنِيَهُم بَأْسُنَا صُحَى وَهُمْ بِلْعَبُونَ (١٠) أَفَأُمِنُوا مَكُو اللهُ فَلَا يَأْمَنُ مَكْرَ اللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ الْخَيِرُونَ ، (الأعراف: ٩٧-٩٩)، وقد جاءهم العذاب يوم بدر على حين غظلة، وقد خرجوا مختالين فرحين، يُريدون أن يَسْمَعُ بِهِمُ الْتَاسُ، وَفَاقَهُ أَفَّهُ

إِنَّا كُنَّ عَلَيْنَ ، (الأعراف: ٤،

٥)، وقال تَعَالَى: ﴿ وَ فَالَ

بِن قَرِيةِ كَانَتُ طَالِمَةُ وَأَنْسَأَنَا

بَعْدُهَا فَوْمًا مَاخْرِينَ ﴿ اللَّهُ فَلَمَّا

لَقُونَ فِي لَكُمُوهِ النَّبِيَّا وَلَمَلَاكُ ٱلْأَجْرَةِ

أَكُمْ لَوْ كَالُولَ عِلْمُونَ ، (الزمر:

٢٦)، كما قال تعالى في يؤم بَدُر: ﴿ إِذْ يُحْ رَبُّكَ إِلَى الْمُتَكِمَّةُ الْ مُسَكِّمُ مَتَوَّا الْمِنَ مَسُواْ سَالَقِي في أَلُوبِ الْمِنِ كَمَّوْا الرَّعْتِ عَالَمُ الْمُوبِ الْمُنْتِي كَمَّوْا الرَّعْتِ عَلَّمْ الْمُؤَا فَوْدَ الرَّعْتِ وَالْمَرِهُا مِنْهُ عَلَّمْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى وَالْمَرِهُا مِنْهُ عَلَّمُ اللَّهِ وَالْمُؤَالِّهُ وَمِن يُتَافِقُ مَنْ وَالْكُولُولُهُ فَعَلِي اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ وَالْكُ يَفْتُولُهُ فَعَلِي اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ الل

ثُمُّ أَعَادُ اللَّهِ تَعَالَى إِنْكَارُهُ عَلَيْهِمُ اسْتَعْجَالُ الْعُدَاب، فقال: ويستعجلونك بالعداب وان جهنم لحيطة بالكافرين ٥٤ يوم يغشاهم العداب من فوقهم ومن تحت أرجلهم،، كما قال تعالى: ﴿ إِلَّا أَعْيَانًا الفُّلِيلِينَ مَاوَا أَحَالَمُ بِهِمْ شُرَادِفُهُمَّاء (الكهف٢٩)، وقال تعالى: ا لَمُمْ مِنْ جَهَمُ مِهَادًا وَمِن فَوْقَهِمُ غُواش وكُذَاك عَمْرى ٱلطَّالِدِينَ ، (الأعراف: ١٤)، وقال تعالى: الله من وقعة عُلِلاً من السَّاد معان عَنِيْ لَكُنَّ (الزمر: ١٦). فَهَلَ يستعجل هذا العذاب إلا جاهل أحمق، ولذلك قال تعالى: ﴿ وَهُولُوكَ مَقَى هُنَّا الْوَعَدُ إِن كُنتُمْ مِكِدِفِينَ 🔞 لَا يَعْلَمُ ٱلَّذِينَ كُفَرُوا حِينَ لَا يَكُنُونَ عَن وُجُوهِهِمُ ٱلنَّارَ وَلَا عَن طَهُورِهِ وَلا هُمْ يُصَرُّونَ 🕤 بَلْ تَأْتِيهِم بَنْتُهُ فَتَبَهِيْمُ فلا يُستظيفون رَفْعًا وَلا هُمْ الأنبياء: ٣٨- ٤٠). قال الزمخشيري عفا الله عَنْهُ: جَـوَابُ ﴿ لُوْ ، مَحُـدُوفَ ، ورحين، مضعول به ليعلم، أي لو يعلمون الوقت الذي يسألون عنه بقولهم: «متى هذا الوعد، وهو وقت صعب شديد. تحيط بهم فيه

النّار من قُدّام ومن خلف، فلا يقدرون على دفعها عن أنفسهم، ولا يجدون أيضا ناصراينصرهم، لماكانوا بتلك الصفة من الكفر والاستهزاء والاستعجال، ولكن جهلهم به هو الذي هونه عليهم. ويجوز أن يكون يعلم، متروكا بلا تعدية، بمعنى؛ لو كان معهم علم ولم يكونوا جاهلين لما كانوا مستعجلين.

#### ترغيب الله تعالى المؤمنين في الهجرة ا

ويا عبادي الدين آمنوا إنَّ أَرْضِي واسعة فإيَّاي فاعبُدُون ٥٦ كُلُ نَفْس ذائقة الْدُوت ثُمُّ

اليناترجعون ٥٧ والذين آمنوا وعملوا الصالحات لنبونتهم من الحنة غرفا تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها نعم أجر العاملين ٥٨ الذين صبروا وعلى ربهم يتوكلون ٥٩ وكاين من دابة لا تحمل رزقها الله يرزفها وإياكم وهو السميغ العليم:

قوله تعالى: ياعبادى الذين آمَنُوا إِنَّ أَرْضَى وَاسْعَةَ فَإِيَّايَ فَاعْبُدُونِ، اسْتَنْنَافَ ابْتَدَائِيُّ وقع اعتراضا بين الحملتين المتعاطفتين: جملة: ﴿ وَالْأَرْضِ والندين أمنيوا بالساطل وكفروا بالله أولتك هم الْحَاسِرُونَ ،، وَجُمْلَةَ: ﴿ وَالَّذِينَ أمنوا وعملوا الصالحات النبوننهم من الجنة غرفا، وهذا أمر بالهجرة من دار الكفر، ومناسبته لما قبله: أنه سيحانه لما أنسلغ ف الإنسدار، وحدر من الأصور الكبار، ولم يهمل الإشارة الي الصغار، وكانت هذه الأيات في المتعنتين من الكفار. وكان قد كرر أن هذه المواعظ انما هي للمؤمنين، قال مخاطبًا لهُمْ مُعْرِضًا عَنْ سُواهُمُ اذْ كانت أسماعهم للليغ هذه اللواعظ قد أصغت، وقلوبهم لحليل هذه الإندارات قد استيقظت، يا عبادي الذين آمنوا إن أرضى واسعة، أي في الذات والرزق، وكل ما تريدون من الرفق، فإن لم تتمكنوا بسبب هولاء العاندين الذين يفتنونكم في دينكم ويمنعونكم من الأخلاص لى في أرضكم، والاحتهاد في عبادتي حتى يصير الإيمان لكم وصفا، فهاجروا إلى

أَرْض تَتَمَكَّنُونَ فِيهَا مِنْ ذَلكَ. (نظم الدرر في تناسب الآيات والسور (٤٦٥/١٤).

فإياي فاعبدون، وتقديم العمول على العامل هنا هو العمول على العامل هنا هو كما في قوله تعالى: ويَّكُ مَنُ وَاللَّهُ مِنْ مَنْ وَاللَّهُ مِنْ مَنْ وَاللَّهُ مِنْ الفاتحة: ٥)، والسَّرْفيه إفادة الاختصاص، والقصر، فالعبادة والحصر والقصر، فالعبادة ولا على وجه الشركة، كما قال تعالى: ﴿ وَأَعْبُو اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُو اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وقد استجاب الصحابة رضي الله عنهم لربهم، فهاجروا الى الحيث مرتين، شم هاجروا الى المدينة فلما هاجر النبي صلى الله عليه وسلم لحقه كل المؤمنين الا المستضعفين.

الهجرة باقية: وما زال هذا الأمر باقيا في حق كل من يعجز عن اقامة دينه واظهار شعائره في أرض أن يهاجر إلى أرض أخرى مادام قادرًا على الهجرة، فإنْ قعد فقد ظلم نفسه، قال تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تُوَفِّهُمُ ٱلْمَلَتِكَةُ طالبين أنفسهم قَالُوا فِيمَ كُنُمُ أَالُوا فَا اللَّهُ عَلَيْهُ فِي ٱلْأَرْضُ قَالُوا الَّهُ الكُنِّ النِّشِ أَنْهِ وَاسِعَةً فَلْبَاحُوا فَسَأَ الزلتيك مأوطه جهنم وسآءت مصرا لَا الْمُسْتَضَعَيْنَ مِنَ أَرْجَال سار والوليون لا مستطيعون حية وَلا يَعْلُونَ سِيلًا إِنَّا مَا رَقِيقَ مَنْ مِن الله أن يَعْلُو عَنْهُمْ وَلَانَ اللَّهُ عَلَوًّا عبرا ، (النساء: ۹۷ - ۹۹).

أي البلاد أفضل للإقامة؟

ومن هذا يتبين أن وظيفة

الإنسان هي عبادة الرحمن،

كما قَالَ تَعَالَى: وَمَا عَقَتُ لَلَمْ اللهِ لَمُلْدُونِهِ اللهِ لِمُلْدُونِهِ اللهِ لِمُلْدُونِهِ (السذاريات: ٥٦)، فعلى الانسسان أن يحرص على القيام بهذه الوظيفة حيثما تيسرت له. في أي أرض كانت. ولذلك سئل شيخ الإسلام ابن تيمية رحمة الله: هَل تُفضل الإقامة في الشام على غيره من الملاد؟

فَأَجَابِ رَحْمَهُ الله: الإقامةُ فَي كُلُ مَوْضِع تَكُونُ الأَسْبَابُ فَيه أَطُوعَ لَلهُ ورسُوله. وَأَفْعَلِ لَلْحَسْنَاتَ وَالْخَيْرِ، بِحَيْثُ يَكُونُ أَعْلَم بِدُلكَ، وَأَقَدَر يَحِيثُ عَلَيه، وَأَنشَط لَه، أَفْضَل مِن الإقامة في موضع يكون حاله فيه في هاعة الله ورسوله فيه في طاعة الله ورسوله الجامع، فإن أكرم الخلق الجامع، فإن أكرم الخلق عند الله أتقاهم. (مجموع عند الله أتقاهم. (مجموع الضاوي ٢٧/٣٩).

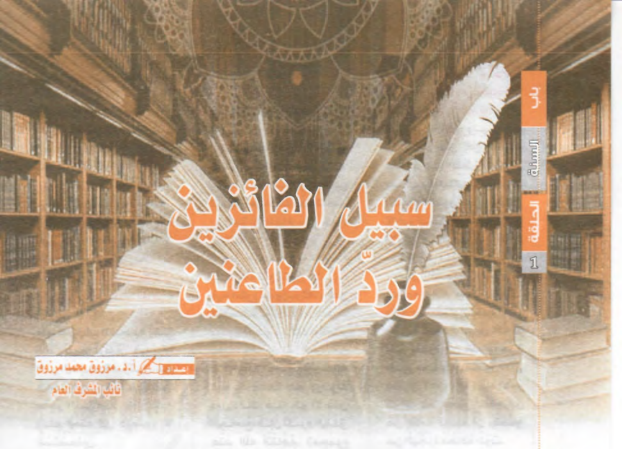
وللّـا كَانَت اللّهِ جُردُ مَظنَهُ الْحُطْرِ اللّٰذِي قِدَ يُغْضِي إلى الْحُطْرِ اللّٰذِي قِدَ يُغْضِي إلى الله تعالى عبادهُ أَنْ اللّٰوْت قضاءً مُبْرَمٌ، وَحُكُمُ لازُمٌ، فقال تعالى:

قَالُوا لِالْحَوَامِينَ وَقَعَدُوا لَوَ أَطَاعُونَا مَا قُتِلُواً قُلُ قَادُرُهُوا عَنَّ أَنفُيكُمُ ٱلْمَوْتَ إِن كُنتُمُ صَلِيقِينَ ، (آل عمران: ١٦٨)، وتهي الله تعالى المؤمنين عن التشبه بهم في هذا الفعل والقول: «يا أيها الذين آمنوا لا تكونوا كالذين كفروا وقالوا الخوانهم إذا ضربوا في الأرض أو كانوا غزى لو كانوا عندنا ما ماتوا وما قتلوا ليجعل الله ذلك حسرة في قلوبهم والله يحيى وبميت والله يما تعملون يصير ١٥٦ ولئن قتلتم في سبيل الله أو متم لغضرة من الله ورحمة خير مما يجمعون، (آل عمران: ١٥٧،١٥٦)، وإذ الأمر كذلك فلا بحوز للعاجزين عَنْ إِقَامَةَ دِينَهُمْ أَنْ يَقَعُدُوا عن الهجرة مخافة الموت.

وَهُ قَوْلُهُ تَعَالَى: كُلُ نَفْسِ ذَائِضَةُ اللَّوْتِ الشَّارَةُ الَّي أَنْ لَلْمُوْتِ مُذَافَّا، وَكُلُ نَفْسِ سَتَذُوقَهُ، وَانْهُ لَـذَاقُ مُرَّ صعب، نَسْأَلُ اللَّهُ أَنْ يُهُوْنَهُ عَلَيْنَا.

وقولُ لهُ تعالَى: ﴿ ثُلَمُ اللّٰيَا اللّٰمِ اللّٰيَا اللّٰمِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ







الحمد لله المتفضل علينا بالعبودية، والمتكرم علينا بأسباب الرحمة والسعادة الأبدية، والصلاة والسلام على خير البرية وآله وصحبه ومن كان له وليًا، وبعد، فإنه قد أطل علينا شهر من أشهر النفحات؛ شعبان من أيام الله المباركات، ومن بركته أنه بشريات بقدوم رمضان شهر الرحمات والبركات، والله نسأل أن يبلغنا الشهر الفضيل سيد الشهور في الدهور، وقد تفضل الله علينا بحديث يجمع بين المعاني والمباني من توضيح لسبيل المؤمنين إلى مرضاة رب العالمين، فضلاً عن رد الطاعنين والانتصار للشرع الحكيم.

#### العديث

عن أبِي عَبْدِ اللَّهِ جَابِرِ بُنِ عَبْدِ اللَّهِ اللَّهِ الْأَنْصَارِيُ -رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا- "أَنَّ رَجُلًا سَأَلَ رَسُولَ اللَّه -صلى اللَّه عليه وسلم- فَقَالَ: رَسُولَ اللَّه -صلى اللَّه عليه وسلم- فَقَالَ: أَرَّأَيْت إِذَا صَلَيْت الْكُتُوبَات، وَصُمُت رَمَضَان، وَأَحُللت الْحَلَالُ، وَحَرَّمْت الْحَرَام، وَلَمْ أَزِدُ عَلَى ذَلِكَ شَيْئًا: أَأَدُخُلُ الْجَنَّة؟ قَالَ: نَعَمْ". على ذَلِكَ شَيْئًا: أَأَدُخُلُ الْجَنَّة؟ قَالَ: نَعَمْ". التحريج: صحيح مسلم، كتاب الإيمان،

باب بيان الإيمان الذي يدخل به الجنة رقم (٤٤).

#### مناسبة الحديث ومنزلته:

إن حديثنا الذي تفضل الله به علينا يعد من كنوز السنة كما قال عنه أسلافنا: "فهو جامع للإسلام أصولاً وفروعًا"، (كما قاله ابن حجر الهيتمي في فتح المبين ١٦٢)،

المتي العام

الله تعالى تفضّل ففرض على عباده فُروضًا، وتَفضَّل فرتب على الفروض برحمته وعودا، ومن هذا ما كان في حديثنا أنَّ النُّعمان بنَ قوقل رضي اللَّهُ عنه جاء إلى النّبي صلّى الله عليه وسلَّم، فسأل: هل إذا صلَّى ما فرض الله من صلاة وما أوجب الله من صيام، وأحل الحلال وحرم الحرام اعتقادًا وعمالً، ولم يزد على ذلك من النوافل، وشيئًا ،، فهل هذا بنجيه من النار ويُدخلُه الجنَّة؟ فقال النَّبِي صلى الله عليه وسلَّم: ونعم .. أي: إنَّكُ لو فعلتُ هذا تدخُلُ الجِنَّةَ، فالله أكبر على ذلكم الموعود على لسان سيد كل مولود.

#### ومما يستفاد من الحديث:

١- أنَّ أول فائدة تصل الفوائد بما سبق من معان فرائد هي حرص الصحابة على الجنة، وما يقرب إليها من عمل:

وكيف لا وهم خير القرون بشهادة رسولنا المعصوم، وهنا يسيطر على العقل سؤال هو الشاهد من الفائدة هو: وهل يكتفي صحابي فضلاً عن كونه النعمان المجاهد الأبي هل يكتفي من الأعمال بالقليل ويزهد مثله في الكثير من السنة ويترك الفضل وهو المبشر بالحنة؟

فالجواب: لا وألف فوقها، ثم هل يتصور من مسلم حريص على الخير فضلاً عن صحابي جليل أن يُعرض عن السنن بالكلية؟!

وإنما توجيه الحديث من وجوه: أن الله تفضل علينا بذكر القليل من الأعمال رحمة في التشريع ومراعاة الأحوال هذا أولاً، وكذلك فإن المعصوم عندما أتى بالاجمال في التزام العبودية باعتقاد الحلال والحرام والعمل به فاكتفى

(وبنحوه قال القاضي عياض في إكمال المعلم في شرح صحيح مسلم، للأبي (١/ ١٤٢ ح ١٥). وتفصل في (الجواهر اللؤلؤية شرح الأربعين النووية )٢١٣( فقال رحمه الله: "هذا الحديث عظيم الموقع، وعليه مدار الإسلام لجمعه له؛ وذلك لأن الأفعال إما قلبية أو بدنية، وكل منهما إما مأذون فيه وهو الحلال، أو ممنوع منه وهو الحرام، فإذا أحل الشخص الحلال وحرم الحرام؛ فقد أتى بجميع وظائف الدين".

#### إذا أتى الانسان بجميع وظائف الدين فقد حقق الراد من

١- التربية الإيمانية ونحن في استقبال هذه المواسم الريانية.

٢- وإذا حقق هذه التربية الإيمانية فهو أبلغ رد عملي يترجى معه معية رب العالمين على هؤلاء المتجرئين على الدين

٣- وكذلك موعظة هؤلاء المتجرئين، واعلامهم أن نجاتهم لا تكون إلا بتحليلهم الحلال وتحريمهم الحرام، وليس بهذه العقيرة الباطلة التي يرفعون ومرباد السواد القلبي الذي يظهرون، وهو مطلب شرعى في دعوتنا ومنهجنا، فالله نسأل الهداية للجميع.

#### السائل في العديث،

السائل في الحديث هو النعمان بن قوقل بن أصرم، شهد بدرًا واستشهد بأحد، أخرج البغوي أن النعمان قال: أقسمت عليك يا رب ألا تغيب الشمس حتى أطأ بعرجتى في خضر الجنة، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لقد رأيته يطأ فيها وما به من عرج") .الإصابة في معرفة الصحابة ٣/ ٢٥٥ رقم ٥٧٥٥).



#### ومما زادني شرفًا وتيهًا وكدت بأخمصي أطأ الثريا دخولي تحت قولك يا عبادي

#### وأن صيرت أحمد لي نبيا

قيا أيها الموفق الحبيب: لا يُغرَنك حقد حاقد، ولا حسد حاسد، ولا تدبير عدو، ولا تحالف الشياطين: فإن دينك محفوظ من رب العالمين، ولا عليك إلا أن تضرب بسهمك وتتمسك بموطن قدمك يُ قافلة المتسننين الناجين، بما كان عليه النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه؛ فكن رابط الجأش ثابت الأقدام.

هذا ولما كان المراد من ذكر حديثنا الشريف هو الهدفين السالف ذكرهما، وأعنى منهج المجلة العلمي، فضلاً عن معالحة الواقع العملى للقيام بدورها المجتمعي، ولما أحاط بنا من حملة شرسة احتمعت فيها كل جيوش الشر على دين الحق يرمونه عن قوس واحدة؛ لكنهم أحاطوا به من جوانب شتى فتارة يضربونه في أزهره الشريف المؤسسة الرسمية ليست في مصر، بل في العالم كله، وتارة يضربونه في علمائه من وقتنا الذي نعيشه ووصولاً إلى أصوله من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم، إنهم تكلموا في الصحابة والتابعين وفي السلف والعلماء العاملين والأئمة المجتهدين، ثم دخلوا على النصوص الثوابت من العقائد والفرائض، ولم يخطر ببالنا يومًا أن يتكلموا في حادثة فُرضَتُ فيها الصلاة على المسلمين معجزة المعراج، صاحبها تكلم في الصحابة من قبل وتركوه، ثم تكلم عن الحجاب والعضة وما تعرضوا له ولا منعوه، ثم سخر من صريح القرآن وما سجنوه، ثم تعرض لأعراض نسائنا في صعيد مصر الشريف وما أهانوه، ثم ها هو يتكلم في العراج وما فرض فيه وننتظر قضاء الله فيه.

للاعتقاد من صدق حديثه باللوامع، وللعمل من كلام المعصوم بالجوامع، أقول هذا لنفسي واخواني ممن أكلهم نمط الحياة السريع فأكسبهم تسارعًا كنمط الحياة الذي نحياه، فاكتفوا من الإسلام بالفرائض، فالسُّنة السنة يا عباد الله، لقد بالغ أسلافنا في فضل السنة حتى قال القرطبي ألفهم؛ قال علماؤنا؛ لو أن أهل بلدة تواطؤوا على ترك سنة لتُوتلوا عليها حتى يرجعوا، ولقد كان صدر الصحابة رضي الله عنهم، ومن بعدهم عليها حتى يرجعوا، ولقد كان صدر المنابرون على فعل السنن والفضائل يشابرتهم على الفرائض، ولم يكونوا يفرقون بينهما في اغتنام ثوابها.) المفهم شرح مسلم، للقرطبي (١٦٦/١ح١١).

٧- أن المنع والإباحة اعتقادًا وعملًا لا يكون إلا لله؛ فلا حلال إلا ما أحلُ الله، ولا حرام إلا ما أحلُ الله، ولا حرام إلا ما حرم الله؛ وتلكم هي ثاني الفوائد، وأهمهما ظاهرة تطل برأسها وتعانق قلوب المؤمنين بقلبها، وهذا هو معنى العبودية، وللعبودية قانون لطالما نقلناه عن أسيادنا العلماء وأخرجناه بألسنة أسلافنا البلغاء يقول منطوقه، إن العبد لا يُحرّك ساكنًا ولا يُسكّن متحركًا إلا بإذن مولاه؛ أي إلا وهو مآذون له فيه من الشرع، لذا رتب عليها رب العزة هذا الوعد الكريم "الجنة".

هذا وإن من كمال تحرُّر المرء أن يتال شرف العبودية، بالاستجابة لرب البرية فلا حلال إلا ما أحل، ولا حرام إلا ما حرم، ولا يكون إيمانه إلا بذلك كما قال تعالى: ولا يكون إيمانه إلا بذلك كما قال تعالى: « فَلا وَرَبِّكَ لَا يُرْمِنُونَ عَتَى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا مُحَكِّر يَنْتُهُمْ ثُمَّ لا يَحِيدُواْ فِالْقُيهِمْ حَرَّا اللهِ المُوقية مَرَّا الله المُوقية الذي إنْ شرف الاسم بشرف المسمى والمنتسب إن شرف الاسم بشرف الميه الموقق الذي قال:



# شعبان ۲۶۶۲

#### الوجود المتعددة والمراتب المتفاولة لملكري التشريع والسنة:

وقد ضل في هذا الباب فئات تختلف

أحكامهم في الشرع باختلاف الدرجات -وإن كنا لسنا بصدد إصدار أحكام، إنما تذكرهم اشارة للبيان-، والله نسأل لنا ولكم الثبات، ولمن ضل عن الحق الهداية والرشاد؛ فمنهم الملاحدة، ومنهم غلاة التكفير والتجريح والتضجير، ومنهم المبتدعة المفرطة، ومنهم عباد الهوى الزنادقة؛ بعضهم يُحرَمون ويُحلِّلون من تلقاء أنفسهم ليوافق دينهم أهواءهم، كما قال الله في حق الكفار الذين كانوا يُغيرون تحريم الشهور: (إِنَّهَا ٱلنِّيَّةِ: رِكِاذَةً فِي ٱلْكُغْرِ يُفْسَلُ مِو اللَّهِ يَكُثُرُوا مُجِلُّونَهُ عَامًا وَيُحْسَرُمُونَهُ عَامًا لِتُواطِئُوا عِدْةً مَا حَنَّعَ أَنَّهُ ) ( التوبة:٣٧)، وفئة غلبتهم شقوتهم فقادهم غلوهم إلى مخالفتهم؛ فحرموا وحللوا بحسب ما رأوا لا بحسب ما أملى عليهم النص الشريف، فكان منهم المكفرون والمفجرون والمجرحون والمنكرون، ثم فئات أخرى متفرعة عن تلكم الفئات ممن وُجِدَ في صدره حرج من سنة خير البريات؛ فلهؤلاء ونفسى أقول ما قاله الموفق؛ حافظ بن أحمد الحكمي -رحمه الله- داعيًا لاتباع السُّنة وتعظيم الأحكام الشرعية، وترك الشك المناقض للايمان، فقال رحمه الله:

#### حكم نبيك وانقد وارض سئته

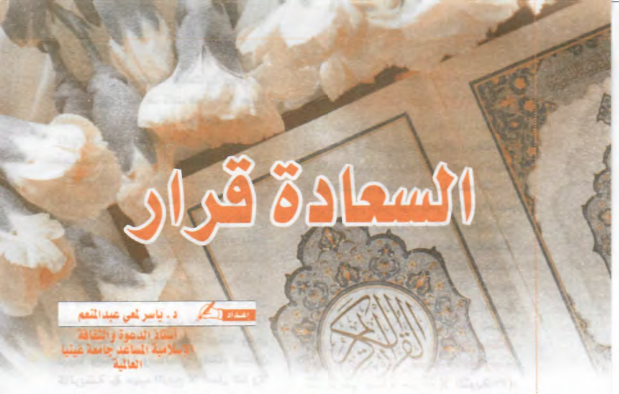
مُعَ اليقين وحَوَّل الشَّكُ لا تَحْم قما لذي ريبَة في نفسه حرجُ ممًّا قضى قطُ في الأيمان من قسم

(فَلا وَرَبُكَ) أَقُوَى زَاجِرًا لأُولِي الْأَلْبَابِ والْمُلْحِدُ الزَّنْدِيقُ فِي صَمَمِ

وللحديث صلة إن شاء الله، وفي هذا القدر من العبد الكفاية، والله حسبنا، ومنه الهداية.

يا أحبابي! القضية ليست في رجل لم يتعلم ويظن خلاف ذلك فوزنه في حياة الناس ليس بشيء كما هو مجمع عليه، لكن القضية أظنها أعمق من هذا؛ إنها أجندات خارجية الحادية لأصحاب الأفكار الهدامة المرضية الذين لا يريدون لنا استقرارًا ولا لبلادنا عمارًا؛ فأي فتنة يحدثها هؤلاء عندما يطعنون للناس في نبيهم ودينهم وعقائدهم وثوابتهم هل يريدون إشعال فتن طائفية وخلخلة مجتمعية لوطن محفوظ باذن الله؟! أم يستعجلون عقابًا إلهيًا على شيوخ ونساء وأطفال يدينون بدين الفطرة؟ أو يريدون قطع الصلة بيننا وبين نبينا وأسلافنا وصالحي آبائنا، فنكون كالريشة في مهب الريح لا أصل لنا ولا

باسيادة! إن الله عز وجل لما خلقنا، وأرسل رُسُله لنا لم يتركنا حتى رتب لنا حياتنا وآخرتنا، فكان من ذلك التدبير الهدى الذي تركه لنا نبينا؛ لذلك فإننى لو سألت نفسى سؤالاً يتكرر عن علاج لهذه الحملات ومواجهة لتلكم العداوات؟ فإنني أقول: إنه كثير وكثير جدًا والحمد لله ومنه ما في هذا الحديث، واختصاره هو ما كان عليه النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه من (إحلال الحلال وتحريم الحرام)، ثم إنني بعد أحدث نفسى شفيقًا مذكرًا: كيف يأمن على نفسه من اعتقد تحليل ما أجمع على تحريمه، أو تحريم ما أجمع على تحليله؟! والله تعالى يقول: ( وَلَا نَفُولُوا لِمَا تَصِفُ أَلْسِنَتُكُمُ ٱلْكَادِبَ مَنْذَا حَلِيلٌ وَهَنَا عَرَامٌ لِنَفْتُرُوا عَلَى اللهِ الْكَذِبُّ إِنَّ الَّذِينَ لِفَقَرُونَ عَلَى اللهِ ٱلْكَذِبُ لَا يُقْلِحُونَ ) (النحل:١١٦).



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فالسَّعادة جنة الأحلام ومنتهى الأمال، كل البشر ينشدها، وقليل مَن يدركها، مع اختلاف العباد ومعايشهم، وتباين وسائلهم وغاياتهم وتنوع لغاتهم وأجناسهم.

ومع افتراق مشاربهم وطموحاتهم، إلا أنهم متفقون على طلب الشعادة؛ لتوجعهم من مكابدة الحياة وآلامها؛ لطمعهم في حياة سعيدة هنيئة لا أحزان فيها ولا هموم.

إذا السعادة قرار:

اطلعت على نتيجة استبيان أجري على حوالي ستة عشر ألف إنسان بمختلف المذاهب والأفكار والمشارب والثقافات، سُئلوا فيه: ما هي السُعادة؟ كانت إجاباتهم كالتالي:

أولا: السَّعادة هي الحب (٣٥٪) تقريبًا. ثانيًا: السَّعادة هي الرضا (٢٨٪).

ثالثًا: السَّعادة هي الصحة (٢١٨).

رابعًا: السَّعادة هي الزواج (٧٧).

خامسًا: السُّعادة هي المال (٥,٥٪).

سادسًا: السُّعادة هي الأطفال، حوالي ( ٤٪) ولعلك تلمح أخي القارئ أن جميعها تتمحورحول مسميات كلها من أمور الدنيا،

ولكن لا يخفى على عاقل أن الشريعة احتوت كل هذه المسميات من حب في الله، ورضا عن النفس، وعن قدر الله، وعن صحة موهوبة من الله، وعن زوجة أكرمنا الله بها، وعن مال هبة وعطاء وعن أطفال ومؤنة.

أما السِّعادة الدُّنيويَّة كما يسمونها فتنقسم إلى: سَعَادة نفسيَّة، وسَعَادة بدنيَّة، وسَعَادة خارجيَّة.

والسَّعادة فيما خلصت إليها قرار: في توطئة النفس ومجاهدتها والاعتماد على الله لتحقيق الخيرطلبًا للرضا.

فسَعادة الإنسان تتغير وتكمن بتغير ثلاثة مؤثرات ذاتية وخارجية وداخلية تحت كل مؤثر منها تجد أسبابًا تستجلب السَعادة، وتثير في النفس بهجة تشعر بها، فينشرح الصدر، ويضرح القلب، وتسعد الروح، ويبتسم المحه.

من هذه الأسباب المؤثرات العقدية وتتلخص هذه المؤثرات في عقيدة الفرد، وقيّمه، ودورهما في سعادته.

إِذَ إِنَّ السَّعَادَةِ الإيمانيةِ متنامية لا متناقصة، تعقبها راحة نفسية، وتوازن فكري، واستقرار عاطفي، وثقة بالنفس، وتفاؤل تجاه الأزمات، ، وعند المغتربين: العودة للوطن، وعند السُّجناء: تحقيق الحريَّة، وعند المظلومين: الانصاف والعدل.

بل بعض المتزوجين يرون السعادة في الطلاق، كذلك يخيل لبعض العصاة أن السعادة في الزنا، وللعصاة المهمومين أن السعادة في شرب الخمر، وللسفهاء في عدم التقيد بالشرع بحجة الحرية!

السعادة هي شعور مهتد بالطمأنينة والرّضا بكلّ شيء، وهي تنبع عن إيمان من القلب؛ ليست ضحك ساعة، ولا لذة ليلة. كلّ يطلبها، ويسعى لبلوغها، ويرجو الفوز بها. وكلّ له مسلكُ لتحقيق سعادته يتوافق مع معتقده، وطباعه، وحظوظه، وتجاربه.

فوسيلة المؤمن للسعادة ليست كوسيلة الملحد، وما يُسعد هذا لا يسعد الآخر، وكذلك البخيل والكريم، والحبان والشجاع، والمنعزل والاجتماعي، فكلً له سبيله ووسيلته المناسبة لمعتقده وطبعه لتحقيق سعادته، كما أنها تشتمل على عدة مفاهيم؛ فكل شخص يُعرفها كما يراها من وجهة نظره.

السُّعادة تَطمئن القلب، وتَشرح الصَّدر، وتريح السِّعادة قي إحساس بالمتعة والسرور. وراي السَّعادة هي إحساس بالمتعة والسرور.

وَأَلْنَا اللَّهِينَ شُهِدُوا فَقِي الْمُنْتُو خَلِيقِي فِهَا مَا دَامَتِ الشَّنَوْتُ وَالدُّرْشُ ، (هود: ١٠٨).

الخلاصة: السعادة هي قرارك وقد وضعت لك بعض النقاط التي أرجو أن تنطلق منها لتتخذ قرار السعادة، ولا تجعل أحدهم يستعملك لسعادته وأنت في غياهب الحزن: لذا خذ قرار السعادة بالعودة والأوبة والرجعة والرضا، وسيكون لنا لقاء قريب برمضان تحت عنوان: "رمضان طريق السعادة".

فهذا مقالي إليك. لخصته لك من ورقات كنت أدندن بها لكتابي صناعة السمادة -أرجو أن تقرأ مبناه، وتستوعب معناه، ثم تستخلص بعد ذلك فحواه -كما أرجو أخيرًا- أن تتوج قراءتك لمقالي بالتواصل الهادف، والإضافة البناءة، مع نشره وشرحه وبثه للجميع ما أمكن.

هذا وصلَّ اللهم وسلم على سيدنا محمد صلى اللَّه عليه وسلم. ويقين في الله عند الكرب، ونفس متألقة مدعة؛ لأنها اتصلت بالله!

ولقد سجّل الله - عز وجل - أن الأمن النفسي المنشود الذي يطلبه الأفراد أصحاب الأنفس المنشود الذي يطلبه الأفراد أصحاب الأنفس الطيبة التوابة الأوابة التي تسمو بصاحبها، وتطلع إلى السماء، وتنظر فيها طالبة للسعادة تنظر نظرة في النجوم، وتتطلع لانشراح الصدر قال تعالى: وألّين مَامَوًا وَلَمُ يَبْدُوا إِيمَانَهُمْ مِلْلُمِ أُولَتِكَ مَا الْأَنْ وَهُم تُهْمَانَدُ، والأنعام: ١٨).

كما أن السعادة والأمن النفسي مفقود عند أهل الشرك والظلم والمعاصي، فالسعادة الحقيقية في القلوب، ولا يملأ القلوب ويجمع شعثها إلا محبة الله - عز وجل - والإيمان به، ولهذا قال سبحانه: وقي أنّع مناق الا حيل ولهذا قال سبحانه: وقي اللهداية سعادة في القلب في الدنيا، ورضًا في الآخرة.

ولا سَعَادة ولا راحة ولا طمأنينة كراحة وطمأنينة التوحيد والقصد، وحسن الظن، وجميل التوكل عليه، والشعور بطمأنينة القلب بقول النبي صلى الله عليه وسلم من حديث عبدالله بن مسعود؛ (اللهم إني عبدك ابن أمتك ناصيتي بيدك ماض في السّعينة والسّعادة تصب في قلب العبد صبّا والسّكينة والسّعادة تصب في قلب العبد صبّا ليودد (ماض في حكمك عدل في قضاؤك). وكأن الطمأنينة ولنا بقدر أما التوحيد والإيمان وكماله، ليقدر ما يحصل الأمن والطمأنينة والسّعادة بقدر ما يحصل الأمن والطمأنينة والسّعادة أله صدر صاحبه ويدخل السرور عليه، أما الشرك والعياذ بالله - فيوجب الشقاء والضيق في صدر صاحبه كأنها يصّعد في السماء.

قال تعالى: ، فَنَن ثُرِد اللهُ أَن يَهْدِينَهُ يَشَخَ كُفَرُهُ الإسْلَقِ وَمَن يُدِدُ أَن يُعِلَّهُ يَعْمَلُ صَغَرَهُ مَسَقًا حَبُهُا كَأَنْنَا يَشْكَنُهُ فِي السَّلَةِ كَفَرَاكَ يَعْمَلُ اللهُ الرَّغِي عَلَى اللَّهِ لَهِ يُؤْمِنُونَ ، (الأنعام: ١٢٥).

إِذًا الشعور بالسَّعادة يختلف باختلاف الشخص وحاجته، فقد تكمن السَّعادة في حصولنا على ما حرمنا منه؛ ولذلك فهي عند الفقراء؛ الحصول على الثروة، وعند المرضى؛ الامتثال للشَّفاء.



الحالاق (الأولى

يسم الله، والجمل لله والصالات السلام على رسول الله صلى الله على الصداق أما بعد، فقد تحديثنا في المقالة السابقة عن الصداق، وبينا ملى يجب الصداق المسمى كله؟ ومتى يجب نصف الصداق؟ وتحدثنا عن المتعة وحكمها، ونستكمل فقه النكاح سائلين الله عز وجل أن يتقبل جهد المقل وأن ينفع به المسلمين.

#### الطلاق الذي يستحق به المتعة:

الطلاق ينقسم إلى ثلاثة أقسام: قسم يوجب المتعة، وقسم لا يوجبها، وقسم مختلف فيه. القسم الذي يوجب المتعة: هو طلاق المفوضة

القسم الذي يوجب المتعة: هو طلاق المفوضة التي لم يُسم لها صداق، ولا فُرض لها بعد العقد صداق، إذا طُلقت قبل الدخول فليس لها إلا المتعة.

لقول الله تعالى: ﴿ لَا جُنَاعَ عَلَيْكُو إِن طَلَقَمُ النِّلَةَ مَا اللَّهِ تَعَلَّمُوهُنَّ عَلَى اللَّهِ عَلَيْكُو إِن طَلَقَمُ النِّلَةِ مَا الرَّبِيعِ مَا لَمَ تَعَلَّمُ اللَّهُ وَمَقُوهُنَّ عَلَى الرُّوبِعِ فَذَرُهُ وَعَلَى الْمُقْتِي فَدَرُهُ مَتَعَلَمُ اللَّهُ وَفِي حَفًّا عَلَالُكُوبِينَ ، فَذَرُهُ مَتَعَلَمُ اللَّهُ المُتعة إذا لم يكن لها (البقرة: ٢٣٦)، فجعل لها المتعة إذا لم يكن لها

مهرولم يدخل بها.
القسم الذي لا يوجب المتعة: هو الطلاق قبل
الدخول لمن سُمّي لها مهر بالعقد أو فُرضَ لها مهر قبل قبل الطلاق وبعد العقد، فلها نصف المهر المسمى قبل الطلاق وبعد العقد، فلها نصف المهر المسمى أو المفروض ولا متعة لها. لقول الله تعالى: • وَإِن طَلَّقْتُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَن تَعْتُوهُنَّ وَقَدْ فَرَضَتُمْ فَنَ قَرْضَتُمْ فَنَ قَرْضَتُمْ فَنَ فَرَضَتُمْ الله يعلى الله ولا أنه المقرة: ٢٣٧). فلم يجعل لها المهر ولأنها قد ملكت نصف المهر بما ابتذلت به من العقد فلم يجعل لها غيره لئلا يجمع بين المتعة والمهر

اختلف العلماء في الطلاق بعد الدخول لمن سمي

القسم المختلف فيه:

### الم تميم ) د/عزة محمد رشاد (أم تميم )

لها مهر أو لم يُسم على قولين:

القول الأول: ذهب أبو حنيفة والشافعي في أحد قوليه واحدى الروايتين عن أحمد إلى أن المطلقة بعد الدخول ليس لها متعة إذا سمي لها مهرًا، فإن لم يسم لها مهرًا فلها المتعة.

وحجتهم في ذلك: قول الله تعالى: « لَا جُنَاعَ عَلَيْكُو إِن طُلَقَتُمُ اللّهَاءَ مَا لَمْ تَسَنُّوهُنَّ أَوْ تَقْرِسُوا لَهُنَّ فَإِيضَةً وَمَتَّعُوهُنَّ عَلَالُوْسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى ٱلْمُقْتِرِ فَدَرُهُ مَتَعَا بِٱلْمُعْرُوفِّ حَقًّا عَلَالُمُسِينِينَ ، (البقرة: ٢٣٦).

وجه الدلالة: أن الله تعالى أوجب المتعة بشرطين، عدم المهر وعدم الدخول. ولأنها مطلقة لم يخل نكاحها عن بدل فلم يكن لها متعة، كما لو سمي لها مهرًا ثم طلقها قبل الدخول.

القول الثاني: ذهب الشافعي في القول الثاني والإمـام مالك والإمـام أحـمد في روايــة وأهـل الظاهر إلى أن المتعة حق لكل مطلقة.

وحجتهم في ذلك:

١- قول الله تعالى: ﴿ وَالْمُطَلَّقَتِ مَتَكَّ بِٱلْمَرُوفِ ﴾
 (البقرة: ٢٤١).

وجه الدلالة: أن الآية عامة لكل مطلقة إلا ما

خصه الدليل كالمطلقة قبل الدخول وليس لها مهر مسمى.

٢- قوله تعالى: ﴿ يَعَالَٰهُا النَّيْ قُل لِأَرْوَبِكَ إِن كُنْنَ لَلْمُؤْدِدُ لَا لَيْنَ قُل لِأَرْوَبِكَ إِن كُنْنَ لَلْمُ اللَّهِ عَلَيْنَهُا فَعَالَةِ كَ أَنْبَعْكُنْ ﴿ لَيْمَا لَهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُعَلَّمُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّ

وجه الدلالة؛ أن هذه الآية في نساء النبي صلى الله عليه وسلم اللاتي دخل بهن، وقد سمي لهن المهر، بدليل حديث عائشة رضي الله عنها: «كان صداقه لأزواجه ثنتي عشرة أوقية ونشاً أخرجه مسلم (١٤٢٦).

ولأن المتعة إنما جعلت لما لحقها من الابتذال بالعقد والطلاق، والمهر في مقابل الوطء، والابتذال موجود فكان لها المتعة.

أقوال أهل العلم في المسألة:

أولاً؛ من قال ليس لها متعة:

قال السرخسي في المبسوط (٧١/٦)؛ فإنما يتحقق الاختلاف في المطلقة بعد الدخول. عندنا لها المهر المسمى أو المثل إذا لم يكن في النكاح تسمية وليس لها متعة واجبة ولكنها مستحدة.

جاء في المجموع (٧٢/١٨): قال في القديم: 
لا متعة لها، وبه قال أبو حنيفة واحدى الروايتين عن أحمد لقوله تعالى: ﴿ لَا جُنَاحُ عَلَيْكُم إِن طَلَقْتُمُ النِّمَاةُ مَا لَمْ تَسَوْعُنَّ أَوْ تَغْرِسُوا الْهُنَّ عَلَيْكُم إِن طَلَقْتُمُ النِّمَاةُ مَا لَمْ تَسَوْعُنَّ أَوْ تَغْرِسُوا الْهُنَّ بِشَرَّعُنَّ وَقَعْرُهُونُ ﴿ (البقرة: ٢٣٦): فعلق المتعة بشرطين، وهو أن يكون الطلاق قبل الفرض وقبل المسيس، ولم يوجد الشرطان ههنا، وقبل المنوفي من قبل أن تَسَسُّوهُ فَي فَمَا لَكُمْ عَلَيْهِنَّ مِن عِنْوَتَمَنَّرُوبُا فَي مَنْ عَلَيْهِنَّ مِن عِنْوَتَمَنَّ وَبَا المُنْ وَعَلَيْهُ وَمَا لَكُمْ عَلَيْهِنَ مِن عِنْوَتَمَنَّ وَالْمُولِينَ المتعة في المسيس، وقد وجد المسيس ههنا ولأنها مطلقة لم يخل نكاحها عن بدل فلم يكن لها متعة. كما لو سمي لها مهرًا ثم طلقها قبل الدخول.

وقال في الجديد؛ لها متعة، وبه قال عمر وعلي والحسن بن علي وابن عمر ولا مخالف لهم في الصحابة.

قال المحاملي: وهو الأصبح لقوله تعالى: وَ الْمُعَلَّقَتُ مُتَخَعُ بِالْتَعْرُونِ ، (البقرة: ٢٤١)، فجعل الله المتعة لكل مطلقة. إلا ما خصه الدليل، ولقوله تعالى: ويَتأيُّ النَّيُ قُلُ لِأَرْبُونِ

إِن كُشُنَ فُرِدْت الْحَيْرَة الدِّيْنَا وَرِمْتَهَا فَعَالَبْت أَمْتَكُنَّ ، (الأحزاب: ٢٨)، وهذا في نساء النبي صلى الله عليه وسلم اللاتي دخل بهن، وقد سمي لهن المهر، بدليل حديث عائشة رضي الله عنها: «كان صداقه لأزواجه ثنتي عشرة أوقيَّة وَنشًا ،، ولأن المتعة إنما جعلت لما لحقها من الابتذال بالعقد والطلاق، والمهرفي مقابل الوطء، والابتذال موجود فكان لها المتعة. ثانيًا: من قال لها متعة:

جاء في المدونة الكبرى (٢٣٩/٢)؛ قلت: أرأيت المتعة في قول مالك، أهي لكل مطلقة؟ قال: نعم، إلا التي سمّى لها صداقًا فطلقها قبل أن يدخل بها فلا متعة لها، وكذلك قال لي مالك وهذه التي استثنيت في القرآن كما ذكرت لك. جاء في الحاوي (٥٤٨/٩)؛ والقول الثاني: وهو قوله في الحديد لها المتعة لقول الله تعالى: وألمُطلَقَب مَنعًا بالمعروف (١٤٤٠).. إلى أن قال: فإن قيل فهذه الأية مجملة فسرها قوله تعالى: ولا مُبَاحً عَلِيكُو إِن طُلُقَتُمُ الْمِنَادُ مَا لَهُ قَوله قَلْمُ اللهُ تعالى: قوله تعالى: ولا مُبَاحً عَلِيكُو إِن طُلُقَتُمُ الْمِنَادُ مَا لَهُ مَا لَهُ قَلْمُ اللهُ تعالى: قوله تعالى: ولا مُبَاحً عَلِيكُو إِن طُلُقَتُمُ الْمِنَادُ مَا لَهُ مَا لَهُ اللهِ قَلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ قَلْمُ اللهُ اللهُ قَلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ قَلْمُ اللهُ ال

قيل: حمل الأيتين على عموم وخصوص أولى من حملها على مجمل ومفسر؛ لأن العموم يمكن استعماله بنفسه والمجمل لا يمكن استعماله بنفسه، ولقوله تعالى في أزواج النبي صلى الله عليه وسلم؛ وتقالَي أَنْ أَنْكُنَّ وَأَنْ مَرَكًا عَيلًا ، (الأحراب: ٢٨)، وفيه تقديم، وتقديره فتعالين أسرحكن وأمتعكن وقد كن كلهن مدخولات بهن، فدل على وجوب المتعة للمدخول بها.

ولأن إجماع الصحابة أن المتعة لكل مطلقة إلا التي طلقت قبل الدخول وفرض لها مهر. جاء في الشرح الكبير على متن المقنع (٩٣/٨): لكل مطلقة متاع سواء كانت مفوضة أو سمى لها مدخولاً بها أو غيرها لما ذكرنا وظاهر المذهب أن المتعة لا تجب إلا بالمفوضة التي لم دخل بها إذا طلقت.

جاء في المحلى (٣/١٠)؛ المتعة فرض على كل مطلق واحدة أو اثنتين أو ثلاثا- أو آخر ثلاث-وطئها أو لم يطأها- فرض لها صداقها أو لم يفرض لها شيئا-: أن يمتعها، وكذلك المفتدية أيضا ويجبره الحاكم على ذلك- أحب أم كره.



جاء يُ السيل الجرار (٢٩٠/٢): وأما قوله سبحانه: وللمُطلَقات متاع بالْمُرُوف حقًا على الْتُقينَ فظاهرها إيجاب المتعة لكل مطلقة مدخولة أو غير مدخولة مع الفرض أو عدمه. تعقيب وترجيح:

والذي أختاره في ذلك وأرجحه ما ذهب إليه جمهور الصحابة، واختاره الشافعية من وجوب المتعة لكل مطلقة، إلا المطلقة قبل الدخول وفرض لها مهر، ودليل ذلك قول الله تعالى: وللمتلقب من المعرب (البقرة: ٢٤١)، فالأية عامة في كل مطلقة كما تقدم من كلام أهل العلم ثم استثنى منها المطلقة قبل الدخول وقد فرض لها مهر، فجعل الله لها نصف المهر، ولم يجعل لها متعة، قال تعالى: ولم يجعل لها متعة، قال تعالى: ولم يضف ما وسم المنافقة في المنا

قال بعض أهل العلم هي ناسخة لقول تعالى: إِنَّا تَكْخُتُهُ ٱلْتُومِيَةِ ثُوُّ طَلْتَتُومُوُّ مِن قبل أَن تَسُومُكَ هَا لَكُمُ عَلَيْهِنَّ مِنَ عِنْوَ تَعَلَّوْهَا فَيَعُومُنِّ،

(الأحزاب: ٤٩)، فآية الأحزاب منسوخة، والله تعالى أعلم.

#### ثانيًا؛ النفقة والشكني

النفقة والسكنى واجبة على النروج، وقد دل على وجوبها الكتاب والسنة والإجماع والمعقول. (أ) من الكتاب العزيز،

١- فقوله عز وجل: "أَكْرُفَّ مِنْ حَتْ تَكْتُونُ أَنْ وَالطَّلْقَ: ٦)؛ أي على قدر ما يجده أحدكم من السعة والمقدرة والأمر بالإسكان أمر بالإنفاق؛ لأنها لا تصل إلى النفقة إلا بالخروج والاكتساب.

٣- وقوله عز وجل: ﴿ لَهُ إِنْ مُرْسَعُونِ إِنْ سَعَيْقِ وَنَى مُرْسَعُونِ إِنْ سَعَيْقِ وَنَى مُرْسَعُتِهِ وَنَى مُرْسَعُتِهِ وَنَا الطلاق: ٧)؛ أي لينفق الزوج على زوجته وعلى ولده الصغير

على قدر وسعه حتى يوسع عليهما إذا كان موسعًا عليه، ومن كان فقيرًا فعلى قدر ذلك. تفسير القرطبي (١٧٠/١٨)

#### (ب) من السلة:

١- ما روى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: قاتقوا الله في النساء فإنكم أخذتموهن بأمان الله واستحللتم فروجهن بكلمة الله ولكم عليهن أن لا يوطئن فرشكم أحدا تكرهونه فإن فعلن ذلك فاضربوهن ضربا غير مبرح ولهن عليكم رزقهن وكسوتهن بالمعروف، - أخرجه مسلم (١٢١٨) وجزء من حديث جابر الطويل في صفة حجة النبي صلى الله عليه وسلم. وصحيح سنن أبي داود صلى الله عليه وسلم. وصحيح سنن أبي داود (١٣٠٧)، وابن ماجه (١٣٠٧٤).

٢- وروي أن رجلاً جاء إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: ما حق المرأة على الروج؟ فقال: مأن تُطعمها إذا طعمت وتكسوها إذا الكتسيت أو المتسبت ولا تضرب الوجه ولا تُقبَح ولا تَهُجُرُ إلا في المبيت، صحيح سنن أبي داود (٢١٤٢)، ومسند الإمام أحمد (٢٠٠١).

 ٣- وقال النبي صلى الله عليه وسلم لهند امرأة أبي سفيان: «خُذي مَا يَكْفِيكُ وَوَلَدَكُ بالْمَعْرُوف، أخرجه البخاري (٩٣٦٤)، ومسلم (١٧١٤).

ولو لم تكن النفقة واجبة لم يحتمل أن يأذن لها بالأخذ من غير إذنه.

(ج) من الإجماع: فلأن الأمة أجمعت على هذا. قال ابن المنذر في الإجماع (ص: ٨٣)، وأجمعوا على أن الرجل إذا تزوج المرأة، ولم يدخل بها: فإن كان الحبس من قبلها فلا نفقة عليها، وإن كان من قبله فعليه النفقة.

(د) من المعقول:

فهو أن المرأة محبوسة بحبس النكاح حقًا للزوج ممنوعة على الأكتساب بحقه، فكان نفع حبسها عائدًا إليه فكانت كفايتها عليه كقوله صلى الله عليه وسلم والخضراج بالضمان»، ولأنها إذا كانت محبوسة بحبسه ممنوعة عن الخروج للكسب بحقه، فلو لم يكن كفايتها عليه لهلكت بدائع الصنائع (۲۲/٤).

وللحديث صلة باذن الله، والحمد لله رب العالمين.

# السنة والبدعة في شعبان

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، نبينا محمد، وعلى آله وأصحابه أجمعين.

أما بعد: فإن شهر شعبان من مواسم الطاعات التي ينبغي على المسلم أن يستضيد منها بالتقرب إلى الله تعالى بالطاعات، لذلك أحبيت أن أذكر قراء مجلة التوحيد الكرام بالشنن التي ينبغي اتباعها في شهر شعبان، وأحذرهم من البدء التي ابتدعها بعض الناس في هذا الشهر، مخالفين بدلك هُدى نبينا، صلى الله عليه

فأقول وبالله التوفيق:

#### تسمية شهر شعبان

سمى شهر شعبان بهذا الاسم لتشعب القبائل العربية في طلب المياه أوفي الغارات التي كانوا يقومون بها ضد بعضهم بعد أن يخرج شهر رجب الحرام. (فتح الباري لابن حجرجه صا۲۵).

#### فضل الصوم في شعبان

من سُنة نبينا صلى اللَّه عليه وسلم الإكثار من الصيام في شهر شعبان، والصوم له أجر عظيم عند الله تعالى.

عن عائشة قالتُ: ثم يَكنُ النّبيُّ صلى الله عليه وسلم يصوم شهرًا أكثر من شعبان فانه كان يصوم شعبان كله. (البخاري حديث

قال الإمام ابن حجر العسقلاني رحمه الله: قولها: (يصوم شعبان كله) أي: يصوم

وعن أسامة بن زيد قال: قلت: يا رسول الله، لم أرَك تَصُومُ شَهْرًا مِنَ الشَهُورِ مَا تَصُومُ منْ شَعْبَانَ ؟ قَالَ: ذلك شَهْرُ يَغْظُلُ النَّاسُ عنه بين رجب ورمضان، وهو شهر ترفع فيه الأعمال إلى رب العالمين، فأحبُ أن يُرفع عَمَلِي وَأَنَّا صَائمُ. (حديث حسن: صحيح النسائي للألباني حديث ٢٢٢١).

وعَنْ سَهُل بِن سعد عَنْ النّبِي صلى الله عليه وسلم قال: إِنْ فِي الْحِنْةُ بِأَيَّا يُقَالُ لَهُ الرَّيَّانَ يدُخُل منه الصَّائمُون يَوْمَ الْقَيَامَة لا يَدْخُل منَّهُ أَحَدُ غَيْرُهُمْ يُقَالُ أَيْنَ الصَّائمُونَ فيقومُونَ لا يَدْخُلُ مِنْهُ أَحَدُ غَيْرُهُمْ فَإِذَا دَخُلُوا أَغُلِقَ فَلَمْ يَدْخُلُ مِنْهُ أَحَدٌ. (البخاري حدیث ۱۸۹۲، مسلم حدیث ۱۱۵۲).

حُكم الصوم في النصف الثاني من شعبان

عن أبي هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: إذا انتصف شعبان، فلا تصوموا.

(حديث صحيح: صحيح أبي داود حديث ٢٠٤٩).

قال الأمامُ الترمذي رحمه الله: مَعْنَى هذا المحديث عند بعض أهل العلم: أنْ يكُونَ الرَّجُلُ المحديث عند بعض أهل العلم: أنْ يكُونَ الرَّجُلُ مُفْطَرًا، فإذا بقي شيء من شعبان أخذ في الصوم لحال شهر رمضان. (سنن الترمذي حـ٣ صـ١٥٥). قال ابن رجب الحنبلي رحمه الله: النهي في هذا الحديث يكون في حق من لم يصم شيئاً في النصف الأول أو من ليس له عادة من الصوم وأراد أن يبدأ التطوع في النصف الثاني فقط. (لطائف المعارف لابن رجب صـ٢٥٠)

#### ليلة النصف من شعبان

عَنْ أَبِي مُوسَى الأَشْعَرِيُ، عَنْ رَسُولُ اللّهِ صَلَى اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيهُ اللّهِ عَلَيهُ اللّهِ عَلَيهُ اللّهِ عَلَيهُ اللّهِ اللّهِ عَلَيه وسلم، قَالَ: إِنَّ اللّه ليطلعُ فَيْ لَيْلَةَ اللّهُ مَنْ شَعْبَان، فَيَغَفَّرُ لَجِمِيعِ خَلْقَه، إلاّ لُشُركَ أَوْ مُشَاحِنِ. (حديث حسن: صحيح ابن ماجه للألباني حديث ١١٤٠)

أخي الكريم: هذا الحديث ليس فيه إلا أن الله ينزل إلى السماء الدنيا فيغفر لعدد كبير من خلقه عدا المشرك والمشاحن، ومن العجيب أن أهل البدع يتمسكون بمثل هذا الحديث فيجعلونه أصلاً لبدعهم.

#### بدع ليلة النصف من شعبان

سوف نتحدث عن بدع ليلة النصف من شعبان بإيجاز:

#### أولا: الصلاة الألفية:

الصلاة الألفية هي مائة ركعة، يقرأ المسلي في كل ركعة بعد الفاتحة، سورة الإخلاص "قُل هُوَ الله أَحدُ" عشر مرات. وتسمى بالألفية لقراءة سورة الإخلاص فيها ألف مرة.

إن هذه الصلاة بهذه الصفة بدعة لم يفعلها النبي صلى الله عليه وسلم، ولا أحد من خلفائه الراشدين، ولا أحد من الصحابة (رضي الله عنهم أجمعين). ولا استحبها أحد من أئمة الهدى كأبي حنيفة ومالك والشافعي وأحمد وغيرهم، ولو كان ذلك مشروعاً لسبقونا إليه وهم أحرص الناس على الخير.

قال الإمام النووي رحمه الله: الصلاة المعروفة بصلاة الرغائب وهي ثنتي عشرة ركعة، وتصلي بين المغرب والعشاء ليلة أول جمعة في رجب

وصلاة ليلة نصف شعبان مائة ركعة وهاتان الصلاتان بدعتان منكرتان قبيحتان ولا يُغتر بدكرهما في كتاب قوت القلوب واحياء علوم الدين ولا بالحديث المذكور فيهما؛ فإن كل ذلك باطل ولا يُغتر ببعض من اشتبه عليه حكمهما من الأئمة فصنف ورقات في استحبابهما؛ فإنه غالط في ذلك وقد صنف الشيخ الأمام أبو محمد عبد الرحمن بن إسماعيل المقدسي كتابا نفيسا في إبطالهما فأحسن فيه وأجاد رحمه الله. (المجموع للنووي جرة صـ٥).

قال الإمام ابن القيم رحمة الله: أحاديث صلاة ليلة النصف من شعبان لا يصح منها شيء. (المنار المنيف لابن القيم ص٩٩ ، ٩٩)

الإمام السيوطي: بعد أن ذكر حديث: (يا علي: من صلى ليلة النصف من شعبان مائة ركعة بألف قُل هُو الله أحدً" قضى الله له كل حاجة طلبها تلك الليلة) بثلاث روايات (قال رحمه الله) هذا حديث موضوع، وجمهور رواته في الطرق الثلاثة مجاهيل، وفيهم ضعفاء، والحديث محال. (اللالئ المصنوعة للسيوطي جـ٢ صـ٥٠).

#### ثانيا، تخصيص صوم يوم النصف من شعبان

إن تخصيص صوم يوم ليلة النصف من شعبان من البدع التي ابتدعها الناس في شهر شعبان، وأما ما رواه ابن ماجه بلفظ (إذا كانت ليلة النصف من شعبان فقوموا ليلها وصوموا نهارها) فحديث موضوع. (ضعيف الجامع للألباني حديث ٢٥٢).

قال ابن عثيمين رحمه الله: إن صيام النصف من شعبان أو تخصيصه بقراءة أو بذكر، لا أصل له، فيوم النصف من شعبان كغيره من أيام النصف في الشهور الأخرى، ومن المعلوم أنه يشرع أن يصوم الإنسان في كل شهر الثلاثة البيض: الثالث عشر، والرابع عشر والخامس عشر، ولكن شعبان له مزية عن غيره في كثرة الصوم، فإن النبي صلى الله عليه وسلم كان يُكثر الصيام في شعبان أكثر من غيره، حتى كان يصومه كله أو

رابعا: دعاء المحو والاثبات

من البدع التي ابتدعها الناس أيضاً في ليلة النصف من شعبان، الدعاء المعروف الذي يطلب فيه المسلم من الله تعالى أن يمحو من أم الكتاب شقاوته إن كان قد كتبه شقياً هذا الدعاء ليس له أصل في شنة نبينا صلى الله عليه وسلم، فلم يثبت عن نبينا محمد صلى الله عليه وسلم ولا عن الصحابة ولا عن التابعين، أنهم اجتمعوا في المساجد من أجل الدعاء في ليلة النصف من شعبان، ولا تصح نسبة هذا الدعاء إلى أحد من الصحابة.

اتباع سنة نبينا صلى الله عليه وسلم

ينبغي على كل مسلم أن يحرص على اتباع سنة النبي صلى الله عليه وسلم، ويحدر من مخالفة السنة. قال تعالى: (ما الله الرول مخلفة السنة. قال تعالى: (ما الله الرول فخلفة والسنة) (الحشر: ٧)، وقال تعالى: (ما سرعة والمقال المقال المسلمان وقال المسلمان المقال المسلمانة: (ما مسلمانة المسلمانة الم

روى البخاري عن عائشة أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: من أُحُدث في أُمُرِنا هذا ما ليس فيه، فهُو رَدُّ. (البخاري حديث ٢٦٩٧).

صيام آخر شعبان

عن أبي هريرة أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: لا يتقدّمنَّ أحدُكمُ رمضان بصوم يوم أوُ يَوْمَيُن، إلاَّ أَنْ يَكُونَ رَجُلُ كَانَ يَصُومُ صَوْمَهُ. فليصُمُّ ذَلكَ الْيَوْمَ. (الْبخاري حديث ١٩١٤/ مسلم حديث ١٠٨٢).

قال ابن رجب الحنبلي: المعمول به عند كثير من العلماء أنه يكره التقدم قبل رمضان بالتطوع بالصيام بيوم أو يومين لمن ليس له به عادة، ولا سبق منه صيامٌ قبل ذلك في شعبان متصلاً بآخره. (لطائف المعارف لابن رجب صـ ۲۷۲ ۲۷۲).

وَآخِـرُ دَعُواتَا أَنِ الْحَمَّدُ لِلَّهِ رَبُ الْعَالَمِينَ. وَصَلَّى اللَّهِ وَسَلَّمُ عَلَى نَبِيْنَا مُحَمَّدٍ، وَعَلَى آله، وَأَضْحَابِهِ، وَالتَّابِعِينَ لَهُمُ بِإِحْسَانِ إلَى يَوْمَ الدِّينِ. إلاَّ قليلاً منه، فينبغي للإنسان إذا لم يُشَقُّ عليه أن يُكثر من الصيام من شعبان اقتداء بالنبي صلى الله عليه وسلم. (مجموع فتاوى ورسائل ابن عثيمين- جـ ٢٠ - صـ ٢٣) ثالثا: اجتماع الناس الساجد الإحياء ليلة النصف من شعبان

قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم رحمه الله: لم أدرك أحداً من مشيختنا ولا فقهائنا يلتقتون إلى ليلة النصف من شعبان، ولا يرى لها فضلاً على ما سواها من الليالي. (إستناده صحيح) (البدع لابن وضاح القرطبي صـ٨٤).

قال ابن رجب الحنبلي رحمه الله: قيام ليلة النصف من شعبان لم يثبت فيها شيء عن النبي صلى الله عليه وسلم ولا عن الصحابة. (لطائف المعارف- صـ٢٦٤).

بداية ظهور بدعة صلاة الرغائب

قال أبو محمد المقدسي رحمه الله: لم يكن عندنا ببيت المقدس قط صلاة الرغائب. هذه التي تُصلّى في رجب وشعبان، وأول ما حدثت عندنا في أول سنة ثمان وأربعين وأربع مئة: قدم علينا في بيت المقدس رجل من نابلس يعرف بابن أبي الحمراء، وكان حسن التلاوة، فقام فصلى في المسجد الأقصى ليلة النصف من شعبان، فأحرم خلفه رجلٌ ثم انضاف اليهما ثالث ورابع، فما العام القابل فصلى معه خلق كثيرة، ثم جاء في المسجد وانتشرت الصلاة في المسجد الأقصى وبيوت الناس ومنازلهم ثم استقرت كأنها سننة إلى يومنا هذا. (الحوادث والبدع للطرطوشي صـ١٣٢).

قال الشيخ علي محفوظ رحمه الله (من علماء الأزهر الشريف): من البدع الفاشية في الناس احتفال المسلمين في المساجد بإحياء ليلة النصف من شعبان بالصلاة والدعاء عقب صلاة المغرب، يقرؤونه بأصوات مرتفعة بتلقين الإمام، فإن إحياءها بذلك على الهيئة المعروفة. لم يكن في عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا في عهد الصحابة. (الإبداع لعلي محفوظ- ص٢٨٦).



# ورحل مؤرخ الجمعية

حفل التاريخ بالكثير من الشخصيات التى سطرت صفحات مضيئة فيه، ولكنه غفل عن ذكرها فلم يورخ العلماء فيه إلا لمن كان له أثر في مجريات أحداثه ، سواء بالسلب أو الإيجاب، وأسقطوا ذكر كثيرين حق لهم أن يُذكروا فيترحم عليهم وأن يُقصُ قصصهم فيكون فيه العبرة والعظة، فإن غفل التاريخ عنهم فالله بهم وبأثارهم عليم، فرب أشعث أغبر ذي طمرين مدفوع بالأبواب لو أقسم على الله لأبره.

قدمت بهذه المقدمة القصيرة تأريخًا لمؤرخ جمعية أنصار السنة المحمدية في هذه الأسطر فهو فضيلة الشيخ الوالد: فتحي أمين عثمان، من مواليد عام ١٣٥٣هـ.

وقد حصل على الليسانس من كلية الآداب، جامعة القاهرة، قسم التاريخ، كما حصل على دبلوم خاص في الدراسات والبحوث الإسلامية. وعمل فضيلة الشيخ فتحي عثمان كمدرسا للتربية العسكرية بالجامعات المصرية قريبا من خمسة عشر عاماً، ثم عمل مديراً عاماً للتعليم بجامعة القاهرة ثلاثة عشر عاماً أخرى، وأخيراً مديراً لإدارة التراث بجمعية أنصار السنة المحمدية بالقاهرة.

#### من انتاج الشيخ العلمي:

- مختارات من كتابات: أبي الوفاء درويش.
  - قضية الأولياء ومحبتهم.
  - قضية التوسل والوسيلة.
    - من ضلالات الصوفية.
      - سيد الخلق بشر.
  - عبد الرحمن الوكيل وقضايا التصوف.
    - رسائل في الشرك والبدع.
- الإمام محمد حامد الفقي (رائد السلفية في مصر).
  - حكم الاحتفال بليلة النصف من شعبان.
    - حكم الاحتفال بالمولد النبوي. - أسباب البدع ومضارها، وأنواعها.
    - من جنايات الابتداع على المسلمين.

وقد كتب فضيلة الشيخ فتحي أمين عثمان عددًا من المقالات في مجلة التوحيد بلغت سبعة وستين (٦٧) مقالًا، بدأت بمقالة: ليلة النصف من شعبان وحكم الاحتفال بها في شهر: شعبان ، عام ١٤٢٧هـ وانتهت بمقالة عن وصية الشيخ محمد حامد الفقي بعنوان: أوصيك ونفسي- فقرات من وصايا الشيخ محمد حامد الفقي رحمه الله- مؤسس جماعة أنصار الشنة المحمدية، في العدد (٥٥٠)، شهرشوال

توفي فضيلة الشيخ الوالد؛ فتحي أمين عثمان، صباح الجمعة، الموافق؛ ١٧ من رجب ١٤٤٣ للهجرة- ١٨ فبراير ٢٠٢٢هـ، عن عمر يناهز ٩٠ عامًا هجريًا- ٨٧ عامًا ميلاديًا.

فإن لله ما أخذ وله ما أعطى وكل شيء عنده بأجل مسمى فلنصبر ولنحتسب.

اللَّهُمَ فَاغَفْرُ لَعبدكَ فَتَحِي عَثَمانَ وَارْحَمْهُ، وَعَافِهِ وَاغْفُرُ عَنْهُ، وَأَكْرِمُ نُزَلَه، وَوَسَّعُ مُدَخَلَه، وَاغْسِله وَاغْسِله بالماء والثَّلْج وَالْبرد، ونقه من الخطايا كما يُنقى الثُّوب الأبيض من الدُنس، وأبدله دارًا خيرًا من داره، وأهلاً خيرًا من أهله، وزوجًا خيرًا من زوجه، وأدخله الجنَّة، وأعده من عذاب النار.

اللهم أبدله بالإحسان إحسانًا وبالسيئات عفوًا منك وغفرانًا

اللَّهُمُّ إِنَّ عَبِدِكَ فَتَحِي عَثْمَانَ فِيْ ذَمَتِكَ وَحَبِلُ جِوارِكَ فَقِهُ مِن فَتَنَهُ القَبِرِ وَعَذَابِ الْنَارِ، وَأَنْتُ أَهْلُ الوِفَاءَ وَالْحِقُ اللَّهُمَ فَاغَضِرَ لَهُ وَارْحَمُهُ إِنَّكَ أَنْتَ الْغَضُورُ الرحِيمُ

اللهم اجعل قبره روضة من رياض الجنة، وارزقه الضردوس الأعلى من الجنة بمنك وكرمك يا أرحم الراحمين

اللهم أجرنا في مصيبتنا واخلفنا خيرًا منها. وجمعية أنصار السنة المحمدية ومجلس إدارتها وأسرة تحرير مجلة التوحيد تنعي ببالغ الأسى فضيلة الشيخ فتحي أمين عثمان، ونسأل الله لله الرحمة ولأهله الصبر والسلوان.





الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

أما بعد؛ فنكمل ما سبق من أحداث غزوة بدر الكبرى، وقد تناولنا في العدد السابق حال كل من الفريقين في عين الآخر، ثم عرجنا إلى تسوية صفوف المسلمين، وما كان من سواد بن غزية رضي الله عنه، والآن نكمل -بعون الله تعالى- ما كان من أحداث.

#### تُرُولُ جَيْشَ قَرَيْشَ إلى وادى بَدْرِ وَوَقُوعُ الاَنْشَقَاقَ قَيْهِ:

قَالَ ابن هشام؛ أمَّا قُرَيْشٌ؛ فَقَضَتُ لَيْلَةَ بَدْرِ هُ مُعَسَّكَرِهَا بِالْعُدُوةِ الْقُصُوَى. ابن هشامُ (۲۲۰/۲).

وقد ذكر الله تعالى نزول الفريقين فقال: "إِذُ النَّتُمْ بِالْعُدُوةِ الدُّنْيَا" أَيُّ: إِذَ آفْتُمْ نُزُولٌ بِعُدُوةِ الْوَادِي الدُّنْيَا الْقَرِيبَةِ إِلَى الْدَينَة، "وَهُمْ" أَي: الْشَرْكُونَ نُزُولٌ "بِالْعُدُوةِ الْقُصُوى" أَي: الْبَعِيدَةِ الْتِي مِنْ نَاحِيةِ مَكَّة، "والرَّكْبُ" أَي: الْعِيرُ الَّذِي فَيهُ أَبُو سُفْيانَ بِمَا مَعَهُ مِنَ التَّجَارَةِ "أَسْفَلُ مَنْكُمْ" أَيْ: مَمَّا يلي سَيْفَ الْبَحْرِ "وَلُو تُواعَدُتُمْ" أَيْ: انْتُمْ وَالْشُركُونَ إلى مكان "لاخْتَلفْتُمْ فِي الْيعَادِ" أَي: وَلُو كَانَ ذَلِكَ عَنْ مِيعَاد مِنْكُمْ وَمِنْهُمْ، ثُمَّ بِلَغْكُمْ كَثَرَةُ عَدْدِهُمْ وَقَلَةً عَدَدِكُمْ، مَا لُقَيتُمُوهُمْ، "وَلَكَنْ لَيقُضَى اللَّهُ أَمْرًا كَانَ

مَفْعُولًا" أَيْ: لِيَقْضِيَ اللَّهُ مَا أَرَادَ بِقُدْرَتِهِ مِنْ إِعْزَازِ الْإِسْلَامِ وَآهُلِهِ، وَإِذْلاَلِ الشَّرُكِ وَآهُلِهِ، عَنْ غَيْرِ مَلاَّ مَنْكُمْ؛ فَفَعَلَ مَا أَرَادَ مِنْ ذَلِكَ بِلْطَفِه. تفسير ابن كثير (٦٦/٤).

ولاً اطْمَأَنَتُ قُرِيشٌ بَعَثْتُ عُمَيْرَ بِنَ وَهُبِ لِيَحْرَرَ أَصْحَابَ رَسُولِ الله-صلى الله عليه وسلم-، وَيَأْتَيَهُمْ بِعَدَدِهِمْ وَعُدَّتِهِمْ، فَأَخبرهم أَنهم ثَلاثُمائَة رَجُلِ يَزِيدُونَ قَليلاً أَوْ يَنْقُصُونَ... ثم قال: وَلَكنَّي قَدْ رَأَيْتُ، البَلاَيا تَحْمَلُ النَّاعَا: نُواضحُ يَتْرِبَ تَحْمِلُ السَّمِّ النَّاقعَ، وَاللَّه مَا أَرَى أَنْ يُقْتَل رَجُلٌ مَنْهُمْ، حَتَى يَقْتَلُ رَجُلاً مَنْكُمْ، فَإِذَا أَصَابُوا مَنْكُمْ أَعْدَادَهُمْ قَمَا خَيْرُ الْعَيْشِ بَعْدَ دُلِكَ؟ فَرَوْا رَأَيْكُمْ... فَلَمَّا سَمِعَ حَكِيمُ بِنُ حِرْامِ دُلِكَ أَتَى عُتَبَة بِنَ رَبِيعة قَقَالَ: هَلُ لَكَ إِلَى خَيْرِ تُذَكَّرُ بِهِ إِلَى آخر الدَّهْرِ؟

قَالَ: وَمَا ذَاكَ؟ قَالَ: تُرْجِعُ بِالنَّاسِ، وَتَحْمِلُ أَمْرَ حَلِيفِكَ عَمْرِو بِنِ الْحَضْرَمِيْ، وَتَرْجِعَ بِالنَّاسِ، فَقَالَ: قَدْ فَعَلْتُ... قَاتَ أَبَا جَهْلِ قَارِيْ لاَ أَخْشَى أَنْ يَشْجُر أَمْرَ النَّاسِ غَيْرُهُ. السيرة النبوية (٣-١٦٩)، وقال الألباني في هذا السند: حسن إن شاء الله.

وقد ارْتَحَلَتُ قُرِيْشُ حِينَ أَصْبَحَتْ، فَأَقْبَلَتْ، فَأَقْبَلَتْ، فَلَمْ وَاللهِ وَسُلَمَ قَالَ:



اللَّهُمْ هَذِهِ قُرَيْشٌ قَدُ أَقْبَلَتْ بِخُيلَائِهَا وَفَخْرِهَا، تُحَاذُكُ وَتُكَذَّبُ رَسُولَكَ، اللَّهُمْ فَنَصْرَكَ الَّذِي وَعَدْتَنِي، اللَّهُمَ أَحِنْهُمُ الْغَدَاةَ. سيرة ابن هشام (٦٢٧/١).

وعن على رضى الله عنه: فَلَمَّا دَنًا الْقُومُ مِنَّا وصاففناهم إذا رَجِلُ منْهُمْ عَلَى جَمَل لَهُ أَحْمَرُ يُسيرُ فِي الْقُومِ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وسلم: يَا عَلَيْ نَاد لَي حَمْرَةُ وَكَانَ ٱقْرَبِهُمْ مِنَ الْمُشْرِكِينَ مَنْ صَاحِبُ الْجَمَلِ الْأَحْمَرِ وَمَاذَا يَضُولُ لَهُمْ، ثُمُّ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وسَلَّم:" إِنْ يَكُنْ فِي الْقُومِ أَحَدُ يَأْمُرُ بِخَيْرٍ؛ فَعَسَى أَنْ يَكُونَ صَاحِبَ الْجِمَلِ الأَحْمَرِ"، فَجَاءَ حَمَرَةُ فَقَالَ: هُوَ عُتْبِةٌ بِنُ رَبِيعِةٌ وَهُوَ يِنْهِي عَنِ الْقَتَالَ ويقول لهم: يا قوم إنى أرى قومًا مستميتين لا تَصلُونَ إِلَيْهِمْ وَفِيكُمْ خَيْرٌ يَا قُوم اعْصبُوهَا الْيَوْمَ برأسى وقولوا جبن عُثية بن ربيعة وقد علمتم أنِّي لَسْتُ بِأَجْبِنَكُمْ! قَالَ: فَسَمِعَ ذَلِكَ أَبُو جَهُل! فَقَالَ: أَنْتَ تَقُولُ هَذَا وَاللَّهَ لَوْ غَيْرُكَ يَقُولُ هَذَا لأعضضتُهُ، قد ملأت رئتُكَ جَوْفكَ رُعبًا! فقالَ عُتْبِهُ: إِيَّايَ تُعَيِّرُ يَا مُصَفِّرُ اسْتَهُ سَتَعْلَمُ الْيَوْمَ أَيْنَا الْجِبَانُ. مسند أحمد (٩٤٨)، والمستدرك (٤٨٨٢) وصححه الحاكم والشيخ أحمد شاكر. وتُعَجِّلُ أَبُو جَهُلُ وَبَعْثُ إِلَى عَامِرِ الحَضْرَمي-أخي عمرو الحضرمي المقتول في سرية عبد اللَّه بن جَحْش-رضى اللَّه عنه- فَقَالَ لَهُ: هَذَا حليفك-أي عَتْبَةً- يُرِيدُ أَنْ يُرْجِعَ بِالنَّاسِ، وقد رَأَيْتُ تُأْرِكَ بِعَيْنِكَ، فَقُمْ فَانْشُدْ خُفْرَتْكَ وَمَقْتُل أَخْيِكَ، فَقَامَ عَامَرُ يَصْرَخُ: وَاعْمَرَاهُ، وَاعْمَرَاهُ،

#### توجيهات النبي صلى الله عليه وسلم قبل المركة

الأحاديث الصحيحة (٧٧/٢).

فَحَمَى القَوْمُ، وَحَقِّبِ أَمْرُهُمْ، واسْتُوسِقُوا عَلَى

مَا هُمْ عَلَيْهُ مِنَ الشِّرُ، وَأَفْسِدُ عَلَى النَّاسِ الرَّأَي

الذي دعاهم اليه عُثَيةً وهكذا تَعَلَّبُ الطَّيْشُ

عَلَى الحِكْمَةِ. السيرة النبوية كما جاءت في

عَنْ أَنْسِ بِنِ مَالِكَ-رِضِي اللَّه عنه- قَالَ: وَجَاءَ الْشُرِكُونَ، فَقَالَ رَسُـولُ اللَّه-صلى اللَّه عليه وسلم-: "لا يَتَقَدَّمَنَ أَحَدُ مِنْكُمْ إِلَى شَيءِ حَتَى اللَّه عليه أَكُونَ أَنَا أُوذِنْهُ". صحيح مسلم (١٩٠١)، ومسند أحمد (١٢٤٢١) وهذا لفظ أحمد، ولفظ مسلم "حتى أكون أنا دونه" أي: قدامه متقدمًا في

ذلك الشيء؛ لئلا يفوت شيء من المصالح التي لا تعلمونها. شرح النووي على مسلم (٤٥/١٣). وعليه فمعناهما واحد.

#### خطة القتال وكيفيته

ثم وضع النبي صلى الله عليه وسلم خطة القتال على خلاف المعهود عند العرب في ذلك الوقت: حيث أمرهم الرسول صلى الله عليه وسلم أن يكسروا هجمات المشركين؛ وهم مرابطون في مواقعهم؛ فعن حَمْزة بن أبي أسيد، عن أبيه، قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم فيوم بدر حين صففنا لقريش وصفوا لنا: "إذا أكثبوكم فعليكم بالنبل واستبقوا نبلكم" البخاري

قوله: "إذا أكثبوكم"؛ أي: إذا قربوا منكم وأصله من الكثب وهو القرب يقول: إذا دنوا منكم فارموهم على بُعد. "واستبقوا نبلكم" "النبل"؛ السهم؛ يعني: ارموهم بالنبل، ولكن لا ترموهم بجميع نبالكم، بل اتركوا بعض نبالكم، فإنكم لو رميتم بجميع نبالكم؛ فحينئذ بقيتم بلا نبل فغلبوا عليكم.

وقال ابن حجر: ويقرواية له "ولا تسلوا السيوف حتى يغشوكم" فظهر أن معنى الحديث الأمر بترك الرمي والقتال حتى يقربوا: لأنهم إذا رموهم على بعد قد لا تصل إليهم وتذهب في غير منفعة وإلى ذلك الإشارة بقوله واستبقوا نبلكم وعرف بقوله "ولا تسلوا السيوف حتى يغشوكم" أن المراد بالقرب المطلوب في الرمي قرب نسبي بحيث تنالهم السهام. اه. والمقصود: حافظوا على الذخيرة، ولا تقوموا بإهدار حافظوا على الذخيرة، ولا تقوموا بإهدار هذه السهام. المفاتيح (٤٠٤/٤)، ومعالم السنن (٢٧٨/٢)، وفتح الباري

وقال ابن رسلان: "ولا تسلوا السيوف" فيه النهي عن سل السيوف في غير وقت القتال، وتقدم النهي عن تعاطيه مسلولًا، وفي معناه والمشي به مسلولًا، وكذا إذا كان العدو بعيدًا لا يسل.

وهذا يظهر حسن التدبير العسكري، وذلك حينما أمرهم بالدفاع عن بعد برمي السهام، والاقتصاد في رميها، وسل السيوف عند تداخل الصفوف فحسب. شرح سنن أبي داود (٢٧/١١).

ولا شك أن هذا التكتيك النبوي يحتاج منا إلى وقفة؛ حتى نعرف صفة مهمة من صفات الجيش المنصور، فمن صفات الحيش المنصور: الاعداد الحيد والأخذ بكل أسباب النصر المادية، والعمل بكل ما هو متاح في اليد لتحقيق النصر، عملا يقوله تعالى: وأَعِنُوا لَهُم ما استطعتُ مِن قُونَة وَمِن رَجَاطِ ٱلْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ. عَلَوْ أَلَلُهِ وَعَلَوْكُمْ وَمَاخِرِينَ مِن دُونِهِمْ لَا لَعَلَمُونَهُمْ ألله معلمه ، (الأنفال: ٦٠).

#### اشقاق ودعاء

ثُمَّ عَدْلَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ الصَّفُوفُ ورجع إلَى الْعريش؛ قَدَ خَلَهُ ومعهُ أَبُو بكر ليس معه فيه غيره، وكان سعد بن معاذ رضى اللَّهُ عَنْهُ وَاقْضًا عَلَى بَابِ الْعَرِيشِ مُتَقَلَّدًا بالسيف ومعه رجال من الأنصار، يحرسون رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ. السيرة لابن كثير (٢/١١٤).

وأخْرَجُ الْبُزَّارُ فِيْ مُسْنَده بِسُنَد صَحِيحٍ عَنْ عَلَىٰ بِن أَبِي طَالب-رضي اللَّه عنه- قَالَ: يَا أَيُّهَا النَّاسُ مَنْ أَشْجَعُ النَّاسِ؟ فَقَالُوا: أَنْتَ يَا أميرَ الْمُؤْمِنينَ، فَقَالَ: أَمَا إِنِّي مَا بَـارَزْنِيَ أَحَدُ إِلاَّ انْتَصَفْتُ مِنْهُ، وَلَكِنْ هُوَ أَبُو بِكُرٍ، إِنَّا جُعَلْنَا لرسول الله-صلى الله عليه وسلم- عريشًا، فَقُلْنَا مَنْ يَكُونُ مَعَ رَسُولُ اللَّه-صلى اللَّه عليه وسلم- يَهُوي إليه أحدُ من المُشْرِكينَ، فواللَّه مَا دَنَا مِنَّا أَحَدُ إِلاَّ أَبُو بَكُر شَاهِرًا بِالسِّيْفِ عَلَى رأسى رسول الله-صلى الله عليه وسلم-، لا يَهُوي إليه أحدُ إلا أهْوَى عَلَيْه، فَهَذَا أَشْجِعُ النَّاسِ... فَهَذه خُصُوصيَّةٌ للصَّدْيق، حَيْثُ هُوَ مُعَ الرُّسُولِ فِي الْعَرِيشِ، كَمَا كَانَ مَعَهُ فِي الْغَار رضي اللَّهُ عَنْهُ وَأَرْضَاهُ.

وعَنِ ابْنِ عَبَّاسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمًا، قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَهُوَ فِي قَبَّةَ: "اللَّهُمَّ إِنِّي أَنْشُدُكَ عَهٰدَكَ وَوَعْدَكَ، اللَّهُمْ إِنْ شَنَّتَ لَمْ تُعْبَدُ بِعُدَ الْيَوْمِ"؛ فَأَخَذَ أَبُو بِكُر بِيَده، فَقَالَ: حَسْبُكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ، فَقَدْ ٱلْحَحْتَ عَلَى رَبِّكَ، وَهُوَ فِي الدُّرعِ، فَخَرِجِ وَهُو يَقُولُ: • حَجَّ الْمُعَ وَقُولُونَ ٱلدُّبُرُ ۞ لِمِن ٱلسَّاعَةُ سَرِّعِدُهُمْ وَٱلسَّاعَةُ أَدْهَىٰ وَأَشُرُ ، (القمر: ٤٦)، صحيح البخاري (٢٩١٥).

وعن ابن عَبْاس، يَقُولُ: حَدَّثني عُمَرُ بْنُ

الْخطاب، قال: يُمَّا كَانَ يَوْمُ بِدُرِ نَظْرَ رَسُولُ اللَّهِ صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَى الْمُشْرِكِينَ وَهُمْ ٱلْفُ، وأصحابه ثلاث مائة وتسعة عشر رجلا، فاستَقْبَلَ نبيِّ اللَّهِ صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْقَبِّلَةِ. ثُمَ مَدَّ يَدِيهِ، فَجِعَلَ يَهْتَفُ بِرِيِّهِ: "اللَّهُمَّ أَنْجِزُ لى مَا وَعَدْتُني، اللَّهُمْ آتَ مَا وَعَدْتُني، اللَّهُمْ إِنْ تُهْلِكُ هَذه الْعصابَة من أهل الإسلام لا تُعبد في الأرض"، فما زال يهتف بربه، مادا يديه مُستَقْبِلَ الْقَبِلَةِ، حَتَّى سقط رداؤُهُ عَنْ مَنْكَبِيهِ، فأتاهُ أَبُو بِكُر فَأَخُذُ رِدَاءُهُ، فَأَلْقَاهُ عَلَى مَنْكَبِيله، ثُمَّ الْتَرْمَهُ مِنْ وَرَائِهِ، وَقَالَ: يَا نَبِيَّ اللَّهِ، كَفَاكُ

فَأَنْزُلُ اللَّهُ عَزُّ وَجِلُ: ﴿ لَسَتَغِيثُونَ رَبِّكُمْ فَأَسْتَجَابَ لَكُمْ أَنِّي مُمِنِّكُم بِأَلْفِ مِنْ ٱلْمُلْتَمِكُةِ مُرْدِفِينَ ، (الأنفال: ٩) صحيح مسلم (١٧٦٣).

وأخذت النبي سنة وهو في العريش ثم انتبه فقال: "أبشريا أبا بكر، فقد أتاك نصر الله، هذا جبريل آخذ بعنان فرسه يقوده على ثناياه النقع"، حسنه الألباني في هامش فقه السيرة (٢٣٤)، وصدق الله حيث يقول: "إذُ تُستغيثون رَبْكُم فاستجاب لكم أنَّي مُمدِّكُم بألف من الملائكة مردفين".

مُنَاشَدَتُكَ رَبِّكَ، فَإِنَّهُ سَيُنْجِزُ لَكَ مَا وَعَدَكَ،

#### التوجيه المعتوى والتحريض على القتال

ثم خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى صفوف المسلمين يحرضهم على القتال: كما في حديث أنس بن مالك رضى الله عنه قَالَ: فَدَنَا الْمُشْرِكُونَ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى الله عليه وسلم: "قوموا إلى جنَّة عَرضُهَا السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ"، قَالَ:- يَقُولُ عُمَيْرُ بُنُ الْحُمَام الْأَنْصَارِيِّ:- يَا رَسُولَ اللَّهِ، جَنَّةٌ عَرْضُهَا السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ؟ قَالَ: «نَعُمْ»، قَالَ: بَحْ بَحْ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: «مَا يُحْمِلُكُ عَلَى قُولِكُ بِحْ بِحْ؟ ، قَالَ: لا وَاللَّهُ يَا رسُولَ الله، إلا رجاءة أنْ أكُونَ منْ أَهْلَهَا، قَالَ: ﴿ فَإِنَّكُ مِنْ أَهْلَهَا \*، فَأَخْرَجَ تَمْرَاتُ مِنْ قَرِنَهُ، فَجَعَلَ بِأَكُلُ مِنْهُنَّ، ثُمْ قَالَ: لَئَنْ أَنَا حَيِيثُ حَتَّى آكُلُ تَمْرَاتِي هَذه إِنَّهَا لَحَيَاةٌ طَوِيلَةٌ، قَالَ: فَرَمَى بِمَا كَانَ مَعَهُ مِنَ الثَّمْرِ، ثُمَّ قَاتَلَهُمْ حَتَّى قُتلَ. صحيح مسلم (١٩٠١).

وللحديث صلة، والحمد لله رب العالمين.

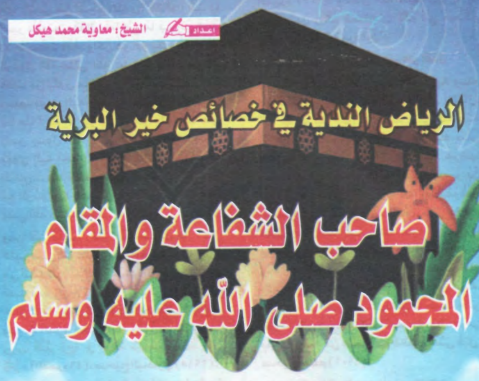
6

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعد:
فمن أعظم نعم الله عز وجل علينا وعلى الناس بعثة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم
الذي قال الله تعالى عنه: « وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلّا رَحْمَةُ لِلْعَلْمِينَ » (الانبياء:١٠٧)، وقال سبحانه:

الذي قال الله تعالى عنه: « وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلّا رَحْمَةُ لِلْعَلْمِينَ » (الانبياء:٢٠١)، وقال سبحانه:

الْفَذَ جَاءَ حَمْ رَسُوا فَ مِن الْفَرِيثُ مَ يَرِهُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُ مُ حَرِيشً عَلَيْكُمُ مِ إِلَّهُ وَمِينِ مَلْهِ فَي مَن الله فِي تفسيره: "وقوله: مَزيزُ عليه مَا عَنتُم ، أي: يعز عليه الشيء الذي يعنت أمته ويشق عليها ، «حريصٌ عَليْكُم ، أي: على هدايتكم ووصول النفع الدنيوي والأخروي اليكم". وقال السعدي رحمه الله: "، حريصٌ عليكُم ، فيحب لكم الخير، ويسعى جهده في إيصاله إليكم، ويحرص على هدايتكم إلى عليكم ، فيحب لكم الخير، ويسعى جهده في إيصاله إليكم، ويحرص على هدايتكم إلى الإيمان، ويكرد لكم الشر، ويسعى جهده في ايضاله إليكم، ويحرص على هدايتكم إلى الإيمان، ويكرد لكم الشر، ويسعى جهده في انفيركم عنه . « باللومنين رُءُوفٌ رُحيمُ ، أي: الله هذي والديهم ".

والمتأمل في السيرة النبوية يجد صورًا كثيرة يظهر من خلالها مدى رحمة نبينا صلى الله عليه وسلم بأمّته، وشفّقته بها، وحرصه الشديد عليها، ومن أعظم هذه الصور شفاعته صلوات الله وسلامه عليه يوم القيامة لأمته، ويأتي هذا المقال بيانًا لذلك وتوضيحًا.



#### أولأه القصود بالقام المعود

الشفاعة العظمى مما اختص الله بها نبينا محمدًا صلى الله عليه وسلم يوم القيامة من بين سائر إخوانه من الأنبياء والمرسلين، وهي أعظم الشفاعات التي تجري في ذلك اليوم، مكرمة من الله سبحانه وتعالى وتشريفًا له، وهي المقام المحمود الذي وعده ربه كما بين ذلك في محكم التنزيل فقال تعالى: "وَمَنَ اللَّيلُ مَحَكَم المَنْ يَهُ عَسَى أَنْ يَبُعَثُكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَخَمُودًا»

قَالَ الطبري رحمه الله: وعسى من الله واجبة، وإنما وجه قول أهل العلم: عسى من اللَّه واجبة؛ لعلم المؤمنين أن اللَّه لا يدع أن يفعل بعباده ما أطمعهم فيه من الجزاء على أعمالهم والعوض على طاعتهم إياه ليس من صفته الغرور، ولا شك أنه قد أطمع من قال ذلك له في نفعه إذا هو تعاهده ولزمه، فإنه لزم المقول له ذلك وتعاهده ثم لم ينفعه، ولا سبب يحول بينه وبين نفعه إياه مع الإطماع الذي تقدم منه لصاحبه على تعاهده إياه ولزومه فإنه لصاحبه غار بما كان من إخلافه إياه فيما كان أطمعه فيه بقوله الذي قال له. وإذا كان ذلك كذلك، وكان غير جائز أن يكون جل ثناؤه من صفته الغرور لعباده صح ووجب أن كل ما أطمعهم فيه من طمع على طاعته، أو على فعل من الأفعال، أو أمر أو نهى أمرهم يه، أو نهاهم عنه فإنه موف لهم به. وإنه منه كالعدة التي لا يخلف الوفاء بها. قالوا: عسى ولعل من الله واجبة. وتأويل الكلام أقم الصلاة المفروضة يا محمد في هذه الأوقات التي أمرتك بإقامتها فيها، ومن الليل فتهجد فرضًا فرضته عليك، لعل ربك أن يبعثك يوم القيامة مقامًا تقوم فيه محمودًا تحمده، وتغبط فيه. ثم اختلف أهل التأويل في معنى المقام المحمود، فقال أكثر أهل العلم: "ذلك هو

المقام الذي يقومه صلى الله عليه وسلم يوم القيامة للشفاعة للناس ليريحهم من عظيم ما هم فيه من شدة ذلك اليوم".

وقال السعدي رحمه الله في "تيسير الكريم الرحمن": المقام المحمود، وهو المقام الذي يحمده فيه الأولون والأخرون، مقام الشفاعة العظمى، حين يتشفع الخلائق بآدم، ثم بنوح، ثم إبراهيم، ثم موسى، ثم عيسى، وكلهم يعتذر ويتأخر عنها، حتى يستشفعوا بسيد ولد آدم، ليرحمهم الله من هول الموقف وكربه، فيشفع عند ربه فيشفعه، ويقيمه مقامًا يغبطه به الأولون والأخرون، وتكون له المنة على جميع الخلق.

وعن عبدالله بن عمر رضي الله عنهما قال: "إِنَّ النَّاسَ يَصيرونَ يومَ القيامة جُثًا، كُلُّ أُمَّة تَتبَعُ نَبيَها، يَقولونَ: يا فلانُ اشفَعْ يا فلانُ اشفَعْ، حتَى تَنتَهي الشَّفاعَةُ إلى محمَّد، فذلكَ يومَ يَبعثُه الله المَقامَ المحمود" (صحيح الجامع: ١٩٧٨).

قال ابن حجر رحمه الله: "وجاءت الأحاديث في إثبات الشفاعة المحمدية متواترة، ودل عليها قوله تعالى: «عَسَى أَنْ يَبْعَثُكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَحْمُودًا» والجمهور على أن المراد الشفاعة. (فتح الباري: ١١/

#### ثانيًا: حديث الشفاعة العظمى:

ققد رواه البخاري ومسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: أتي رسولُ الله صلى الله عليه وسلم يؤمًا بلخم، فرفع الميه الله راغ، وكانت تُعْجِبُهُ فنهسَ منها نهسة ققال: أنا سيد الناس يوم القيامة، وهل تدرون بم ذاك؟ يجمع الله يوم القيامة فيسمعهم الداعي، وينفذهم البصر، وينفذهم البصر، وتدنو الشمس فيبلغ الناس من الغم والكرب ما لا يطيقون، وما لا يحتملون، فيقول بعض الناس لبغض؛ ألا ترؤن فيقول بعض الناس لبغض؛ ألا ترؤن



ما أنتُم فيه؟ ألا ترون ما قد بلغكم؟ ألا تَنْظَرُونَ مِن يِشْفِعُ لَكُمْ إِلَى رَبِّكُمْ؟ فَيَقُولُ بِعُضُ النَّاسِ لِبَعْضِ: ائْتُوا آدُمَ، فَيَأْتُونَ آدُمَ، فيقولون: يا آدم، أنت أبو البشر، خلقك الله بيده، ونفخ فيك من رُوحه، وأمر الملائكة فسجدُوا لك، اشْفَعُ لنا إلى رَبِّكُ، ألا تَرَى إلى ما نَحُنُ فيه؟ ألا ترى إلى ما قد بلغنا؟ فيقول أدم: إنَّ ربِّي غَضب اليوم غضبًا لم يُغَضَّبُ قَبِلُهُ مِثْلُهُ، وَلَنْ يَغُضَبُ بِعُدَهُ مِثْلُهُ، وانَّه نَهاني عَنِ الشَّجِرَةِ فَعَصَيْتُهُ نَفْسي نَفْسى، اذْهَبُوا إلى غيري، اذْهَبُوا إلى نُوح، فَيَأْتُونَ نُوحًا، فيقولونَ؛ يا نُوحُ، أَنْتَ أُوِّلُ الرُّسُلِ إِلَى الأَرْضِ، وسَمَّاكُ اللَّهِ عَبْدًا شُكُورًا، اشْفَعُ لِنَا إِلَى رَبِّكَ، أَلَا تَرَى مَا نَحُنُ فيه؟ ألا ترى ما قد بلغنا؟ فيقول لهم: إنَّ رئى قد غضب اليوم غضبًا لم يغضبُ قبله مثلهُ، ولنْ يغضب بعده مثلهُ، وانَّه قد كانتُ لَى دُعُوَةٌ دُعُوْتُ بِهَا عَلَى قَوْمِي، نَفْسى تَفْسى، اذْهَبُوا إلى إبْراهيم صلى الله عليه وسلَّم، فَيَأْتُونَ إِبْراهِيمَ، فَيُقُولُونَ؛ أَنْتَ نَبِيُّ اللَّه وخَليلُهُ مِن أَهُلِ الأَرْضِ، اشْفَعُ لنا إلى رَيْكَ، ألا تَرى إلى ما نَحْنُ فيه؟ ألا تَرى إلى مَا قَدُ بِلَغَنَا؟ فَيُقُولُ لَهُمْ إِبْراهِيمُ: إِنَّ رَبِّي قَدُ غَضْبَ الْيُومُ غَضْبًا لَمْ يَغْضُبُ قَبُلُهُ مثَّلَهُ، ولا يَغْضُبُ بِعُدَهُ مثَّلَهُ، وذكر كذباته، نَفْسى نَفْسى، اذْهَبُوا إلى غيري، اذْهَبُوا إلى مُوسَى، فَيَأْتُونَ مُوسى صلّى اللّه عليه وسلَّم، فَيَقُولُونَ: يَا مُوسَى، أَنْتُ رَسُولُ اللَّهُ فَضَلْكُ الله برسالاته، وبتكليمه على النَّاس، اشفعُ لنا إلى رَبُّك، ألا تَرى إلى ما نَحْنُ فيه؟ ألا ترى ما قد بلغنا؟ فيقول لهم موسى صلى الله عليه وسلم: إنَّ ربِّي قَدْ غَضَبِ اليومَ غَضَبًا لَمْ يَغْضَبُ قَبُلَهُ مِثْلَهُ، وَلَنْ يَغْضَبَ بَعْدَهُ مِثْلَهُ، وانَّى قَتَلْتُ نَفْسَا لَمْ أُومَرْ بِقَتْلَهِا، نَفْسي نَفْسي، اذْهَبُوا إلى عيسى صلى الله عليه وسلم، فيأتون عيسى، فيقولون: يا عيسَى أَنْتَ رَسُولُ اللَّهِ، وكُلِّمْتُ النَّاسِ فِي اللهد، وكلمة منه أنقاها إلى مريم، وروح منه، فاشفع لنا إلى ربك، ألا ترى ما نحن

فيه؟ ألا ترى ما قد بلغنا؟ فيقول لهم عيسى صلى الله عليه وسلم: إنَّ ربِّي قد غَضْبُ اليومُ غَضَبًا لَمْ يِغُضَبُ قَبُلُهُ مِثْلُهُ، ولنَّ يَغْضَبَ بَعْدَهُ مِثْلَهُ، وَلَمْ يَذَكَرُ لَهُ ذَنْبًا، نَفْسي نَفْسي، اذْهَبُوا إلى غيري، اذْهَبُوا إلى مُحمَد، فَيَأْتُونَى فَيَقُولُونَ؛ يِا مُحَمَّدُ, أَنْتَ رسولُ الله، وخاتم الأنبياء، وغفر الله لك ما تَقَدُّمُ مِن ذَنْبِكَ، وما تَأْخُرُ، اشْفَعُ لِنَا إِلَى رَبِّكَ، ألا تَرى ما نَحُنُ فيه؟ ألا تَرى ما قد بِلغنا؟ فأنطلق، فآتى تحبُّ العرش، فأقعُ ساجدًا لربِّي، ثُمَّ يَفْتُحُ اللَّهُ عَلَى ويُلُّهُمُني من محامده، وحُسن الثَّناء عليه شيئًا لم يُفْتَحُهُ لأَحَد قَيْلَى، ثُمَّ يُقَالَ: يا مُحَمَّدُ، ارْفِعْ رأسكُ، سَلُ تُعْطَهُ، اشْفَعْ تَشْفَعْ، فأرْفَعْ رأسى، فأقول: يا رب، أمَّتي أمَّتي، فيُقال: يا مُحَمَّدُ، أَدْخَلِ الجِنَّةِ مِنْ أَمْتِكُ مِنْ لا حساب عليه من الباب الأيمن من أبواب الحِنَة، وهُمُ شُركاءُ النَّاسِ فيما سوى ذلكَ منَ الْأَبُوابِ، والذي نَفْسُ مُحَمِّد بِيَده، إنَّ ما بين المصراعين من مصاريع الجنَّة لكما بِيْنَ مُكَةً وهَجَرِ، أَوْ كَمَا بِيْنَ مُكَةً وَبُصْرَى. (صحيح مسلم: ١٩٤).

#### ثَالثًا؛ تَوجِيهَاتَ مهمة للعلماء حول حديث الشفاعة؛

كل الأحاديث الواردة في الشفاعة في الموقف في مبدئها استشفاع الناس بالأنبياء لفصل القضاء واراحتهم من شدة وهول الموقف، ويحولهم كل نبي إلى آخر، وحتى يصلوا إلى محمد صلى الله عليه وسلم ويطلبوا منه ذلك، فيسجد تحت العرش ويفتح الله عليه ويلهمه من محامد الرب وحسن الثناء عليه. ثم يقال له ارفع رأسك ويأذن الله له في الشفاعة، ويقبل منه ذلك، ولا شك أن أول ما يشفع فيه هو الأمر العظيم الذي من أجله سجد واستأذن ربه فيه، ولكن ما وقع في تهاية الروايات أنه يقول صلى الله عليه وسلم : يا رب أمتي، أمتي. قد أشكل على العلماء، فنذكر أقوال بعضهم وتوجيهاته لهذا الإشكال؛

١-قال القاضي عياض: وجاء في



حدیث أنس وحدیث أبی هریرة ابتداء النبى صبلى الله عليه وسبلم بعد سجوده وحمده والإذن له في الشفاعة بقوله: أمتى، أمتى وقد جاء في حديث حذيفة ... قال: فيأتون محمدًا صلى الله عليه وسلم فيقوم ويوذن له وترسل الأمانة والرحم، فيقومان جنبتي الصراط يمينًا وشيمالاً، فيمر أولهم كالبرق وساق الحديث. وبهذا يتصل الحديث؛ لأن هذه هي الشفاعة التي لجأ الناس إليه فيها، وهي الإراحة من الموقف والفصل بين العباد، ثم بعد ذلك حلت الشفاعة في أمته صلى الله عليه وسلم وفي المذنبين، وحلت الشفاعة للأنبياء والملائكة وغيرهم صلوات الله وسلامه عليهم، كما جاء في الأحاديث الأخرى.

وجاء في الأحاديث في الرؤية وحشر الناس اتباع كل أمة ما كانت تعبد، ثم تمييز المؤمنين من المنافقين، ثم حلول الشفاعة ووضع الصراط، فيحتمل أن الأمر باتباع الأمم ما كانت تعبد هو أول الفصل والاراحة من هول الموقف وهو أول المقام المحمود، وأن الشفاعة التي ذكر مقامهم، كما دلت عليه سياق الحديث، وأنها لنبينا محمد صلى الله عليه وسلم ولغيره، كما نص عليه في الأحاديث، ثم ذكر بعدها الشفاعة فيمن دخل النار، وبهذا تجتمع متون الحديث وتترتب معانيها إن شاء الله تعالى".

٧- وقال القرطبي بعد أن ساق حديث الشفاعة: "هذه الشفاعة العامة التي خص بها نبينا محمد صلى الله عليه وسلم من بين سائر الأنبياء هي المرادة بقوله عليه الصلاة والسلام لكل نبي دعوة مستجابة فتعجل كل نبى دعوته وإنى اختبأت دعوتي شفاعة لأمتى وهذه الشفاعة العامة لأهل الموقف إنما هي لبعجل حسابهم ويراحوا من هول الموقف وهي الخاصة به صلى الله عليه وسلم

وقوله: أقول يا رب أمتى أمتى اهتمام بأمر أمته وإظهار محمته فيهم وشفقته عليهم. وقوله: فيقال يا محمد أدخل الجنة من أمتك من لا حساب عليه، يدل على أنه شفع فيما طلب من تعجيل حساب أهل الموقف، فإنه لما أمر بإدخال من لا حساب عليه من أمته فقد شرع في حساب من عليه حساب من أمته وغيرهم، وكان طلب هذه الشفاعة من الناس بإلهام من الله تعالى لهم حتى يظهر في ذلك اليوم مقام نبيه صلى الله عليه وسلم المحمود الذي وعده، ولذلك قال كل نبي: لست لها، حتى انتهى الأمر إلى نبينا محمد صلى الله عليه وسلم فقال: أنا لها.

٣- وقال ابن أبي العز: "والعجب كل العجب من إيراد الأئمة لهذا الحديث من أكثر طرقه لا يذكرون أمر الشفاعة الأولى في مأتى الرب سبحانه وتعالى لفصل القضاء، كما ورد في حديث الصور؛ فإنه القصودفي هذا المقام ومقتضى سياق أول الحديث فان الناس يستشفعون إلى أدم فمن بعده من الأنبياء في أن يفصل بين الناس ويستريحوا من مقامهم، كما دلت عليه سياقاته من سائر طرقه، فإذا وصلوا إلى الجزاء إنما يذكرون الشفاعة في عصاة الأمة وإخراجهم من النار، وكان مقصود السلف في الاقتصار على هذا المقدار من الحديث هو الرد على الخوارج ومن تابعهم من المعتزلة الذين أنكروا خروج أحد من النار بعد دخولها، فيذكرون هذا القدر من الحديث الذي فيه النص الصريح في الرد فيما ذهبوا إليه من البدعة الخالفة للأحاديث".

وفي الختام: نسأل الله تعالى أن يخفَّف عنًا وعن المسلمين شدة ذلك اليوم، وأن بظلنا فيه بظله، وأن يرزقنا شفاعة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم، وأن يسقينا من حوضه، وأن يدخلنا الجنة في زمرته. أمين، أمين، أمين.





وَلَكُتُمُدُ يَوْ الَّذِي مَدَّنَا لِهَنَّا وَمَاكُمًّا لِهَبَّدِي لَوْلاً أَنْ مُدِّنَا أَنَّهُ لَقَدْ جَآءَتْ رُسُلُ رَبَّنَا بِأَلْقِي ، (الأعراف: ٢٧)

والإراد المالية والمالية المراجعة

وأصلي وأسلم على خاتم الأنبياء وإمام المرسلين سيدنا محمد وعلى آله وصحبه، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

وبعد: فإن من المعجزات الحسية التي وقعت للرسول صلى الله عليه وسلم معجزتي: الإسراء والمعراج.

والمراد بالإسراء: السير ليلاً بالنبي صلى الله عليه وسلم يقظة من مكة إلى بيت المقدس في فلسطين، قال الله تعالى: وسُبْحَنَ الَّذِي المُصَالِقِينَ الله تعالى: وسُبْحَنَ الله تعالى: وسُبْحَنَ الله تعالى: وسُبْحَنَ الله تعالى:

ٱلْأَفْسَا الَّذِي بَنِرَكُنَا حَوْلَهُ لِلْمُئِيَّهُ مِنْ مَائِنِنَا ۚ إِنَّهُ هُوَ الْسَيْعَ الْبَيْنَا ۚ إِنَّهُ هُوَ الْنَصِيعُ الْنَصِيرُ ، (الإسراء: ١).

والمعراج؛ على وزن مفعال: الآلة التي يعرج بها، وهي المصعد، والعروج \_\_ الصعود \_\_ بالرسول صلى الله عليه وسلم حتى بلغ السماء، ثم حيث شاء الله جل وعلا حتى سمع صريف أقلام الملائكة، وفرضت عليه وعلى أمته الصلوات الخمس في السماوات العلا ثم عاد لبيته قبل الفجر.

من ١ إلى ١٨).

ورحلتا الإسراء والمعراج معجزتان ورحلتا الإسراء والمعراج معجزتان على صدق النبي صلى الله عليه وسلم، وكرامته عند ربه، وفيهما تسلية للنبي صلى الله عليه وسلم في مصابه بوفاة أمنا أم المؤمنين خديجة بنت خويلد -رضي الله عنها- ووفاة عمه أبي طالب، وتثبيت لفؤاده بما رأى من آيات ربه الكبرى، وفيهما دلالة على قدرة الله الباهرة، وفي المعراج دليل على علو الله سبحانه على خلقه ومباينته لهم، وقد حدثتا قبل الهجرة بزمن.

والإسراء والمعراج من الأمور التي ثبتت بطريق الشرع، قال عبد الغني المقدسي (المتوفى: ٦٠٠٥) في عقيدته (ص ٨٠): وأجمع القائلون بالأخبار والمؤمنون بالأثار أن رسول الله صلي الله عليه وسلم أسري به إلى فوق سبع سماوات ثم إلى سدرة المنتهى.

أسرى به ليلاً من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى -مسجد بيت المقدس- ثم عرج به إلى السماء بجسده وروحه جميعًا، ثم عاد من ليلته إلى مكة قبل الصبح».

وقد تواتر نقل خبر معجزتي الإسراء والمعراج في سنة النبي صلى الله عليه وسلم فقد جاءت من طرق عن ستة وعشرين نفسًا من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم في الصحيحين، والجوامع، والسنن، والمسانيد، والمستخرجات، والمعاجم، والمستدركات، والمشايخات، والأمالي وغيرها من كتب السنة.

ونقلت بأسانيد صحيحة، وحسنة، وقريبة منهما، وضعيفة لا تقوم بها حجة. ومن الصحابة من ساقها بطولها، ومنهم من اختصر الكلام فيها.

فهذه الأخبار بمجموع ما جاء فيها مما تواتر العلم به، قال الحافظ ابن كثير في

"تفسير القرآن العظيم" في تفسير سورة الإسراء بعد أن ساق الأحاديث الواردة في الإسراء والمعراج وتكلم عنها في خمس وأربعين صفحة (٥ / ٤٥): «فائدة: قال الحافظ أبو الخطاب عمر بن دحية في كتابه: " التنوير في مولد السراج المنير"، وقد ذكر حديث الإسراء من طريق أنس وتكلم عليه فأجاد، ثم قال:

وقد تواترت الروايات في حديث الإسراء عن:

عمر بن الخطاب، وعلي، وابن مسعود، وأبي ذر، ومالك بن صعصعة، وأبي هريرة، وأبي سعيد، وابن عباس، وشداد بن أوس، وأبي بن كعب، وعبد الرحمن بن قرط، وأبي حيّة وأبي ليلى الأنصاريين، وعبد الله بن عمر، وجابر، وحديضة، وبريدة، وأبي أيوب، وأبي أمامة، وسمرة بن جندب، وأبي الحمراء، وصهيب الرومي، وأم هانئ، وعائشة وأسماء ابنتي أبي بكر الصديق - رضي الله عنهم أجمعين -، منهم؛

من ساقه بطوله.

ومعجزتا الإسراء والمعراج فيهما من المعجزات والفوائد والأحكام والأداب ما هو جدير بالإذاعة حقيق بالذكر، لكن هذا المقال لا يتسع للكلام عليهما، فقد خصص للرد على بعض شبهات المنكرين لهما.

والحقيقة أن الرد والتشكيك في معجزتي الإسراء والعراج وإنكارهما قديم وأول من أنكرهما كفار قريش حين حدثهم النبي صلى الله عليه وسلم بخبرهما فكان منهم المصفق، ومنهم واضع يده على رأسه مستعجبًا للكذب، حتى طلبوا من النبي صلى الله عليه وسلم البينة على وقوع



الإسراء، واستغربوا أنهم يضربون أكباد الإبل لبيت المقدس شهرًا ذهابًا وآخر إيابًا وهو يخبرهم أنه ذهب إليه وصلى فيه بالأنبياء، ثم عرج به إلى السماء، ثم عاد من ليلته، حتى ارتد ناس ممن كانوا آمنوا به وصدقوه، وسعوا بذلك إلى أبي بكر\_رضي الله عنه \_ فقالوا: «هل لك إلى صاحبك يزعم أنه أسرى به الليلة إلى بيت المقدس؟ ا قال: أو قال ذلك؟

قالوا: نعم.

قال: لئن كان قال ذلك لقد صدق. قالوا: أو تصدقه أنه ذهب الليلة إلى بيت المقدس وجاء قبل أن يصبح ؟ ١

قال: نعم، إنى لأصدقه فيما هو أبعد من ذلك أصدقه بخبر السماء في غدوة أو

أخرجه الحاكم في المستدرك (٤٤٠٧)، وقال الذهبي في التلخيص: صحيح.

ثم طلبوا من النبي صلى الله عليه وسلم أن يصف لهم بيت المقدس وهم يعتقدون عجزه عن ذلك وسألوه عن أشياء فقد رآه بعضهم وعاينه، وهو به خبير، قال جابر بن عبد الله \_ رضى الله عنهما \_ قال: الله لي بيت المقدس، فطفقت أخبرهم عن آياته وأنا أنظر إليه، أخرجه البخاري .(EVI+)

وجمهور الشبهات يرجع إلى أمور: الأول: رد الوحى والتكذيب بالرسالة، فيكذب بهاتين المعجزتين سلمًا لرد الرسالة. الثاني: أن المعراج لم يذكر في الكتاب، وإنما جاء في السنة، وهذا يرجع إلى رد السنة

سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول: « لما كذبتني قريش [وفي رواية: حين أسري بي إلى بيت المقدس قمت في الحجر فجلي

وعدم الاحتجاج بها.

الثالث: الاستبعاد العقلى لوقوع ذلك. وقد تبع هذين الصنفين \_ الثاني، والثالث \_ من المعاصرين: أبو رية في كتابه: "أضواء

على السنة المحمدية" (ص: ١٢٣)، ود.

أحمد شلبي في الجزء الثالث من كتابه: "المكتبة الإسلامية المصورة لكل الأعمار". والكاتب د. يوسف زيدان، والمذيع إبراهيم عيسى ... ومن لف لفيفهم.

الرابع: الذين يسلمون بحجية السنة. ويسلمون بورود المعجزتين في السنة لكن يدعون ضعف الحديث واضطرابه وعدم الاحتجاج به.

أما الصنف الأول وهم المكذبون بالوحي الرادون له فهم أحد ثلاثة أصناف:

\_ إما ملاحدة لا يؤمنون بوجود إله للكون ولا بعث ولا نشور ...

\_ وإما وثنيون يعبدون من دون الله آلهة أخرى.

\_ وإما أهل كتاب كاليهود والنصاري. أما الملاحدة فليس كلامنا معهم، وإنما الكلام معهم يكون في إثبات وجود الخالق وصحة الأديان.

وأما الوثنيون فكلامنا معهم في بطلان عبادة الأوثان.

وأما أهل الكتاب فيقال لهم: إنكم تؤمنون بحدوث المعجزات للأنبياء والمرسلين، بل ومن المعجزات الشبيهة بالمعراج عندكم صعود إيلياء إلى السماء، ففي الكتاب المقدس (الملوك الثاني ٢: ١ - ١١): «وعندما أزمع الرب أن ينقل إيليا في العاصفة إلى السماء، ذهب إيليا وأليشع من الجلجال ...

وفيما هما يسيران ويتجاذبان أطراف الحديث، فصلت بينهما مركبة من نار تجرها خيول نارية، نقلت إيليا في العاصفة إلى السماء».

فالكلام معهم في إثبات نبوة النبي صلى الله عليه وسلم وثبوت الرسالة.

أما الصنف الثاني: وهم الرادون للسنة، فيقال لهم دل الكتاب على حجية السنة ولا ريب فمن ذلك:

قوله سيحانه: ﴿ يُعَالِّنَا الَّذِينَ مَانَوُا أَلِيمُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمِيْعُوا الرَّسُولُ وَلَا يُطِلُوا أَعْمَالُكُو ، (محمد: ٣٣). وقوله تعالى: مَن يُطِع ٱلرَّسُولَ فَقَدَّ أَطَّاعَ

اللَّهُ وَمَن تُولِّي فَمَا أَرْسَلُنْكَ عَلَيْهِمَ حَفِيظًا ،

(النساء:٨٠). وقوله: ورَبّا مَانَكُمُ الرَّدُلُ فَحُدُدُهُ وَمَاتَهَ كُمُ عَنْهُ فَأَنْهُوا وَاتَّقُوا أَفَّهُ إِنَّ أَلَّهُ شَدِيلًا ٱلْعِقَابِ ، (لحشر: ٧).

وقوله تعالى: رومًا كُنَّ لِنُوْمِن وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَكُونَ لِمُمُّ الْخِيرَةُ مِنْ أُمْرِهِمْ وَمَن يَعْضِ أَلِنَّهُ وَرَسُولُهُ فَقَدْ صَلَّ صَلَكُلا مُبِينًا ، (الأحزاب:٢٦).

وقوله سيحانه: ، فَلَا وَرَبُّكُ لَا يُؤْمِنُكَ حَقَّىٰ يُحَكِّمُونَ فِيمَا شَجِحَةِ تَشَهُمْ ثُنَّهُ لَا يجددُوا في أنفيهم خرَجًا يُمثًا فَضَيْتَ وَمُسَلِّمُوا سلما ، (النساء: ٢٥).

والكلام مع هؤلاء يطول فيكتفى بما سىق منه.

أما الصنف الثالث: أصحاب الاستبعاد العقلى لوقوع ذلك:

فيقال لهم:

أولا: أما الإمكان العقلي لوقوع الإسراء والمعراج فمحقق وقدرة الله تعالى لا تقاس على قدرة مخلوقاته.

ثانيًا: كثير من مخلوقات الله تعالى قد خلق الله فيها قدرات متفاوته كالملائكة والجن والريح ونحوها فمن قدرات الجن ما حكاه الله في قدرة الحن على نقل عرش بلقيس من اليمن إلى سليمان عليه السلام في الشام في أقل من طرفة عين، قال تعالى: ﴿ قَالَ ٱلَّذِي عِندُهُ عِلْمٌ فِي ٱلْكِتَبِ أَنَّا مَالِيكَ بِهِ. قَبْلَ أَنْ رَبَّدُ إِلَيْكَ طَرُفُكَ فَلَمَّا رْمَاهُ مُسْتَقَرًّا عِندُهُ قَالَ هَنْذًا مِن فَصَّل رَقِي لِبُلُوفَ خرق العادة لمخلوق ضعيف.

فما الذي ينكر في إسراء النبي صلى الله عليه وسلم إلى بيت المقدس وعروجه الى السماء ثم عوده في ليلة مع إقدار

ثالثًا: أمكن للإنسان الآن مع قدراته المحدودة صناعة الطائرات، والأقمار الصناعية، والمركبات الفضائية،

والغواصات التي توفر الوقت والجهد وتمكن الإنسان من اصطصحاب الأكسجين الذي يمكنه من العيش في الغواصات تحت الماء أوفي الفضاء لأيام فما الذي ينكر من معجزتي الإسراء والمعراج مع هذا الإمكان العظلي؟!

أما الصنف الرابع: الذين يسلمون بحجية السنة، ويسلمون بورود العجزتين في السنة لكن يدعون ضعف الحديث واضطرابه وعدم الاحتجاج

فيقال لهم: لا ريب عند أهل الفن أن الوارد في الإسراء منه ما هو مقبول سواء كان صحيحًا أو حسنًا، ومنه الضعيف الساقط فيقبل الصحيح ويرد الضعيف، ولا يرد الصحيح بردنا للضعيف، وقد تواتر الخبر من طرقه كما سبق.

قال ابن تيمية في اقتضاء الصراط المستقيم مخالفة أصحاب الجحيم مبينا ذلك (ص ٤٣٨): «وفيه ما هو ضعيف، وفيه ما هو من الموضوعات المختلقات.

مثل: ما يرويه بعضهم فيه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال له جبرائيل: هذا قير أبيك إبراهيم انزل فصل فيه. وهذا بيت لحم مولد أخيك عيسى انزل فصل فيه.

وأعجب من ذلك أنه قد روي فيه أنه قيل له في المدينة: انزل فصل هاهنا قبل أن يبنى مسجده، وإنما كان المكان مقبرة المشركين، والنبي صلى الله عليه وسلم بعد الهجرة إنما نزل هناك لما بركت ناقته هناك.

فهذا ونحوه من الكذب المختلق باتفاق أهل المعرفة، وبيت لحم كنيسة من كنائس النصاري ليس في إتيانها فضيلة عند السلمين ..

هذا ما يسره الله في هذه العجالة فإن كان صوابًا فالحمد لله وإن كانت الأخرى فأستغضر الله.





الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، صلى الله عليه وسلم وعلى آله وصحبه أجمعين وبعد:

فإن بعض من ينتسبون إلى الأسلام يطعنون في أحكامه ومصادره ليل نهار في حملات ممنهجة. وموجات ممولة، وتيارات مدفوعة دفعًا عاصفًا لتكشف عما يدور في حنايا نفوسهم من العداء القديم والحقد الدفين.

ويتهكمون على رجالاته حملة علومه وأنواره وهداياته، الذين بلغوا منزلة التقدير والاحترام في نفوس المسلمين عبر القرون من عمر أمة الإسلام، فترى هذه الفئة تنتشى فرحًا كلما رأت أو سمعت شيئًا يخالف أحكامه الأمرة باجتناب الفواحش ما ظهر منها وما بطن، ويقفون إجلالاً وتعظيمًا للفاعلين على ما افترفوه من مخالفات تعد جرائم دينية وأخلاقية يندى لها الجبين في مجتمعاتنا الإسلامية والعربية. كل ذلك يفعلونه باسم "الحرية" و"التنوير" و"الحداثة" و"التجديد" وهي شعارات زائفة يستخدمونها لخداع الناس ممن لم يتلقوا إلا النذر القليل من معارف رسالة الإسلام الخالدة وشريعته المحكمة الحكيمة.

ويدرك خطر هؤلاء كل واع مدرك لتاريخه وواقعه، حيث لا يخفى على عاقل تأثير هذه الشطحات الفكرية والثقافية التي تقدم للمجتمع على أنها "حرية الابداع" الذي لا يقيم بمعيار الأخلاق ولا بمعيار الدين، فلا حدود ولا موانع ولا قيود، وإنما الابداع

يقتضي الحرية المطلقة في التعبير والتصرف والتطبيق. وهي أضلولة خبيثة وأكذوبة ماكرة نقلوها عن الدول الغربية، ولم ينقلوا معها علوم الغرب الصناعية والعلمية بل ما اختاروه هو هذا الجانب الممقوت الذي يعاني منه الغرب في مجتمعاته المعاصرة حتى



اهتمامه يعتمد في إصلاحه العام على تهذيبها قبل كل شيء، فهو يكرس جهودًا ضخمة للتغلغل في أعماقها، وغرس ضخمة للتغلغل في أعماقها، وغرس تعاليمه في جوهرها حتى تصير جزءًا منها. فالنفوس إذا لم تصلح، ولم يستقم أمرها أظلمت الآفاق، وسادت الفتن حاضر الناس ومستقبلهم وعم الفساد وانتشر البلاء، ولذلك يقول الله تعالى: "لك أله لا لله تعالى: "لك أله لا لله تعالى: "لك أله المراهد: ١١). ويقول جل وعلا معللاً هلاك الأمم الفاسدة: "كاله المراهدة الله المراهدة المراهدة

فَوَيُّ شَهِيدُ ٱلْمِقَابِ (أَنَّ) وَاللَّهُ مِأْنَ اللَّهُ لَمْ يَكُ مُغَيِّراً

يَتُمَةُ الْفُمْمَةِ) عَلَى قَوْمِ حَتَى بُفِيرُوا مَا بِٱلشِّهِمُ وَأَلَّتَ اللَّهُ

- " (الأنفال: ٥٣ - ٥٣).

لذا نجد أن الإسلام اهتم اهتمامًا كبيرًا بدعوة المسلم إلى الاستقامة. وبلغ من اهتمام الإسلام بدعوة المسلم إلى الاستقامة، والى الالتزام بها والثبات عليها، إن ورد ذكر الاستقامة في القرآن الكريم فيما يقرب من خمسين آية. وقد عرف كثير من العلماء الاستقامة، فقالوا: الاستقامة هي سلوك الصراط المستقيم، وهو الدين القويم من غير تعويج عنه يمنة ولا يسرة، ويشمل ذلك فعل الطاعات يمنة ولا يسرة، ويشمل ذلك فعل الطاعات كلها الظاهرة والباطنة، وترك المنهيات كلها كذلك. وقال ابن حجر رحمه الله: "الاستقامة كناية عن التمسك بأمر الله تعالى فعلاً وتركا".

ويقول الجرجاني: "الاستقامة هي: كون الخط بحيث تنطبق أجزاؤه المفروضة بعضها على جميع الأوضاع، وفي اصطلاح أهل العلم: هي الوفاء بالعهود كلها، وملازمة الطريق المستقيم برعاية حد التوسط في كل الأمور في الطعام والشراب واللباس، وفي كل أمر ديني ودنيوي، وذلك هو الصراط المستقيم".

وعرف بعضهم الاستقامة بقوله: "أن

إنهم يخرجون منه إلى الأسلام فيدخلون فيه أفواجًا لم يسبق لها مثيل في عصرنا الحديث حتى حذر رجال الدين في فرنسا من المد الإسلامي في أوروبا، وطالبوا من حكامهم وقف هذا المد الذي سيحول أوروبا كلها مسلمة في بضع سنين.

ومع ذلك فإن دعاة العلمانية في بلادنا المسلمة يصورون الإسلام على أنه الوحش المخيف، ويعكفون على محاريته وإزالة ما يتعلق به من آداب وأحكام وأخلاق تأصلت داخل أعماق المجتمعات الاسلامية. يقومون بذلك الفعل الشنيع المستبشع في إصرار عجيب وتحد مريب وتوحش مخيف ووقاحة فاحشة وبذاءة لسان لا اعتبارات فيها الأحد. إنهم بالاء الزمان والمكان. وفتن الدين والدنيا. والدول إذا أرادت رفع عمادها وبناء صروحها العالية المنيفة والاهتمام بمواطنيها فعليها بالحفاظ على الحد الفاصل بين نشر الفواحش والاباحية والشذوذ وكلها معاول هدم وتدمير للمجتمعات كافة، وبين "حرية التعبير والتفكير" التي أوضح القرآن الكريم حدودها ووضع شروطها، وبين النبي صلى الله عليه وسلم معالمها وكيفية ممارستها عمليا وواقعيا.

وقد وضع القرآن قاعدة القواعد التي تكفل حرية الرأي، وكيفية التفكير والتعبير وتضمن سلامة الأفعال والأقوال والتصرفات من الشطط الفكري والجموح العقلي والمجون التعبيري المؤدي إلى أذية الغير والحاق الضرربه.

لقد جاء الإسلام برسالة خاتمة، نقلت العالم من الظلمات إلى النور، ومن الغي إلى الرشاد، ومن الضلالة إلى الهدى، ومن الانغماس في الرذائل إلى التحلي بالفضائل، ومن سطوة الأنانية إلى ترسيخ الإيثار، ومن انحراف السلوك إلى الاستقامة في الأخلاق.

جاء الاسلام والنفس الانسانية محور



يجمع بين أداء الطاعة واجتناب المعاصي". وقيل: الاستقامة ضد الاعوجاج، وهي مرور العبد في طريق العبودية بإرشاد الشرع والعقل.

قال ابن القيم رحمه الله:" الاستقامة هي لزوم المنهج القويم ".

قال تعالى: "إِنَّ اللَّيْنِ قَالُوا رَشَّ اللَّهُ ثُمَّ اسْتَعَسَّواً

تَخَارُلُ عَيْهِمُ الْمَلْيِكِ فَ اللَّا تَخَامُوا وَلَا خَمْرُوا

وَالْشِرُوا مِلْكُنْ وَالْتِي كُشْمُ مُوعَادُونَ " (فصلت:

٣٠). وقال تعالى: "إِنَّ اللَّهِ وَالْوَا رَشًا اللهُ ثُمَّ السَّعَنُوا مَلَا خَرَفًا عَلَيْهِمُ وَلَا هُمْ يَعْرَبُونَ "

الْبُلِيكَ الْمَنْ لَفُنْ عَلِيهِمْ وَلَا هُمْ يَعْرَبُونَ "

الْبُلِيكَ الْمَنْ لَفُنْ عَلِيهِمْ وَلَا هُمْ يَعْرَبُونَ "

الْلُحقاف الله عَلَيْ عَلِيهِ فِيهَا حَرَالًا بِمَا كُنُوا مِسْلُوهُ "

(الأحقاف ١٤: ١٤).

وقال تعالى لرسوله صلى الله عليه وسلم: " أَسْتَغِمْ كُمَّا أُمِرْتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ وَلاَ ظُنوَّا إِنَّهُ بِمَا تَمْمَلُونَ مِبِيرٌ " (هود: ١١٢).

فبين أن الاستقامة بعدم الطغيان، وهو

مجاوزة الحدود، وقال جل وعلا: " مَّلَ إِنَّمَا الْمَكُمُ الْمُعُ وَحِدُ الْمَا الْمَكُمُ الْمُعُ وَحِدُ الْمَا الْمَكُمُ الْمُعُ وَحِدُ الْمَا الْمَكُمُ الْمُعُ وَالْمَصُود من العبد الاستقامة وهي السداد، فإن لم يقدر عليها فالمقاربة: وعند مسلم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صل الله عليه وسلم قال: "سددوا وقاربوا واعلموا أنه لن ينجو أحد منكم بعمله، قالوا: ولا أنت يا رسول الله؟ قال: ولا أنا إلا أن يتغمدني الله برحمة منه وفضل"، فجمع في هذا الحديث مقامات الدين كلها.

أمر بالاستقامة وهي السداد، والإصابة في النيات والأقوال، وأخبر في حديث ثوبان أنهم لا يطيقونها فنقلهم إلى المقاربة، وهي أن يقربوا من الاستقامة بحسب طاقتهم، كالذي يرمي إلى الغرض، وإن لم يصبه يقاربه.. ومع هذا فقد أخبرهم أن الاستقامة والمقاربة لا تنجي يوم القيامة، فلا يركن أحد إلى عمله ولا يرى أن نجاته به، بل إنما نجاته برحمة الله وغفرانه وفضله، فالاستقامة كلمة جامعة آخذة بمجامع فالاستقامة كلمة جامعة آخذة بمجامع الدين، وهي القيام بين يدي الله تعالى على

حقيقة الصدق والوفاء بالعهد. والاستقامة تتعلق بالأقوال والأفعال والأحوال والنيات، فالاستقامة فيها وقوعها لله وبالله وعلى أمر الله. وأورد الماوردي رحمه الله تعالى خمسة أوجه في قوله تعالى: "ثم استقاموا "من قوله تعالى: "ثم ألله ثم أستقاموا "من قوله تعالى: "أَنَّ ٱللَّهِ ثُمَّ الله تعالى: "إِنَّ ٱللَّهِ ثُمَّ الله تعالى: "إِنَّ ٱللَّهِ ثُمَّ الله تعالى: "كَانَّ الله تُمَّ الله تعالى: "من قوله تعالى: "إِنَّ ٱللَّهِ ثَمَّ الله تعالى: "إِنَّ اللّه تَمَا الله تعالى الله تعالى: "من قوله تعالى: "إِنَّ اللّه تَمَا الله تعالى: "إِنَّ اللّه تَمَا الله تعالى: "إِنَّ اللّه تَمَا الله تعالى: "من قوله تعالى: "إِنَّ اللّه تعالى: "إِنْ الله تعالى: "إِنَّ الله تعالى: "إِنَّ الله تعالى: "إِنَّ اللّه تعالى: "إِنَّ اللّه تعالى: "إِنَّ الله تعالى: "إِنْ الله تعالى: "إِنَّ الله تعالى: "إِنْ الله تعالى: "إِنَّ الله تعالى: "إِنْ الله تعال

أحدها: ثم استقاموا على أن الله ربهم وحده، وهو قول أبي بكر رضي الله عنه ومجاهد. الثاني: استقاموا على طاعته وأداء فرائضه، قاله ابن عباس والحسن وقتادة.

الثالث: على إخلاص الدين والعمل إلى الموت، قاله أبو العالية والسدي. الرابع: مم استقاموا في أفعالهم كما استقاموا في أقوالهم. الخامس: ثم استقاموا سرًّا كما استقاموا جهرًا. قال: "ويحتمل سادسًا: أن الاستقامة أن يجمع بين فعل الطاعات واجتناب المعاصي؛ لأن التكليف يشتغل على أمر بطاعة يبعث على الرغبة، ونهى عن معصية يدعو إلى الرهبة".

وقال ابن رجب رحمه الله: "أصل الاستقامة استقامة القلب على التوحيد، وقد فسر أبو بكر رضي الله عنه الاستقامة في قوله تعالى: "إن الذين قالوا ربنا الله ثم استقاموا": بأنهم لم يلتفتوا إلى غيره، فمتى استقام القلب على معرفة الله، وعلى خشيته واجلاله ومهابته ومحبته وارادته ورجائه استقامت الجوار كلها على طاعته، فإن القلب هو ملك الأعضاء، وهي جنوده، فإذا استقام اللك استقامت جنوده ورعاياه، وأعظم ما يراعى استقامته بعد القلب من الجوار يراعى استقامته بعد القلب من الجوار اللسان، فإنه ترجمان القلب والعبر عنه".

وقال ابن القيم رحمه الله: "ومن هدي في هذه الدار إلى صراط الله المستقيم الذي أرسل به رسله وأنزل به كتبه، هدي هناك إلى الصراط المستقيم الموصل إلى جنته دار ثوابه، وعلى قدر ثبوت قدم العبد على هذا الصراط الذي نصبه الله لعباده

ق هذه الدار، يكون ثبوت قدمه على الصراط المنصوب على متن جهنم، وعلى قدر سيره على هذا الصراط يكون سيره على ذاك الصراط، ولينظر العبد الشبهات والشهوات التي تعوقه عن سيره على هذا الصراط المستقيم. فإنها الكلاليب التي بجنبتي ذاك الصراط تخطفه وتعوقه عن المرور عليه، فإن كثرت هنا وقويت فكذلك هي هناك: "ومَّا رَأُكَ يَطَلُّمِ لِلْمَا لِلْمَا (فصلت: ٢١).

عن النواس بن سمعان رضي الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: " ضَرَبُ اللَّهُ مَثلًا صراطًا مُستَقيمًا، وعلى جَنَبَتَى الصّراط سُوران، فيهما أبوابٌ مُفتَحةً، وعلى الأبواب سُتورٌ مُرخاةً، وعلى باب الصراط داء يقول: أيُّها النَّاسُ، ادخُلوا الصّراطُ جَمِيعًا، ولا تَتَعَرَّجوا، وداع يَدْعو من فوق الصّراط، فإذا أرادَ يَفتَحُ شيئًا من تلك الأبواب، قال: وَيحَكُ لا تَفْتَحُه؛ فإنْكَ إِنْ تَفْتَحُه تَلجُه، والصَّراطُ الإسلامُ، والسُّوران؛ حُدودُ اللَّه، والأبوابُ الْمُتَّحِةُ: مُحارِمُ اللَّهِ، وذلك الداعي على رأس الصِّراط: كتابُ اللَّه، والداعي من فوق الصراط: واعظ الله في قلب كل مسلم" (رواه أحمد في مسنده). وفي هذه الآية الكريمة: "فَأَسْتَقِمْ كُمَّا أُمِرْتَ وَمَن ثَابَ مَعَكَ وَلَا مَلِيُّ اللهِ عَالِمَ أَنْ عَلَيْ اللهِ ١١٢).

نجد أن الله جل شأنه أمر رسوله الكريم صلى الله عليه وسلم وأتباعه بالتزام الصراط المستقيم. وعندما نقرأ الآيات السابقة -على هذه الآية الكريمة- نجد أنها قد قصت علينا الكثير من أخبار السابقين، وبينت مصير السعداء الذين صدقوا رسلهم فآمنوا برسالاتهم، ومصير الأشقياء الذين كذبوا رسلهم وكفروا برسالاتهم، وأن عبادة المشركين لأصنامهم إنما هي تقليد لما كان يعبد آباؤهم من قبل، وسينال هؤلاء نصيبهم وحظهم من عذاب الآخرة كاملاً بدون إنقاص منه.

بعدها أمر الله عز وجل رسوله الكريم صلى الله عليه وسلم، ومن آمن بدعوته واتبع هداه بالتزام الصراط المستقيم، والثبات والدوام على الاستقامة؛ لأن ذلك هو طريق الفوز والفلاح في الدنيا والآخرة كما نهاهم وحذرهم أن يتجاوزوا حدود الاعتدال في كل الأقوال والأعمال؛ لأن الله -عظمت قدرته- مطلع على أحوالكم، عليم بظواهرها وبواطنها وسيجزيكم يوم القيامة عليها بما تستحقون من ثواب أو عقاب.

عن ابن عباس رضى الله عنهما قال: ما نزلت على رسول الله صلى الله عليه وسلم آية أشد من هذه الآية ولا أشق. وفي صحيح مسلم عن سفيان بن عبدالله الثقفي رضى الله عنه قال: قلت يا رسول الله، قل لي في الإسلام قولاً لا أسأل عنه أحدًا بعدك. قال: "قل آمنت بالله ثم استقم".

إن الاستقامة ثمرة من ثمرات الإيمان بالله وهي حصاد غرسه في القلب ولا يسدد المسلم فيها إلا بقوة إيمانه وصدقه فيه، وهى حقيقة شرعية ونفسية واقعية لا بد من وضعها في الاعتبار عند تناول قضايا الأمة الإسلامية المختلفة في العصر الحديث، ولا يمكن التغاضي عنها، فانعدام الاستقامة سبيه ضعف الإيمان وفقدان الاستقامة في المجتمع المسلم يؤدي إلى الضياع والانحلال الأخلاقي والتخلف الإنساني.

ولكن يبدو أن حضارة الاجترار الكلامي التي انحدرت إلى المسلمين من الجاهلية، ومن روافد غربية وشرقية، كانت لا تزال قابضة على أعناق بعض المسيرة، فأهدرنا وعينا عن هذا الهتاف القرآني الجليل ومارسنا -ولا نزال للأسف- غباء الضياع في أبد الحلم والشقشقة اللسانية، بينما يشكو واقعنا المسلم من ضمور الرؤى، وضمور الإنجاز في كل اتجاه.

والله المستعان.





#### من نور كتاب الله تعدد فضائل وفوائد القرآن الكريم

يقول الله تعالى: ( يَتَأَيُّهُا النَّاسُ قَدَّ عَلَّمَتُكُمُ مَوْعِظَةً فِن وَيْكُمُ وَشِفَاةً لِمَا فِي الصَّدُودِ وَهُلَكَ وَرَحَمَةً لِلْكَوْمِنِينَ )

(يونس: ٥٧).

#### من أقوال السلف

عن مالك بن أنس قال: ما قلّت الأثار في قوم إلا ظهرت فيهم الأهواء، ولا قلّت العلماء إلا ظهر في الناس الجفاء. (ذم الكلام للهروي).

> من هدي رسول الله صلى الله عليه وسلم يُاشهر شعبان

عن عائشة رضي الله عنها قالت: كان رسولُ الله صلى الله عليه وسلم يصومُ حتى نقولُ: لا يضومُ، وما رأيتُ يفطِرُ، ويُفطِرُ حتى نقولَ: لا يصومُ، وما رأيتُ رسولَ الله صلى الله عليه وسلم استكمل صيامَ شهرِ قَطُّ إلا رمضانَ، وما رأيتُه في شهرِ أكثر منه صيامًا في شعبان" (صحيح مسلم ١١٥٦).

#### من أخبار البخلاء

قال بعض البخلاء لغلامه: هات الطعام وأغلق الباب. فقال: يا مولاي: هذا خطأ، إنما يقال: أغلق الباب وهات الطعام. فقال له: أنت حر لوجه الله: لعرفتك بالحزم. (جمع الجواهر).

#### المخ والأعلوة الفي سال الله خلية وسلم

#### حفظ الله لرسول الله صلى الله عليه وسلم قبل البعثة

عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما أنْ رَسول الله صلى الله عليه وسلم كان ينقل معهم الحجارة للكعبة وعليه إزاره فقال له العباس عمه: يا ابن آخي، لو حللت إزارك فجعلته على منكبيك دون الحجارة، قال فحله فجعله على منكبيه، فسقط مغشيًا عليه، فما ربي بعد ذلك عربانا صلى الله عليه وسلم. (صحيح البخاري ١١٤)

Upload by: altawhedmag.com



# المالي المالي

# المرأة المسلمة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خير المرسلين، وبعد:

فنستكمل الحديث عن أثر قرائن السياق على أدلة الحجاب، وقد وصلت إلى خاتمة البحث، وبـــدأت في تلخيص ما توصلت إليه فبدأت بأدلة القرآن، ثم بأدلة السنة، ووصلت فيها إلى الدليل السابع عشر.

#### الحديث السابع عشر:

١٧- حديث عائشة رضى الله عنها قالت: إن كان رسول الله صلى الله عليه وسلم ليصلي الصبح فتنصرف النساء متلفعات بمروطهن ما يُعرفن من الغلس (متفق عليه). وفي رواية: "ثم يرجعن إلى

بيوتهن ما يعرفهن أحد" (صحيح البخاري). وفي روايــة: "لا يعـرف بعضهن بعضا" (صحيح البخاري)، وفي رواية: "وما يعرفن من تغليس رسول الله صلى الله عليه وسلم بالصلاة" (صحيح مسلم). وفي رواية: لقد رأيتنا نصلي مع رسول الله صلى الله 🧵 عليه وسلم الفجرية مروطنا،

#### د. متولي البراجيلي

وننصرف وما يعرف بعضنا وجوه بعض (مسند أبي يعلى ح ٤٤٩٣، صحح إسناده حسين سليم أسد، والألباني في الصحيحة ح ٣٣٢). (الغلس: هو وقت اختلاط ضوء الصبح بظلمة الليل).

الاستدلال من الحديث: ما يُعرفن من الغلس؛ هل كن كاشفات الوجوه، وتسترن بظلمة آخر الليل، أم كن مغطيات الوجوه، وإن كانت رواية: وما يعرف بعضنا وجوه بعض، ترجح أنهن كن كاشفات الوجوه، ولم يعرف بعضهن بعضا من الظلام.

الدليل في الحديث ليس قطعيًا إنما هو ظني، يحتمل كل ما ذهب إليه الفريقان. ١٨- حديث فاطمة بنت قيس

عن فاطمة بنت قيس رضي اللَّه عنها قالت: إنَّ أبا عمرو بن حفص طلقها ألبتة وهو غائب... فجاءت رسول الله صلى الله عليه وسلم فذكرت ذلك له، فقال ليس لك عليه

نفقة، وأمرها أن تعتد في بيت أم شريك، ثم قال: تلك امرأة يغشاها أصحابي، اعتدي عند ابن أم مكتوم، فإنه رجل أعمى تضعين ثيابك عنده. (صحيح مسلم)، وفي رواية: فإنك إذا وضعت خمارك لم يرك. وفي رواية: فإني أكره أن يسقط عنك خمارك أو ينكشف الثوب عن ساقيك. الاستدلال من الحديث:

استدل به من قال بجواز كشف الوجه باعتبارأن النبى صلى الله عليه وسلم أقرها على أن يراها الرجال بخمارها فقط. وهذا فيه نظر؛ لأن قول النبي صلى الله عليه وسلم هو من باب التنبيه على بعض ما لا يجوز للمرأة إظهاره، بقرينة رواية: أو ينكشف الثوب عن ساقك. وليس هو من قبيل ما يجوز للمرأة إظهاره أو عدم إظهاره. ١٩- حديث أبي سلمة

وفيه أن سبيعة الأسلمية رضى الله عنها وضعت حملها بعد وفاة زوجها بنصف شهر، فلما تعلت من نفاسها تجملت للخطاب، فدخل

عليها أبو السنابل بن بعكك رضي الله عنه، فقال لها: ما لي أراك متجملة؟، وقد اكتحلت واختضبت وتهيأت لعلك ترجين النكاح، وكان أبو السنابل قد تقدم لخطبتها فرفضته (صحيح البخاري ومسلم وغيرهم).

الاستدلال من الحديث: تجملت للخطاب: ليس فيه صراحة أنها كانت كاشفة عن وجهها، فالتجمل يكون في الملابس والهيئة. واكتحلت: لا يدل على كشف الوجه، وإنما قد يظهر الكحل في عينيها وهي منتقبة، واختضبت: الخضاب نعم في اليدين، فهي كانت مكشوفة اليدين، لكن المرأة المنتقبة قد تتساهل أحيانًا في كشف يديها.

حدیث عائشة رضي الله
 عنها

قالت عائشة رضي الله عنها: أومت امرأة من وراء ستر بيدها كتاب إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقبض النبي صلى الله عليه يده، فقال: ما أدري أيد رجل أم يد امرأة. قالت: بل يد امرأة. قال: لو كنت امرأة لغيرت أظفارك. يعني بالحناء (سنن أبى داود وغيره).

الاستدلال من الحديث

الحديث في سنده مقال.
 فهو ضعيف، وحسنه الألباني
 بشواهده.

٢- الاستدلال بسكوت النبي صلى الله عليه وسلم على كشف المرأة ليديها، أنها ليست عورة، والوجه كذلك له حكم اليدين. وورد في رواية أن هند بنت عتبة رضى الله عنها

كانت كاشفة عن كفيها عند المايعة، وسند الرواية أيضا فيه مقال، وحسنه الألباني بشواهده، وهذا يرد على من قال: إن الواقعة كانت قبل نزول آيات الحجاب، فالمايعة كانت في عام الفتح، وقد استدل بالحديث على جواز كشف الوجه الحاقا بالبدين، واستدل به على عكس ذلك، وهو أقرب لن استدل بكشف اليدين على كشف الوجه، لكن يرد على ذلك ما سبق أن أشرت إليه من أن المرأة تتساهل في يديها ما لا تتساهل في وجهها.

٢١- حديث عائشة رضي الله
 عنها

قالت: رأيت النبي صلى الله عليه وسلم يسترنى بردائه وأنا أنظر إلى الحبشة.. (متفق عليه). الاستدلال من الحديث: يسترنى بردائه: هل يستدل بذلك على وحوب تغطية سائر الجسد يما في ذلك الوجه ؟ لا خلاف فِ ذلك فِي حق أمهات المؤمنين اتفاقاء وإنما يرد الخلاف في دخول غير أمهات المؤمنين في الأمر بالحجاب الكامل أم لا؟ ٢٢- حديث عائشة رضى الله عنها قالت: لما قدم رسول الله صلى الله عليه وسلم المدينة وهو عروس بصفية بنت حيى، جئن نساء الأنصار فأخبرن عنها. قالت: فتنكرت وتنقبت فذهبت، فنظر رسول اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم إلى عيني فعرفني ... (سنن ابن ماجه وغيره).

الاستدلال من الحديث: سند الحديث

ضعفه البوصيري في مصباح النزجاجة، والألباني في النزجاجة، والألباني في الضعيفة، والأرناؤوط في سنن البن ماجه وقوى الحديث التويجري بشاهد مرسل عن عطاء واستدل به على وجوب الله عليه وسلم على عائشة الله عليه وسلم على عائشة بتغطية وجهها، والحديث ضعيف، وإن تحسن فالكلام سيكون في الأمر بالحجاب المؤمنين في الأمر بالحجاب الكامل.

١٣- حديث عبدالله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما قال: قبرنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم -يعني ميتًا- فلما فرغنا، انصرف رسول الله صلى الله عليه وسلم وانصرفنا معه، فلما حاذى بابه وقف فإذا نحن بامرأة مقبلة، قال أظن عرفها .... فلما ذهبت إذا هي فاطمة عليها السلام... (سنن أبي داود والنسائي ومسند أحمد وغيرهم).

الاستدلال من الحديث:
الحديث ضعيف، ضعفه
النساني في السنن، والأرناؤوط
في المسند، والألباني في المسند، والألباني في التعليقات الحسان والضعيفة وغيرهما واستدل به التويجري على مشروعية ضعيف ولو تحسن فيكون النقاب وليس على وجوبه، النقاب وليس على وجوبه، فيها بين أهل العلم القائلين بوجوب النقاب أو استحبابه. بوجوب النقاب أو استحبابه.

رضى الله عنهما



39

وفيه أن أباه قال: كساني رسول الله صلى الله عليه وسلم قبطية (ثياب تُصنع في مصر) كانت مما أهداها له دحية الكلبي فكسوتها امرأتي ... فقال لي رسول الله صلى الله عليه وسلم: مُرها فلتجعل تحتها غلالة اني أخاف أن تصف حجم عظامها (مسند أحمد وغيره).

الاستدلال من الحديث:
الحديث ليس قطعي الدلالة
في وجوب تغطية الوجه، ومن
استدل به استدل بجامع
أن الفتنة بالوجه أولى من
الجسد، وهذا غير مسلم به.
الخدري رضى الله عنه
الخدري رضى الله عنه

وفيه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: إياكم والجلوس على الطرقات، فأعطوا الطريق حقها، قالوا: وما حق الطريق؟ قال غض البصر ... (متفق عليه).

الاستدلال من الحديث: غض البصر: استدل به القائلون بجواز كشف الوجه؛ لأن غض البصر إنما يكون عن وجه المرأة أو الذي فيه حسنها، وهذا غير مسلم به، فالرجل مطالب بغض البصر عن المرأة بكاملها.

۱۱ حدیث بریدة رضي الله عنه

قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لعلي: يا علي لا تتبع النظرة النظرة، هإن لك الأولى وليست لك الأخرة (سنن الترمذي وغيره).

"لا تتبع النظرة النظرة" كالحديث السابق لا يحصر النهي عن إتباع النظر للمرأة على أن وجهها يكون مكشوفًا، فالنهي إنما عن النظر إلى المرأة والتمعن فيها.

۱۷- حدیث جریر بن عبد الله رضي الله عنه قال: سألت رسول الله صلى الله علیه وسلم عن نظر الفجأة، فأمرني أن أصرف بصري (مسلم وغیره).

الاستدلال من الحديث: فأمرني أن أصرف بصري. الحديث ظني الدلالة في تغطية وجه المرأة أو عدم تغطيته، لمذا استدل به الفريقان من قال بوجوب تغطية الوجه، ومن قال بجواز كشف الوجه.

۱۸- حديث سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه قال استأذن عمر رضي الله عنه عنه على رسول الله صلى الله عليه وسلم وعنده نساء من قريش .... فلما استأذن عمر قمن يبتدرن الحجاب.... (متفق عليه).

الاستدلال من الحديث: قمن يبتدرن الحجاب، هل لبسن النقاب أو كن لا يلبسنه في جلستهن مع رسول الله صلى الله عليه وسلم والنبي أقره من على ذلك، أم أن القصود أسرعن واختبأن لما الحجه.

۲۹- حدیث أم سلمة رضي الله عنها قالت:
 شا انقضت عدتی من أبی

لما انقضت عدتي من أبي سلمة أتاني رسول الله صلى الله عليه وسلم فكلمني بيني

وبينه حجاب ... (أخرجه ابن سعد في الطبقات، انظر جلباب المرأة المسلمة للألباني ص٨٧).

الاستدلال من الحديث: فكلمني بيني وبينه حجاب: سسواء كان الحجاب هو التستر وراء جدار أو ستار أو هو تغطية الوجه، فالحديث دليل على مشروعية تغطية الوجه، ويبقى النزاع هل هو على الوجوب أم الاستحباب.

ا- عن أسماء بنت أبى بكر رضي الله عنها: كنا نغطي وجوهنا من الرجال وكنا نمتشط قبل ذلك في الإحرام (صحيح ابن خزيمة وغيره، صححه الأعظمي، والحاكم والذهبي والألباني). الاستدلال من الأثر: كنا فيه مشروعية تغطية وجه المرأة، هل ذلك على الوجوب أم على الاستحياب؟

في أشر عائشة رضي الله عنها: المحرمة تلبس من الثياب ما شاءت إلا ثوبًا مسه ورس أو زعفران ولا تتبرقع ولا تتلثم وتسدل الثوب على وجهها إن شاءت (أخرجه البيهقي في الكبرى ح ٩٠٥٠. وصححه الألباني في الإرواء والأرناؤوط في المسند).

قولها: "إن شاءت"، يدل على عدم الإلـزام، وتمسك بهذا من قال بمشروعية تغطية الوجه وليس وجوب تغطيته.

وللحديث بقية، والحمد لله رب العالمين. اعداد ک د. حمدي طه

على الجاهل عدد ركعات الصلاة، فيظن أن الرباعية ركعتان. (الفقه الإسسلامي وأدلته د.وهبة الرُحيلي ١٣٥٨/٢).

والأصل في ذلك ما روي عن عمر بن الخطاب عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أنه كان إذا قدم مكة صلى بهم مكتبن، ثم قال: "يا أهل مكة! أتموا صلاتكم؛ فإنا قوم سفر" (أخرجه مالك في الموطأ واسناده صحيح).

لدا إذا صلى المسافر بقوم مقيمين في صلاة رياعية فيخبرهم قبل الصلاة أنه يصلي صلاة المسافر قصرا، وإذا فرغ من الركعتين يسلم، ويقول لهم بعد ذلك: "أنموا صلاتكم؛ فإنا

الحمد لله والمسلاة والسلام على رسول الله، وبعد،

فما يسزال الحديث متصبلا عن مسائل وأحكام في صلاة المسافر. فنقول وبالله تعالى التوفيق:

أولا: صلاة القيم خلف السافر:

اتفق الفقهاء على أنه يجوز اقتداء المقيم بالمسافر، مع الكراهة عند المالكية، لمخالفة المسافر بالمقيمين ركعتين المسافر بالمقيمين ركعتين للمسافر الإمام أن يقول عقب التسليمتين أتم ويستحب التسليمتين أتم واصلاتكم، فإني مسافر، لدفع توهم أنه سها، ولئلا يشتبه

مسين رضي الله عنه قال: غزوت مع رسول قال: غزوت مع رسول الله عليه وسلم وشهدت معه الفتح عشر ليلة لا يصلي الا ركعتين. ويقول: "يا أهل البلد صلوا أربعا: فإنا سفر" رواه أبو داود وهو حديث ضعيف.

عند الحنفية: إذا صلى
المسافر بالمقيمين ركعتين
سلم، ثم أتم المقيمون
صلاتهم، ويستحب له
إذا سلم أن يقول: أتموا
صلاتكم فإنا قوم سفر.
(انظر اللباب في شرح
الكتاب لعبد الغني

وعنـد المالكيـة: لـو أن مسافرًا صلى بمسافرين

ومقيمين سلم المسافرون بسلامه من الركعتين، وقام المقيمون فأتموا الأنفسهم فرادى. (انظر، الكالة في فقه أهل المدينة ابن عبد البر (۲٤٨/).

وان اقتدى مقيم به أي بالسافر فكل منهما على سنته؛ أي على طريقته، وكره ذلك لخالفته نية إمامه (انظر، حاشية الدسوقي على الشرح الكبير (٣٦٥/١).

وعشد الشافعية: إذا صلى مسافر بمسافرين ومقيمين جاز، ويقصر الإمام والمسافرون، ويتم المقيمون، ويسن للامام أن يقول عقب سلامه: أتموا؛ فإنا قوم سفر (انظر: الجموع للنووي ١/٣٥٧). وقسال ابسن قسدامة من الحنابلة: "جمع أهل العلم على أن المقيم إذا انتم بالسافر وسلم السافر من ركعتين أن على المقيم إتمام الصلاة. (النغنى في فقه الإمام أحمد بن حتيل ١٣١/٢).

إذا قيام الإمسام لللاتمام سهوا أو جهلا بعد نية القصر، سبّح له المأموم. بأن يقول: سبحان الله فإن رجع سجد لسهود. وإن لم يرجع فلا يتبعه. بل يجلس حتى يسلم إمامه. قال الإمام مالك في مسافر صلى بمسافرين،

فسبحوا به بعد ركعتين. وقد قام يصلي، فتمادى بهم وجهل، فقال: "أرى أن يقعدوا، ولا يتبعوه". وقال ابن القاسم: "يقعدون حتى يصلي ويتشهد، ويعيد هو الصلاة ما دام في الوقت".

#### نانياد صلاة السافر خلف القيم؛

واذا ائتم مسافر بمقيم يتم السافر مثل صلاة إمامه. سواء أدرك جميع الصبلاة، أو ركعة، وهذا هو الصواب من أقوال أضل العلم؛ وذكبر الإمنام ابن عبد البر رحمه الله: أن في إجماع الجمهور من الفقهاء على أن المسافر إذا دخل في صلاة المقيمين فأدرك منها ركعة أنه يلزمه أن يصلى أربعًا. وقال: قال أكثرهم: إنه اذا أحرم السافر خلف المقيم قبل سلامه. أنه تلزمه صلاة المقيم، وعليه الإتمام (انظر: التمهيد

وقدال الحسن والنخعي والزهري وقتادة ومالك: إن أدرك ركعة أتم، وإن أدرك دونها قصر. (انظر: المغنسي - ابسن قدامة (١٢٩/٢).

والأصبل في ذلك ما ثبت عن ابن عباس رضي الله عنهما من حديث موسى بن سلمة -رحمه الله-

قال: كنا مع ابن عباس بمكة فقلت: إنا إذا كنا معكم صلينا أربعًا، وإذا رجعنا إلى رحالنا صلينا أبسي القاسم صلى الله أبسي القاسم صلى الله وسلم" (رواد مسلم). إذا صبلى خلف المقيم صلى الله على أن المسافر يلزمه الإتمام عموم قوله المناه عليه وسلم: "إنما جعل الإمام ليؤتم به، فلا تختلفوا عليه، فلا تختلفوا عليه، البخاري ومسلم).

وكان ابن عمر رضي الله عنهما إذا صلى مع الإمام صلى أربعًا، وإذا صلاها وحده صلى ركعتين. (رواه مسلم).

قال الحنفية: يصبح اقتداء السافر بالقبم في الوقت. وينقلب فرض السافر أربعا عند عامة الفقهاء من الحنفية؛ لأنبه ثنا اقتندی به صار تعفا له: لأن متابعته واجبة عليه: لقول النبي صلى الله عليه وسلم: إنما جعل الإمام ليؤتم به فال تختلفوا عليه وأداء الصلاة في الوقت؛ مما يحتمل التغيير، وهو التبعية فيتغير فرضه أريعًا، فصار صلاة المقتدي مثل صلاة الإسام، فصح اقتداؤه به. (انظر: بدائع الصنائع للكساني ١/٩٣). وعند البالكية يجوز

وذهب طاوسي وداود والشعبي السي عدم الصحة؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: "لا تختلفوا على إمامكم"؛ وقد خالف في العدد والنية. (انظر: نيل الأوطار للشوكاني

ومنا ذهب البينة جمهور الفقهاء هو الأرجح لقوة أدلتهم

قال الحنفية والمالكية والشافعية في القديم: من فاتته صلاة في السفر قضاها في الحضر ركعتين، ومن فاتته صلاة في الحضر قضاها في السفر أربعًا: لأن القضاء بحسب الأداء.

والمعتبرة ذلك أخر الوقت: لأنه المتبرية السببية عند عدم الأداء في الوقت.

وقال زفر من الحنفية: إذا سافر وقد بقى من الوقت قدر ما يمكنه أن يقضي صلاة السفر، وإن كان الباقي دونه صلى صلاة المقيم، وذهب الشافعية في الجديد -وهنو الأصح - إلى أنه لا يجوز له القصر : لأنه تخفيف تعلق بعذر فزال بزوال العذر. وان فاتته في السفر فقضاها في السفر فقيه قولان: أحدهما:

اقتداء السافر بالمقيم مع الكراشة. للزوم مخالفة السافر سنة القصر التي هي أوكد من سنة الجماعة عند ابن رشند. وتبعه أي المأموم المسافر إمامه المقيم في الإتمام وجوبًا إن أدرك معه ركعة. (انظر: منع الجليل شرح مختصر خليل للشبيغ عليش

وعند الشافعية؛ لا يجوز القصر لن اثتم بمقيم: فإن ائتم بمقيم في جزء من صلاته لزمه أن يتم لأنه اجتمع ما يقتضى القصر والتمام: فغلب التمام، فمن اقتدى بمتم في لحظة من صلاته لزمه الاتمام سواء كان المتم مقيمًا أو مسافرًا، نـوى الاتمـام أو تــرك نيـة القصر (انظر: المجموع للنووي).

وعند الحنابلة: السافر متى ائتم بمقيم لزمه الانتمام؛ سنواء أدرك جميع الصلاة أو ركعة أو أقل قال الأثرم: سألت أبا عبد الله -يعني الاسام احمد بن حنبل- عن السافر بدخل في تشهد المقيم قال: يصلي أريعًا، وروي ذلك عن ابن عمر وابن عباس وجماعة من التابعين،

وقال طاوس والشعبي: "في المسافر يدرك من صلاة المقيم ركعتين يجزيان" (انظر: الغنى لابن قدامة

لا يقصر؛ لأنها صلاة ردت من أربع إلى ركعتين. فكان من شرطها الوقت. والثاني: له أن يقصر -وهو الأصبح لأنبه تخفيف تعلق بعذر، والعذر باق، فكان التخفيف باقياً. وإن فاتته في الحضر صلاة. فأراد قضاءها في السفر لم يجز له القصر؛ لأنه ثبت في ذمته صلاة تامة فلم يجز له القصر، وقال المزني: له أن يقصر.

وقال الحنابلة: إذا نسي صلاة حضر فذكرها في السفر، أو تسى صلاة سفر فذكرها في الحضر صلى في الحالتين صلاة حضر. نص عليه أحمد في رواية أبي داود والأشرم؛ لأن القصر رخصة من رخص السفر فيبطل بزواله، أما المقيم إذا ذكرها في السفر فذاك بالإجماع يصلي أربعًا، وإذا نسيها في السفر فذكرها في الحضير صبلي أربعا بالاحتياط؛ فإنما وجبت عليهالساعةفذهب أبو عبد الله إلى ظاهر الحديث (فليصلها إذا ذكرها). (انظر: الموسوعة الفقهية فتحالقدير ١/٥٠١، حاشية الدسوقي على الشرح الكبير ١/٣٦٠، الهذب للشيرازي ١٠٣/١، ١٠٤، المغنى لابن قدامة

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.





الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيد الخلق أجمعين وآله وصحبه إلى يوم الدين، أما بعد، فمن لطف الله تعالى بعباده المسلمين أن جعل لهم مواسم لعظيم الطاعات، وجليل النفحات يعظم أجرها بعظم زمانها، وما أودعه الله تعالى فيها من الفضل وما خصها به من الخير، وشهر شعبان خصه الله تعالى بكثير من الفضل والخير في جملة من الوقائع والأحداث على مدار التاريخ الإسلامي منها كما يلي:

#### : Ye

#### أ قيل إن تحويل القبلة في العاشر من شعبان سنة ٢٥.

قبل غزوة بدر الكبرى صرف الله تعالى القبلة من بيت المقدس إلى الكعبة، على رأس ثمانية عشر شهرا من مقدم رسول الله صلى الله عليه وسلم المدينة، حكى هذا القول ابن جرير من طريق السدي بسنده عن ابن عباس، وابن مسعود وناس من الصحابة رضي الله عنهم. وقال ابن كثير رحمه الله ما نصه: وقد قال البخاري رحمه الله بسنده عن البراء، أن النبي صلى الله عليه وسلم صلى إلى بيت المقدس ستة عشر شهرا أو سبعة عشر شهرا، وكان يعجبه أن تكون قبلته إلى البيت. وأنه أول صلاة صلاها العصر وصلى معه قوم من الصحابة رضي الله عنهم.

### ٢) ويق شعبان سنة ١هـ فرض صيام رمضان وقد أحيل الصيام ثلاثة أحوال،

فإن رسول الله صلى الله عليه وسلم قدم

المدينة فجعل يصوم من كل شهر ثلاثة أيام، وصام عاشوراء، ثم إن الله فرض عليه الصيام وأنزل الآية: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتَبَ عَلَيْكُمُ وَأَنزل الآية: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتَب عَلَيْكُمُ الصَّيامُ . قوله: «وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فَدُيةَ طَعَامُ مَسْكينٍ»، فكان من شاء صام ومن شاء أطعم فأجزأ ذلك عنه، ثم إن الله عز وجل أنزل الآية الأخرى: «شَهَرُ رَمَضان الله عز وجل أنزل فيه القُرْآنُ... ، إلى قوله: «قَمَن شَهِدُ منكُمُ الشَّهْرَ فَلَيْصَمْهُ »؛ فأثبت صيامه على المقيم الصحيح. فليصمه على المقيم الصحيح. ولهذا في الصحيحين عن عائشة رضي الله عنها مثله. قاله ابن جرير عن ابن أبي ليلى عن معاذ بن جبل.

#### ثَانَيَا: وِلِيَّ شَعِبَانَ سَنَةَ \$هـ. يعد الموعدة التي تواعدوا النهائيَّ أَحَد،

وقد خرج النبي صلى الله عليه وسلم لموعده في ألف وخمسمائة وكانت الخيل عشرة أفراس وحمل اللواء علي رضي الله عنه، واستخلف على المدينة عبد الله بن رواحة، وأقام في بدر ينتظر المشركين على الموعد،

44

وأما أبو سفيان فخرج في ألفين من مشركي مكة ومعهم خمسون فرسًا حتى انتهى إلى مر الظهران على بعد مرحلة من مكة فقط فنزل بمجنة، وهو ماء تلك الناحية قريب من مكة. وكان متثاقلا يفكر في عقبي القتال مع المسلمين، وقد أخذه الرعب حتى خار عزمه النساء والذراري منهم. فاحتال للرجوع، وقال: يا معشر قريش، إنه لا يصلحكم إلا عام خصب ترعون فيه الشجر وتشربون فيه اللبن، وإن عامكم هذا عام جدب، وإنى راجع فارجعوا فرجعوا. وأما المسلمون فأقاموا ببدر ثمانية أيام ينتظرون المشركين، وباعوا ما معهم من التجارة فريحوا بدرهم ودرهمين، ثم رجعوا إلى المدينة وقد انتقل زمام المفاجأة في قتال عدوهم

بيدرالصغرى.

إلى أيديهم، وتوطدت هيبتهم في النفوس،

وسادوا على الموقف وتعرف هذه الغزوة أيضا

وفي شعبان ولد عبد الله بن الزبير رضى الله عنهما الذي كان أول مولود بعد الهجرة في الإسلام من المهاجرين، وعند البخاري رحمه الله تعالى قالت أسماء بنت أبى بكر رضى الله عنهما: ففرحوا به فرحًا شديدًا؛ لأنهم قيل لهم: إن اليهود سحرتكم فلا يُولد لكم، ومما يذكر أيضا في شعبان أن النعمان بن بشير أول مولود للأنصار ولد بعد الهجرة رضى الله عنهم أجمعين.

في شعبان سنة عمد ولد الحسين بن على من فاطمة رضى الله عنهم. والحسين رضى الله عنه هو سبط رسول الله صلى الله عليه وسلم، وكما قال النبي صلى الله عليه وسلم عنه: الحسن والحسين رضى الله عنهما "سيدا شباب أهل الجنة".

> رابعًا: ٤ شعبان سنة ٦هـ٤ غزوة المريسيع وقيل ٥هـ:

وسببها خروج الحارث بن أبي ضرار رئيس وسيد بني المصطلق ومعه بعض من قبائل العرب وتجمعوا في مكان يقال له المريسيع وهو عين للماء؛ وذلك لقتال رسول الله صلى الله عليه وسلم.

فبعث بريدة بن الحصيب الأسلمي ليأتي بخبرهم، فلما تحقق، والتقى الجيشان تراشقوا بالنبال، ثم حمل المسلمون عليهم حملة وحمل واحد فتم النصر باذن الله تعالى وسبى النبى عليه الصلاة والسلام

وكان من السبايا السيدة جويرية بنت الحارث وتزوجها النبي صلى الله عليه وسلم وأعتق المسلمون من كان في أيديهم من السبايا، وقالوا: أصهار رسول الله، فكانت هي بركة على قومها رضى الله عنها، وقد وقعت حادثة الإفك؛ وذلك من حقد المنافقين وأنزل الله عز وجل في ذلك عشر آيات مبرءات لأمنا عائشة من هذه البهتان، وفضح الله تعالى فيها أهل النفاق.

#### خَامِمًا: سرية فَدَكَ فِي شَعِبَانَ ٦ هـ:

وسببها أن بني سعد بن بكر بن هوازن تجمعوا بفدك، وذلك ليعينوا أهل خيبر على قتال المسلمين، فأرسل رسول الله عليًا رضى الله عنه على رأس سرية لقتالهم وقد أخذ عينا ليدله عليهم؛ ففروا وذعروا، ورجع على رضى الله عنه ومن معه بالغنائم الكثيرة منصورين.

#### سادسا؛ سرية عمر بن الخطاب رضى الله عنه في شعبان سنة ٧ شه

الى تربة وهو موضع كان فيه جمع من هوازن، للتأمر على المسلمين، فأرسل النبي ثلاثين صحابيًا بقيادة عمر بن الخطاب رضى الله عنهم، فكان يكمن الليل ويسير بالنهار حتى وصل اليهم، فلما رأوهم تضرق المشركون في شعاب الجيال، وهربوا، فلم يلق عمر رضى الله عنه كيدا وسلم من كان معه وفي طريق عودته إلى المدينة مر من قبيلة خثعم فقال له دليله: قاتلهم لتأديبهم ولتنال الغنائم. فقال عمر: معاذ الله أن أقاتل إلا ما أمرني الرسول بقتاله، رضى الله عن الصحابة وبارك الله في الوقوف عند أوامر نبينا الكريم. هذا بعض من كثير من أحداث شعبان وللَّه الحمد والمنة وفيه كفاية، والله تعالى من وراء القصد، وهو حسبنا ونعم الوكيل.





إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمدًا صلى الله عليه وسلم

أما بعد: فقد روى البخاري في صحيحه في كتاب استتابة المرتدين والمعاندين وقتالهم، بابقتل الخوارج والملحدين بعد إقامة الحجة عليهم، وقـول الله تعالى: ﴿ وَمَا كَاتَ ٱللَّهُ لِصِلْ قَوْمًا بَعْدَ إِذْ هَدَنَهُمْ حَتَّى بِينِ لَهُم مَّا يَتَّقُونَ، (التوبة: ١١٥). وكان ابن عمر يراهم شرار خلق الله، وقال: إنهم انطلقوا إلى آيات نزلت في

الكفار فجعلوها على المؤمنين.

عاطف التاجوري

هكذا روى البخاري هذا الحديث الموقوف على الصحابي الجليل عبد الله بن عمر رضى الله عنهما معلقًا بصيغة الجـزم، والمعروف من منهج البخاري في صحيحه أن الأحاديث المعلقة بصيغة الجزم هي أحاديث جزم البخاري بصحتها ولكنه لم يورد سندها لعدم مناسبة هذا السند لشرطه في صحيح البخاري.

وقال ابن حجر في شرحه لهذا الحديث في كتابه وفتح الباري ، قوله: وكان ابن عمر يراهم شرار خلق الله... الخ ،، وصله الطبري في مسند على من تهذيب الأثار من طريق بكير بن عبد الله بن الأشج أنه سأل نافعًا كيف كان رأى ابن عمر في الحرورية؟ قال: كان يراهم شرار خلق الله، انطلقوا إلى آيات الكفار فجعلوها في المؤمنين. قلت: وسنده صحيح (فتح الباري بشرح صحيح البخاري- لابن حجر العسقلاني- ج١٢- ص ٢٩٨).

وقد ذكر البخاري في هذا الباب الذي نتكلم عنه وهوباب قتل الخوارج والملحدين بعد إقامة الحجة عليهم ثلاثة أحاديث عن ثلاثة من الصحابة وهم على بن أبى طالب، وأبو سعيد الخدري، وعبد الله بن عمر رضي الله عنهم، وموضوعهم واحد، ولذلك سنكتفي بذكر حديث واحد منها، وهو حديث على بن أبي طالب رضى الله عنه.

قال على رضى الله عنه: إذا حدثتكم عن رسول الله صلى الله عليه وسلم حديثًا، فوالله لأن أخرَ من السماء أحب إلى من أن أكذب عليه، وإذا حدثتكم فيما بيني وبينكم فإن الحرب خدعة، واني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: اسيخرج قوم في آخر الزمان أحداث الأسنان، سفهاء الأحلام، يقولون من خير قول البرية، لا يجاوز إيمانهم حناجرهم، يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية، فأينما لقيتموهم فاقتلوهم. فإن في قتلهم أجرا لمن قتلهم يوم القيامة، الحديث رقم (١٩٢٠).

وهكذا يتضح أن الآيات التي نزلت في الكفار لا تحمل على المؤمنين، وإنما تحمل على الكفار فقط، وأن حمل آيات الكفار على المؤمنين إنما هو فعل الخوارج الذين وصفوا بكل هذه الصفات السيئة في هذه الأحاديث وفي غيرها.

قوله في آخر الزمان؛ قال ابن حجر في فتح الباري

Upload by: altawhedmag.com

وإنما أردنا من الإتيان بمعاني هذه الكلمات في الحديث فهم الحديث فهمًا صحيحًا، والاستفادة من هذا الفهم في البعد عن هذه الصفات والحذر منها، وبالتالي الحذر من موضوعنا الذي نتناوله وهو حمل نصوص الكافرين على المؤمنين.

حديث حذيفة بن اليمان رضى الله عنه: وقد يلتبس مع هذا الفهم حديث حذيفة بن اليمان رضى الله عنه الذي رواه الحاكم في المستدرك؛ عن همام قال: كنا عند حذيفة فذكروا: روس ل كُفُرُونَ ، (المائدة: ١٤)؛ فقال رجل من القوم: إن هذا في بني إسرائيل، فقال حذيفة: نعم الأخوة بنو إسرائيل إن كان لكم الحلو ولهم المر، كلا والذي نفسي بيده حتى تحذوالسنة بالسنة حذوالقذة بالقذة. (رواه الحاكم في المستدرك برقم (٣٢١٨) وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه، وقال الذهبي في التلخيص: على شرط البخاري ومسلم). وموضع الشاهد من حديث حذيفة هو قول الرجل الذي قال بعد أن قيلت أية سورة المائدة: ﴿إِن هذا في بني إسرائيل ،.

وهذا هو الفهم الصحيح أي إن هذه الآية نزلت في الكفار فلا تحمل على المؤمنين، فرد عليه حذيفة ردًا قد لا يفهم المراد منه؛ لأن حديقة رضى الله عنه قال له: نعم الإخوة بنو إسرائيل، وبالطبع لا يعنى الأخوة الايمانية، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّا ٱلْمُؤْمِثُونَ لِخُوَةً ، (الحجرات:١٠). وإنما يعني التحذير من مشابهتهم واتباع طريقتهم كما حذر الرسول صلى الله عليه وسلم من ذلك أيضا في الحديث المعروف: «لتتبعن سنن من قبلكم شبر بشبر، وذراعًا بذراع، حتى لو سلكوا جحرضب لسلكتموه، فقلنا: يا رسول الله، اليهود والنصاري؟ قال: فمن؟ .. (رواه البخاري في صحيحه رقم (٢٥٦، ٣٤٥٠)، ورواه مسلم في صحيحه برقم (۲۲۲۹)).

والحمد لله رب العالمين.

بعد أن ذكر العديد من الأراء: ويمكن الجمع بأن المراد بآخر الزمان زمان خلافة النبوة، فإن في حديث سفينة المخرج في السنن وصحيح ابن حبان وغيره مرفوعًا: «الخلافة بعدي ثلاثون سنة ثم تصير ملكًا».

وكانت قصة الخوارج وقتلهم بالنهروان في أواخر خلافة علي سنة ثمان وعشرين بعد النبي صلى الله عليه وسلم بدون الثلاثين بنحو سنتين.

قوله وأحداث عجمع حدث بفتحتين وهو الصغير السن، والأسنان جمع سن والمراد به العمر، والمراد أنهم شباب.

قوله «سفهاء الأحلام»: جمع حليم بكسر أوله والمراد به العقل، والمعنى أن عقولهم رديئة، وقال النووي: يستفاد منه أن التثبت وقوة البصيرة تكون عند كمال السن وكثرة التجارب وقوة العقل.

قوله "يقولون من خير قول البرية" قال ابن حجر: تقدم في علامات النبوة وفي آخر فضائل القرآن قول من قال: إنه مقلوب، وأن المراد من قول خير البرية وهو القرآن، ثم قال ابن حجر أيضا: قلت: ويحتمل أن يكون على ظاهره والمراد القول الحسن في الظاهر، وباطنه على خلاف ذلك كقولهم "لا حكم الله أله، في جواب على قوله: «لا يجاوز إيمانهم حناجرهم". الحناجر بالحاء المهملة والنون ثم الجيم جمع حنجرة بوزن المهملة والنون ثم الجيم جمع حنجرة بوزن على مجرى النفس وهو طرف المريء مما يلي الفم.. والمراد أنهم يؤمنون بالنطق لا يلي الفم.. والمراد أنهم يؤمنون بالنطق لا بالقلب.

قوله «يمرقون من الدين»: قال ابن حجر؛ في رواية أبي إسحاق عن سويد بن غفلة عند النسائي والطبري «يمرقون من الإسلام» وكذا في حديث ابن عمر في الباب. قوله «كما يمرق السهم من الرمية»: بفتح الراء وكسر الميم وتشديد التحتانية أي الشيء الذي يرمى به. (يراجع فتح الباري بشرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني، ج١٢، ص ٣٠٠، ٣٠٠).





(۱) طمثنًا إعمال القواهك الثقيية

الحمد الله وب العائري والصادة والسادم على خاتم النبيية، صلى الله عليه وسلم. خاتم النبيية، صلى الله عليه وسلم. أما بعده قاد يخفى أن دواسة النمازل التقبية الكرية تحتري الأملة من أهم الممات اللازمة المشتقلين بالعلم، والنوازل اصطلاحًا كما قال البن عليه عليه يعرب وحمد الله-، والسائل التي سئل عنها الشابخ الجتهدون في النهب، ولم يجدوا فيها نشا فاتنها فيها تخريجًا،

وَيُحَكِّ أَنْ تُعْرِفُ بِأَجِبِعِ مِنْ ذَلْكَ الْشَهِورَةَ بِلَسَاقِ وَالْسَائِلُ الْسَتَجِبَةَ وَالْحَادِظَةِ، الْشَهُورَةَ بِلَسَاقِ الْعَصِر بِاسْمِ، الْنَظْرِياتُ وَالْكَامِامُنِ.

وإثما كان الدراسة التوازل هذه الأهميان إلا فيها من القيام بالشرش الكفائي بأجرية مسائل الستفتين في بأجرية مسائل الستفتين في في بأجرية مسائل الستفتين في في في كن الا واحد تعين عليه، مع اشتمالها علي بيان كمال الشريعة وأنها سالحة لكل زمان ومكان، فما من نازلة من النوازل إلا ولها حكم في الشريعة كما قال تعالى، ورأن ولها حكم في الشريعة كما قال تعالى، ورأن ولها في الشريعة كما قال تعالى، ورأن التحليات في الشريعة الخالدة والتعليدة وأنها الكفيلة بتقديم الحاول الناجعة لكل الشكارة والجارفات.

مدد اشرف خليفة السيوطي



ولئن أطلت نازلة كورونا برأسها منذ عامين تقريبًا إلا أنها لا زالت تحصد حصدًا، وكم صنعت في المجتمع من تغيرات وتصدعات (، وكان جديرٌ بالمؤمن أن يطلب منها الدروس والعِبْر؛ كشأن أي حادثة يمرّ عليها؛ فيعتبر ولا يغفل.

لا سيما مع ازدياد آثارها في المجتمع أجمع؛ فليست هي بالنازلة القاصرة، بل منذ عقود من الزمان لم يطرق العالم كله جائحة بنفس حجم جائحة الكورونا (covid 19) بحيث ارتعدت الدول الكبار قبل الصغار، وأُغلقت المطارات، وتعطلت الرحلات، وساد الذعر، وانبرى الفقهاء ينظرون في الرخص والعزائم؛ تخفيفًا على الناس.

وليس غرضنا هنا التعرف على الأحكام الفقهية التي لازمت فيروس كورونا؛ فقد أدلى الناس فيها بدلوهم، وكثرت فيها الرسائل، والأبحاث، وإنما الغرض هنا التعرف على بعض القواعد الفقهية عظيمة التأثير في الأحكام.

#### أهمية القواعد:

إن تناول أي علم من العلوم المدونة لا يسدد إلا من خلال قواعده العامة، وضوابطه المرعية، ومميزاته الخاصة التي يمتاز بها دون بقية العلوم؛ حتى يكون الطالب لهذا العلم على بصيرة تامة بقدر ما يتوصل إلى ما يتمكن من آلة ذلك العلم، وبقدر ما يتوصل إلى نتائج سديدة رشيدة فيه، حيث يدخل البيوت من أبوابها، وقد وقف على عناوينها وأوتي مفاتيحها. فمن مهمات طالب العلم أن يُتقن القواعد العامة التي يندرج تحتها جزئيات كثيرة؛ قال الإمام ابن تيمية رحمه الله: "لا بد أن يكون مع الإنسان البن تيمية رحمه الله: "لا بد أن يكون مع الإنسان ثم يعرف الجزئيات كيف وقعت؟ والا فيبقى في شم يعرف الجزئيات كيف وقعت؟ والا فيبقى في كذب وجهل في الجزئيات وجهل وظلم في الكليات فيتولد فساد عظيم".

وهو أصل عظيم يشير إلى أن مراعاة الفروع الفقهية مع إغفال القواعد تُودي إلى الخلط والخلط والجهل. وحسبك بهذه العبارة من إمام السنة، ولو نطق بها بعض علماء زماننا لرُبما نسبوا إلى التأثر بالمقاصدية، أو عدم الاطلاع الواسع، فحسبنا مجيء التنبيه من ابن تيمية رحمه الله. وقال ابن العثيمين رحمه الله: "الأصول والقواعد ومن لم يعرف الأصول حرم الوصول. وكثير من طلبة العلم تجده يحفظ مسائل كثيرة لكن ليس عنده أصل لو تأتيه مسأئلة واحدة شاذة عما كان يحفظه ما استطاع أن يعرف لها حلاً، لكن إذا

عرف الضوابط والأصول استطاع أن يحكم على كل مسألة جزئية من مسائله، ولهذا فأنا أحث إخواني على معرفة الأصول والضوابط والقواعد لما فيها من الفائدة العظيمة وهذا شيء جربناه وشاهدناه مع غيرنا على أن الأصول هي المهم". وقال رحمه الله في منظومته:

وبعد فالعلم بحور زاخرة

لن يبلغ الكادح فيه أخره

لكن الناموله تسهيلا

لنيله فاحرص تجد سبيلا

اغتنم القواعد الأصولا

فمن تفته يحرم الوسولا تعريف القاعدة الفقهية،

يتركب تعريف القاعدة الفقهية من مفردين: القاعدة، الفقهية.

القاعدة فاعلة من قعدت قعودًا. والقاعدة: أصل الأسّ، والقواعد: الأساس، وقواعد البيت أساسه. واصطلاحاً: القاعدة: هي قضية كلية منطبقة على جميع جزئياتها.

أو: قضية كلية من حيث اشتمالها بالقوة على أحكام جزئيات موضوعها، وتسمى فروعاً، واستخراجها منها تفريعاً كقولنا: «كل إجماع حق»، وهي الأساس والأصل لما فوقها.

والفرق بين القاعدة الفقهية، والضابط الفقهي: أن القاعدة والضابط يشتركان في كونهما أمراً كلياً يشمل أفراداً إلا أن القاعدة تجمع فروعاً من أبواب شتى، والضابط يجمعها من باب واحد. قال السبكي: «فالقاعدة: الأمر الكلي الذي ينطبق عليه جزئيات كثيرة يفهم أحكامها منها، ومنها ما لا يختص بباب كقولنا: «اليقين لا يرفع بالشك».

ومن أهم ما في القواعد والضوابط الفقهية أنها تعين المفتي على الفتوى لا سيما في النوازل- إذا اعتنى المفتي بشروط القاعدة وانتبه لمستثنياتها-.

وقد كانت جائحة كورونا كالعاصفة التي يضطرب أمامها من بضاعته من الفقه حفظ الفروع دون الدراية بالقواعد، والعلل بشكل كاف، ولذلك ربما تفاجأ الناس بأحكام استثنائية لم تكن محل الاستغراب لمن كان متضلعًا بقواعد الشرع.

ومن أهم القواعد التي احتيج اليها في النازلة: القاعدة الأولى: الميسور لا يسقط بالعسور، أو:

من قدر على جزء من العبادة مقصود لزمه: والقاعدة فرع عن قاعدة من القواعد الفقهية الخمس الكبرى، التي يرجع إليها غالب أبواب الفقه؛ وهي قاعدة: «المشقة تجلب التيسير»، من أوائل القواعد التي دخلت في التقعيد الفقهي؛ وقد يُعبر عنها بلفظ: «إذا ضاق الأمر اتسع».

إلا أن القاعدة التي نصصنا عليها هي الألصق بأكثر نوازل كورونا؛ فمما يتفرع عليها أنه متى أمكن إدراك جزء من العبادة لزم، فما أمكن فعل بعضه من الواجبات لا يسقط بالعجز عن جميع الواجب، ومن فروعها؛

بقاء مشروعية صلاة الجماعة في المسجد-ولو بأقل عدد- فيلزم الإمام والمؤذن ومقيم الشعائر بصلاتها مع مراعاة التنزام وسائل مكافحة العدوى.

ومنها: لزوم إبقاء الحج بالعدد الذي يُمكن معه التحكم فيه، وعدم التسارع في العدوي.

ومنها: أن من عجز عن شيء من العقود كعقود التوريد لظروف الجائحة-وقدر على بعضه-فإنه يُلزم به.

ومنها: أنه إذا أمكن أن تقام الجمعة في البلد-ولو بثلاثة- لم يجز إسقاطها بالكلية.

القاعدة الثانية: الضرر يرال:

وقد يُعبر عن القاعدة بلفظ الحديث النبوي: «لا ضررولا ضرار».

الضرورات تبيح المحظورات،

والقاعدة الرئيسة أحد القواعد الفقهية الخمس الكبرى، التي يرجع إليها غالب أبواب الفقه ومن فروعها في هذه الجائحة:

 ا- تحريم صلاة مريض الكورونا في المسجد-ولو
 صلاة الجمعة- في الحال التي قد يتأذى فيها غيره؛ لأن الضرر مرفوع.

٢- تحريم اختلاط المريض بالمرض الوبائي
 بالناس في المجامع العامة رفعًا للضرر عنهم.

٣- منع التجمعات الكبيرة عمومًا-لا سيما مع عدم الضرورة إليها- إذا غلب على الظن انتقال الأوبئة من خلالها.

٤- مراعاة الظروف الطارئة على الموردين، والمستأجرين، وغيرهم ممن تأثروا بالظروف التي نزلت بهم؛ فيراعي القاضي ذلك حال الفصل في هذه الخصومات.

فهذه باكورة القواعد المتعلقة بالنازلة، ولنا إليها عودة إن شاء الله.



# حماية الأسرة من الأخطار (١

## خطر العين والجسل

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله؛ وبعد...

فقد تحدثنا في المقال السابق عن معنى السعادة وأسبابها والسعداء الحقيقيين. وهذه المرة نتحدث عن السيلبيات التي تنهبرونق هذه السيعادة، والأخطار التي تتهددها، وتذهب ببهجتها، هذه الأخطار منها الماثل والواقع في الحياة الأسرية، وتعاني منه البيوت المسلمة، ومنها ما هو متوقع ويُخشى وصوله إلى تلك البيوت.

النبي محمد عليه الصلاة والسلام قد أرسى قواعد السعادة وبين مادتها وحدد أجزاءها، فقال عليه الصلاة والسلام: "مَنْ أَصْبَحَ مِنْكُمْ آمِنًا في سِرْبِهِ، مُعَافَى في جَسَده، عَنْدَهُ قُوتُ يَوْمِهِ؛ فَكَأَنْما حِيزَتُ لَهُ الدُّنْيَا". رواه الترمذي حماء ١٩٠٥ وحسنه الألباني.

قَالَ الْمُلَا الْهِرُويُ الْقَارِي: " مَنْ أَصْبَحَ مَنْكُمْ ": أَيُّهَا الْمُؤْمِنُونَ " آمِنًا ": غَيْر خَانَفُ مِنْ عَدُوْاُوْمِنْ أَسْبَابِعِدَابِهِ تَعَالَى بِالتَّوْبِةُ عَنِ الْمَاصِي وَالْعَصْمَةِ عَنِ الْمَاهِي، وَلَذَا قَيلَ: لَيْسَ الْعِيدُ لَنْ لَبِسَ الْجِديد إِنْمَا لَعِيدُ لَنْ أَمِنَ الْوَعِيدُ. "فِي سَرْبِه": أَيْ: فِي نَصْسَه، وَقِيلَ: السَّرْبُ الْجَمَاعَةُ، فَالْمُعْنَى فَيْ الْمُلَامُ وَقِيلَ: السَّرْبُ الْجَمَاعَةُ، فَالْمُعْنَى فِي الْسَارِنُ الْجَمَاعَةُ، فَالْمُعْنَى فِي الْمُعْنَى الْمُعْنَى الْسَارِنُ الْمُعَنِّحِ السَّينِ أَيْ:

#### اعداد الدحمن

ف مسلكه وطريقه، وقيل بفتحتين أَيْ: فِي بَيْته... وَفِي الْقَامُوسِ: السُّرُبُ الطريق وبالكسر الطريق والبال والقلب وَالنَّفْسُ، وَبِالتَّحْرِيكَ جُحْرُ الْوَحْش وَالْحِقِيرُ تَحْتُ الْأَرْضِ اهِ. فَيكُونُ الْمُرَادُ من الحديث الْمَالَغَة فِي خُصُولِ الْأَمْنِ وَلَوْ فِي بَيْت تَحْتَ الْأَرْضِ ضَيْق كَجُحُر الْوَحْشِ، أُو التَّشْبِيهُ بِهِ فِي خَفَائِهِ وَعَدَم ضَيَائِهِ. وقوله صلى الله عليه وسلم: مُعَافَى ": أَيْ: صَحِيحًا سَالمًا مِنَ الْعُيُوبِ، "فِي جَسَده "، أيْ: بَدَنه ظَاهرًا وَبَاطنًا، " عَنْدَهُ قُوتُ يَوْمه "، أَيْ: كَفَايَةُ قُوتِهِ مِنْ وَجُهِ الْحَلال " فَكَأَنَّمَا حِيزَتْ"؛ بِصِيغَة الْمُجْهُولُ مِنَ الْحِيَازَة، وَهِيَ الْجِمْعُ وَالضَّمُّ " لَهُ ": أَيْ: جُمِعَتُ لَهُ، " الدُّنْيَا ": أَيْ: " بِحَذَافيرِهَا ": أيْ: بتَمَامهَا، وَالْحَذَافِيرُ: الْجُوَانْبُ، وَقَيلَ: الْأَعَالَى، وَاحِدُهَا حِذُفَارٌ أَوْ خُذُفُورٌ، وَالْعُنْيِ، فَكَأَنُّمَا أَعْطِيَ الدُّنْيَا بِأَسْرِهَا. مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح

ويؤيد هذا المعنى ما جاء عَنْ أَبِي أُمَامَةً، عَنِ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّم، قَالَ: «إِنْ أَغْبُطُ أَوْلِيَائِي عِنْدِي لُّوْمُنُّ خَفِيفُ الْحاذ ذُو حَظُّ مِنَ الصَّلاَة،

أَحْسَنَ عَبَادَةَ رَبِّهِ وَأَطَاعَهُ فِي السِّرِ، وَكَانَ غَامضًا فِي النَّاسِ لاَ يُشَارُ إلَيْهِ بِالْأَصَابِعِ، وَكَانَ رِزُقُهُ كَفَافًا فَصِبَرَ عَلَى ذَلِكَ، ثُمَّ نَقَرَ بِإصْبِعَيْهِ فَقَالَ: ﴿ عُجُلَتُ مَنَيْتُهُ، قَلَتْ بِوَاكِيهِ قَلَ تَراثُهُ ، وضعفه مَنَيْتُهُ، قَلَتْ بِوَاكِيهِ قَلَ تَراثُهُ ، وضعفه

وهذا الحديث الثاني على ضعفه الله أفه كمعنى جاء في نفس السياق ومعنى "خَفِيُفُ الحَّادِ" الحادُ، والحال واحد، أي خفيف الخَّهر من العيال". "وَكَانَ غامضًا في النَّاسِ" أي: مغمورًا غير مشهور، وفي بعض النُّسخ بإهمال الصَّاد، فهو فاعل بمعنى مفعول، أي مغمُوصًا، بمعنى محتقرًا مزدرى.

وإذا كان الله تعالى منَّ على الكثير منا بنعم أكثر مما ذكر بالحديث فنحن والله في رغد من العيش.

هذه النعم تحتاج بعد الشكر إلى طلب الستر من الله عز وجل، ولا يكون ذلك إلا بستر الإنسان للنعمة عن أعين الناس مخافة الحسد الذي قد يؤدي إلى دمار بيوت وموت أناس. وهذا خطر حسبه.

وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: "استعينوا على إنجاح الحوائج بالكتمان، فإن كل ذي نعمة محسود".

السلسلة الصحيحة ح ١٤٥٣ ـ عن معاذ بن جبل.

إن للبيوت حرمة، وإن لـالأزواج حرمة، ولـالأولاد حرمة، فلا ينبغي أن تكون البيوت مستباحة للناس، فاستروا أنفسكم عن عيون الناس، فاستروا أنفسكم عن عيون الناس، فعَنْ أبي سَعيد الْخُدْرِيُ رضي الله عنه فعَنْ أبي سَعيد الْخُدْرِيُ رضي الله عنه وَسَلَم يقُولُ: " لا تَصْحَبْ إلاَّ مُومناً، ولا يأكُلُ طَعامكَ إلاَّ تَقِيِّ. مسند أحمد حين يأكُلُ طَعامكَ إلاَّ تقيِّ. مسند أحمد تبقى متماسكة، وتبقى الأسر مترابطة، تبقى متماسكة، وتبقى الأسر مترابطة، وتبقى البيوت عليها أبوابها، تبقي البيوت ببركتها ما دامت تغلق عليها أبوابها، تبقي البيوت ببركتها ما دامت تقطع الطريق على شرار الخلق.

وقد فهم الصحابة رضوان الله تعالى عليهم هذه المسألة، حتى إن الصحابي الجليل عمر بن الخطاب كان يخشى على النبي صلى الله عليه وسلم وآل بيته من هذا الشر، فقد جاء إلى النبي صلى الله عليه وسلم وقال له: يا رُسُولَ الله، إنَّ نساءَكَ يدْخُلُ عَلَيهنَ الْبَرُ وَالْفَاجِرُ، فَلُو أَمُرْتَهُنَ أَنْ يَحْتَجِبُنُ؟ فَنَزَلَتُ آيَةً الْحِجَابِ". مسند أحمد ح المناده صحيح.

وفي رواية البخاري ح 71٤٠ أن عائمة رضي الله عَنْهَا رَوْجَ النّبِيْ صَلّى الله عَلَيْه وَسَلْم، قَالَتْ: كَانَ عُمَرُ بْنُ اللّه عَلَيْه وَسَلْم، قَالَتْ: كَانَ عُمَرُ بْنُ الْحَطّاب رضي الله عنه يَقُولُ لرسُولِ الله عليه وسَلْم، احْجُبْ نساءك، قالتْ: فِلَم يَفْعَل، "وَكَانَ أَزُواجُ نساءك، قالتْ: فِلَم يَفْعَل، "وَكَانَ أَزُواجُ ليلًا إلى ليل قبل المناصع (مكان قضاء ليلًا إلى ليل قبل المناصع (مكان قضاء الحاجة)، فُخَرْجَتْ سَوْدَةُ بنتُ رَمْعة، وكَانَت امْرَأَةَ طَويلةً، فَراها عُمْرُ بْنُ الخَطاب وهُو فِ المُجلس، فقال: عَمْرُ بْنُ الخَطاب وهُو فِ المُجلس، فقال: عَمْرُ بْنُ

Upload by: altay

يَا سَوْدَةُ، حرُصًا عَلَى أَنْ يُنْزَلَ الحِجَابُ"؛ قَالَتُ: ﴿ فَأَنْزَلَ اللَّهُ عَزْ وَجَلَّ آيَةَ الحِجَابِ ، .

وعمر رضي الله عنه قال ما قال َ فَيْ أَشْرِفُ زَمَانَ، وفِيْ خير القرون أصحاب النبي محمد صلى الله عليه وسلم، قال: يا رسول الله، لو أمَرْتَ نساءَكَ أَنْ يَحْتَجِبْنَ، فإنّه يُكلّمُهُنَ البَرُ والفَاجِرُ، فَنَزَلَتُ هذه الآية «وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَاعًا فَاسْأَلُوهُنَّ مَتَاعًا فَاسْأَلُوهُنَّ مَنَ وَرَاءٍ حِجَابِ ذَلِكُمْ أَطُهَرُ لَقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنَّ».

أما البري قول عمر: فهو الصادق من أصحاب النبي عليه الصلاة والسلام مثل (أبي بكر، وعلي، وزيد، وسعد، وأبي هريرة، وربيعة) وغيرهم من الصحابة الكرام.

وأما الفاجر في قول عمر: فيقصد به أهل النفاق، والذين في قلوبهم مرض، وقد كان منهم في المدينة كثير.. كان بعض المنافقين يدخل على النبي عليه الصلاة والسلام بحضرة أمهات المؤمنين (فينظر أينما ينظر، ويقول ما يحب أن يقول) كالرجل الذي استأذن في الدخول عليه صلى الله عليه وسلم كما جاء في حديث عَائِشَةَ: أَنْ رَجُلًا اسْتَأْذَنَ عَلَى النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسُلِّمٍ، فَلَمَّا رَآهُ قَالَ: «بِنِّسَ أَخُو العَشيرة، وَبِئْسَ ابْنُ الْعَشِيرَة، فَلَمَّا جَلْسَ تَطَلَقُ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ فِي وَجُهِهِ وَانْيُسُطُ الَّيْهِ، فَلَمَّا انْطَلَقَ الرَّجُلُ قَالَتُ لَهُ عَائِشُهُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، حِينَ رَأَيْتَ الرَّجُلِ قَلْتَ لَهُ كَذَا وَكَذَا، ثُمَّ تَطَلَّقْتَ فِي وجهه وانتسطت النه؟ فقال رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: «يَا عَائشَةً، مَتَّى عَهِدُتني فَحَاشًا، إِنْ شَرِّ النَّاسِ عَنْدَ اللَّهِ مَنْزِلُهُ يَوْمُ الْقَيَامَةُ مَنْ تَرَكُّهُ النَّاسُ اتَّقَاءُ شره، صحيح البخاري ح ٢٠٣٢.

كثير من اثناس كلما ظهرت عليه نعمة أشباع في اثناس وأذاع، وكل هذا

مجلبة للحسد كما مر: "وكل ذي نعمة محسود". ومن عجيب ما ترى وتسمع عن شابّة تنتظر شابًا يخطبها، وربما طال انتظاره فإذا جاء أعلن الخبر على صفحات النت، وكانت للخطبة حفلة في قاعة ويدعى إليها كما مر، الفاجر والبر، وتنظر الشابات المتطلعات بعيون حاسدة، وتأتي العاقبة، الأدهى والأمر، وما تم الزواج وما استمر. وسبحان من بيده القضاء والقدر.

وقد حذر المختار سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم من مثل هذه المغيات. فعَن النّه عليه وسلم من مثل هذه المغيات. فعَن الله عليه وَسَلَم قَالَ: "الْعَيْنُ حَقْ، الْعَيْنُ الْحَالَقَ". مسند أحمد ح الإحالَق": أي: تهدم الجبل الشاهق. وعَنْ جَابِرِ وَابْنِ عَدِي أَيْضًا عَنْ أَبِي ذَرَّ بِلَفْظ: «الْعَيْنُ تَدْخُلُ الْرَجُلُ الْقَبْرُ وَتُدْخُلُ الْجُمَلُ الْقَدْرَ». وَرَوَى أَحْمَدُ وَمُسُلمٌ عَنِ الْبِي عَبْاسِ بِلَفْظ: «الْعَيْنُ حَقَّ وَلَوْ كَانَ الْمَاسِةُ الْعَيْنُ حَقَّ وَلَوْ كَانَ شَيْءُ سَابَقُ الْقَدَر سَبَقَتُهُ الْعَيْنُ حَقًّ وَلَوْ كَانَ شَيْءُ سَابَقُ الْقَدَر سَبَقَتُهُ الْعَيْنُ حَقًّ وَلَوْ كَانَ شَيْءُ سَابَقُ الْقَدَر سَبَقَتُهُ الْعَيْنُ - حَقَّ وَلَوْ كَانَ الْشَيْءُ سَابَقُ الْقَدَر سَبَقَتُهُ الْعَيْنُ - حَقَّ وَلَوْ كَانَ شَيْءُ سَابَقُ الْقَدَر سَبَقَتُهُ الْعَيْنُ - حَقَّ وَلَوْ كَانَ شَيْءُ سَابَقُ الْقَدَر سَبَقَتُهُ الْعَيْنُ - حَقَّ وَلَوْ كَانَ الْمَثْلُونَ الْمَاسِقُ الْعَدْر سَبَقَتُهُ الْعُيْنَ - حَقْ وَلَوْ كَانَ الْمَثِيْنَ اللهُ عَيْنَ الْعَيْنَ - حَقْ وَلَوْ كَانَ الْعَيْنَ - حَقْ وَلَوْ كَانَ الْقَدْر سَبَقَتُهُ الْعُيْنَ - حَقْ وَلَوْ كَانَ الْمَدْرِ الْمَاسِقُ الْقَدْر سَبَقَتُهُ الْعَيْنَ - حَقْ وَلَوْ كَانَ الْمَدِيْنَ - حَقْ وَلَوْ كَانَ الْسَاسُ الْقُدْر سَبْقَتُهُ الْعُيْنَ - حَقْ وَلُوْ كَانَ الْمَدْرِ سَلَاعُ عَنْ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْقَدْر سَابَقُ الْعُيْنَ الْمُعْنَا الْمُونِ الْمُعْنَا الْمُعْلَى الْمُعْنَا الْعَلْمِ الْعُنْ الْعَدْر سَابِقَ الْعُنْ الْمُعْنَا الْعَدْرِ الْمَاسُونُ الْعُنْ الْمُعْنَا الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْ الْمُعْنَا الْعُنْ الْمُعْنَا الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْ الْمُعْنَا الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنِيْنَا الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْ الْعِنْ الْعُنْ ا

وعن جابر رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "أكثر من يموت من أمتي بعد قضاء الله وقدره بالعين، صحيح الجامع ح ١٢٠٦ (حسن).

وعَنْ عَانْشَةَ، رضي الله عنها قَالَتُ: "كُنْتُ أَرْقِي رَسُولَ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ مِنَ الْعَيْنِ، فَأَضَعُ يَدي عَلَى صَدْرِهِ، وَأَقُولُ: امْسَحِ الْبَأْسُ رَبُ النَّاس، بيدكَ الشَّفَاءُ، لا كَاشِفَ لَهُ إِلاَ أَنْتَ". مسند أحمد ح ٢٤٩٩٥. واستناده صحيح فاحذروا واحرصوا على ما ينفعكم.

نسمأل الله تعالى أن يسعدنا في بيوتنا، وأن يبارك لنافي أزواجنا وأبنائنا، والحمد لله رب العالمين.

# قصلة دعام المالة الأحمث ين شيهاي وقيامها

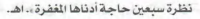
الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة الواهية التي اشتهرت على ألسنة القصاص والوصافك، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق.

#### أولا: أسباب ذكر هذه القصة

١) اغتر كثير من الناس بأحاديث تأمرهم بقيام ليلة النصف من شعبان، وأحاديث أخر تجعل هذا القيام بصلاة مخصوصة يسمونها وصلاة الخير. ودعاء مخصوص يسمونه ودعاء ليلة النصف من شعبان،

٢) وزادهم غرورًا بقيام ليلة النصف من شعبان أن الغزالي -عفا الله عنا وعنه- ذكرها في كتابه احياء علوم الدين، (٢٠٣/١) قال: « وأما صلاة شعبان: فليلة الخامس عشر منه، يصلى مائة ركعة، كل ركعتين بتسليمة، يقرأ في كل ركعة بعد الفاتحة: ﴿ قُلْ هُو اللَّهُ أَحِدٍ ﴾ إحدى عشرة مرة، وإن شاء صلى عشر ركعات يقرأ في كل ركعة بعد الفاتحة مائة مرة قل هو الله أحد، فهذا أيضًا مروى في جملة الصلوات كان السلف يصلون هذه الصلاة ويسمونها: «صلاة الخير»، ويجتمعون فيها، وريما صلوها جماعة، روى عن الحسن أنه قال حدثني ثلاثون من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم: أن من صلى هذه الصلاة في هذه الليلة نظر الله إليه سبعين نظرة، وقضى له بكل



٣) وإن تعجب فعجب قول الغزالي: ﴿ رَوِّي عَنْ الحسن أنه قال حدثني ثلاثون من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم أن من صلى هذه الصلاة في هذه الليلة نظر الله إليه سبعين نظرة، وقضى له بكل نظرة سبعين حاجة أدناها المغفرة». اه.

وهذه الفرية نبه عليها الإمام ابن القيم في «المنار المنيف، فصل (٦) فقال: «ونحن ننبه على أمور كلية، يعرف بها كون الحديث موضوعًا...، ثم قال في التنبيه رقم (١٥): ومنها أحاديث صلاة ليلة النصف من شعبان ... ثم ذكرها، ثم قال: ﴿ والعجب ممن شمّ رائحة العلم بالسنن أن يغتر بمثل هذا الهذيان ويصليها، وهذه الصلاة وضعت في الإسلام بعد الأربعمائة ونشأت من بيت المقدس، فوضع لها عدة أحاديث، اهـ.

قلت: انظر: إلى قول الإمام ابن القيم: "وهذه الصلاة وضعت في الإسلام بعد الأربعمائة.



فالصحابة رضي الله عنهم برآء مما نُسب إليهم. كما هو مبين من منشأ هذه الصلاة ..

أ) لذلك قال الحافظ العراقي في "تخريج الإحياء" (١٠٤/١): «حديث صلاة ليلة نصف شعبان حديث باطل». اهـ.

قلت: وبعد أن بين الحافظ العراقي أن الحديث الذي ذكره الغزالي في «الإحياء» في صلاة ليلة النصف من شعبان حديث باطل، نبه على حديث في قيام ليلة النصف من شعبان، وصيام نهارها فقال: «وأخرج ابن ماجه من حديث علي "إذا كانت ليلة النصف من شعبان فقوموا ليلها وصوموا نهارها"، وإسناده ضعيف».

#### ثانيا: بيان درجة هذا الضعف:

ا) يتوهم بعض من لا دراية له بالصناعة الهديثية، من قول الحافظ العراقي: إسناده ضعيف، أن الضعف خفيف، والحديث يعمل به في فضائل الأعمال، وهذا يحتم علينا بيان درجة ضعفه: لأن باستقراء أهل هذه الصنعة لتخريج وتحقيق الحافظ العراقي لأحاديث الإحياء نجده قد يطلق الضعيف على الواهي والموضوع، وهذا ينطبق تمام الانطباق على هذا الحديث. واليك التخريج والتحقيق لبيان العلة والتي تستبين بها درجة الحديث.

الحديث أخرجه الحافظ ابن ماجه في السنن، (١٤٤/١) ح (١٣٨٨١)، قال: حدثنا الحسن بن علي الخلال. حدثنا عبد الرزاق، أنبأنا ابن أبي سبرة، عن إبراهيم بن محمد، عن أنبأنا ابن أبي طالب. قال: قال رسول الله على الله بن أبي طالب. قال: قال رسول الله على الله عليه وسلم: وإذا كانت ليلة النصف من شعبان فقوموا ليلها، وصوموا نهارها، فإن الله ينزل فيها لغروب الشمس إلى سماء الدنيا فيقول: ألا من مستخفر لي فأغفر له، ألا من مسترزق فأرزقه، ألا من مبتلى فأعافيه، إلا كذا إلا كذا حتى يطلع الفحي، واهد.

ا وهذا الحديث موضوع كذب مختلق مصنوع منسوب إلى النبي صلى الله عليه وسلم: وعلته ابن أبي سبرة قال الإمام الحافظ ابن حبان في المجروحين، (١٤٧/٣): «أبو بكر بن عبد الله بن محمد بن أبي سبرة، من أهل المدينة كان ممن

يروي الموضوعات عن الأثبات لا يحل كتابة حديثه، ولا الاحتجاج به بحال، وكان أحمد بن حنبل يكذبه .. اه..

وقال الإمام الحافظ ابن عدي في الكامل، (٢٩٠/٧) (٢٢٠٠/١٢): ما يرويه غير محفوظ وهو من جملة من يضع الحديث. وأخرج بسنده عن يحيى بن معين قال: ليس بشيء. وبسنده عن أحمد بن حنبل قال: ليس بشيء كان يضع الحديث ويكذب، وقال حدثنا الجنيدي قال: حدثنا البخاري قال: أبو بكر بن أبي سبرة منكر الحديث.

وقال النسائي: متروك الحديث، اهـ.

وبهذا يتبين أن أبا بكر بن أبي سبرة: ليس بشيء، متروك الحديث، منكر الحديث كان يضع الحديث ويكذب لا يحل كتابة حديثه، ولا الاحتجاج به بحال.

أ) الاستنتاج: نستنتج أن الحديث لا يصح موضوع، وما بني عليه من أمور محدثة فهو مردود منها:

أ) قيام ليلة النصف من شعبان بصلاة مخصوصة.
 ب) صيام نهارها.

 ج) الاجتماع في الساجد من مغرب ليلة النصف من شعبان.

#### ثَالِثًا: دعاء ليلة النصف من شعبان:

لقد ذكر الشيخ حسنين محمد مخلوف -عفا الله عنا وعنه-: «الدعاء ليلة النصف من شعبان» في كتابه المسمى «الكلمات الحسان في فضائل ليلة النصف من شعبان». بقلم العلامة الشيخ حسنين محمد علي مخلوف العدوي المالكي الأزهري مفتي الديار المصرية السابق. وعضو هيئة كبار العلماء- ط: مكتبة مصطفى البابي الحلبي سنة ١٩٦٤م، ونحن لا نتناول اسمه ولا رسمه بل سنة نبينا. ففي كتابه (ص ١٤) تحت عنوان: «عاء ليلة النصف من شعبان» قال: «وقد جرت عادة عامة المسلمين بالاجتماع في المساجد هذه الليلة لإحيائها بالدعاء والابتهال إلى الله تعالى اغتنامًا لفضلها المأثور فيدعون بهذا الدعاء».

«اللهم يا ذا المن ولا يمن عليه، يا ذا الجلال والإكرام، يا ذا الطول والإنعام، لا إله إلا أنت ظهر



إلهي بالتجلي الأعظم في ليلة النصف من شهر شعبان المكرم، التي يفرق فيها كل أمر حكيم ويبرم. أسألك أن تكشف عنا من البلاء ما نعلم، وما لا نعلم، وما أنت به أعلم، إنك أنت الأعز الأكرم.

وصلى الله على محمد النبي الأمي وعلى أله وصحيه وسلم. اهـ.

#### رابعا: أصل هذا الدعاء:

عندما ذكرالشيخ حسنين محمد مخلوف دعاء ليلة النصف من شعبان، وهو دعاء لا أصل له حاول أن يبحث له عن أصل فذكر في كتابه هذا ص (١٥) تحت عنوان: أصل هذا الدعاء فنقل عن الألوسي من تفسيره (روح المعاني) (١٦٠/٧) فقال: ، قال العلامة الألوسي في تفسير آية ، يَمْحُو اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِثُ وَعَنْدَهُ أُمَّ الْكَتَّابِ: أخرج ابن أبي شيبة في مصنفه . عن ابن مسعود قال: «ما دعا عبد قط بهذه الدعوات إلا وسع عليه في معيشته: يا ذا المن ولا يمن عليه، يا ذا الحلال والإكرام، يا ذا الطول، لا إله إلا أنت ظهر اللاجئين، وجار المستجيرين، ومأمن الخائفين، إن كنت كتبتني عندك في أم الكتاب محرومًا مقترًا على رزقي، فامح حرماني وتقتير رزقي، وأَثبِتني عندك سعيدًا موفقًا للخير. فإنك تقول في كتابك الذي أنزلته ميمحو الله ما يشاء ويُثبت وعنده أمّ الكتاب،

#### خامساء التحقيق

ا) لقد نقل الشيخ مخلوف مفتي الديار المصرية السابق هذا الدعاء عن العلامة الألوسي.
 ونقله الألوسي عن الإمام الحافظ أبي بكر بن أبي شيبة، وكلاهما في نقليهما لم يحقق هذا الخبر المنسوب لابن مسعود خاصة أنه موقوف

لفظًا مرفوع حكمًا لتعلقه بأمر غيبي وهو المحو والإثبات من أم الكتاب وهو اللوح المحفوظ، وهذا أمر منكر كما بينه الشيخ ابن عثيمين في فتاوى العقيدة، رقم (٣٢٧)، ط: مكتبة السنة قال: أم ملكتاب هو اللوح المحفوظ لأن جميع ما يكتب مرجعه إلى اللوح المحفوظ وما فيه لا يغير ولا يتبدل، ولا يقبل المحو والإثبات، وأن المحو والإثبات في صحف الملائكة الكرام الكاتبين فكان لا بد من التحقيق لبيان حقيقة هذا الخبر المنكر المنسوب للصحابي عبد الله بن مسعود ،

٢) هذا الخبر أخرجه أبو بكر بن أبي شيبة في المصنف، (٩٩/٩٩) ح (٣٠١٢٨) قال: «حدثنا أبو معاوية، عن عبد الرحمن بن إسحاق، عن القاسم عن عبد الرحمن عن عبد الله بن مسعود قال: «ما دعا عبد قط بهذه الدعوات...»

هذا الخبر تالف فيه علتان؛ طعن في الراوي، وسقط في الإسناد؛

العلة الأولى: عبد الرحمن بن إسحاق، قال الحافظ المزي في "تهذيب الكمال، قال الإحمان بن إسحاق الواسطي روى عن القاسم بن عبد الرحمن بن عبد الله بن مسعود، وآخرين، وروى عنه أبو معاوية محمد بن خازم الضرير، وآخرون.

قال أبو طالب عن أحمد بن حنبل: «ليس بشيء منكر الحديث « وقال عباس الدوري عن يحيى بن معين: «ضعيف ليس بشيء »، وقال أبو حاتم: «ضعيف الحديث منكر الحديث لا يحتج به».

وقال البخاري: وفيه نظر، اه.

وبهذا يتبين، أن عبد الرحمن بن إسحاق الواسطي: اليس بشيء-منكر الحديث لا يحتج به في آدنى المنازل وأردنها ،

العلة الأخرى: السقط الخفي: القاسم بن عبد الرحمن لم يدرك جده ابن مسعود كذا في الراسيل، (٦٤١)، لابن أبي حاتم.

قلت: وبهذا لا يصح هذا الخبر المنكر، والصحابي الجليل عبد الله بن مسعود بريء من هذا الدعاء المنكر.

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.



المجير الإطابي الإعمار عي بياق جميد الإطابي الاعمار

م علي حشيث

٩٥٤) ، خمس ليالِ لا ترد فيهن الدعوة، أول ليلة من رجب، وليلة النصف من شعبان، وليلة الجمعة، وليلتا العيدين،

الحديث لا يصح: أورده الإمام السيوطي في مخطوطة درر البحار في الأحاديث القصار» (ص ١/٤٠)، مكتبة الحرم النبوي (الحديث) رقم المخطوطة (٢١٣/١٠٧).

وقال: وفر عن أبي أمامة علت: وفر ترمز إلى ومسند الفردوس وللديلمي، وهذا تخريج بغير تحقيق فيتوهم من لا دراية له أن الحديث صحيح، وهو كما سنبين حديث موضوع كذب مختلق مصنوع.

فالحديث أخرجه أبو منصور الديلمي في مسند الفردوس، ح(١٥٥٦- الغرائب الملتقطة).

قال: أخبرنا عبدوس بن عبد الله إذنا. أخبرنا عم والدي علي بن عبد الله بن عبدوس، أخبرنا ابن جعفر، حدثنا علي بن محمد بن مهرويه، حدثنا إبراهيم بن محمد بن مرة الصنعاني، حدثنا عبد القدوس بن مرداس، حدثنا إبراهيم بن أبي يحيى، عن أبي قعنب، عن أبي أمامة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: خمس ليال لا ترد فيهن الدعوة....

وأخرجه ابن عساكر في «تاريخ دمشق» (٩٦٨/٤٠٨/١٠). ط: دار الفكر: بسنده عن إبراهيم بن محمد بن مرة الصنعاني به.

وعلته: إبراهيم بن أبي يحيى. قال الإمام الذهبي في «الميزان» (١٨٩/٥٧/١): «هو أبو إسحاق إبراهيم بن محمد بن أبي

يحيى الأسلمي المدني ،. اه.

قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في الجرح والتعديل، (١٢٥/١/١): «سمعت أبي يقول: إبراهيم بن أبي يحيى كذاب، متروك الحديث، ترك ابن المبارك حديثه. اهـ.

وقال ابن أبي حاتم قرئ على العباس بن محمد الدوري من يحيى بن معين أنه قال: «إبراهيم بن يحيى ليس بثقة كذاب»: ونقل بسنده عن يحيى بن سعيد القطان قال: «سألت مالك بن أنس عن إبراهيم بن أبي يحيى أكان ثقة؟ قال: لأ. ولا ثقة في دينه ، اهـ.

قلت: ونقل الأمام الذهبي في الميزان، أقوال هؤلاء الأئمة وأقرها، ونقل عن الأمام أحمد أنه قال: «قدري جهمي كل بلاء فيه ترك الناس حديثه، اهـ. فالحديث موضوع كذب مختلف مصنوع.

 ٩٥٥) ، من مات مريضا مات شهيدًا.
 ووقي فتنة القبر، وغدي وريح عليه برزقه من الجنة ..

الحديث لا يصح: أخرجه الحافظ ابن ماجه في السنن، ح (١٦١٥) من حديث أبي هريرة وعلته إبراهيم بن أبي يحيى، وأخرجه ابن الجوزي في الموضوعات، (٢١٦/٣-٢١٧) وقال: «لا يصح ومداره علي إبراهيم وقد كانوا يدلسونه؛ لأنه ليس بثقة، وهو إبراهيم بن محمد بن أبي يحيى الأسلمي، اهـ.

وهو ليس بثقة كذاب متروك الحديث قدري جهمي، كل بلاء فيه، ترك الناس حديثه كما بينا آنفًا. فالحديث موضوع.

أ- نبذة عن نسبه ومكانته: وهو: أبو عبد الله مالك بن أنس بن مالك بن أبي عامر الأصبحي، ينتهي نسبه إلى ذي أصبح، وهي قبيلة من اليمن، قدم أحد أجداده منها إلى المدينة وسكنها، وكان جده أبو عامر من أصحاب رسول الله شهد معه المفازي كلها ما عدا غزوة بدر، وهو أحد الأئمة الأربعة عند أهل السنة واليه تنسب المالكية، أخذ العلم عن (نافع) مولى ابن عمر، وعن (ابن شهاب الزهري)، وأما شيخه في الفقه فهو (ربيعة بن عبد الرحمن) المعروف بربيعة الرأي.. كان مالك إمامًا في الحديث، وكان مجلسه مجلس وقار وحلم، وكان رجلا مهيئًا، حدث عنه كثير من الأئمة، منهم: ابن المبارك والأوزاعي والليث والشافعي، قال البخاري: أصح الأحاديث: عن مالك عن نافع عن ابن عمر، وكان يعطي لما جرى عليه العمل في المدينة أهمية كبرى، لاسيما عمل الأئمة وفي مقدمتهم الشيخان: أبو بكر وعمر رضى الله عنه. حُمل إلى جعفر بن سليمان العباسي والى المدينة، فضربه سبعين سوطا حتى أصيب بعجز شديد في ذراعه، لأنه أفتى بعدم لزوم طلاق الكره، وهي فتوى ذات وجه سياسي، لأنها تسري إلى أيمان البيعة التي أحدثوها، وكانوا يُكْرهون الناس على الحلف بالطلاق عند المبايعة، فرأوا أن فتوى مالك تنقض البيعة حتى للخليفة أبي جعفر المنصور، وكان مالك قد استند في إبطال يمين المكره على حديث: (رفع عن أمتى الخطأ والنسيان



نماذج تُحتذى من أعلام وأئمة أهل السنة

ثانيًا: معتقد (الإمام مالك) إمام دار الهجرة (ت 179هـ) في توحيد الصفات



57

وما أكرهوا عليه).

غير أن الخليفة المنصور أحس بمرارة ما فعل أو بما وقع لـ (مالك) بعلمه، فأرسل إليه ليعتذر وليتنصل مما فعله واليه الذي عزله تطييبًا لخاطر مالك، وأمر أن يؤتى به إلى بغداد محمولًا على جمل، ثم كان أن التقاه في موسم الحج سنة ١٦٣هـ، واجتمع به في منى، وطلب منه أن يُدون علمه في كتاب يتجنب فيه شدائد (عبد الله بن عمر) ورُخص (عبد الله بن عباس) وشواذ (عبد الله بن مسعود)، وأن بن عباس) وشواذ (عبد الله بن مسعود)، وأن الأئمة والصحابة، وأمر له بألف دينار وكسوة، فصنف مالك الموطأ وهو أول كتاب ظهر في فصنف مالك الإسلامي، ومن كتبه: (المدونة)، وهي مجموعة رسائل من فقه مالك جمعها تلميذه أسد بن الفرات.

أقام مالك بعد ذلك بالمدينة ولم يرحل منها إلى بلد آخر، وكان الرشيد قد وجه إليه ليأتيه فيحدثه، فقال: (العلم يؤتى)، فقصده الرشيد إلى منزله، وجلس بين يديه فحد ثه.

وكان أكثر من رحل إليه: المصريون والمغربيون من أهل إفريقية والأندلس، وهم الذين نشروا مذهبه في شمال أفريقية وفي الأندلس، ثم ظهر مذهبه في البصرة وبغداد وخراسان بواسطة فقهاء رحلوا إليه من تلك البلاد.. وتوفي المدينة ودفن بالبقيع عن عمر يناهز الستة والثمانين عامًا بعد رحلة عطاء وفترة وفاء، عاشها لدينه لم يخش خلالها في الله لومة لائم.

#### ب- من أقواله وحكمه المأثورة

ورد عن الأمام مالك كثيرٌ من الأقوال المأثورة والحكم المشهورة في العلم والعمل، ومما جاء عنه في العلم بكثرة العلم وآداب المتعلّمين قوله: «ليس العلم بكثرة الرواية، وإنما العلم نور يضعه الله في القلوب، وقوله: «العلم نفورٌ لا يأنس إلا بقلب تقي خاشع»، وقوله: «ينبغي للرجل إذا خول علمًا وصار رأسًا يشار إليه بالأصابع، أن يضع التراب على رأسه، ويمقت نفسه إذا خلا

بها، ولا يضرح بالرياسة، فإنه إذا اضطجع في قبره وتوسد التراب ساءه ذلك كله".

كما ورد عنه أقوالُ في أحوال القلوب والسلوك وتربية النفس، منها قوله: «من أحب أن تُفتح له فرجة في قلبه فليكن عمله في السر أفضل منه في العلانية ،، وقوله: «الزهد في الدنيا طيب المكسب وقصر الأمل"، وقوله: «إن كان بغيث منها ما يكفيك، فأقلُ عيشها يُغنيك، وما قل وكفى خير مما كثر وألهى ،، وقوله لخالد بن حميد: «عليك بمجالسة من يزيد في علمك قوله، ويدعوك إلى الآخرة فعله، وإياك ومجالسة من يعللك قوله، ويعيبك دينه، ويدعوك إلى الآخرة فعله، واياك ومجالسة من يعللك قوله، ويعيبك دينه، ويدعوك إلى الاخرة وكان الإمام مالك يكرد كثرة الكلام ويعيبه، ويقول: «لا يوجد إلا في النساء والضعفاء".

#### ج- عقيدة الإمام مالك في توحيد الله في صفاته و أفعاله:

السئل - رحمه الله - عن الكلام والتوحيد: فقال: محال أن يُظن بالنبي أنه علم أمّته الاستنجاء، ولم يعلمهم التوحيد، والتوحيد.. ما عُصم به المال والدم" كذا في ذم الكلام للهروي.

الأجرج الدارقطني في الصفات ص٧٥ والأجري في الشريعة ص١٤٠ والبيهقي في الاعتقاد ص١١٨ عن الوليد بن مسلم قال: «سالت مالكا والشوري والأوزاعي قال: «سالت مالكا والشوري والأوزاعي والليث بن سعد عن الأخبار في الصفات، فقالوا: (أمرُوها كما جاءت)»، وهذا منهم إجماع، فرامالك) في وقته إمام أهل المدينة، و(الثوري) إمام الكوفة، و(الأوزاعي) إمام أهل دمشق، و(الليث) إمام أهل مصر، وهم من كبار أتباع التابعين، وقد حكى الإجماع من بعدهم (محمد بن الحسن) فقيه العراق عليهم جميعًا من الله سحائب الرحمة والرضوان.

وفي تضسير عباراتهم يقول صاحب (الحموية): "فقولهم رضي الله عنهم: (أمروها كما جاءت) رد على المعطلة، وقولهم: (بلا كيف) رد على الممثلة"، وقال صاحب: (اجتماع الجيوش): "ومراد السلف بقولهم: (بلا كيف)

58

(العلو) ص١٠٣ وهي بمختصره للألباني ص١٩٤: "وأخذته الرحضاء، ثم رفع رأسه فقال: (استوى كما وصف نفسه، ولا يقال: كيف؟، وكيف عنه مرفوع، وأنت صاحب بدعة.. أخرجوه)".
وعلق الذهبي على ذلك يقول: "هذا ثابت عن مالك، وقو قول أهل السنة قاطبة: أن كيفية مالك، وهو قول أهل السنة قاطبة: أن كيفية معلوم كما أخبر في كتابه، وأنه كما يليق به، لا نعمق ولا نتحذلق، ولا نخوض في لوازم ذلك نفيًا ولا إثباتًا، بل نسكت ونقف كما وقف السلف، ونعلم أنه لو كان له تأويل لبادر

إلى بيانه: الصحابة والتابعون، ولما وسعهم

إقراره وامراره والسكوت عنه، ونعلم يقينا

مع ذلك أن اللَّه لا مثل له في صفاته ولا في

استوائه ولا في نزوله" ا.هـ.

وفي روايــة لابن وهب أخرجها الذهبي في

بدعة، وأمربه فأخرج.

1) وأخرج أبو نعيم في (الحملية ٢٥/٦٣) والسلالكائي في (الحملية ٢٢٥/٦) والسلالكائي في (شمرح أصول اعتقاد أهل السّنة والجماعة ٢٤٩/١) والقاضي عياض في (ترتيب المدارك ٢٤٩٪) عن يحيى بن الربيع قال: «كنت عند مالك ودخل عليه رجل فقال، ما تقول فيمن يقول القرآن مخلوق؟، فقال مالك: (زنديق؛ فاقتلوه)، فقال: يا أبا عبد الله إنما أحكي كلامًا سمعته، فقال: (لم أسمعه من أحد إنما سمعته منك)، وعظم هذا القول».

الله بن عبد البر عن عبد الله بن نافع قال: «كان مالك يقول: (من قال القرآن مخلوق يوجع ضربًا ويحبس حتى يتوب)» كذا في السنة لعبد الله بن أحمد ص٥.. وقد أخرجه الحافظ الذهبي في (العلو) ص٤٠٠ عن ميمون البكري، بلفظ: "من قال: (القرآن مخلوق) يستتاب، فإن تاب والا ضربت عنقه".

وفي تمام ذلك أورد له الذهبي بنفس المصدر قوله: "القرآن كلام الله، وكلام الله منه، وليس هو نفي للتأويل، فإنه التكييف الذي يزعمه أهل التأويل، فإنهم هم الذين يثبتون كيفية تخالف الحقيقة، فيقعون في ثلاثة محاذير؛ نفي الحقيقة، إثبات التكييف بالتأويل، وتعطيل الرب تعالى عن صفته التي أثبتها لنفسه، وأما أهل الإثبات؛ فليس أحد منهم كمف ما أثبته الله تعالى لنفسه" ا.ه.

ا وقال ابن عبد البرية المتمهيد ٢/٢ ؛ «سُئل مالك أيُرى الله يوم القيامة ؟ فقال: نعم يقول عز وجل: «رُحُونُ وَبُولُ عَبِينًا الله الله المقول عز وجل: «رُحُونُ وَبُولُ عَبِينًا الله الله المقوم آخرين: « المقيامة: ٢٧)، وقال لقوم آخرين: « المنافضين: ١٥)».

القاضى عياض في (ترتيب المدارك) عن ابن نافع وأشهب المصري، سألا: "، وُجُورٌ وَهِدِ تَاصِرُهُ إِنْ إِنْ رَبُّ كَالِمَرُهُ، يِنظرون إلى الله؟ قال: نعم بأعينهم هاتين؛ فقلت له؛ فإن قومًا يقولون لا ينظر إلى الله، وأن الظرة، بمعنى: (منتظرة إلى الثواب)، قال: (كذبوا بل يُنظر إلى الله،أما سمعت قول موسى عليه السلام: « رَبِّ أَرِفَ أَنْفُ إِلَّنْكَ ، (الأعراف: ١٤٣)، أفتري موسى سأل ربه محالا؟ فقال الله: ﴿ لَنْ تَرَانِي ، أَي: (فِي الدنيا)؛ لأنها دار فناء، ولا يُنظرُ ما يبقى بما يفنى، فإذا صاروا إلى دار البقاء، نظروا بما يبقى إلى ما يبقى"، وفيه الرد الفاحم والدليل العقلى القاطع ناهيك عن النقلي الدامغ، على الأشعرية في عدم إثباتهم رؤية الله ذاهبين إلى أنها: رؤية لا من جهة، وأنها لا تعدو أن تكون مزيد انكشاف ومعرفة.

وأخرج أبرو نعيم في (الحلية ٣٢٦/٦)، وأخرون عن جعفر بن عبد الله وغيره: «كنا عند مالك فجاءه رجل فقال: يا أبا عبد الله، «الرحمن على العرش استوى»، كيف استوى؟.. فما وَجَدُ مالك - أي: غضب - من شيء ما وَجَدُ من مسألته، فنظر الله الأرض وجعل ينكت بعود في يده حتى علاه الرحضاء - أي: العرق - وأطرق القوم، ثم رفع رأسه ورمى بالعود وقال: (الكيف غير معقول، والاستواء منه غير مجهول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة وأظنك صاحب



من الله شيء مخلوق".. فما بال الأشعرية يقولون؛ إنه خُلق في اللوح المحفوظ، ثم أخذه جبريل فتلقاه عنه النبي عليهما السلام، فهو عبارة وحكاية عنه؟.

( مسائل الإمام الخرج أبو داود في (مسائل الإمام أحمد ص٢٦٣) وآخرون، عن عبد الله بن نافع قال: قال مالك: الله في السماء وعلمه في كل مكان، لا يخلو منه شيء».

ويما سبق يعلم أن الإمام مالك يثبت كل ما تعطله الأشعرية وتنفيه عن الله من: رؤية، وفوقية، واستواء، وأن القرآن بلفظه هو كلام الله إلى غير ذلك من سائر صفاته تعالى وأفعاله، وعلى كل من ينتسب لد (مالك) إذا إن كان صادقًا، أن يتبعه في معتقده على نحو ما يتبعه في مذهبه الفقهي.

#### د- ويق النهي عن علم الكلام والخصومات يق الدين، ورد أن مالك،

الحان يقول: (الكلام في الدين أكرهه، ولم يزل أهل بلدنا يكرهونه وينهون عنه، نحو الكلام في رأى جهم والقدر، وكل ما أشبه ذلك، ولا يحب الكلام إلا فيما تحته عمل، فأما الكلام في دين الله وفي الله، فالسكوت أحب إلى لأني رأيت أهل بلدنا ينهون عن الكلام في الدين إلا فيما تحته عمل)، كذا ذكره ابن عبد البرفي (جامع بيان العلم وفضله) ص ١٤.

ال كما ذكر أبو نعيم في الحلية ٣٢٥/٦ من طريق عبد الله بن نافع، قوله: «لو أن رجلًا ركب الكبائر كلها بعد ألا يشرك بالله؛ ثم تخلى من هذه الأهواء والبدع – وذكر كلامًا – دخل الجنة».

الكر الهروي في (ذم الكلام) من طريق إسحاق بن عيسى، قوله: «من طلب الدين بالكلام تزندق، ومن طلب المال بالكيمياء أفلس، ومن طلب غريب الحديث كذب».

الخطيب في (شرف أصحاب الحديث) ص٥ وغيره، عن إسحاق بن عيسى قال: «سمعت مالكًا يعيب الجدال في الدين ويقول: كلما جاءنا رجل أجدل

من رجل، أرادنا أن نرد ما جاء به جبريل إلى النبي صلى الله عليه وسلم»، وفي لفظ: "تركنا ما نزل به جبريل على محمد صلى الله عليه وسلم لجدله".

١٢) وأخرج الهروي في (ذم الكلام) عن عبد الرحمن بن مهدي قال: «دخلت على مالك وعنده رجل يسأله فقال: (لعلك من أصحاب عمرو بن عبيد، لعن الله عمرو بن عبيد فإنه ابتدع هذه البدعة من الكلام، ولو كان الكلام علما لتكلم فيه الصحابة والتابعون كما تكلموا في الأحكام والشرائع)».

11) كما أخرج بنفس المصدر عن أشهب بن عبد العزيز قال: «سمعت ماثكًا يقول: (إياكم والبدع)، قيل يا أبا عبد الله، وما البدع؟ قال: (أهل البدع الذين يتكلمون في أسماء الله وصفاته وكلامه وعلمه وقدرته، ولا يسكتون عما سكت عنه الصحابة والتابعون لهم بإحسان)».

الفرح أبو نعيم في الحلية ٣٢٤/٦ عن الشافعي قال: «كان مالك بن أنس إذا جاءه بعض أهل الأهواء قال: أما إني على بينة من ربي وديني، وأما أنت فشاكُ فاذهب إلى شاكُ مثلك فخاصمه».

(١٢) وروى ابن عبد البرقي جامع البيان ص ١٧٤ عن ابن خويز منداد المصري المالكي قال في كتاب الإجارات: قال مالك: (لا تجوز الإجارات في شيء من كتب الأهواء والبدع والتنجيم)، وذكر كتبًا ثم قال: (وكتب أهل الأهواء والبدع عند أصحابنا: هي كتب أصحاب الكلام من المعتزلة وغيرهم، وتفسخ إجارة في ذلك)».

الجدال السير قوله: "الجدال في الدين يُنشئ المراء، ويندهب بنور العلم، ويقسّي القلب، ويورث الضُغن"

وبعد: فهذه لمحات وأقوال ومواقف لإمام دار الهجرة، حَرِيَّة بالاعتبار وبأن تحتذى.. لكن يبقى السؤال: أين الأشعرية والمالكية منهم بالذات من كل هذا؟.

والى لقاء، والحمد لله رب العالمين.

60





الحمد لله وكفى، وسلام على عباده الذين اصطفى.

أما بعد: فإن سعادة الأمة وعزتها وكرامتها تبنى على فضائلها وشيمها وأخلاقها. فمتى استقامت الصفات والأخلاق استقامت أحوال الأمة، وتمكنت من السيطرة على مصالحها، وجلب الخير لها، ودفع الأذى عنها، أما إذا تدهورت الأخلاق وانحطت المكارم وذهبت المحاسن، وجاهرت بالذنوب والسيئات كانت عرضة للفناء والهلاك.

وقد قص علينا رب العزة عز وجل من أخبار الأولين ما حل بهم لما عصوا أمر ربهم، ليكون فيها عبر وعظة ومزدجر، وذكرى ولتزكّن أله قلل أو ألني السّمة وهُو سّهيد ، (ق:٣٧). قال تعالى: وأو المُكّن من قلهم من قرد مُكّنهم في الأرس ما أن نُنكي لَكُو وأرسَكَ السّمة عَيْهم مِنْوالاً وَحَمَلُنا الأَنْهِدَ مَن عَمِيهم مَنْوالاً وَمَمَلُنا الأَنْهِدَ عَمِيهم مِنْوالاً وَالسّمة عَيْهم مِنْوالاً وَمَمَلُنا الْأَنْهِدَ عَمِيهم مِنْوالاً وَاللّه عَيْهم مِنْوالاً وَالْمَنْهُمُ مِنْوالاً وَاللّه عَيْهم مِنْوالاً وَالنّانا مِنْ المَنْهِم وَنَا مَا وَمِنْ عَيْهم وَلَا عَامِهم وَنَا مَا وَمِنْ عَيْم اللّه وَاللّه وَلَا اللّه وَاللّه وَلَا اللّه وَاللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه وَلِهُ وَلَا اللّه وَلْمَاكُونُهُمْ وَلَا اللّه وَلَا الللّه وَلَا اللّه و

إلا وإن من أخطر الدنوب على الفرد، وعلى الأسرة، وعلى المجتمع ذنب عظيم، وجريمة شنعاء، وفاحشة كبرى فيها الخنا والردى، أتدرون ما هي؟ جريمة الزنا، بل إن الزنا هو من أخطر المعاصي وأكبرها فسادًا، وأشنعها إجرامًا، فيه جرأة على رب العالمين، بانتهاك محارمه، وتعدي حدوده ومخالضة أمره ونهيه، وفيه خيانة للمجتمع بالتعدي على أخلاقه، وفضائله، واختلاط أنسابه، وخيانة للفراش والأسرة بانتهاك حرمته والتعدي على حقوقه، وفيه خيانة للمرأة وغدر لها، واراقة ماء الحياء من وجهها، وتمزيق كساء العفة عنها، وفيه هدم بيت المرأة وتحطيم العفة عنها، وفيه هدم بيت المرأة وتحطيم

مستقبلها الدنيوي وجعلها عالة على المجتمع وعلى أسرتها الأن الرجال لا يرغبون في الزواج منها، ومن ذا الذي يتزوج بزانية وقد قال الله عز وجل: مألول لا يتكم الا كاينة أو شركة والزية لا يتكم الا كاينة أو شركة والزية لا يتكم الا كاينة أو شركة والزية الا يتكم الا يتكم الا يتكم الا يتكم الدور، ٣).

الزنا: جريمة على النطفة توضع في رحم حرام، وتنسب لغير نسبها، وتورث غير مورثها، ويحرم عليها غير محارمها، وقد توضع في دار الحضانة، لا أم لها ولا أب، عالة على الأمة مجردة من عطف الأبوة وحنان الأمومة، وقد توأد في أي طور من أطوار حياتها ظلمًا وعدوانًا وهي لا ذنب لها وإنما للتخلص من شخصيتها. قال الله عز وجل: «وَإِذَا ٱلْمَوْمُدُةُ سُهِلَتْ (الْهَالِيُّوَا وَلَيْهِا لَلْهَا عَلَيْهِا اللهِ عَز وجل: «وَإِذَا ٱلْمَوْمُدُةُ سُهِلَتْ (اللهُ عَز وجل) وقال الله عز وجل: «وَإِذَا ٱلْمَوْمُدُهُ سُهِلَتْ (التكوير: ٨-٩).

الزنا عقوبته عاجلة وآجلة، فإذا شاع في قوم جلب لهم سخط الله وغضبه وعقابه، وكان سببًا في انتشار الأسقام والأوجاع التي لم تكن فيمن قبلهم، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذا ظهر الزنا والربافي قوم فقد أحلوا بانفس عذاب الله وصحيح الترغيب: (٦٩٢)). وقال صلى الله عليه وسلم: «يا معشر المهاجرين: خمس إذا ابتليتم بهن، وأعوذ بالله أن تدركوهن؛ لم تظهر الفاحشة في قوم قط، حتى يعلنوا بها، إلا فشا فيهم الطاعون والأوجاع التي لم تكن مضت في أسلافهم الذين مضوا، (صحيح الجامع رقم (٧٩٧٨)).

كما أُخبر صلى الله عليه وسلم أن ظهور الزنا من أمارات خراب العالم، وهو من أشراط الساعة. عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: لأحدثنكم حديثًا لا يحدثكم أحد بعدي،



61

سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «من أشراط الساعة أن يقل العلم، ويظهر الجهل، ويظهر الزنا، ويقل الرجال، وتكثر النساء، حتى يكون لخمسين امرأة القيم الواحد « (البخاري: (١٣٣٠/٥٢٣١))، ومسلم (٤/٢٠٥٦/٢٦٧١).

ولما كانت مفسدة الزنا من أعظم المفاسد، كانت عقوبته في الدنيا أقسى العقوبات، قال الله تعالى: الزايد والنه قال الله تعالى: الزايد والزير الزير في المفارد والمؤرّب المؤرّب ).

وأما في الأخرة مضاعفة العذاب.

قال الله تعالى: ووَاللَّيْنِ لَا يَنْجُرِكُ مَعَ أَفَهُ إِلَيْهَا وَاحْمَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ أَفَةً إِلَّا بِالْحَقِّ وَلَا مِرْتُوكَ وَمَن يَقْعَلَ وَلِكَ يَلْقُ أَنْدَامًا (اللَّهِ يَفْدُعُفُ لَدُ الْمُكَلَّدُ بِوَمَ الْفِيْمَةِ وَمُعْلِدٌ فِيهِ مُهَالًا ، (الفرقان: ٦٨-٦٩).

أما إذا كان سبق له الزواج وزنى فعقوبته أشد؛ فهو حلال الدم. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا يحل دم امرئ مسلم!لا بإحدى ثلاث: الثيب الزاني، والنفس بالنفس، والتارك لدينه المفارق للجماعة». (البخاري (٢٤٨٤)، ومسلم (١٦٧٦). والثيب؛ من سبق له الزواج، ويطلق على الرجل والمرأة).

إن جريمة تؤدي إلى القتل لجريمة بالغة تعبر عن كون مرتكبها غير صالح للبقاء في المجتمع؛ فهو جرثومة فاسدة يجب القضاء عليها لا تفسد المجتمع كله.

ومن صور عذاب الزناة ما جاء في حديث النبي صلى الله عليه وسلم وفيه: وفانطلقنا فأتينا على مثل التنور فاطلعنا فيه، فإذا فيه رجال ونساء عراة، وإذا هم يأتيهم لهب من أسفل منهم فإذا أتاهم ذلك اللهب ضوضوا. فقلت له: من هؤلاء؟ فقال: هم الزناة والزواني، (البخاري: ١٣٨٦). معنى: ضوضوا: أي: صاحوا. ومعنى: التنور: الفرن.

بالإضافة إلى هذه العقوبات فإن الزنا فيه مفاسد عظيمة يفسد القلب والفكر، ويوجب النثل والعار، ويضيع النسل ويخلط الأنساب، وينشر الأمراض التناسلية؛ فهو فساد في الدين والدنيا والفرد والمجتمع، ويوجب الفقر، ويكسو صاحبه سواد الوجه وثوب المقت بين الناس.

والمجتمع بل على الأمة كلها، حذر الله تعالى من قربها. قال الله تعالى: • وَلا نَعْرُهُا لَائِهُ إِنَّهُ الله تعالى: • وَلا نَعْرُهُا لَائِهُ إِنَّهُ الله تعالى: • وَلا نَعْرُهُا لَائِهُ إِنَّهُ الله تعالى: • ولا تقربُوا، أكد- لا شك- وأبلغ في الدلالة من • ولا تزنوا، لما يحمل من تحذير حاسم من الاقتراب من منطقة هي في الأمور الحسية منطقة خطر كالمواد المشتعلة ، ممنوع الاقتراب،

مثال ذلك قول النبي صلى الله عليه وسلم:

فمن اتقى الشبهات استبرأ لدينه وعرضه، ومن
وقع في الشبهات وقع في الحرام، كالراعي يرعى
حول الحمى يوشك أن يرتع فيه . (البخاري:
(١٥٩)، ومسلم (١٥٩٩). ومعنى: استبرأ: طلب
البراءة لدينه وعرضه من النقص والشين. وفيه
دليل على أن طلب البراءة للعرض ممدوح كطلب
البراءة للدين.

#### علاج ناجح لهذه الجريمة المنكرة:

وقد عالج الدين هذه الجريمة المنكرة بالعلاج الناجح وقاية من الوقوع فيه فقطع كل سبب يوصل اليه وسد كل نافذة تطل عليه. فأمر الله تعالى بغض البصر قال تعالى: وفل المؤخذ والمن أن المنفوذ والمنفوذ وا

وفي تقديم الأمر بغض البصر على الأمر بحفظ الفروج إشارة إلى أن غض البصر من أسباب حفظ الفروج، وعدم الغض من أسباب عدم حفظ الفروج، وقد بالغ رسول الله صلى الله عليه وسلم في التحذير من النظرة حتى عدها من الزني.

فعن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «كُتب على ابن آدم نصيبه من الزنى مدرك ذلك لا محالة. فالعينان زناهما النظر. والأذنان زناهما الاستماع، واللسان زناه الكلام، واليد زناها البطش، والرجل زناها الخطى، والقلب يهوى ويتمنى، ويصدق ذلك الفرح ويكذبه، (مسلم: (٢٠٤٧/٤).

وحرم على المرأة أن تسافر وحدها من غير محرم يحرسها ويحميها ويغار عليها ويدافع عنها، وكان ذلك العمل علامة الإيمان الكامل واليقين الصادق. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم:



رؤوسهن كأسنمة البخت المائلة لا يدخلن الجنة، ولا يجدن ريحها، وإن ريحها ليوجد من مسيرة كذا وكذاء (مسلم (٢١٢٨).

كذلك حرم على المرأة أن تتعطر وتمر على المرجال الأجانب؛ فعن أبي موسى رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «كل عين زانية، والمرأة إذا استعطرت فمرت بالمجلس فهي كذا وكذا، يعني؛ زانية. (المبخاري (۲/۷۲/۱۸۲۲))، ومسلم

وعن موسى بن يسار قال: مرت بأبي هريرة امرأة وريحها تعصف فقال لها: أين تريدين يا أمة الحبار؟ قالت: إلى المسجد. قال: وتطيبت؟ قالت: نعم. قال: فارجعي فاغتسلي. فإنني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: لا يقبل الله من امرأة صلاة خرجت إلى المسجد وريحها تعصف حتى ترجع فتغتسل المسجد وريحها تعصف حتى ترجع فتغتسل (صحيح الترغيب (٢٠٢٠)).

وكذلك أوجب الاستئذان عند دخول البيوت؛ حفظًا للحرمات ومنعًا من الاطلاع على حفظًا للحرمات ومنعًا من الاطلاع على العورات؛ قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّمُ اللَّهِ مَا مَتُوا لَا عَلَى مَا مَتُوا لَا عَلَى مَا مُثُوا اللهِ مَعْلَى مَنْ أَنْ مُنْ اللهِ عَلَى مَنْ أَنْ اللهِ عَلَى اللهُ عَنْ أَمْنُوا وَثُمُلُوا وَثُمُلُوا عَنْ أَمْنُ اللهُ عَنْ أَمْنُ اللهُ عَنْ أَمْنُ اللهُ عَنْ أَنْ أَنْ اللهُ عَنْ أَوْنَ عَلَى اللهُ عَنْ أَنْ اللهُ عَنْ أَنْ اللهُ عَنْ أَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عِنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عِنْ اللهُ عِنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عِنْ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَلْمُ عَلَيْكُ

وحـنر رسول الله صلى الله عليه وسلم من مصافحة المرأة الأجنبية؛ فعن معقل بن يسار رضي الله عنه: أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: « لأن يُطعن في رأس أحدكم بمخيط من حديد خير له من أن يمس امرأة لا تحل له ». (صحيح الجامع رقم (٥٠٤٥).

وكذلك البعد عن مشاهدة الأفلام والمسلسلات الخليعة الماجنة، وكذا عدم استماع الأغاني المحرمة الفاحشة التي تصف المرأة ومحاسنها، بهذا المنهج الذي ذكرناه على عجل، متى الترمنا به نستطيع أن نضيق منافذ هذه المجريمة، ونقضي على هذا الداء ويعيش الناس حياة الطهر والنقاء. فقد قيل: "الوقاية خير من العلاج"، والمسببات معلقة بأسبابها. والله وحده الهادى إلى سواء السبيل.

«لا يحل لامرأة تؤمن بالله واليوم الأخر أن تسافر مسيرة يوم، إلا مع ذي محرم (مختصر مسلم (٦٤٦).

وقال صلى الله عليه وسلم: «لا يحل لامرأة أن تسافر إلا ومعها ذو محرم منها» (صحيح الجامع (٧٦٤٦).

كذلك حرم على الرجال خلوتهم بالنساء، وحرم على النساء خلوتهن بالرجال؛ فعن ابن عباس رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «لا يخلون أحدكم بامرأة إلا مع ذي محرم». (البخاري: (٥٢٣٣)، ومسلم: (١٣٤١).

وكذلك حرم دخول الرجال على النساء الأجنبيات. فعن عقبة بن عامر رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إياكم والدخول على النساء» فقال رجل من الأنصار: أفرأيت الحمو؟ قال: «الحمو الموت» (البخاري (٢٣٢)). ومسلم (٢١٧٢). والحمو؛ قريب الزوج كأخيه، وابن أخيه، وابن عمه.

كذلك حرم أن تمشي المرأة في الطرقات وتغشى المجتمعات بوضع يغري مرضى القلوب؛ فقد قال الله عز وجل: ﴿ وَلا يَضْرِينَ مِأْرَجُلِهِنَّ لِمُعْلَمَ مَا يُعْلَمُ مَا مُعْلِينً مِنْ رَشِيَهِنَّ ، (النور: ٣١).

وقد أرشد رسول الله صلى الله عليه وسلم المرأة أين تمشي في الطريق. فعن أبي أسيد المرأة أين تمشي في الطريق. فعن أبي أسيد الأنصاري، أنه سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول وهو خارج من المسجد، فاختلط الرجال مع النساء في الطريق، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم للنساء: «استأخرن فإنه ليس لكن أن تحققن الطريق، عليكن بحافات المطريق، فكانت المرأة تلتصق بالجدار حتى إن ثوبتها ليتعلق بالجدار من لصوقها به. (٥٧٧٢).

والمعنى: أي: ليس لكنّ السيرُ وسط الطريق، عليكن بحافة الطريق. قلتُ: فأين أخواتنا اليوم من هذا التوجيه النبوي؟

كذلك حرم التبرج؛ فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: وصنفان من أهل النار لم أرهما: قوم معهم سياط كأذناب البقر يضربون بها الناس، ونساء كاسيات عاريات مميلات مائلات





د. صالح بن عبد الله بن حميد المام وخطيب السجد العرام

الحمد لله رب البريات، ذي العرش رفيع الدرجات، أحمده-سبحانه- وأشكره، باسط الخيرات، وواهب البركات، وهو الذي يُقبَل التوبة عن عباده، ويعفو عن السيئات، لا إله إلا الله وحده لا شريك له، أهل الحمد والمجد والمكرمات، وأشهد أنَّ سيدنا ونبيئنا محمدًا عبد الله ورسوله، تمت به النعمة، وكُشفت به الغمة، وتنزُلت به الرحمات، صلى الله وسلم وبارك عليه، وعلى آله النُّحُب السادات، وأصحابه أُولي السبق والمقامات، والتابعين ومن تبعهم بإحسان، ما دامت الأرض والسماوات.

the same of the last to the last to the last the last to the last

 شتان بين مَنْ يُنغم بَدَنَا، ويُهلك قلبًا، ومَنْ يُتعب بَدَنَا ويُسعد قلبًا.

يجد حلاوة الإيمان إذا سلم من مرض الأهبواء المضلة، والشهوات المحرَّمة، وإذا مرض وسقم لم يجد حلاوة الإيمان، بل يستحلي ما فيه هلاكه، من الأهبواء والبدع والمعاصي والمنكرات" انتهى كلامه-رحمه الله-.

#### معنى حلاوة الإيمان

معاشر الإخوة؛ ومعنى حلاوة الإيمان هو استلذاذ النفوس للطاعات، وتحملها المشقات في رضيا الله-عيز وجيل-، ورضيا رسوله محمد-صلى الله عليه وسلم-، وإيثارها ذلك على عرض الدنيا، ذلك

أن حلاوة الإيمان ولذة العبادة هي راحة النفس، وسعادة القلب، وانشراخ الصدر عند القيام بالمطلوبات الشرعيَّة، من الأقوال والأفعال الظاهرة والباطنة من كل ما يحبه الله ويرضاه، وهي حلاوة عجيبة، تختلف من شخص إلى شخص، ومن حال إلى حال، وفيها قوة وفيها وضعف، ولها إقبال ولها إدبار؛ فسبحان من فاوّت بين الخلق في هممهم، حتى ترى بين الهمتين أبعد ما بين المشرقين والمغربين.

#### من ثمرات خلاوة الايمان

حلاوة الإيمان-عباد الله- مفتاح الثبات على طاعة الله، ولذة العبادة-حفظكم الله-سر الصمود أمام الفاتن.

معاشر الأحبة؛ لذاتُ الدنيا مصحوبةُ بالمنغصات والمكدِّرات، ولذة العمل الصالح نقية خالصة، لذة الدنيا يعتريها الملل، ولذة العمل الصالح لا ملل فيها، بل كلما زاد من العمل الصالح زادت اللذة والسعادة، لذة الدنيا قد تُفَوِّت على العبد لذة الأخرة، ولذة العمل الصالح

مُدركة في الدنيا معاشر السلمين الدنيا تقطع بأقدام، ومفاوز الأخرة تُقطع بقلوب، وان في النفوس ركونا الى السي السيل والهين، ونفورا عن المكلف والشياق، والحازم يرفع نفسه إلى معالي الأمور، ويروضها حتى تألف جلائل الطالب، وتطمح إلى أعالي نفرت من الذلة، وإذا ذاقتُ لذة الرح استصغرتُ لذة الرجسد؛ ومن أراد آلامر، وسي النائلة، وإذا ذاقتُ لذة الرح استصغرتُ لذة الرجسد؛ ومن أراد آلامر، وسي النائلة، وإذا ذاقتُ لذة الرجسد؛ ومن أراد آلامر، وسي النائلة، وإذا ذاقتُ لذا المسلمة ومن أراد آلامر، وسي النائلة والنائلة والنائلة

اللسان لا يصمت، والجوارح لا تسكن، والفكر لا يُحد، فإن لم تُشغَل بالعظائم شُغِلتُ بالصغائر، وإن لم تُستعمَل في الخير انصرفت إلى الشر؛ فسبحان مَن أشهَد بعض عباده جنته قبل لقائه، وفتح لهم أبوابها في دار العمل فأتاهم من رَوْحها، ونسيمها، وطيبها، ما استضرغ قواهم بطلبها، والمسابقة إليها، حتى قال بعض السلف: "إنه لتمُرُبي أوقاتُ أقول؛ إن كان أهل الجنة في مثل هذا إنهم لفي عيش طيب"، نعم-فظكم الله-، شتان بين مَن يُنعَم بدنا، ويُهلك قلبًا، ومَن يُتعب بَدنا ويُسعِد قلبًا، ويُهلك قلبًا، ومَن يُتعب بَدنا ويُسعِد قلبًا،

#### الإيمان له حلاوة

معاشر المسلمين: ما الذي دعا هؤلاء الأخيار ليقولوا ما قالوا؟ وما الذي بعث فيهم هذه الهمم العالية؟ إنه استطعامهم بحلاوة الأيمان، واستلذاذهم بلذيذ العبادة، يقول الحافظ ابن رجب-رحمه الله-: "الإيمان له حلاوة، وطعم يذاق بالقلوب، كما تذاق بالفم حالوة الطعام والشراب، والإيمان هو غذاء القلوب وقوتها، كما أن الطعام والشراب هو غذاء الأبدان وقوتها، والجسد يجد حلاوة الطعام والشراب عند صحته، وإذا سقم لم يجد حالوة ما ينفعه، بل فإذا سقم لم يجد حالوة ما ينفعه، بل قد يستحلي ما يضره، فكذلك القلب؛



أيها المسلمون: أما الأسباب الجالبة لحلاوة الايمان ولنة العبادة فأولها وأهمها تزكية النفس وتطهيرها؛ فمن شرب من إناء متسخ فلن يجد الحلاوة التي ينشدها، ولو أنه نظفه وطهره، ثم سكب فيه الماء فسوف يجد الحلاوة الكاملة. والعذوبة التامة، والقلب الذي يتلبُّس بقاذورات المعاصى، وأدران الخطايا، وأوساخ الشهوات، لا يجد حلاوة الايمان، وفي الحديث الصحيح: "ثلاث من فعلهن فقد طعم طعم الايمان: من عبد الله وحده، وأنه لا اله إلا الله. وأعطى زكاة ماله طيبة بها نفسه، وزكى نفسه" أخرجه أبو داود، وغيره، بسند صحيح.

وفي دعاء النبي-صلى الله عليه وسلم-: "اللهم آت نفسى تقواها، وزكها أنت خير من زكاها، أنت وليها ومولاها" (رواد مسلم)، ويقول بشر بن الحارث-رحمه الله-: "لا يجد العبد حلاوة العبادة حتى بجعل بينه وبين الشهوات حائطا من حديد .

أيها الإخوة: وتكون التزكية بإقامة فرائض الله باطنا وظاهرًا، ولزوم السنة، مستعينًا بالله، متبرئا من حوله وقوته، وأول ذلك توحيد الله-عز وجل-، والإخلاص له، وصدق التوكل عليه، والاعتماد عليه، والاستعانة به، مع محبته ودوام ذكره. والسكون إليه، والطمأنينة إليه، وإفراده بالحب والخوف، والرجاء والتوكل؛ فيكون-سيحانه- هو المستولى على هموم العبد، وعزماته، وإراداته، فمن تعلق قلبه بربه وجد لذة في طاعته، وامتثال أوامره، لا تدانيها لذة، ومن قرت عينه بالله قرت منه كل عين، فمن قرت عينه بالله قرت منه كل عين، ومن لم تقرّ عينه تقطعت نفسه عليه حسرات.

أيها الإخوة: ومن التزكية أن يُجاهد العبد نفسه في التوبة من الذنوب، ويُكثر التوبة والاستغفار، متبرِّنًا من حوله وقوته، سائلا ربِّه الأيمان والتوفيق والتسديد، والعبد كلما ازداد عبودية لله وافتقارا ازداد

الأسباب الجالبة لحلاوة الايمان

ومن الوسائل العظيمة الجالبة للذة والحلاوة الدعاء؛ فهو السلاح الذي لا يندو، وقد جاء في الحديث: "وأسالك نعيمًا لا ينفد، وقرة عين لا تنقطع (رواه أحمد).

ازدراء واحتقارًا، وتعلق قلبُه بربه وحده؛ ولهذا

خاف من خاف من الصالحين النفاق على نفسه،

يقول المطرف بن عبد الله بن الشخير: "لأن

أبيتَ نائمًا وأصبح نادمًا، أحبُّ إلى أن أبيت قائمًا

وأصبح مُعجبًا"، فالمعجب لا يصعد له عمل. وأنين المذنبين أحب إلى الله من زجل المسبِّحين

المدلين، وأحبُ القلوب إلى الله قلبُ تمكن منه

الانكسارُ، وملكه الافتقارُ، فهو ناكس الرأس بين

يدى ريه، لا يرفع رأسه اليه حياء وخجلا.

وليكثر العبد من قراءة القرآن بالتدبر، والتقرب إلى الله بالتوافل بعد الفرائض، ومداومة ذكر الله، وإيشار محابِّه على محابُّ النفس عند غلبة الهوى، ومشاهدة بره، وإحسانه، وإكرامه، وانعامه، واغتنام وقت السُّحر، ووقت النزول الإلهي، ومجالسة الأخيار والصالحين.

أعظم لذة فإ الدنيا والأخرة

وبعد عباد الله: فالمحمة العظيمة تورث شوقا عظيمًا، وأعظم لذة في الدنيا أن تستغفر الله، كما أن أعظم لذة في الآخرة هي النظر إلى وجهه الكريم؛ ولهذا جمع النبي-صلى الله عليه وسلم- في دعائه: "وأسألك لذة النظر إلى وجهك الكريم، والشوق إلى لقائك"، يقول بعض السلف: "أطيب ما في الدنيا معرفة الله ومحبته، وأطيب ما في الآخرة رؤيته"، وقال بعض الصالحين: "مساكين أهل الدنيا؛ خرجوا منها وما ذاقوا أطيب ما فيها. قبل له: وما أطبت ما فيها؟ قال: محمة الله، ومعرفته وذكرُه". أعوذ بالله من الشيطان الرجيم: ( أَنَّ الْمُ فَتُ عَانَاءَ الْمُنْ سَاجِدًا وَقَالَهُمَا يَحْدُرُ الْآخِرَةُ وَرَسُوا رَحْمُ رَبِّهِ قُلُ عَلْ يَشْدُى الْدِينَ يَعْلَدُنَ وَالْمِينَ لَا يَعْلَدُونَ إِنَّهَا يَتَذَكُّمُ ۖ أُولُوا الزفر (الزمر: ٩).

#### من موانع حصول حلاوة الايمان

أيها المسلمون: إذا كانت هذه هي حلاوة الإيمان. وهذه أسباب تحصيلها وآثرها فاعلموا أن من موانع حصولها المعاصى والذنوب؛ فإن المعاصى حجاب غليظ يمنع إدراك حلاوة الإيمان، ولذة



tisus

العبادة، لما تُورِثه هذه المعاصي من قسوة وغلظة، وجفاء، حتى قال بعض السلف: "ما ضرَب الله عبدًا بعقوبة أعظم من قسوة القلب"، فرُب شخص أطلق بصرة فحرم نور القلب، أو أطلق لسانه فحرم صفاء القلب، أو آثر شبهة في مطعم فأظلم صدرُه، وحرم قيام الليل ولذة المناجاة"، يقول ذو النونرحمه الله-: "وكما لا يجد الجسد لذة المطعام عند سقمه، كذلك لا يجد القلب حلاوة العبادة مع الذنوب".

ألا فاتقوا الله-رحمكم الله-، واعلموا أن الغموم والهموم والأحزان والضيق قد تكون عقوبات عاجلة، والإقبال على الله، والإنابة الليه، والرضا به، وامتلاء القلب من محبته واللهج بذكره، والفرح والسرور بمعرفته هي ثواب عاجل وجنّة مُعجَلة، وعيش كريم، لا يدانيه عيش، وترك المعاصي والذنوب فيه حياة القلوب، فإذا حيت القلوب ذاق العبد حلاوة الإيمان، ولذة العبادة، فراقبوا الله-رحمكم الله-، في جميع أعمالكم، وأخلصوا له، فمتى تحققت المراقبة حصل الأنس، فيا لذة عيش المستأنسين، ويا لخسارة فيا لنتوحشين.

هذا وصلُوا وسلُموا على الرحمة المهداة، والنعمة المسداة، نبيكم محمد رسول الله، فقد أمركم بدلك ربُكم فقال عز من قائل: ( إِنْ أَلَهُ وَمُلْبُوكُ عُلَى النَّيْ يُعَلِّمُ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى النَّيْ يُعَلّمُ اللَّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهُ عَلَى اللّهِ اللّهِ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ

اللهم أعز الإسلام والمسلمين، وأذل الشرك والمسمركين، واحم حوزة الدين، واخذل الطغاة والملاحدة وسائر أعداء الملة والدين، اللهم آمنًا في أوطاننا، وأصلح أئمتنا وولاة أمورنا، واجعل اللهم ولايتنا فيمن خافك واتبع رضاك، يا رب العالمين.

اللهم إنا نسألك العافية من كل بلية، والشكر على العافية، اللهم إنا نستدفع بك كل مكرود، ونعوذ بك من شرد، اللهم إنا نعوذ بك من البرص والجنون والجذام ومن سيئ الأسقام.

(رُبْنَةَ مَايِنَا فِي الدُّنِيَا حَسَنَةُ وَفِي الْأَخِرَةِ حَسَنَةُ وَقِنَا عَدَابَ النَّالِ) (الْمَبَشَرَةِ: ٢٠١)، (سُبَحَنْ رَبِّقَ رَبِ الْمِنْ عَنَا بَسِفُونَ ﴿ وَسَلَّمُ عَلَّى الْمُرْمِينِينَ ﴿ وَلَلْمَنْ لِمَهِ رَبِّ الْمَنْقِبِينَ ﴾ وَسَلَّمُ عَلَى الْمُرْمِينِينَ ﴾ ولَلْمَنْ لِمِنْ رَبِّ الْمَنْقِبِينَ ﴾ والمُنْفَقِينَ المَنْقِبِينَ الْمُنْفِينَ الْمُنْفِينَ الْمُنْفِينَ الْمُنْفِينَ الْمُنْفِينَ الْمُنْفِينَ الْمُنْفِينَ الْمُنْفِينَ الْمُنْفِينَ الْمُنْفِقِينَ الْمُنْفِينَ الْمُنْفِينَ الْمُنْفِقِينَ الْمُنْفِينَ الْمُنْفِقِينَ الْمُنْفِينَ الْمُنْفِقِينَ الْمُنْفِينَ الْمُنْفِينَ الْمُنْفِقِينَ الْمُنْفِقِينَ الْمُنْفِقِينَ الْمُنْفِينَ الْمُنْفِقِينَ الْمُنْفِينَ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

#### تغننة

تتقدم أسرة مجلة التوحيد بأجمل التهاني للباحث: عبد القادر فاروق محمد خليل وذلك بمناسبة حصوله على دراجة الدكتوراه في الفقه، من جامعة الأزهر الشريف، كلية الشريعة والقانون بتفهنا بالدقهلية، وكان موضوعها: «الأثار الفقهية المرتبة على تجاوز الحد الشرعي لاستخدام الشبكة العنكبوتية».

وتكونت لجنة الإشراف والمناقشة والحكم على الرسالة كلاًّ من الأساتذة:

أد/ علوى أمين السيد خليل، أستاذ الفقه المتفرغ بالكلية، مشرفًا أصيلاً.

أ.د/ حاتم أمين محمد عبادة.أستاذ الفقه المساعد ورئيس قسم الفقه بالكلية، مشرفًا مشاركًا.

أ.د/ رمضان عبد الله الصاوي. أستاذ الفقه وعميد الكلية، مناقشًا داخليًا.

أ.د/ محمد على صلامة إبراهيم. أستاذ الفقه المتفرغ بكلية الدراسات الإسلامية والعربية بنات الزقازيق، مناقشًا خارجيًا.

سائلين الله تعالى للباحث مزيدًا من التقدم، والله ولي التوفيق.

### بموت تسميد الفقي.. فجأة بالمصيبة وتصبُّر بالبشريات

#### كتبه تلميذه من المبتلين بفقده أ. د/ مرزوق بن محمد مرزوق

الحمد لله كما أمر ربي، والصلاة والسلام على نوري في دربي وآله وصحبه والتابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وبعد:

فإن الله تعالى قد روما يشاء ربي يفعل؛ ففي صباح الجمعة وفي الحادية عشرة بالتمام ونحن نستعد لصلاة الجمعة؛ فإذا بهاتف من الدكتورة سحر فتحي بنت شيخنا ووالدنا فتحي عثمان، وما كان لأحد في الجمعية أن يتجاهل مثل هذا التواصل الكريم؛ لما لمكانة الأسرة عندنا أجمعين، فمكانتهم من مكانة والدنا رحمه الله، فلما تواصلت معها إذ بها تخبرني بقضاء الله في الوائد، وكل شيء عنده بمقدار، فشاء الله أن نرتب في هذه الدقائق المعدودات قبيل الجمعة بلحظات؛ إذ لم يبق على من أفاضل الخطباء البدلاء ونصطحب إخواننا من أفاضل الخطباء البدلاء ونصطحب إخواننا نصح ووفي وما في سعينا إلا رد قليل لوفاء كثير.

نصح ووفى وما في سعينا إلا رد قليل لوفاء كثير. تحركنا وما في أذهاننا ترتيب ولا تدبير، فكان وصولنا قبيل الجمعة، ويتقدير اللطيف الخبير ننتهي من الفسل والتكفين، وحمله إلى مسجد أنصار السنة فرع المنيرة الذي كان والدنا رئيسًا له لسنوات، وما مر من الحمعة إلا لحظات معدودات. فقلت: وهذه ثاني البشريات؛ إذ كانت الأولى أنه مات بعد مرض طويل نحسبه مكفرًا للذنوب رافعًا للدرجات، والثانية هي هذا التيسير من الله، والثالثة هي الصلاة عليه بعد الجمعة في هذا الجمع المبارك الغفير يستغفرون له ويدعون، والرابعة أن الصلاة عليه في مسجده الذي أفني فيه من عمره، وتصدق فيه من ماله؛ فلعله له شاهد، والخامسة: وفاته في يوم جمعة، وذلك من علامات حسن الخاتمة. فقلت: الحمد لله على بشريات يرمقها أولو الألباب فهي علامات ودلائل للعلماء والطلاب.

ولشيخنا عندي شهادات أذكر منها ارتجالا ما يحضرني بغير تحبير ولا إفراط ولا تكثير: منها

أنه كان نقيًا تقيًا. فما وجدته حريضًا على منصب، ولا مصابًا في مقصد، رأيته يحرص على الخير مهما كان دون أي اعتبار إلا إلى المشروعية المعهودة منه ومن مشايخنا، ورأيته هينًا لينًا متواضعًا مع كبير سنّه ومقامه، ورأيته منفقًا حتى تحسب أنه من صفوة الأشرياء، والحقيقة أنه كان ميسورًا بستر الله على الاتقياء؛ إذ هو مكتف بدخله الثابت من المعاش يكفيه ويتصدق منه على قدر استطاعته فلا تجده إلا غنيًا غير مكتنز للمال. ورأيته مُحبًا لإخوانه يدفعهم للعمل والبذل ويضعهم في موضع الصدارة والعمل والإعداد، ورأيته وفيًا لاخوانه من السالفين أكثر من وفاء ورأيته لهم، فيدفع الأبناء إلى بر الأباء بجمع أبنائهم لهم، فيدفع الأبناء إلى بر الأباء بجمع

تراثهم ونشره صدقة على أرواحهم، ورأيته يتفقد

حال إخوانه، ويبذل لهم على قدر وسعه من ماله

أما عن إحسانه لنا في المجلس؛ فقد وجدنا من والدنا الظهير الذي كان حريصًا على نصحنا، وتبجيحنا لأنفسنا نفرح بلقائه ويبش حين لقيانا، يحب الكلام واقفًا ليفهم ونستحي السماع لله جلوسًا إذا تكلم، وإذا تكلم وفي شرحًا، وإذا المستطرد ما استطعنا إيقافه تقديرًا وتوقيرًا، وإذا تمسك برأي اعتبرناه هو الجماعة طالمًا أنه من الرأي والرأي الأخر وليس من المقطوع فيه بجهة، إذا حضر كان حاضرًا، وإذا ناقش كان غالبًا، وإذا صدرناه تصدر شجاعًا لا يلين، صادقًا ليس من تصدره شين، ومع كبير سنّه ومقامه كان محسنًا في تصدره شين، ومع كبير سنّه ومقامه كان محسنًا في تنظرة.

فعلى شيخ أنصار السنة من الله رحمات تترى، وله من تلامنته وأبنانه وإخوانه دعوات في جوف الليل إلى الله تصعد: فاللهم ارحم شيخنا ووالدنا فتحي عثمان، ووالدينا وأهلينا ومشايخنا وأصحاب الحقوق علينا وصالحي المؤمنين؛ إنك على كل شيء قدير، وأنت حسبنا ونعم الوكيل.

## وداعًا أيها الشيخ الوفي 1

#### (كُلُّ نَفِي ذَايِعَةُ ٱلنَّرُتُ ثُمُّ إِنِّنَا نُتِينُونَ )

(العنكبوت: ٥٧). لقد آلم علماء ودعاة جمعية أنصار السنة المحمدية وفاة فضيلة الشيخ فتحي أمين عثمان مؤرِّخ الجمعية. فلا شك أن أكبر واعظ للإنسان هو الموت، فمهما امتد الأجل وطال العمر، فلا بد من الرحيل، ولو جعل الله الخلود لأحد من خلقه لكان ذلك لأنبيائه المطهرين، ورسله المقربين، وكان أولاهم بذلك صفوة أصفيائه صلى الله عليه وسلم كيف أصفيائه صلى الله عليه وسلم كيف أصفيائه من الرمريب، فاللهم لأ، وقد نعاه إلى نفسه بقوله؛ (إلى أنزل الصبر على أهل وذوي ومحبي أنزل الصبر على أهل وذوي ومحبي الشيخ رحمه الله.

ورغم عزائنا في فضيلة الشيخ رحمه الله؛ إلا أنه ترك بلا شك بصمات واضحة ومعالم بينة وحبًا في القلوب لا ينقطع؛ لما يمتاز به من سلامة صدر وفطنة وذكاء وخفة ظل ووفاء. فقد كان رحمه همزة وصل بين قدامى أنصار السنة وبين العلماء والدعاة المعاصرين، فقد كان معاصرًا لهم رحمهم الله.

وكان كثيرًا ما يذكر مآثر وجهاد قدامى أنصار السنة في الدعوة إلى الله، وما لاقوه من عنت وصعاب وعقبات. وكيف واجهوا كل هذه الصعاب بإصرار وعزيمة وارادة صلبة لا تتهاوى ولا تتراجع. فقد كان رحمه الله بهذه الكلمات يشحذ هِمَمنا ويُصبَرنا على

#### علاء خذ

العناء ومواجهة الصعوبات والمواقف والعواصف التي تواجه الجماعة وتهدد كيانها.

وقد كان رحمه الله يطالبنا بالصبر والتوكل على الله. ويطالبنا ببذل الجهد والإخلاص للدعوة، وكان كثيرًا ما يردد قوله: "من أخلص لهذه الدعوة المباركة أعزه الله وأغناه وكفاه".

وقد كان رحمه الله يتفقد آشار علماء أنصار السنة القدامي وأقوالهم وأعمالهم، فقد كان وفيًا لمشايخه رحمه الله، ذاكرًا لمحاسنهم يُجلهم ويحترمهم، فقد كان يُضرب به المثل في الوفاء لقدامي أنصار السنة وحبه لهم، منشغلاً بتراجمهم وذكر مآثرهم ليبين للدعاة مدى إخلاص القدامي وحبهم لهذه الدعوة المباركة، وبذلهم من أجلها الغالي والنفيس.

فإن نحن ذهبنا نعدد مآثر الشيخ والدروس المستفادة من حبّه لهذه الدعوة المباركة ووفاءه لها: لا يكفينا المقام لسرد حكايته الشائقة وأقواله الملهمة ودروسه اللافتة.

فأسأل الله أن يرحمه ويتجاوز عنه، وأن يتقبله عنده، ويخلفنا خيرًا منه؛ فأنت نعم المولى ونعم النصير. وصلً اللهم على نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين.

# ليلة النصف من شعبان وحكم الاحتفال بها

الشيخ؛ فتحي أمين عثمان

الحمد لله وحده. والصلاة والسلام على من لا نبي بعده؛

قهذا مقال من روانع الماضي كتبه شيخ مورخي الجمعية فضيلة الشيخ ، فتحي أمين عثمان في عدد شهر شعبان ١٤٢٢ه ، وهو أول مقال خطه قلمه في مجلة التوحيد ، قال رحمه الله تعالى ، إن من الثوابت في الإسلام أن يُعبد الله وحده، وأن تعبده بما شرع . لا بما يشرع الناس بأهوائهم، وَنَ نَعبده بما شرع . لا بما يشرع الناس بأهوائهم، وَنَ نَعبد الله وحده ، وأن نَعبده بما شرع . لا بما يشرع الناس بأهوائهم ، وَنَ نَعبده بما شرع . لا بما يشرع الناس بأهوائهم ، وفي الله وحده ، وأن نَعبده بما شرع . لا بما يشرع الناس بأهوائهم ، وفي الناس بأهوائهم ، وفي الناس بأهوائهم ، وفي الله وحده ، وفي الناس بأهوائهم ، وفي الناس بأهوائهم

ولقد تعرض الإسلام للبدع ومحدثات الأصور في العقائد والعبادات وغيرها، وكان ذلك بتخطيط ماكر نسجته عناكب الملل الضالة، وذهب الماكرون وجاء دور المقلدين الغافلين، على أنه من المتفق عليه عند أهل العلم والفقه بالدين أن البدع النابتة تنسى الكثير من السان، هما يفعله بعض الناس في المواسم طغى على ما وقع فيها من أحداث هامة من أمر الإسلام.

المعنى

في حين ينكر الشيخ أبو الوفاء درويش في كتابه «القبلة» نسبة هذا الدعاء إلى الصحابي الجليل عبد الله بن مسعود رضى الله عنه، مبرئًا إياه من أن يقول قولاً يناقض القرآن الكريم مناقضة صريحة. ويصادم ما ورد في السنة الصحيحة مصادمة واضحة، معللاً ذلك، بقوله: تأمل هذه العبارة من الدعاء المشار إليه، اللهم إن كنت كتبتنى عندك في أم الكتاب شقيًا أو محرومًا أو مطرودًا أو مقترًا على في الرزق فامح اللهم بفضلك شقاوتي وحرماني وطردي وإقتار رزقي، وأثبتني عندك في أم الكتاب سعيدًا موفقًا للخيرات، فإنك قلت وقولك الحق في كتابك المنزل على لسان نبيك المرسل ويتموا أَلَّهُ مَا يَمُاأَهُ وَيُثِّبِثُ وَعِندُهُ: أَمُّ ٱلْكِتَّبِ ، (الرعد: ٣٩)، فإن ابن مسعود لم يعلم أن ما كتبه

ولقد كان من بين ما أحاطه الناس بالبدء والخرافات ليلة النصف من شعبان، ومما يورث الحسرة أنهم يعضون على تلك البدع بالنواجد، ويرون إعادتهم إلى كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم شيئا غريبًا، ومن ذلك اعتقاد العامة وأشباههم أن ليلة النصف من شعبان ليلة ذات عبادات مخصوصة، وأن الاجتماع لإحيائها بالذكر والعبادة والدعاء وقراءة القرآن مشروع ومطلوب، وتبع ذلك أن ابتدع لهم في إحيائها نظام خاص، فهم يجتمعون في المسجد عقب صلاة المغرب ويصلون صلاة خاصة باسم «صلاة النصف من شعبان»، ثم يقرؤون بصوت مرتفع سبورة «يسى» شلاث مرات، ثم يبتهلون بدعاء يعرف بدعاء «النصف من شعبان، يتلقفه بعضهم من بعض ويحفظونه على خلل في التلقين وفساد في



الله على العياد هو ما علمه من الأسباب المفضية إلى مصائرهم، وعواقب أمورهم وخواتم شؤونهم مما يجري على سنته تعالى التي قال عنها: ﴿ سُنَّةَ اللَّهِ ٱلَّهِ مَلْ خَلَتْ مِن فَيْلٌ وَلَن تَعِدَ لِسُنَّةِ أَلَه تَدِيلًا • (الفتح: ٢٣)، و و لا تحد السُنتنا تحويلا ، (الإسراء: ٧٧). هذا، ويقول الشيخ شلتوت: إن هذه الآية-يقصد تلك التي يحتج بها المبطلون- إنما سيقت لتقرير أن الله ينسخ من أحكام الشرائع السابقة ما لا يتفق واستعداد الأمم اللاحقة. وأن الأصول التي تحتاجها الإنسانية العامة كالتوحيد والبعث والرسالة وتحريم الفواحش دائمة ثابتة وهي «أم الكتاب، الإلهي الذي لا تغيير فيه ولا تبديل، وإذن فلا علاقة لأية المحو والإثبات بالأحداث الكونية حتى تحشر في الدعاء وتذكر حيثية له.

وعن العبارة التي وردت في الدعاء، وهي: وفي ليلة النصف من شعبان العظم التي يضرق فيها كل أمر حكيم ويبرم، يقول الشيخ شلتوت: هو وصف غير صحيح لهذه الليلة، فإن الليلة التي يضرق فيها كل أمر حكيم ويبرم هي ليلة القدر في رمضان بشهادة القرآن الكريم: « أَ أَنْ أَنْ أَنْ ن كَمَ ٱلْمُثَرِ ، (الصّدر: ١)، وقوله تبارك وتعالى: ﴿ شُبُّ رَمَضَانَ ٱلَّذِي أَنِولَ فِيهِ ٱلْقُرْوَانُ هُدِّي لِلنَّسَاسِ وَيَبْتَنَتِ مِنْ ٱلْهُدَىٰ وَالْفُرْقَالُ } (البقرة: ١٨٥ )، وقوله سبحانه وتعالى أيضًا: ﴿ إِنَّا آنِزَلْتُهُ فِي لَيَّهُ ۚ مُسَرِّكُهُ إِنَّا كُنَّا مُنذِينَ 🕥 مَنَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمَّد عَكُم (الدخان: ٣، ٤)، وبالجمع بين هذه الآيات نجزم يقينا أن الليلة المباركة التي يفرق فيها كل أمر حكيم هي ليلة القدر إحدى ليالي شهر رمضان.

حسن جدًا أن يعرف الناس أن لهم خالقًا عليمًا حكيمًا سميعًا بصيرًا يبتهلون إليه ويرفعون إليه أكف الضراعة ويدعونه مخلصين له الدين ويضزعون إليه في قضاء الحاجات وكشف الكريات ودفع المات، فالدعاء علم الايمان وشعاره،

وهو العبادة وصفوتها، وحسن جدا أن يجتمع المسلمون لأداء الصلاة في حماعة. فالجماعة سنة من سنن الهدى لا يتخلف عنها إلا منافق، وحسن جدًا أن يتلو المسلمون سورة ريس، ويتديرون آياتها. ولكن الرسول الأمين صلى الله عليه وسلم يقول: ومن عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهورد . وفي الصحيحين عن عائشة رضي الله عنها، عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهورد ،، ولا جرم أن تخصيص هذه الليلة بمثل هذا النظام من القراءة والدعاء لم يكن عليه أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم. ولا أمر خلفائه الراشدين، فهو إذا من محدثات الأمور التي نهانا الرسول صلى الله عليه وسلم عنها، والله تبارك وتعالى يقول: ﴿ وَمَا مَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُودُ وَمَا تَمَنَكُمْ عَنَّهُ فَأَنْهُواْ وَاتَّقُوا اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ لَلْمِقَابِ \* (الحشر: ٧)، وقد بين لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم مظان إجابة الدعاء.

وعن عدم مشروعية الاحتفال بليلة النصف من شعبان وعن كونه بدعة يذكر سماحة الشيخ عبد العزيز بن باز رحمه الله في كتابه «التحذير من البدع» قوله: ، والآيات والأحاديث في هذا المعنى كثيرة، وهي تدل دلالة صريحة على أن الله سبحانه وتعالى قد أكمل لهذه الأمة دينها وأتم عليها نعمته، ولم يتوف نبيه عليه الصلاة والسلام، إلا بعدما بلغ البلاغ المبين، وبين للأمة كل ما شرعه الله لها من أقوال أو أفعال، فكل بدعة مردودة على من أحدثها ولوحسن قصده.

ويتابع سماحته الحديث عن تخصيص يومها بالصيام قائلاً: «وليس على ذلك دليل يجوز الاعتماد عليه، وقد ورد في فضلها أحاديث ضعيفة لا يجوز الاعتماد عليها، أما ما ورد في فضل الصلاة فيها فكله موضوع، كما نبه على ذلك كثير من أهل العلم ..

وينهي سماحته كلامه قائلاً: ﴿ فلو كانت 🌡 71



ليلة النصف من شعبان أو ليلة أول جمعة من رجب أو ليلة الإسسراء والمعراج يشرع تخصيصها باحتفال أو شيء من العبادات لأرشد إليه أو فعله بنفسه (أي الرسول صلى الله عليه وسلم) ولو وقع شيء من ذلك لنقله الصحابة رضى الله عنهم إلى الأمة ولم يكتموه عنها، وهم خير الناس وأنصح الناس بعد الأنبياء عليهم الصلاة والسلام،. وبعد أن خلص سماحته إلى أنه لم يثبت عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا عن أصحابه رضى الله عنهم شيء في فضل ليلة أول جمعة من رجب ولا في فضل ليلة النصف من شعبان نجده يقول: «فاعلم أن الاحتفال بهما بدعة محدثة في الإسلام، وكذلك تخصيصهما بشيء من العبادة بدعة منكرة.

وتأكيدًا لهذا المعنى السليم والحكم الصحيح يقول الشيخ شلتوت: والذي صح عن النبي صلى الله عليه وسلم وحفظت روايته عن أصحابه، وتلقاه أهل العلم والتمحيص

بالقبول إنما هو فقط شهر شعبان كله، لأ فرق بين ليلة وليلة، وقد طلب فيه على وجه عام الإكثار من العبادة وعمل الخير، وطلب فيه الإكثار من الصوم على وجه خاص، تدريبًا للنفس على الصوم.

وتعظيم رمضان إنما يكون بحسن استقباله والاطمئنان إليه بالتدريب عليه وعدم التبرم به، أما خصوص ليلة النصف والاجتماع لإحيائها وصلاتها ودعائها فلم يرد فيها شيء صحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم ولم يعرفها أحد من أهل الصدر الأولى، اهه.

على أنه ينبغي أن يعرف أن تفضيل إنسان أو زمان أو مكان أو جهة عن غيره لا يكون لذاته، إنما يكون باجتباء الله له واصطفائه على ما سواه، فالحذر أن نقع في مصيبة الخلط بين ما يصح الاعتقاد به من غيب الله وبين ما يُظَنُّ للعمل به على أنه فضيلة من الفضائل، وسلام على المرسلين، والحمد لله رب العالمين.



#### عزاء واجب

توقي إلى رحمة الله تعالى فضيلة الشيخ / محمود إسماعيل، الرئيس السابق لجمعية أنصار السنة المحمدية ببورسعيد . اللهم فاغفر لعبدك الصالح محمود إسماعيل وارحمه وعافه واعف عنه وأكرم نزله ووسع مدخله واغسله بالماء والثلج والبرد ونقه من الذنوب والخطايا كما ينقى الثوب الأبيض من الدنس وأسكنه فسيح جناتك، يا رب العالمين.

#### عزاء واجب

توفي إلى رحمة الله تعالى فضيلة الشيخ أحمد جاد رئيس فرع أنصار السنة بالعيادية. وتتقدم اللجنة العلمية بالمجلة وأسرة التحرير بخالص العزاء الأسرة الشيخ ومحبيه، سائلين الله تعالى أن يغفر له ويرحمه رحمة واسعة.



### الموقع الرسمي والوحيد لمجلة التوحيد

## www.magalet-eltawheed.com





تابع مجلة التوحيد على موقعها الإلكتروني









للحصول على الكرتونة الاتصال على الأستاذ / ممدوح عبد الفتاح : مدير قسم الحسابات بالمجلة