



رئيس مجلس الإدارة . د. عبد الله شاكر الجنيدي

نائب رئيس مجلس الإدارة والمشرف العام لمجلة التوحيد

د. عبد العظيم بدوي أ. د. مرزوق محمد مرزوق

مستشار التحرير جمال سعد حاتم رئيس اللجنة العلمية د.جمال عبد الرحمن اللجنة العلمية

معاوية محمد هيكل د.محمد عبد العزيز السيد د. عاطف التاجوري

الاشتراك السنوي

۱- في الداخل ۲۰۰ جنيه توضع في حساب المجلة رقم/١٩١٥٩٠ ببنك فيصل الإسلامي مع إرسال قسيمة الإيداع على فاكس المجلة رقم/ ٢٢٣٩٣٠٦٦٦ بها الخارج ٨٠دولاراً أو ٤٠٠ ريال سعودى أو مايعاد لهما مطلع المع المع المحموم

التحرير

Rala Almil

أكرم الناس

لما انتقلت الخلافة من بني أمية إلى بني العباس

اختفى رجال من بني أمية منهم إبراهيم بن سليمان. ولم يزل مختفياً حتى أعطاه الخليفة العباسي أماناً.

وأدناد منه لأدبه وعلمه. وفي ذات يوم قال له الخليفة: يا إبراهيم، قد لبست زماناً مختفياً منا، فحدُثنى

بأعجب شيء كان في اختفائك، فقال له ابراهيم: خرجت إلى الكوفه متنكراً فلقيت رجلاً حسن الهيئة

وهوراكب فرساً ومعه بعض أصحابه، فلما رآنى مرتاباً

قال لي: ألك حاجة؟ قلت: غريب خائف من القتل، فقال لي: ادخل داري، وأكرم ضيافتي زمناً طويلاً،

فما سألنى من أنا ولا ما حاجتى، وكان كل يوم يخرج

صباحاً ويعود مساءا كالمتأسف على شيء فاته، فقلت

له: كأنك تطلب شيئاً؟ فقال: نعم أطلب إبراهيم بن سليمان، قتَلُ أبي، وقد بلغني أنه متخف، وأنا أبحث

عنه، قال إبراهيم؛ فضاقت بي الدنيا وقلت في نفسي؛

قادتنى قدماي إلى حتفى، شم قلت له، هل أدلك

على قاتل أبيك؟ قال: أو تعرفه؟ قلت: نعم أعرفه،

أنا إبراهيم الذي تبحث عنه، فتغير لونه واحمرت عيناه وسكت ساعة ثم قال: أمًّا أبى فسيلقاك يوم

القيامة عند حاكم عدل، وأما أنا فلا آمن عليك من

نفسى، ولا أريد أن أقتل ضيفى، ثم قام إلى صندوق

له وأخرج منه صرة من الدراهم وقال: خذها واستعن

بها على اختفائك فإن القوم أيضًا يطلبونك. فهذا

أكرم رجل رأيته يا أمير المؤمنين.

نقدم للقارئ الكريم كرتونة كاملة تحوي ٤٩ مجلداً من مجلدات مجلة التوحيد عن ٤٩ سنة كاملة Upload by: altawhedmag.com



صاحبة الامتياز جمعية أنصار السنة المحمدية

رنيس التحرير. مصطفى خليل أبو المعاطي

رئيس التحرير التنفيذي، حسين عسطسا القراط

مدير التحرير إبراهيم رفعت أبو موته

الإخراج الصحفي، أحـمد رجب محمد محمد محمود فتحي

إدارة التعرير || ۸ شارع قولة عابدين.القاهرة ت:۲۳۹۳۰٦۱ فاكس ۲۳۹۳۰٦۱

البريد الإلكتروني || MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

ثمن النسخة

مصر ١٠ جنيهات ، السعودية ١٢ ريال ، الإمارات ١٢ دراهم ، الكويت ١ دينار ، المغرب ٢ دولار أمريكي ، الأردن ١ دينار ، قطر١٢ ريال ، عمان ١ ريال عماني ، أمريكا ٤ دولار، أوروبا ٤ يورو

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

| ١٠٠٠ جنيها ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات |
|----------------------------------------------------|
| داخل مصر و٣٠٠ دولاراً خارج مصر شاملة سعر الشحن     |
| Upload by: altawhedmag.com                         |

٤

0

0

٦

| ۲  | افتتاحية العدد: د. عبد الله شاكر            |
|----|---------------------------------------------|
| 0  | باب التفسير: د. عبد العظيم بدوي             |
| ٨  | باب السنة: د. مرزوق محمد مرزوق              |
|    | السنة ومكانتها في التشريع:                  |
| ۲  | الشيخ معاوية محمد هيكل                      |
|    | وسائل المحافظة على صلاة الفجر:              |
| ٧  | الشيخ صلاح نجيب الدق                        |
| ۱  | فضائل أهل بدر: د. سید عبد العال             |
| ٤  | خدمة المرأة لزوجها: د. محمد عبد العزيز      |
| ٨  | الأخوة الصادقة: الشيخ عبده أحمد الأقرع      |
| ۲  | الإسلام دين السلام د. عبد الوارث عثمان      |
| ٦  | واحة التوحيد : علاء خضر                     |
| ٨  | دراسات شرعية: د. متولي البراجيلي            |
| ي۱ | مدخل إلى علم التفسير: د. محمد عاطف التاجور: |
| ٤  | باب الفقه: د. حمدي طه                       |
| v  | فقه المرأة المسلمة؛ د. عزة محمد رشاد        |
| ۱  | مصر المحروسة: د. جمال عبد الرحمن            |
|    | تحذير الداعية من القصص الواهية:             |
| ٣  | الشيخ علي حشيش                              |
|    | نماذج تحتذى من أعلام وأئمة السلف:           |
| v  | د. عبد العليم الدسوقي                       |
| ۱  | منبر الحرمين، د. فصيل بن جميل غزاوي         |
| ٤  | شروط لا إله إلا الله: الشيخ حسين الجمل      |
| ٦  | الغنى غنى القلب: الشيخ صلاح عبد الخالق      |
| ٨  | وقفة حساب: الشيخ محمد صفوت نور الدين        |
|    | ALL STALL HE LITTLE IN THE CALL             |

مس العليد

# تواجب على أمة الإسلام نحو النبي صلى الله عليه وسلم

الرئيس العام 🖾 د . عبد الله شاكر

الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن نبينا محمدًا صلى الله عليه وسلم حالم الرسلين، وبعدُ، فقد تكلمت في اللقاء الماضي عن بعض ما يجب تحو النبي صلى الله عليه وسلم، وأختم هذا الوضوع في هذا اللقاء فأقول وبالله التوهيق.

رابغا: وجوب محبته صلى الله عليه وسلم:

إن محبة النبي صلى الله عليه وسلم أصل عظيم من أصول الإيمان، وفي حديث أنس رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من والده وولده والناس أجمعين، (البخاري ١٤، مسلم ٧٠).

- vales

えって

331 & - 12aLc

V12 - 12

02

وهذه المحبة تابعة لمحبة الله تعالى؛ إذ لا يوجد في الوجود من يحب ذاته من كل وجه سوى الله تعالى. قال ابن القيم رحمه الله: (وكل محبة وتعظيمه للبشر فإنما تجوز تبعًا الله عليه وسلم وتعظيمه، كمحبة رسول الله صلى الله عليه وسلم وتعظيمه، فإنها من تمام محبة رسله وتعظيمه سبحانه، فإن أمته يحبونه لحب الله له). (جلاء الأفهام، ج1، ص١٨٧). وقد أوجب الله محبته ومحبة رسوله صلى الله عليه وسلم وتقديمها على الأهل والمال، فقال:

ومسكن ترضونهما احت إلتكم من الله ورسوله

بيد فرَضُوا حَقَّ بَأَنِّ اللَّهُ إِنَّهُ وَاللَّهُ الْذَمَ الْنَسِعِينَ ، (التوبة: ٢٤). قال القاضي عياض رحمه الله: (فكفى بهذا حضًا وتنبيهًا

بترقبتموهما وتجنيرة تخشون كسادها

ودلالة وحجة على إلـزام محبته صلى الله عليه وسلم ووجوب فرضها وعظم خطرها واستحقاقه لها صلى الله عليه وسلم، إذ قرع الله من كان ماله وأهله وولده أحب إليه من الله ورسوله، وتوعدهم بقوله تعالى: ﴿فَتَرَبِّصُوا حَتَّى يَأْتَي اللَّه بِأَمْره،، ثم فسقهم بتمام الآية وأعلمهم أنهم ممن صَل ولم يهده الله). (الشفا

بتعريف حقوق المصطفى، ج٢ /ص١٧). وقد ضرب صحابة النبي صلى الله عليه وسلم أروع النماذج في صدق حبهم للنبي صلى الله عليه وسلم، وكان الواحد منهم يضع ماله ونفسه بين يدي النبي صلى الله عليه وسلم حبًّا لله ولرسوله صلى الله عليه وسلم، وطمعًا في نيل ثواب الله ومرضاته، ومن ذلك ما رواه البخاري عن عبد الله بن هشام رضى الله عنه قال: كنا مع النبي صلى الله عليه وسلم وهو آخذ بيد عمر بن الخطاب رضى الله عنه فقال له عمر: يا رسول الله، لأنت أحب إلى من كل شيء إلا من نفسى، فقال له النبي صلى الله عليه وسلم: «لا والذي نفسي بيده، حتى أكون أحب إليك من نفسك ،، فقال له عمر، فانه الآن، والله لأنت أحب إلى من نفسى، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «الآن يا عمر». (الدخارى: ٢٦٣٢).

قال الخطابي رحمه الله: (حب الإنسان نفسه طبع، وحب غيره اختياره، وإنما أراد النبي صلى الله عليه وسلم حب الاختيار، إذ لا سبيل إلى قلب الطباع وتغييرها عما جبلت عليه). وقال ابن حجر رحمه الله معقبًا على كالام الخطابي: (فعلى هذا فجواب عمر أولاكان بحسب الطبع، ثم تأمل فعرف بالاستدلال أن النبى صلى الله عليه وسلم أحب إليه من نفسه لكونه السبب في نجاتها من المهلكات في الدنيا والآخرة، فأخبر بما اقتضاه الاختيار، ولذلك حصل الجواب بقوله: (الآن يا عمر، أي: الآن عرفت فنطقت بما يجب. (فتح الباري، ج١١/٥٢٨). وقال عمروبن العاص رضى الله عنه وهوفي حال الاحتضار: دوما كان أحد أحب إلى من رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولا أجل عن عينى منه، وما كنت أطيق أن أملاً عينى منه إجلالا له ولو سئلت أن أصفه ما أطقت لأنى ثم أكن أملاً عينى منه، صلوات الله وسلامه عليه، (مسلم ١٩٢).

وقد أذهل حب الصحابة للنبي صلى الله عليه وسلم المشركين وتحدثوا عنه، فهذا عروة بن مسعود الثقفي رضي الله عنه يقول وهو على الشرك: (فوالله ما تنخم رسول الله صلى الله عليه وسلم نخامة إلا وقعت في كف رجل منهم فدلك بها وجهه وجلده، وإذا أمرهم ابتدروا أمره، وإذا توضأ كادوا يقتتلون على وضوئه، وإذا تكلم خفضوا أصواتهم عنده، وما يحدون إليه النظر تعظيمًا له). (البخاري: ٢٧٣٢).

وذهب ابـن رجب رحمه الله إلـى أن محبة النبي صلى الله عليه وسلم على درجتين، فقال:

الدرجة الأولى، فرض، وهي الحبة التي تقتضي قبول ما جاء به الرسول صلى الله عليه وسلم من عند الله وتلقيه بالمحبة والرضا والتعظيم والتسليم، وعدم طلب الهدى من غير طريقه، ثم حسن الاتباع له فيما بلغه عن ربه، من تصديقه في كل ما أخبر به، وطاعته فيما أمر به من الواجبات، والانتهاء عما نهى عنه من الحرمات ونصرة

دينه والجهاد لمن خالفه بحسب القدرة، فهذا

القدر لا بد منه، ولا يتم الإيمان بدونه. والدرجة الثانية: فضل، وهي المحبة التي تقتضي حسن التأسي به وتحقق الاقتداء بسنته وأخلاقه وآدابه، ونوافله، وتطوعاته، وأكله وشربه ولباسه، وحسن معاشرته لأزواجه وغير ذلك من آدابه الكاملة وأخلاقه الظاهرة صلى الله عليه وسلم. (استنشاق نسيم الأنس ص٣٥، ٣٥).

خامساء وجوب الصلاة والسلام عليه:

أمر الله أهل الإيمان بالصلاة والسلام على النبي صلى الله عليه وسلم، فقال تعالى: د

مَسْلُوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا، (الأحزاب: ٥٦).

فقد أخبر الله سبحانه وتعالى في أول هذه الآية أنه وملائكته يصلون على النبي، ثم أمرنا بعد ذلك بالصلاة والسلام عليه، ليجتمع الثناء عليه من أهل العالمين العلوى والسفلى، وهذا التشريف الذي شرف الله تعالى به النبي صلى الله عليه وسلم، أتم وأجمع من تشريف آدم عليه السلام، بأمر الملائكة له بالسجود؛ لأن الله تعالى أخبر عن نفسه بالصلاة عليه، ثم أخبر عن الملائكة، وتشريف يصدر عن الله تعالى أبلغ من تشريف يختص به الملائكة من غير أن يكون الله تعالى معهم، وقد ذكر البخاري عن أبى العالية أن صلاة الله على نبيه صلى الله عليه وسلم هي: ثناؤه عليه عند الملائكة، وصلاة الملائكة: الدعاء، وقال ابن عباس رضى الله عنهما؛ يصلون؛ يبركون. (انظر؛ فتح الباري، ج١/٢٣٥).

كما وردت أحاديث كثيرة عن النبي صلى الله عليه وسلم أمر فيها بالصلاة عليه، وبين كيفية هذه الصلاة، ومن ذلك ما رواه البخاري عن كعب بن عجرة رضي الله عنه، قال: قيل يا رسول الله صلى الله عليه وسلم، أما السلام عليك فقد عرفناه فكيف الصلاة عليك؟ قال: ،قولوا: اللهم صل على محمد وعلى آل إبراهيم، إنك حميد مجيد، اللهم مارك

03

على محمد وعلى آل محمد، كما باركت على إبراهيم وعلى إبراهيم، إنك حميد مجيد .. (المخارى: ٤٧٩٧).

وعن أبي مسعود رضي الله عنه قال: (أتانا رسول الله صلى الله عليه وسلم ونحن في مجلس سعد بن عبادة، فقال له بشير بن سعد رضي الله عنه: أمرنا الله تعالى أن نصلي عليك يا رسول الله فكيف نصلي عليك؟ قال: فسكت رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى فسكت رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى الله عليه وسلم قولوا: اللهم صل على محمد وبارك على محمد وعلى آل محمد، كما باركت على آل إبراهيم في العالمين إنك حميد مجيد، والسلام كما علمتم،). (مسلم ٤٦).

ومعنى: السلام كما علمتم: يعنى في قولنا في التشهد: السلام عليك أيها التبي ورحمة الله وبركاته، وقد اشتملت الأحاديث النبوية على جملة كثيرة من صيغ الصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وعلى المسلم أن يتعلم شيئًا من الصحيح منها، ومنها ما ذكرته أنفا، والصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم لها فضل عظيم ويؤجر عليه العبد، ومن ذلك ما رواه أبو هريرة رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «من صلى على واحدة صلى الله عليه عشرًا .. ومن صلى على النبى صلى الله عليه وسلم عقب الأذان وسأل الله له الشفاعة وجبت له، كما في حديث عبد الله بن عمرو بن العاص رضى الله عنهما، أنه سمع النبي صلى الله عليه وسلم يقول: اذا سمعتم المؤذن فقولوا مثل ما يقول، ثم صلوا على، فإنه من صلى على صلاة صلى الله عليه بها عشرًا، ثم سلوا الله لي الوسيلة فإنها منزلة في الجنة لا تنبغي إلا لعبد من عباد الله، وأرجو أن أكون أنا هو، فمن سأل لي الوسيلة حلت له الشفاعة . (مسلم (٣٨٤)). وليحذر المسلم من التقصير والتفريط في الصلاة والسلام على التبى صلى الله عليه وسلم، خاصة عند ذكر اسمه، لما ورد من ذلك من التحذير الشديد. ومن ذلك ما رواه أبو هريرة

رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: رغم أنف رجل ذكرت عنده فلم يصل عليك، قال الترمذي: ويروى عن بعض أهل العلم أنه قال: إذا صلى الرجل على النبي صلى الله عليه وسلم مرة في المجلس أجزأ عنه ما كان في ذلك المجلس . (صحيح سن الترمذي: ج٢٧/٢).

ومعنى: رغم أنف رجل: أي: لصق أنفه بالتراب: كناية عن حصول الذل، وهذا هو الأصل في معنى الكلمة. (انظر: النهاية في غريب الحديث والأثر، ج٢٣٨/٢).

والفاء في قوله، فلم يصل علي ، قيل بأنها استبعادية، والمعنى، بعيد عن العاقل أن يتمكن من إجراء كلمات معدودة على لسانه فيفوز بها قلم يغتنمه، فحقيق أن يذله الله، وقيل، إنها للتعقيب، فتفيد ذم التراخي عن الصلاة عليه عند ذكره صلى الله عليه وسلم. (تحفة الأحوذي، ج٩-٥٣٠).

وعليه فإني أذكر نفسي وعموم المؤمنين بكثرة الصلاة على النبي الأمين صلى الله عليه وسلم، لننال الخير العميم والأجر الوفير، والفوائد الجمة العميمة.

المسادساء تحريم إيدائه صلى الله عليه وسلم:

حرم الله تبارك وتعالى إيذاء النبي صلى الله عليه وسلم ومن ذلك نكاح أزواجه من بعده، وهذا من خصائصه صلى الله عليه وسلم تمييزًا لشرفه وتنبيهًا على مرتبته، قال تعالى: وماكل أكم من مدو أن أزدوا رشوا أله ولاً

ألو عَطِيمًا ، (الأحزاب: ٥٣)، ومعنى الآية: إنه لا يصح ولا يستقيم أن تؤذوا رسول الله صلى الله عليه وسلم، بأي شيء كاننًا ما كان، ومن جملة ذلك زواج زوجاته من بعده، وهذا من خصائصه صلى الله عليه وسلم، كما لعن الله فحائمة من أذى الله ورسوله فقال تعالى: • إذ وأمد قم عاماً شيماً ، (الأحرزاب: ٥٧)، وأقول بعد ذلك للطاعنين: كفوا أذاكم عن سيد الأولين والأخرين والا فلكم من الله العذاب المهين.

والحمد لله رب العالمين.

جمادي الأولى ١٢٤ هـ - العدد ١١٧ - السنة الثانية والخسون

many manage loss tall

قال تعالى: ، وَهُوَ الَذِي يَدَوُّا الْحَلَقُ نُمَّ بَعِيدُهُ وَهُوَ أَهُوتُ عَتِبُهُ وَلَهُ الْمَثْلُ الأَعْلَى فِي الْتَمَوْنِ وَالأَرْضِ وَهُوَ الْمَزِيرُ الْحَكِمُ () خَلْنَ الْكُم تَشَلَا بِنَ أَشَرِكُمْ عَلَ لَكُم بِنِ فَا مَلَكَ لِتَنَاكُم بِنَ شَرِحَة فِي فَا رَدَقَنَصُمُ قَائَمُ فِيهِ مَوَاةً غَافُونَهُمْ كَفِينَتِكُم بَن شَرِحَة فِي فَا مُعْشِلُ الأَبْنِ لِغَوْمِ يَعْفِلُونَ () بِلَ الْبَعَ اللَّذِي خَلْقُوا أَعْوارَهُمُ يَعْبِرُ عِلَمْ قَسَ تَهْدِي مَنَ أَسَتَلَ اللَّهُ وَمَا عَلَمْ مِن غَمِينِ ،

Bill and and a series

0,510,000

موردالووم

الحصد لله رب العالين، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

2.1

Line Kauling

ung un ung

# أنواع الأدلة الذالة على إمكان البقت:

وقد تَضَمَّنَتُ هَذه الأَلَّاتَ أَرْبَعَة أَنْسُواع منَ الأَدلَة والْبَرَاهِينَ، الَّتِي تَدُلُ عَلَى أَنَّ اللَّه تَعَالَى يُحْيِي اللَّوْتَى، وَيَبْعَثُ مِنَ فَاللَّه تَعَالَى خَلقَ الأَوْلُ، أَنَّ اللَّه تَعَالَى خَلقَ عَنْ إعادته. قَالَ تَعَالَى، وَمِنْ آياته أَن جُلقَكُم مَن تُرَاب ثُم إِذَا أَنْتُم بَشُرُ تَنتَشرُونَ، وَقَالَ تَعَالى، وَهُوَ الَّذِي بِبُداً الْخَلقَ ثُمَ

# اعداد 🕰 د . عبد العظيم بدوي

يُعيدُهُ وَهُوَ أَهْوَنُ عَلَيْهِ وَلَهُ الْتَثَلُ الْأَعْلَى فِي السَّمَاوَات وَالْأَرْض وَهُوَ الْعَزَيزُ الْحَكِمُ . وَقَدْ تَكَرَّرُ ذَكْرُ هَذَا الدليل وَالاسْتَدُلالَ بِهِ عَلَى مُنْكَرِي الْبَعْث فِي الْقُرْآنِ الْكَرِيمِ كَثِيرًا:

فَالُ تَعَالَى: و وَيَقُولُ الإسْرُ إِذَا ما متْ لَسَوْفَ أَحْمَ حَيَا () أَوَلَا وَلَدْ بِكُ سَبَعًا، (مريم ٢٦-٢٧)، وَقَالُ تَعَالَى: وَأَيْتَ الْإِسْرُ لُ الله سُدُ () أَوَ بَكُ ظَلْهُ مَنْ مَنْ بِنَيْ بَنْنَ مِدَالَةٍ مِنْ طَلَةً فَعَلَّ مَنْوَ () فَعَلَ

٢٣- ٢٠). النّوعُ الثّاني: أَنَّ اللّه تَعَالَى خلق السَّمَوَات وَالأَرْضَى وَهُمَا أَكْبَرُ مِنْ خَلَق النَّاس، فَلْنُ يَعْجِزُ عَنْ إِعَادَة النَّاس، بَعَد مَوَتهم. قَالَ تَعَالَى وَالأَرْضَى، وَقَدْ تَكَرَرُ ذَكَرُ هَذَا الدليل وَالأَسْتَدَلال بِهُ عَلَى مُنْكَرِي الْبَعْثَ فَيْ الْقُرَان الْكريم كَثيرًا: قَالُ تَعَالَى: • أَوَلِيسَ اللَّه حَلَى السَوَن وَالأَرْض عَلَى السَوَن وَالأَرْض عَلَى

جمادي الأولى 3331 هـ - العدد ١١٧ - السنة الثانية والخمسون

بِعْدِر عَلَى أَن يَجْعِي ٱلْوَتَى، (القيامة

الْمُلِيمُ ، (يسس ٨١)، وقَصَالُ 3. تَحَالَى، ، أَوَلَدُ بَرَقًا أَذَّ لَقَهُ اللَّهِ 20 حَلَقُ السَّمَوَاتِ وَٱلأَرْضَ وَلَمَ •

عَنَى عَنْدِمِنَ عَنَدٍ عَنَى أَنْ عَنَى الْمَرْنَ مَنَ إِنَّهُ عَلَى كَلَى عَنَى قَدِرْ (الأحقاف ٣٣)، وقال تعالى لمُنْكَرِي الْبَعْث: «مَلَمُ أَنَّ عَنَا وَالْجَوَابُ مَعْلُومٌ، وَهُمُ مُقَرُونَ به، فَإِذَا كُنْتُمُ مُقَرَينَ بَأَنَّ السَّمَاءَ أَشَدُ مِنْكُمٌ، فَكَيْفَ حَلَقَهَا أَنْ يُعِيدَكُمُ بَعَدَ مَوْتِكُمَ؟

النَّوْعُ الثَّالَثُ: أَنَّكُمْ تَنَامُونَ بِاللَّيْلِ، وَتَسَتَيْقَظُونَ بِالنَّهَارِ. وَمِنْ آيَاتَه مَنَامُكُم بِاللَّيْلَ وَالنَّهَارِ وَابْتَغَاؤُكُم مَن قَضْلَهَ بِشَمَعُونَ ٢٣ ، فَكَما تَسْتَيْقَظُونَ تَمُوتُونَ. وَكَمَا تَسْتَيْقَظُونَ مَن النَّوْم تَبْعَثُونَ مَن الَّوْت. النَّوْمَ مَوْتًا. وَالْيَقَظَةَ بِعُثَالَى فَقَالَ تَعَالَى: وَهُو أَلْيِي

5 يتوقيكم بالتل ويعلم ترتشد بالنبار ثم يتغلطن بِيهِ لِيُفْنِيَ أَجَلٌ مُسَنِّي ثُمَّ إِلَيْهِ ترجلكم فم يتباكم بناكم مُعَلُّونَ ، (الأنعام ٦٠)، وقال تْعَالَى: ( أَنْهُ يَتُوَلَّى ٱلْأَنْفُسَ حِينُ مُؤْتِهِمَا وْالْنِي لَدْ نُشْتُ فِي مُنَامِهِمَا فبتسبك ألنى فنكى غلنها ألتوت وَرْسِلُ ٱلْأَخْرَى إِلَى أَجَلِ مُسَعَّىٰ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَنْتُ لِقُوْمِ للكروك ، (الزمر ٤٢). وعن حذيفة رضى الله عنه قال: كان النبيُّ صلى الله عليه وسلم إذا أوى إلى فراشه قال: (باسمك أموت وأحيا). وإذا قام قال: (الحمد لله الذي أحيانا بغد ما أماتنا واليه النشور) (صحيح البخاري ٦٣١٢).

ادى الأولى

3331 & - Ileuc

١٢٢ - السنة الثانية والخمسون

06

النَّوْعُ الرَّابِعُ: أَنَّ اللَّه يُحْيِي الأَرْض بَعْد مَوْتَهَا، وَكَذَلَكَ تَحْرَجُونَ، قَالَ تَعَالَى: ﴿وَمَنْ آياته يُريكُم الْبَرْقَ خَوْفًا وَطَمَعًا وَيُنَزُلُ مِنَ السَّماء مَاءَ فَيُحْيِي بِهِ الأَرْضِ بَعْدَ مَوْتَهَا إِنَّ فِي ذَلِكَ لأَيَاتِ لُقَوْم يَعْقَلُونَ ٢٤.

والاستدلال به على منكري المعت فالقرآن الكريم كثيرا: قال تعالى: رومن كبيب أله نرى الأرش خنيعة فإذا أنزلنا علتهما الْمُلَة الْمَنْزُنْ وَرَبَّتْ إِنَّ الْدِي الْعَيَّاهَا ليتجي الموق إنه. على كل شيء قدير ٣٩، (فصلت)، وقال تعالى: وترى الأزف عامدة فإذا أرلنا طُبُهَمَا الْمَاءَ أَهْتَرْتُ وَرَبْتُ وَأَنَّ ين كُلْ نَبْعٍ بَعِينَ ( دَلْدُ بِأَنَّ اللَّهُ لَهُوَ الْمَنْ وَلَنَّهُ بَنِّي الْمَوْنَ وَلَنْهُ عَلَى كُلْ مُعَادٍ فَدِيدٌ 🕜 وَأَنَّا النافة ماينة لا رُبْ فِيَا وَأَنْ ألْهُ يُعَتُّ مَنْ فِي ٱلْقَبُورِ ، (الحج ٧-٦)، وقال تعالى: « للهُ ألتِ لإبيل الهنع فتنبر متعابا فيسطله في السَبَاءِ كَيْفَ بِنَاءُ وَيَحْعَلُهُ كَسْفًا فَتَرْى الْوَدْنِي يَحْرُجُ مِنْ خِلْنَاتُهُ، فَإِذَا أَسَابَ بِهِ. مَن بَشَاءُ مِنْ عَبَادِهِ، إِذَا هُرُ يستينرون (٢) ولد كانوا من قبل ال يُمَرَّلُ عُلْتِهِدِ مِنْ فَبْلِهِ. لَسِّلْبِ الحكر إن الذر تلمن إليو
 كَنْتُ لَحْي ٱلأَرْضُ بَعْدُ مَوْتِها إِنَّ دَلِكَ لَمْجَى ٱلْمَوْلَى وَهُوَ عَلَى كُلْ منى قاير ، (الروم ٤٨-٥٠)، . فمن كذب بالساعة بعد ذلك فالنار أولى به، كما قال تعالى: ﴿ كَذَبُوا بِالسَّاعَةِ وَأَعْتَدُنَا لَشَ كَلْبُ بَالتَاعَةِ سَعِبْرُ ٢٠ إِذَا رافهم فن شكان بعيد تجعوا لما تغيطا وتعدك () وتق القراحة شكا صَبْعًا مُقَرَّدِينَ رَعَوًا هُنَالِكَ تُبُول،

# (الفرقان 11-1۳). وتلك الأمثال نضربها للثاس وما بعقلها إلا العالون:

لما بسين الأعادة والقدرة عَلَيْهَا بِالْمُثْلُ بَعْدُ الدَّلْيل، بَيْنَ الْوَحْدَانِيَة أَيْضًا بِالمثل بَعْدَ الدليل. قال ابْن عَبَّاس رضى الله عنه وغيره: بين تعالى أمر الأضنام وفساد مُعْتَقَد مَنْ يُشْرِكَهَا بِالله، يضربه هذا المثل، ومعناه: أنكم أنَّها النَّاسُ، إذا كان لكم عبيد تملكونهم، فإنكم لا تشركونهم في أموالكم ومهم أموركم، ولا في شبيء على جهة استواء المنزلة، وليس من شانكم أن تخافوهم في أن يرثوا أموالكم، أو يقاسمونكم اسْاها في حَيَاتِكُم، كَمَا يَفْعَل بعضكم بيغض، فإذا كان هذا فيكم، فكيف تقولون: إنّ من عبيده وملكه شركاء في سلطانه والوهيته، وتثبتون ف حانيه ما لا يليق عندكم بجوانبكم؟ وجاء هذا المعنى في مغرض السوال والتقرير. (البحر المحيط في التفسير: · . ( 1V · / V

قَالَ الرَّازِيُّ عَفَا اللَّهُ عَنْهُ: وَقِيُّ الْآيَةِ مِسَائِلُ:

السَّالَة الأولى: يَنْبَعْي أَنْ يَحُونَ بَانَ الْسَلَ وَالْمَعْتِلِ بِه مُشَابِهة مَا. ثَمَ إِنَّ كَانَ مَرْكَدًا لَعْنَي الْتَلَ، وقَد يَكُونُ مُوهنا له. وَهاهنا وجه الْشَابِهة مَعْلُومٌ، وَأَمَا الْحَالَفَة قموجودة أَيْضًا. وهي مُوكَدةً، وذلك مِنْ وُجُوه:

ودلت من وجود: أحدُها: قولُهُ: مَنْ أَنفُسِكُمْ لا يَحْتَاجُ إلى حَلُ وَتَرْحَال

واعمال الجمال.

وثانيها: قوله: من ما ملكت أنمانكم، يغنى: عبدكم لكم عليهم ملك اليد، وهو طارئ، قابل للنقل والزوال، أمًا النقل فبالبيع وغيره، والزوال بالعتق، ومملوك الله لا خروج له من ملك الله بوجه من الوجود، فإذا لم يجزأن يكون مملوك بمينكم شريكا لكم مع أنه يجوز أن يصير مثلكم من جميع الوجوه، بل هو في الحال مثلكم في الأدمية. حتى أنكم ليس لكم تصرف في روحه وأدميته بقتل وقطع، وليس لكم منعهم من العبادة وقضاء الحاجة، فكيف يجوز أن يكون مملوك الله الذي هو مملوكه من جميع الوجود شريكًا له. وثالثها؛ قوله: من شركاء في ما رزقناكم ، يعنى الذي لكم هو في الحقيقة ليس لكم، بل هو من الله ومن رزقه، والذي من الله فهو في الحقيقة له. فاذا لم يجز أن يكون لكم شريك في مالكم من حيث الاسم، فكيف يجوز أن يكون له شريك فيمًا له من حيث الحقيقة.

وقوله: (فانتم فيه سواءً، أي هل أنتم ومماليككم في شيء مما تملكون سواءً؟ ليس كذلك. فلا يكون لله شريك في شيء مما يملكه. لكن كل شيء فهو لله. فما تدعون الهيته لا يملك شيئا أصلا، ولا مثقال ذرة من خردل. فلا يُعبد لعظمته. ولا متقعة تصل اليُكم منه.

وأمًا قولكم: هؤلاء شفعاؤنا. فليس كذلك. لأن الملوك هل له عندكم حرمة كحرمة الأحرار؟ وإذا لم يكن للملوك مع مساواته إياكم في الحقيقة والصفة عندكم حرمة، فكيف يكون حال المماليك الذين لا مساواة بينهم وبين المالك بوجه من الوجود، وإلى هذا أشار بقوله: «تخافونهم كخيفتكم أنفسكم .. المسالة الثانية: بهذا نفي جميع وجوه حسن العبادة عن الغير، لأن الأغيار إذا لم يضلحوا للشركة فليس لهم ملك ولا ملك، فلا عظمة لهم حتى يعبدوا لعظمتهم، ولا يُرتجى منهم منفعة لعدم ملكهم حتى يعبدوا لنفع، وليس لهم قوة وقدرة لأنهم عبيد، والعبد الملوك لا يقدر على شيء، فلا تخافونهم كما تخافون أنفسكم، فكيف تخافونهم خوفا أكثر من خوفكم بغضا من بغض حتى تغندوهم للخوف. وهو مثل واضح بسيط حاسم، لا مجال للجدل ضيه، وصويرتكن إلى المنطق البسيط والى العقل المستقيم، ومن ثم قال تعالى: «كذلك نفصل الآيات، أي نبينها بالدلائل

الكبير (٢٥/١٩٩ و١٦٠). وإذا علم من هذا المثال أن من اتخذ من دون الله شريكا يعبده. ويتوكل عليه في أمورد، فإنه ليس معه من الحق شيء، فما الذي أوجب له الاقدام على أمر باطل، توضح له بطلانه، وظهر برهانه؟ لقد أوجب لهم ذلك اتباع الهوى، فلهذا قال تعالى: «بل اتبع الذين ظلموا أهواءهم بغير علم، هويت أنفسهم الناقصة-التي ظهر من تقصانها ما تعلق به هواها- أمرًا يَجْز مُ الْعَقَل بفساده، والفطر برده، بغير علم دلهم عليه، ولا برهان قادهم إليه، فوكلهم الله إلى أنفسهم، وختم على قلوبهم، فلا يهتدون سبيلا، ولذلك قال تعالى: رفمن يهدى من أضل الله ٢٠ أي: لا تعجبوا من عَدَم هدايتهم، فإنَّ الله تعالى أضلهم بظلمهم، ولا طريق لهداية من أضل الله. لأنه ليس أحد معارضا لله، أو مُتَازِعًا له في مُلكه، وما لهم من ناصرين ٢٩ . ينصرونهم حين تحق عليهم كلمة العذاب، وتنقطع بهم الوصل والأسباب. (تيسير الكريم الرحمن: ١٢٥/٦). وهذه الآية كقوله تعالى: أفرأيت من اتخذ إلهه هواد وأضله الله على علم وختم على سمعه وقلبه وجعل على بصره غشاوة فمن بهديه من يغد الله أفلا تذكرون ٢٣ ، (الحاثية). وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

جمادى الأولى ٤٤٤ هـ - العدد ١٧٢ - السنلة الثانية والخمسون

07

Upload by: altawhedmag.com

والبراهين القطعية.

والأمشلة والمحاكيات

الاقتاعية، القوم يعقلون

٢٨، يغنى لا يخفى الأمر

بغد ذلك الأعلى من لا

يكون له عقل (التفسير

زیادة الإیاق پیچژة القرآق والقلاکیر بشیر دیگان

L'alling and

อึงในกามไ

جمادي الأولى

3331 8

- Ilale

١٢٢ - السنة الثانية والخمسون

8

محمد مرزوق محمد مرزوق تأنب الشرف العام

الحمد لله حق حمده، والصلاة والسلام على خير خلقه وأله وصحبه ومن تبعه، وبعد؛ فلكم وددت تأسيًا بأسيادنا العاملين من أسلافنا الصالحين أن نستعد للشهر الكريم من قبله بفترة من الزمن تؤتي حين يحين الشهر شمارها، وتنقوم من تقويم العوج بدورها، وننال بذلك بركة اللية؛ قنعيش مع أعمال الشهر في معية الله، ورجوت الله ألا يردني عن ذلك أشياخنا فتوسطت في الحديث بما يصلح لرمضان وغيرة من أعمال الإنسان؛ فكان حديثنا اليوم عن القرآن.

#### لحديث

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُولُ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم قالَ: "مَا مِنَ الأَنْبِيَاءِ مِنُ نَبِيٍّ إِلاَّ قَدُ أَعْطِي مِنَ الآيَاتَ مَا مِثْلُهُ آَمَنَ عَلَيْهِ الْبَشَرُ، وَإِنَّمَا كَانَ الَّذِي أُوتِيتُ وَحْيَا أَوْحَى اللَّهِ إِلَيَّ، فَأَرْجُو أَنْ آكُونَ أَكْثَرَهُمُ تَابِعًا يَوْمَ الْقَيَامَةِ".

#### تخريع العديث،

أخرجه البخاري في كتاب فضائل القرآن، باب كيف نزل الوحي وأول ما نزل، حديث (٤٩٨١)، وأخرجه مسلم حديث (١٥٢).

#### شرح ألفاظ العديث،

قوله صلى الله عليه وسلم: (إلاَّ قَدْ أَعُطَيَ مِنَ الآيَات): الآيات العلامات والمقصود ما يأتي به الأنبياء من خوارق العادات.

قوله (مَا مَثْلُهُ آمَنَ عَلَيْهِ الْبَشَرُ)؛ أي أن كل نبي أعطي آية أو أكثر، تَجعل من يشاهدها يؤمن بتبوة النبي صلى الله عليه وسلم من البشر.

قوله: (إنما كَانَ الَّذِي أُوتِيتُ وَحْيا أَوْحَى اللَّه إِلَيِّ): قال النووي رَحمه اللَّه: "اختلف فيه على أقوال؛

أحدها؛ أن كل نبي أعطي من المعجزات ما كان مثله لمن كان قبله من الأنبياء، فآمن به البشر، وأما معجزتي العظيمة الظاهرة فهي القرآن الذي لم يُعُطُ أحد مثله، فلهذا قال

أنا أكثرهم تابعًا.

والثاني: معناه أن معجزات الأنبياء عليهم السلام انقرضت بانقراض أعصارهم. ولم يشاهدها إلا من حضرها بحضرتهم، ومعجزة نبينا صلى الله عليه وسلم القرآن مع خرق العادة في أسلوبه ويلاغته وإخباره بالمغيبات. وعجز الجن والإنسس عن أن يأتوا بسورة من مثله.

جميع الأعصار مع اعتنائهم بمعارضته فلم يقدروا وهم أفصح القرون، مع غير ذلك من وجوه إعجازه المعروفة" (شرح النووي لصحيح مسلم ٢/ ٣٦٤). والثالث: قال ابن حجر في الفتح: (وقيل المعنى: أن المعجزات الماضية كانت حسية تشاهد بالأبصار كناقة صالح، وعصا فيكون من اتبعه لأجلها أكثر؛ لأن الذي فيكون من اتبعه لأجلها أكثر؛ لأن الذي يشاهد بعين الرأس ينقرض بانقراض مشاهده. والذي يشاهد بعين العقل باق يشاهده كل من جاء بعد الأول مستمرآ" (الفتح: ٩/٧).

قلت: وكله محتمل، ويمكن الجمع بينه ولا تعارض: فمعجزة النبي صلى الله عليه وسلم أكبر وأبقى من معجزات الأنبياء، فهي معتوية فكرية باقية في جميع الأعصار بخلاف معجزات الأنبياء، والحمد لله.

قوله: (أنْ أَكُونَ أَكْثَرُهُمْ تَابِعًا يَـوْمُ الْقِيامَة): لأن آيته صلى الله عليه وسلم القرآن باقية مستمرة فسيستمر تتابع الأتباع وكثرتهم إلى قيام الساعة. (وينظر: كتاب إبهاج المسلم بشرح صحيح

66 الق أن عظمدلاد

مسلم (كتاب الإيمان) شرحه للحديث).

معا يستفاد من العديث: معجزة القرآن هي المعجزة الكبرى وهو مأخوذة من قوله صلى الله عليه وسلم: "وَإِنَّمَا كانَ الَّذِي أوتيتُ وَحَيا أوْحَى الله اليَّ" مع أن النبي صلى الله عليه وسلم أوتي من الآيات الكثير، ومن المحجزات الوفير كما هو مدون في مطانه من كتب السير ودلائل النبوة وآيات

الإيمان؛ فيرجى الرجوع تفضلاً. آية القرآن أكبر من آيات الأنبياء؛ إذ هي آية تُشاهد بالبصيرة، وآيات الأنبياء حسية تُشاهد بالأبصار كناقة صالح وعصى موسى، وفرق بين ما يشاهد بعين الرأس ينقرض بانقراض مشاهدته، وما يُشاهد بعين العقل فهو باق، يشاهده كل من جاء بعد الأول مستمراً، ولذا كان نبينا صلى الله عليه وسلم أكثر الأنبياء تابعاً (وينظر؛ شرح صحيح البخاري لابن بطال ١/٠ (٣٣٠).

التحدي بالقرآن من أعظم دلائل الإيمان وبيان ذلك أن القرآن الكريم كلام الله تبارك وتعالى غير مخلوق أنزله على نبيه صلى الله عليه وسلم قرآئا يُتلى ومعجزة عظمى، وهو أعظم آية من آيات الإعجاز الله تعالى من دلائل والنبوة، ولقد أبقى الله تعالى القرآن الكريم آية محفوظة خائدة إلى قيام الساعة فقال تعالى: • إنا خائدة الى قيام الساعة فقال تعالى: • إنا حفظه تبارك وتعالى، وهذا إعجاز إذ حرفت الكتب قبله.

وتحدى بها الثقلين على مر العصور إلى

# Upload by: altawhedmag.com

جمادى الأولى 133 هـ - العدد ١٦٧ - السنة الثانية والخعسون

9

قيام الساعة وذلك حين تحدى به النبي صلى الله عليه وسلم الفصحاء والبلغاء من العرب وهي لغتهم بل وتحدى به تحديًا مستمرًا الى يوم الدين، يقول الحافظ ابن كثير رحمه الله (في تفسيره ٢/٥٤): "محمد الله في زمن الفصحاء والبلغاء ونحارير الشعراء، فأتاهم بكتاب من الله، عز وجل، لو اجتمعت الإنس والجن على أن يأتوا بمثله، أو بعشر سور من

مثله، أو بسورة من مثله لم يستطيعوا أبدًا، ولو كان بعضهم لبعض ظهيرًا، وما ذاك إلا لأن كلام الرب لا يشبهه كلام الخلق أبدًا" انتهى.

إنه لم يسمع أحد أن تحديًا يحدث للخلق أجمعين كما تحداهم كلام رب العالمين، قُل لَمِن اَحْتَتَ الإِسْ وَالْحِنْ عَلَّ أَن يَأْتُوا سِئْل هَذَا الْتُرْبِل لا يَأْفُرُ سِنْله. وَقُو كُل مَن مَشْمَ لِعَس عَلَه مُن ، (الإسراء ٨٨)، وكل ذلك من دلائل الاعجاز، ثم ما تجرأ أحد عاقل أن يقبل التحدي فضلاً عن أن ينجح فيه، وهو إعجاز أيضًا.

يقول الأمام البغوي رحمه الله: "إن الآية ذَرَلتُ حِينَ قَالَ الْكَفَارُ، لَوْ نَشَاءُ لَقَلْنَا مَثَلَ هَذا فَكَذَبَهُمُ اللَّهُ تَعَالَى، فَالْقُرْآنُ مُعْجِزً فِ النَّظَمِ وَالتَّاليف وَالْإِخْبَارِ عَنِ الْغُيُوبِ وَهُوَ كَلامُ فِي آعلى طَبقات الْبَلاغة لا يُشْبِهُ كَلام الْخَلْقَ لِأَنَهُ غَيْرُ مَخْلُوقٍ وَلَوُ كَانَ مُخْلُوقًا لأَتُوا بِمِثْلِهِ)) (تفسير البغوي ٥/١٢٧).

وهذا دليل قاطع، وبرهان ساطع، على صحة ما جاء به الرسول وصدقه.

تحداهم أن يأتوا بمثله فلما عجزوا عن الإتيان بمثله : تحداهم بأن يأتوا بعشر

66 فالقرآن معجز لخ النظم والتأليف والإخبار عن الغيوب وفيو كبلام في أغلى طبقات البلاغة لا نشبة كلام الخلق.

سور مثله، كما في قوله سبحانه: أَمْ فَرُلُونَ آَفَرُمَةً قُلْ عَأَوّا مِنْر سُرَ مَنْلِهِ مُفَرَّيَت وَادَعُوا مَ سَرَ مَنْلِهِ مَنْ دُونِ آلله إِن كُمُد متيقين ، (سورة هود: ١٣)، بل قال سبحانه: ، أَمْ يَقُولُونَ التَّتَرَاهُ قُلْ فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِثْلِه وَادْعُوا مَن اسْتَطَعْتُمْ مَنْ دُون اللَّه إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ، (سورة يونس: ٣٨).

فلما عجزوا تحداهم أن يأتوا بسورة واحدة كما في قوله: • وَلِهُ صُنْتُمْ فِي رَبْ مِنّا وَزُلْهَا عَلَ

# عَدْهَا فَأَنُوا بِسُورَةٍ مِن يَشْلِهِ. وَأَدْعُوا شُهَدَاءَكُم مِن دُونِ الشوان كُشُرُ صَدِيغِنَ ﴿ قَالَ لَمْ تَفْعَلُوا وَلَن تَغْعَلُوا فَأَنْقُوا النَّار ٱلَتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَلَلِمَارَةُ أُمِدَتْ لِلكَتِينَ ، (البقرة:٢٣-٢٤) .

هذا ولم يحدد لهم شرط في طول السورة ، فلو أتوا بسورة مثل النصر أو العصر أو الإخلاص لقبلت منهم في تحديهم، لكنهم ما فعلوا عجزًا آخر.

قال ابن كثير رحمه الله بعد أن ذكر أن المراد بقوله: ﴿ لا يَأْتُونَ بِمثْله ، القرآن ورجحه ثم قال: "لأن التُحدى عام لهم كلهم، مع أنهم أفصح الأمم، وقد تحدَّاهُم بهذا في مكَّة والمدينة مرّات عديدة، مع شدة عداوتهم لهُ وَبُغْضِهِمْ لدينه، وَمَعَ هَذَا عَجَزُوا عَنْ ذَلِكَ؛ وَلَهَدًا قَالَ تَعَالَى: • فَإِنْ لَمْ تَضْعَلُوا وَلَنْ تَفْعَلُوا ، "وَلَنْ"؛ لَنَفِي الثَّابِيدِ أَيَّ: وَلَنْ تَفْعَلُوا ذلك أبدًا. وهذه -أيضًا- مُعْجِزَةُ أُخْرَى، وَهُوَ أَنَّهُ أَخْبَر أَنَّ هَذَا الْقُرْآنَ لَا يُعَارِضُ بِمِثْلِهِ أبدًا وكذلك وقع الأمر، لم يعارض من لدُنه إلى زمانتًا هَذا وَلا يُمْكُنُ، وَأَنَّى يَتَأَتَّى ذَلْكَ لأحد، والْقُرْآنُ كَلامُ اللَّه خَالِق كُلْ شَيء؟ وكيف يشبه كلام الخالق كلام المخلوقين ؟ ٢ ." ينظر تفسير ابن كثير (١/ ١٩٩-٢٠٠). الحديث دليل على إثبات الآيات للأنبياء،

10

وهذا من رحمة الله تعالى وفضله على الأمم: حيث جعل مع كل نبي آية أو أكثر، وهي الفارقة بين النبي حقًا وبين من يدّعي أوتي آية أو أكثر كما هو ظاهر الحديث، والتعبير بلفظ الآيات أولى من التعبير بالمجزات. (كما قاله شيخنا ابن عثيمين رحمه الله على مسلم ١/ الوارد في الكتاب والسنة.

وليس المراد أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يوت بآية إلا القرآن، وإنما ذكرت هنا لأنها هي الآية العظمى والأعم والأبقى.

قال ابن حجر رحمه الله: "وليس المراد حصر معجزاته فيهن ولا أنه لم يؤت من المعجزات ما أوتي من تقدمه، بل المراد أنه المعجزة العظمى التي اختص بها دون غيره" (فتح الباري ٦/٩).

الحديث دليل على أن الأنبياء عليهم السلام يتفاوتون في عدد أتباعهم، ويدل على ذلك أيضًا حديث ابن عباس رضي الله عنهم في الصحيحين قال النبي صلى الله عليه وسلم: "عرضت علي الأمم فرأيت النبي ومعه الرهط، ومعه الرجل والرجلان، والنبي ليس معه أحد، إذ رفع لي سواد عظيم فظننت أنهم أمتي فقيل لي: هذا موسى وقومه ولكن انظر إلى الأفق الأخر فإذا سواد عظيم فقيل لي هذه أمتك" الحديث.

وفيه البُشرى أن نبينا صلى الله عليه وسلم أكثر الأنبياء تابعاً يوم القيامة، ويدل على ذلك أيضاً حديث ابن

عباس السابق، وما جاء في الصحيحين من قوله صلى الله عليه وسلم: "والذي نفس محمد بيده إني لأرجو أن تكونوا نصف أهل الجنة" (وينظر: حادي الأرواح ص ٨٥).

الحديث دليل على أن القرآن سبب لكثرة الأتباع، لعموم نفعه، وتأثيره على تاليه وسامعه لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد.

قال ابن حجر رحمه الله: "رتب هذا الكلام على ما

تقدم من معجزة القرآن المستمرة لكثرة فائدته، وعموم نفعه لاشتماله على الدعوة والأخبار بما سيكون فعمً نفعه من حضر ومن غاب، ومن وُجد ومن سيوجد، فحسن ترتيب الرجوى المذكور على ذلك، وهذه الرجوى قد تحققت فإنه صلى الله عليه وسلم أكثر الأنبياء تبعًا" (فتح الباري ٢/٩).

والحديث علم من أعلام النبوة؛ حيث أخبر بكثرة الأتباع رغم قلتهم حينما قال ذلك: قال النووي رحمه الله: "(فَأَرْجُو أَنَ أَكُونَ أَكْثَرُهُمْ تَابِعًا) علم من أعلام النبوة فإنه أخبر صلى الله عليه وسلم بهذا في زمن قلة المسلمين. ثم من الله تعالى وفتح على المسلمين وبارك فيهم حتى انتهى الأمر واتسع الأمر في المسلمين إلى هذه الغاية المعروفة، ولله الحمد" (انظر شرح النووي لصحيح مسلم: ٢/ ٢٦٥).

فاللهم يا من كثرت المسلمين من قلة، ونصرتهم من ذلة؛ انصر الحق وأهله ورُدَ الباطل وحزيه.

والحمد لله رب العالين.

66 ليس المراد أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يسؤت بأيسة إلا القرآن، وإنما ذكرت هنا لأنها هي الأسة العظم والأعم والأبقى. 79

الحمد لله رب العالين، والصلاة والسلام على سيد المرسلين ومن اهتدى بهداه إلى يوم اللدين، أما بعد، همن العلوم عند جميع أهل العلم أن السنة ، هي الأصل الثاني من أصول الإسلام . وأن مكانتها في الإسلام الصدارة بعد كتاب الله تعالى ، فهي الأصل المعتمد بعد قائمة مستقلة على جميع الأمة . من جحدها أو أنكرها أو زعم أنه يجوز الإعراض عنها والاكتفاء بالقرآن فقط فقد ضل ضلالاً بعيداً وكفر كفرا أكبر . لأنه بهذا المقال الله به ورسوله . وجحد أصلاً عظيماً فرض الله الرجوع باليه والاعتماد عليه والأخذ به . وأنكر إجماع أهل العلم عليه ، وكذب به . وجحده . وقد أجمع علماء الإسلام عليه أن الأصول المجمع عليها ثلاثة :

> الأصل الأول : كتاب الله. والأصل الثاني : سنة رسول الله عليه الصلاة والسلام. والأصل الثالث : إجماع أهل العلم. وتنازع أهل العلم في أصول أخرى ، أهمها : القياس ، والجمهور على أنه أصل رابع إذا استوفى شروطه المعتبرة. إنكار السنة النبوية طعن في الدين ورد لكلام رب العالمين لا ريب في أن إنكار السنة النبوية من أعظم

د ريب <u>ب</u>ران إندار السنة التبوية من اعظم الضلالات المردية ، فمن زعم أنه لا حاجة

للمسلمين في السنة المشرفة ، وأنه يُكتفى بالقرآن الكريم فهو بهذا القول يرد كلام الله تعالى في كتابه الكريم ، حيث أمر في آيات كثيرة بالأخذ بما جاء به النبي صلى الله عليه وسلم ، وبالانتهاء عما نهى عنه ، وبطاعته ، وقبول حكمه ، ومن ذلك : قال تعالى : ( وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمُ عَنْهُ هَانُتَهُوا وَاتَّقُوا اللَّه إِنَّ اللَّه شَدِيدُ الْعَقَابِ ) الحشر عن الآية ٧.

ALL NO ADD LA

وقال تعالى : ( قُلْ أَطَيعُوا الله وأَطَيعُوا الرُسُولَ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّمَا عَلَيْه مَا حُمَل

# Upload by: altawhedmag.com

جمادى الأولى ١٢٤ هـ - العدد ١٢٢ - السنة الثانية والخمسون

The Ileace

4

The fifth sales

وَعَلَيْكُمْ مَا حُمَّلْتُمْ وَإِنَّ تُطَيعُوهُ تَهْتَدُوا وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إلَّا الْبَلاغُ الْبِينُ ) التور/٤٤ -وقال تعالى : ( وَمَا أَرْسَلْنَا مَنْ رَسُولِ إلَّا لِيُطَاعَ بِإِذَن وقال تعالى : ( فَلا وَرَيُكَ وقال تعالى : ( فَلا وَرَيُكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَ لا فيما شَجَرَ بَيْنَهُمْ حَرِجاً مَمًا قَضَيْتَ وَيُسَلُمُوا قال الزركشي - رحمه الله - :

وقال الشافعي في " الرسالة " - في باب فرض طاعة الرسول صلى الله عليه وسلم - ، قال تعالى ، ( من يطع الرسول فقد أطاع الله ) وكل فريضة فرضها الله تعالى في كتابه ، كالحج ، والصلاة ، والزكاة ، لولا بيان الرسول ما كنا نعرف كيف نأتيها ، ولا كان يمكننا أداء شيء من العبادات ، وإذا كان الرسول من الشريعة بهذه المنزلة ، كانت طاعته على الحقيقة طاعة لله .

" البحر المحيط " (٢/٧/٦).

فمن أنكر حجية السنة وادعى بأن الإسلام هو القرآن وحده فقد أعظم على الله الفرية وقال قولا لا يتفوه به مسلم يعرف دين الله وأحكام شريعته تمام العرفة ، وهو يصادم الواقع ، فإن أحكام الشريعة إنما ثبت أكثرها بالسنة ، وما في القرآن من أحكام إنما هي مجملة وقواعد كلية في الغالب .

قال ابن القيم – رحمه الله - : فقد بين الله - سبحانه - على لسان رسوله بكلامه وكلام رسوله جميع ما أمره به ، وجميع ما نهى عنه ، وجميع ما أحله ، وجميع ما حرمه ، وجميع ما عفا عنه ، وبهذا يكون دينُه كاملا كما قال

كل فريضة فرضها الله تمالى لا كتابه : كالعج : والصلاة : والزكاة : لولا بيان الرسول ما كنا نعرف كيف ناتيها . ولا كان يمكننا أداء شيء من العبادات .

٢٥٠). السنة وحي كالقرآن وحجة ملزمة للعباد وقد بيَّن النبي صلى الله عليه وسلم أن السنة التي جاء بها هي مثل القرآن في كونها من الله تعالى ، وفي كونها حجة ، وفي كونها ملزمة للعباد ، وحذر من الاكتفاء بما في القرآن وحده

تعالى : ( اليوم أكملت لكم

دينكم وأتممت عليكم نعمتي

· E.C. · michany, spinkely, . (

" إعلام الموقعين " (١ /

للأخذ به والانتهاء عن نهيه ، فَعَنْ الْقَدَام بِن مَعْدِي كَرِبَ عَنْ رَسُول اللَّه صلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم أَنَّه قَالَ : ( أَلَّا إِنِّي أُوتِيتُ الْكتَابَ وَمَثْلَهُ مَعَهُ ، أَلَا يُوشكُ رَجُلُ شَبْعَانُ عَلَى آريكَته يَقُولُ : عَلَيْكُم بِهِذَا الْقُرْآنِ فَما وَجَدْتُم فَيه مِنْ حرام فَحَرُمُوهُ أَلَّا لَا يَحِلُ لَكُم لَحَم الْحِمارِ الْأَهْلِي وَلَا كُلُ ذِي ذَاتِ مِنْ السَّبْعِ ) .

رواه أبو داود (٤٦٠٤) ، وصححه الألباني في "صحيح أبي داود -

وهذا الذي فهمه الصحابة رضي الله من دين الله تعالى :

عن عبد الله قال : " لعن الله الواشمات والمستوشمات والمتنمصات والمتفلجات للحسن المغيرات خلق الله فبلغ ذلك امرأة من بني أسد يقال لها أم يعقوب فجاءت فقالت : إنه بلغني أنك لعنت كيت وكيت . فقال : ومالي لا ألعن من لعن رسول الله صلى الله عليه وسلم ومن هو في كتاب الله ؟ فقالت : لقد قرأتُ ما بين اللوحين فما وجدت فيه ما تقول . قال : لئن كنت قرأتيه لقد وجدتيه : أما قرأت : ( وما قناتموا ) الحشر/٧ ؟ . قالت : بلى . قال فانتهوا ) الحشر/٧ ؟ . قالت : بلى . قال



؛ فإنه قد نهى عنه ، قالت ؛ فإني أرى أهلك يفعلونه ، قال ؛ فاذهبي فانظري ، فذهبت فنظرت فلم تر من حاجتها شيئاً ، فقال ، لو كانت كذلك ما جامعتنا . رواه البخاري ( ٢١٢٤ ) . ومسلم ( ٢١٢٥ ).

وهو الذي فهمه النابعون وأنمة الإسلام من دين الله تعالى ، ولا يعرفون غيره ، أنه لا فرق بين الكتاب والسنَّة في الاستدلال ومفسرة لما في القرآن .

قال الأوزاعي عن حَسَّانَ بن عطيَّةً - رحمه اللَّه - قال : (كان جبُريلُ يَنْزَلُ على النبيُ صلى اللَّه عليه وسلم بالسُّنَّة ، كما يَنْزَلُ عليه بالْقُرْآنِ ) أورده ابن حجر في (الفتَح) ، (١٣/ ٢٩١).

وقال أيوب السختياني : إذا حدَّثتَ الرجل بالسنة ، فقال ، دعنا من هذا ، وأنبئنا عن القرآن ، فاعلم أنه ضال. (مفتاح الجنة للسيوطي ص ٣٥ – ٣٦).

وقال الأوزاعي : قال القاسم بن مخيمرة : ما توقي عنه رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو حرام : فهو حرام إلى يوم القيامة ، وما توقي عنه وهو حلال : فهو حلال إلى يوم القيامة .

انظر : " الآداب الشرعية " ( ۲ / ۳۰۷ ) . قال الزركشي – رحمه الله - : جمادي الأولى ١٤٤٤ هـ - العدد ١١٢ - السنة الثانية

والخمسوز

14

قال الدارمي : يقول : ( أوتيت القرآن ، وأوتيت مثله ) : من السنن التي لم ينطق بها القرآن بنصه ، وما هي إلا مفسرة لإرادة الله به ، كتحريم لحم الحمار الأهلي ، وكل ذي ناب من السباع ، وليسا بمنصوصين في الكتاب .

#### بيان الشئة للقرآن الكريم ،

لقد ذكر أهل العلم أوجهاً لبيان السنة

فمن أنكر حجبة السنة وادعى بان الإسلام هو القرآن وحده فقد أعظم على الله الفرية وقال قولا لا يتفود به مسلم بسعرف ديسن الله وأحكام شريعته تقام المرفة ، وهو يصادم الواقع.

للقرآن ، ومنها ، أنها تأتي موافقة لل في القرآن ، وتأتي مقيدة للطلقه ، ومخصصة لعمومه ، ومفسرة لمجمله ، ومنشئة لحكم جديد ، وبعض العلماء يجمع ذلك في ثلاث منازل .

قال ابن القيم - رحمه الله - : والذي يجب على كل مسلم اعتقاده : أنه ليس في سنن رسول الله صلى الله عليه وسلم الصحيحة سنة واحدة تخالف كتاب الله ، بل السنن مع كتاب الله على ثلاث منازل :

المُنزلة الأولى ؛ سنَّة موافقة شاهدة بنفس ما شهد به الكتاب

المنزل.

المنزلة الثانية : سنّة تفسر الكتاب ، وتبين مراد الله منه ، وتقيد مطلقه .

المنزلة الثالثة : سنَّة متضمنة لحكم سكت عنه الكتاب ، فتبيَّنه بياناً مبتداً .

ولا يجوز رد واحدة من هذه الأقسام الثلاثة ، وليس للسنة مع كتاب الله منزلة رابعة .

والذي ندين الله به أنه لم تأت سنّة صحيحة واحدة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم تناقض كتاب الله وتخالفه ألبتة ، كيف ورسول الله صلى الله عليه وسلم هو المين لكتاب الله ، وعليه أنزل ، وبه هداه الله ، وهو مأمور باتباعه ، وهو أعلم الخلق بتأويله ومراده ٢٤.

ولو ساغ رد سنن رسول الله صلى الله عليه وسلم لما فهمه البعض من ظاهر الكتاب لردت بذلك أكثر السنن ، وبطلت بالكلية . وما من أحد يُحتج عليه بسنّة صحيحة تخالف مذهبه ونحلته إلا ويمكنه أن يتشبث بعموم آية ، أو إطلاقها ، ويقول : هذه السنة مخالفة لهذا العموم والإطلاق فلا تقبل .

حتى إن الرافضة قبحهم الله سلكوا هذا

المسلك بعينه في رد السنن الثابتة المتواترة ، فردوا قوله صلى الله عليه وسلم ( لا نُورث ما تركنا صدقة ) وقالوا : هذا حديث يخالف كتاب الله ، قال تعالى ( يوصيكم الله في أولادكم للذكر مثل حظ الأنثيين ).

ورب عابقهمية من الأحاديث الصحيحة في إثبات الصفات بظاهر قوله (ليس كمثله شيء). وردت الخوارج من الأحاديث

الدالة على الشفاعة ، وخروج أهل الكبائر من الموحدين من النار بما فهموه من ظاهر القرآن .

وردت الجهمية أحاديث الرؤية مع كثرتها وصحتها بما فهموه من ظاهر القرآن في قوله تعالى ( لا تدركه الأبصار ) .

وردت القدرية أحاديث القدر الثابتة بما فهموه من ظاهر القرآن .

وردت كل طائفة ما ردته من السنة بما فهموه من ظاهر القرآن .

وما من أحد رد سنّة بما فهمه من ظاهر القرآن إلا وقد قبل أضعافها مع كونها كذلك .

وقد أنكر الإمام أحمد والشافعي وغيرهما على من رد أحاديث تحريم كل ذي ناب من السباع بظاهر قوله تعالى ( قل لا أجد في ما أوحى إليَّ محرماً) الآية. وقد أنكر النبي صلى الله عليه وسلم على من رد سنته التي لم تذكر في القرآن ، ولم يدَّع معارضة القرآن لها ، فكيف يكون إنكاره على من ادعى أن سنَّته تخالف القرآن وتعارضه ؟.

" الطرق الحكمية " ( ٦٥ – ٦٧ ) . ويقول الشيخ الألباني - رحمه الله -

في رسالته النافعة " منزلة السنة في

66 الـدى يجب على كل مسلم اعتقاده : أنه ليس لخ سنن رسول الله صلى الله عليه وسلم الصحيحة سنة واحدة تخالف كتاب الله. 77

الإسلام، وبيان أنه لا يستغنى عنها بالقرآن "، وفيها : قوله تعالى : وأراقا إلي الكر يُتَكُرُونَ ، (النحل ٤٤)، والذي أراه أن هذا البيان المذكور في هذه الآية الكريمة يشتمل على نوعين من البيان :

الأول : بيان اللفظ ونظمه: وهو تبليغ القرآن ، وعدم كتمانه ، وأداؤه إلى الأمة ، كما أنزله الله تبارك وتعالى على قلبه صلى الله عليه وسلم ، وهو المراد بقوله تعالى

ا ويا أرشول بلغ ما أول إلك من ربة وإن أر تنش ما بلغت سالته، (المائدة ١٧)، وقد قالت السيدة عائشة - رضي الله عنها - في حديث لها " ومن حدثك أن محمداً كتم شيئاً أمر بتبليغه : فقد أعظم على الله الفرية " ، ثم تلت الآية المذكورة " -أخرجه الشيخان - ، وفي رواية لمسلم : " لو كان رسول الله صلى الله عليه وسلم كاتماً شيئاً أمر بتبليغه لكتم قوله تعالى

• • وَإِذْ تَغُولُ لِلَذِي أَنْتُمَ اللهُ عُلَيْهِ وَالْمُسْتَ عَلَيْتِهِ أَسْرِكَ عَلَيْكَ رَوْجَكَ وَأَلَقَ اللهُ وَتَحْفَى في تَغْسِكَ مَا اللهُ مُبْدِهِ وَتَحْشَى النَّاسَ وَاللهُ أَحْقُ أَنْ تَحْشَـهُ، (الأحزاب ٣٧).

والآخر : بيان معنى اللفظ ، أو الجملة ، أو الآية الذي تحتاج الأمة إلى بيانه:

وأكثر ما يكون ذلك في الآيات المجملة ، أو العامة ، أو المطلقة ، فتأتي السنّة ، فتوضح المجمل ، وتُخصّص العام ، وتقيّد المطلق ، وذلك يكون بقوله صلى الله عليه وسلم ، كما يكون بفعله وإقراره .

وقوله تعالى : ( والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهما ) المائدة/٣٨ ، مثال صالح لذلك ، فإن السارق فيه مطلقً كاليد ، فبينت السنّة القوليّة الأول

15

منهما ، وقيدته بالسارق الذي يسرق ربع دينار بقوله صلى الله عليه وسلم : ( لا قطع إلا في ربع دينار فصاعداً ) -أخرجه الشيخان -كما بينت الآخر بفعله ملى الله عليه وسلم أو فلاهم كانوا يقطعون يد فإنهم كانوا يقطعون يد السارق من عند المفصل الحديث ، وبينت السنة القولية اليد المذكورة في آية

التيمم : ( فامسحوا بوجوهكم وأيديكم ) النساء/٤٣ و المائدة /٦ بأنها الكف أيضاً بقوله صلى الله عليه وسلم : ( التيمم ضربة للوجه والكفين ) أخرجه أحمد والشيخان وغيرهم من حديث عمار بن ياسر رضي الله عنهما .

واليكم بعض الآيات الأخرى التي لا يمكن فهمها فهماً صحيحاً على مراد الله تعالى إلا من طريق السنة :

١. قوله تعالى : ( الذين آمنوا ولم يلبسوا إيمانهم بظلم أولنك لهم الأمن وهم مهتدون ) الأنعام / ٨٢ . فقد فهم أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم قوله ( بظلم ) على عمومه الذي يشمل كل ظلم ولو كان صغيراً . ولذلك استشكلوا الآية فقالوا : يا رسول الله أينا لم يلبس أيمانه بظلم ؟ فقال صلى الله عليه وسلم : ( ليس بذلك، إنما هو الشرك اظلم عظيم ) لقمان/١٣ ؟ ) أخرجه الشيخان وغيرهما .

٢. قوله تعالى : ( حرمت عليكم الميتة والدم) (المائدة (٣) ، فبينت السنة القولية أن ميتة الجراد والسمك ، والكبد والطحال من الدم حلال ، فقال صلى الله عليه وسلم ، (أحلت لنا ميتتان ودمان ، الجراد والحوت

السذي نسديس الله به أنسه لم تسات سنة محيحة واحدة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم تثاقض كتاب الله وتخالفه ألبتة.

أي : السمك بجميع أنواعه - ،
 والكبد والطحال ) - أخرجه
 البيهقي وغيره مرفوعاً وموقوفاً
 واسناد الموقوف صحيح ، وهو في
 حكم المرفوع ؛ لأنه لا يقال من
 قبال الرأي - .

حرام ) ، وقي الباب أحاديث أخرى في النهي عن ذلك ، كقوله صلى الله عليه وسلم يوم خيبر : ( إن الله ورسوله ينهيانكم عن الحمر الإنسية : فإنها رجس ) - أخرجه الشيخان - .

٤. قوله تعالى : (قل من حرم زينة الله التي أخرج لعباده والطيبات من الرزق) الأعراف/٣٢ . فبينت السنة أيضاً أن من الزينة ما هو محرم ، فقد ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه خرج يوماً على أصحابه وفي إحدى يديه حرير ، وفي الأخرى ذهب ، فقال : (هذان حرام على ذكور أمتي ، حلَّ لإنائهم) - أخرجه الحاكم وصححه - .

إلى غير ذلك من الأمثلة الكثيرة العروفة لدى أهل العلم بالحديث والفقه .

ومما تقدم يتبين لنا أهمية السنّة في التشريع الإسلامي . فإننا إذا أعدنا النظر في الأمثلة المذكورة - فضلا عن غيرها مما لم نذكر - نتيقن أنه لا سبيل إلى فهم القرآن الكريم فهماً صحيحا إلا مقروناً بالسنّة" .

والحمد لله رب العالمين

والله من وراء القصد

جمادي الأولى 3331 هـ - العدد ١١٧ - السنبة الثانية والخمسون

16

الْحَمَدُ للّه رَبُ الْعَالَيْنِ، وَالصَّلاَة وَالسَّلام على نَبِينَا مُحَمَّد الأسوة الْحَسَنَة وعلى آله وصحبه أجمعين. وبعدُ، فقد ذكر العلماء فضائل كثيرة لصلاة الفجر نُوجزها في الأمور التالية.

على صلاة المجر

SI JB/LmO

(1) أقسم الله تعالى بالفجر، قال الله تعالى: (وَأَلْمَحْ أَوَ وَإِلَى عَبْر وَأَلْتَفَعْ وَأَلْرَزُ أَلْمَحْ وَأَلْتَلَى إِنَّا سَمَر وَأَلْتَفَعْ وَأَلْرَزُ أَنْ وَأَلْتَلَى إِنَّا لَمَحْرِ: (٥)؛ أقسم الله تعالى بالفجر، وهذا العالية عند الله تعالى. العالية عند الله تعالى. فَذَا قسم أَقْسَم رَبُّنَا جَلُ ثَنَاؤُهُ وَالْفَجْرِ، وَهُوَ فَجُر الصَّبْح. عباس، قوله: (وَالْفَجْر) يعني: صلاة الفجر. (تفسير الطبري ج٧٢ مالاة الفجر. (تفسير الطبري ج٧٢).

-

(٢) صلاة الفجر تشهدها اللائكة: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنْ النَّبِي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّم قَالَ: تَجْتَمعُ مَلَاتكَة اللَّيْلُ وَمَلَائكَة النَّهَارِ فِ صَلَاة المُفَجَر. قَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ اقَرَانَ الْفَجَر كَانَ (وَقُرْآنَ الْفَجَر إِنْ قُرْآنَ الْفَجَر كَانَ مَشْهُودًا) (مسلم حديث: ٦٤٩).

الشيخ/صلاح ف

128/151

(٢) الحافظة على صلاة الفجر سبيل العنة: عَنْ أَبِي مُوسَى الأَشْعَرِي، رَضِيَ اللَّه عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ: مَنْ صَلَّى الْبَرْدَيْنِ دَخَلَ الْجَنَة. (البحاري حديث٥٧٤، ومسلم حديث٦٣٥).

و(البردان): صلاة الفجر والعصر.

قال الخطّابي (رحمه الله)؛ سُميتا بَردين لأنهما تُصليان في بَردى النهار، وهما طرفاه حين يطيب الهواء وتذهب سَـوُرة الحر. (فتح الباري لابن حجر العسقلاني ج٢ص٢٤).

# (٤) المعافظة على صلاة الفجر

# جماعة في الساجد أمان للمسلم من عدّاب النزر .

عَنْ عُمَارَةَ بَنِ رُؤَيْبَةَ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: (لَنْ يَلِجَ (يدخل) النَّارَ أَحَدٌ صَلَّى قَبْلُ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلُ غُرُوبِهَا): يَعْنِي: الْفَجْرَ وَالْعَصْرَ. (مسلم حديث: ٦٣٤).

# ۵) الله تعالى يباهي بالمحافظين على صلاة الفجر اللالكة:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: يَتَعَاقَبُونَ فَيكُمْ مَلَائِكَةُ بِاللَّيْلِ وَمَلَائِكَةُ بِالنَّهَارِوَيجْتَمَعُونَ فِيكُمْ مَلَائِكَةُ بِالنَّهَارِوَيجْتَمَعُونَ فَعَلَمُ ثم يعُرُجُ الَّذِينَ بَاتُوا فَيكُمْ فَيَسَأَلُهُمْ. وَهُوَ أَعْلَمُ بِهِمْ: كَيْفَ تَرَكْتُمْ عَبَادِي؟ فَيقُولُونَ: تَرَكُنَاهُمْ وَهُمْ يُصَلُونَ، وَأَتَيْنَاهُمْ وَهُمْ يُصَلُونَ. (البِخارِي حديث٥٥٥. ومسلم حديثًا).

قال ابنُ حجر العسقلاني (رحمه الله) . هذا الحديث: إشارة إلى عظم هاتين الصلاتين لكونهما تجتمع فيهما الطائفتان وفي غيرهما طائفة واحدة واشارة إلى شرف الوقتين المذكورين، وقد ورد أن الرزق يُقسَّمُ بعد صلاة الصبح وأن الأعمال تُرفع آخر النهار، فمن كان حينند في طاعة بورك في رزقه وفي عمله. (فتح الباري لابن حجر العسقلاني ج ٢ص2).

# (٦) الجلوس من بعد صلاة الفجر

# حتى الشروق يعدل ثواب حجة وعمرة ا

روى الترمدي عن أنس بن مالك قال: قال رسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: مَنْ صلّى الْفداة في جماعة ثم قعد يذكر الله حتى تطلع الشّمسُ ثم صلى ركعتين كانت له كأجر حجة وعمرة تامة تامة تامة. (حديث صحيح) (صحيح الترمذي للألباني حديث ٤٨٠).

# (٧) صلاة القجر حصن للمسلم من كل شيو:

عَنْ جُنُدَب بُن عَبْد اللَّه قَالَ: قَالَ رَسُولَ اللَّه صَلَى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم: مَنْ صَلَّى صَلاَةَ الصَّبْحِ فَهُوَ فِي أَنَّهُ مَنْ يَطْلَبُهُ مِنْ ذِمَتِهِ بِشَيْءٍ يُدْرِكُهُ ثُمَ يَكُبُهُ عَلَى

وجُهه في نار جهنم. (مسلم حديث:٦٥٧). (ذمة الله): حفظه ورعايته.

### (A) المحافظة على سلاة الفجر جماعة

# لل الساجد براءة للمسلم من يعض صفات المنافقين : ...

عنُ أبي هُريُرة قال، قال رسُولُ الله صلّى الله عليه وسلّم، إنَ أَثقل صلاة على الْمَنافقين صلاة العشاء وصلاة الفجر، ولَوْ يعلمُون ما فيهما لاتوهما ولو حبوا، ولقد هممت أن آمر بالصلاة فتقام ثم آمر رجلاً فيصلي بالنّاس، ثمّ أنطلق معي برجال معهم حرم من حطب إلى قوم لا يشهدون الصلاة فأحرق عليهم بيوتهم بالنّار. (مسلم حديث:٦٥١).

(٩) ملاة الفجر تعمل للمسلم نصيبا من قياء الليل: عَنْ عُثْمَانَ بَن عَقَانَ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهُ صَلَى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم يَقُولُ: مَنْ صَلَّى الْعَشَاءَ فَيْ جَمَاعَة هَكَأَنَّما قَامَ نَصْفَ اللَّيْل. وَمَنْ صَلَى الصُبْح في جَماعة فكانَما صَلَى اللَّيْل كُلُهُ. (مسلم حديث:٦٥٦).

(١٠) الحافظة على صلاة الفعر من أساب سعة الأرزاق: عن صخر الفامدي أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: اللهم بارك لأمتي في بكورها قال: وكان (النبي صلى الله عليه وسلم) إذا بعث سرية أو جيشا بعثهم أول النهار وكان صخر رجلا تاجرا وكان إذا بعث تجارة بعثهم أول النهار فأشرى وكثر ماله. (صحيح الترمذي للألباني جديث ٩٦٨). كان يقول إذا صلى الضبح حين يُسلم، اللهم إني أسائلك علما نافعا، ورزقا طيبا، وعملاً منتقبلاً. (صحيح ابن ماجه للألباني حديث ٧٥٣).

(١١) سنة القجر خير من الدنيا وما فيها:

عَنْ عَائشَة عَنْ النّبِي صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ: رَكْعَتَا الْفَجْرِ خَيْرُ مِنُ الدُّنْيَا وَمَا فِيهَا. (مسلم حديث:٧٢٥)، المقصود بالركعتين في هذا الحديث الشريف هما ركعتي سُنَّة الفجر. (سبل السلام للصنعاني ج١ ص٣٣٥).

# (١٢) الاستيقاظ لصلاة الفجر - بجعلك تدرك وقت دعاء مستجاب: ,,

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنْ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: يَنْزَلُ اللَّهِ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا كُلُ لَيُلَهَ السنة الثانية

ellen

まい

18

حين يمضي ثُلُثُ الليل الأوَّلُ هَيقُولُ؛ أَنَا المَلكُ أَنَا المَلكَ مَنْ ذَا الَّذِي يَدْعُونِي فَاسْتَجِيب لَهُ، مَنْ ذَا الَّذِي يَسْأَلَني فَأَعْطَيهُ، مَنْ ذَا الَّذِي يَسْتَغْفَرُني فَأَغْفَر لَهُ فَلاَ يَزَالُ كَذَلكَ حَتَى يُضِيءَ الْفَجُرُ. (مسلم حديث:٧٥٨).

(١٢) صلاة القجر من أساب النصر على الإعداء: عن صخر المقامدي أن النبي صلى الله عليه وسلم قال اللهم بارك لأمتي في بكورها. قال: وكان (النبي صلى الله عليه وسلم) إذا بعث سرية أو جيشا بعثهم أول النهار. (صحيح الترمذي للألباني حديث ٩٦٨).

ومعلوم أن النهار يبدأ من الفجر، فإذا أدى الجنود صلاة الفجر جماعة ودعواً الله بالنصر على أعدائهم، استجاب الله دعاءهم.

(11) صرة النجر نضىء وجود الإمن يوم القيامة ( عَنْ بُريْدة عَنْ النَّبِي صلى الله عليه وسلَّم قَالَ: بَشُرْ الْسَّائِينَ فَيْ الظَّلَم إلى السَّاجِد بِالنَّور التَّامُ يَوْمَ الْقَيَامَة. (صحيح أبي داود للألباني حديث ٥٢٥).

# (10) المعافظة على صلاة الفجر

# من أسباب رؤية الله تعالى يوم القيامة:

عَنْ جَرِير بَن عَبْد اللَّه قَالَ: كَنَا عَنْدَ النَّبِيَ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ فَنَظَرَ إلَى الَّقَمَر لَيُلَةً يَعْنِي الْبَدْر فَقَالَ: إِنَّكُمْ سَتَرُوْنَ رَبِّكُمْ كَمَا تَرَوْنَ هَذَا الْقَمَر لا تَضَامُونَ فِي رُؤْيِتَه فَإِنْ اسْتَطَعْتُمُ أَنْ لا تَغْلَبُوا عَلَى صَلَّاة قَبْل طُلُوعِ الشَّمْس وَقَبْل غُرُوبِهَا فَافْعَلُوا. ثُمَ قَرَاً (وَسَبُحَ بِحَمْد رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْس وَقَبْل الْغُرُوبِ) (طَهُ ١٣٠١) (الْبِحَارِي حَدِيثَ ٥٥٤، ومسلم حديث ٢٣٣).

# وسائل المعافظة على صلاة القجر

ذكر بعض أهل العلم وسائل يمكن أن تساعد المسلم على المحافظة على صلاة الفجر جماعة في المساجد، يمكن أن نوجزها فيما يلي:

#### (1) إخلاص الثية لله تعالى وحده:

يجب على المسلم أن يعزم النية بقلبه على الاستيقاظ لصلاة الفجر ابتغاء وجه الله

تعالى وحدد، وليس طلباً لمدح الناس. قال الله تعالى: (وما أمرُوا إلا ليعُبُدُوا الله مُخلصين لَهُ الدين حُنفاء ويُقيمُوا الصَّلاة وَيُوْتُوا الرُّكَاة وَذَلكُ دِينُ الْقَيْمَةَ) (البينة: ٥).

عن عُمَرَ بْن الْحُطَّاب رَضِيَ اللَّه عَنْهُ قَالَ: سَمَعْتُ رَسُـولَ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم يقُولُ: إِنَّهَا الْأَعْمَالُ بِالنَّيَّاتَ وَإِنَّمَا لَكُلُ امْرِئِ مَا نُوى. (البخاري حديث: ١).

#### (٢) الايتعاد عنَّ السهر والتيكير بالنوم؛

ينبغي لمن يريد أن يحافظ على صلاة الفجر أن يتجنب السهر بعد صلاة العشاء، إلا لأمر فيه مصلحة. كدراسة العلوم الشرعية أو الدنيوية. التي تعود بالنفع على المسلم، أو أمور دنيوية مباحة. كالحديث مع أفراد أسرته. أو السمر مع الضيوف، أو ما شابه ذلك.

عَنْ أَبِي بَرْزَةَ الأَسْلَمِيُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم كَانَ يَكُرُهُ النَّوْمَ قَبْلَ الْعَشَاء وَالْحِدِيثَ بَعْدها. (البخاري حديث:٥٦٨): قَالَ آبِنُ حجر العسقلاني (رحمهُ اللَّه): وَقَتْهَا مُطْلَقاً أَوْ عَن الْوَقْتَ الْمُخْتَارِ وَالسَّمَرُ وَقَتْهَا الْحُتَارِ أَوْ عَن الْوَقْتَ اللَّخْتَارِ وَالسَّمَرُ وَقَتْهَا الْحُتَارِ أَوْ عَن قَيَامَ اللَيْلَ وَكَانَ عُمرُ بَنْ الْحُطَّابِ يَضُرِبُ النَّاسَ عَلَى ذَلِكَ وَيَقُولُ أَسَمَرًا أَوَّلَ اللَيْلَ وَنَوْمَا. آخَرَهُ (هَتَجِ الباري لابن حجر العسقلاني ج٢ص٨٧)

# (٣) استخدام وسائل الثنية الحديثة التي تساعد على الاستيقاط،

إذا كنا نحرص على الذهاب إلى العمل في الوقت المحدد، خشية العتاب أو التعرض للعقوبة من المسئول عن العمل، ونأخذ بكل الوسائل التي تجعلنا نذهب إلى العمل مبكرين، إن الاستيقاظ لحضور صلاة الفجر جماعة في المساجد، أحق من حرصنا على العمل. يستطيع المسلم أن يستخدم المنبه، أو هاتفه المحمول. أو أي وسيلة أخرى لمساعدته على الاستيقاظ لصلاة الفجر.

19

# (٤) الاستعانة بيعض أهل الغير على الاستيقاظ لصلاة الفجر.

ينبغي على المسلم أن يوصي أهل بيته، أو من يسكن بجواره، أو أحد من أصدقائه الصالحين، بإيقاظه لصلاة الفجر. وهذا من باب التعاون على الخير. قبال الله تعالى: (رمارة أو أم والنوى ولا مارة على لائم والمدور والقوالية أن أم منبذ ألماب ) (المائدة: ٢)، وقال سبحانه: (رأسم وميلوا أسبحت وتواصوا بألم وتواصوا والمدر) (العصر: ٣١).

#### (٥) نضح قليل من الماء برفق في وجه الثائم:

إذا كان المسلم ثقيل النوم، نضحنا برفق في وجهه قليلاً من الماء، مع مراعاة ألا يترتب على ذلك منكر. وهذه طريقة فعالة لطرد النوم، وقد أرشدنا إليها نبينا محمد صلى الله عليه وسلم في شنته المباركة؛ فعن أبي هُريرة قال؛ قَالَ رَسُولُ اللَّه صلَّى اللَّه عَلَيَه وَسلَّم، رَحمَ اللَّه رَجُلاً قَامَ مَنْ اللَّيل فَصلَّى، وَأَيقْظَ أَمْرَأَتُهُ فَصلَتْ، فَإِنْ أَبَتْ نَضَحَ في وَجْهها المَّاء. رَحمَ اللَّه المُراَةُ قَامتَ مَنْ اللَيل فَصلَّى، وَأَيقَظَتْ زَوْجها، فَإِنْ أَبِى نَضَحَتْ فِوَجْهه المَّاء. (صحيح أبي داود للألباني حديث: ١٢٨٧).

قال شمس الحق العظيم أبادي (رحمه الله): قوله صلى الله عليه وسلم (نصّح) أي رش (في وجهها الماء) والمراد التلطف معها والسعي في قيامها لطاعة ربها مهما أمكن. قال تعالى: (ومَرَوُا عَلَى أَلَمُ وَالْفَوْنَ ) (المائدة: ٢) (عون المعبود شرح سنن أبي داود ج٢ص ٢٢٨).

جمادى

الأولى

3331 & - ILALL VIT

- mit

الثانية

والخمسون

20

(٦) ذكر الله تعالى عقب الاستيقاظ مباشرة: ينبغي على المسلم أن يذكر الله تعالى و يقول دعاء الاستيقاظ الثابت عن نبينا محمد صلى الله عليه وسلم، فإن هذا من أفضل وسائل

التغلب على النوم. عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنْ رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وِسَلَّمَ قَالَ: يَعْقَدُ الْشَيْطَانُ عَلَى قَافِية رَأْسُ أَحَدَكُمُ إِذَا هُوَ نَامَ ثَلاَثَ عُقَد يَضُرِبُ كُلُّ عُقَدَة عَلَيْكَ لَيْلُ طَوِيلُ قَارَقُدُ فَإِنْ اسْتَيْقَظَ فَذَكَرَ اللَّهُ انْحَلَتْ عُقَدَةٌ فَإِنْ تَوَضَّا انْحَلَّتُ

عُقُدةٌ فَإِنْ صلَّى انْحَلَّتْ عُقْدَةٌ فَأَصْبِح نَشَيطًا طَيْبَ النَّفْسِ وَالاً أَصْبَح خَبِيتَ النَّفْسِ كَسُلاَن. (البخاري حَديتَ١١٤٢، ومسلم حديثَ٧٧٦). (٧) عدم الإكثار من تناول الطعام قبل النوم:

كثرة تناول الطعام قبل النوم من أسباب النوم الثقيل، ولذا ينبغي على المسلم أن يقتصد عند تناول طعامه قبل النوم، فتستريح معدته، ويسهل عليه الاستيقاظ لصلاة الفجر جماعة في المسجد وأرشدنا نبينا صلى الله عليه وسلم إلى ذلك في سُنته المباركة.

روى الترمذي عن المقدام بن معدي كرب قال: سمعتُ رسُول الله صلى الله عليه وسلم يقول: ما ملا آدمي وعاء شرًا من بطن بحسب ابن آدم أُكُلاتٌ يُقمن صلبه، فإن كان لا محالة فَتُلُثُ لطعامه، وتُلُتُ لشرابه، وتُلتُ لتفسه. (صحيح الترمذي للألباني حديث ١٩٣٩).

# (A) اجتناب الماصي والحرص على الطاعات، وتجديد التوية:

الحرص على طاعة الله تعالى من أهم الأسباب التي تساعد المسلم على المحافظة على صلاة الفجر. إن العبد قد يحرمه الله تعالى من التوهيق إلى الطاعة بسبب ذنوبه، من غير توبة نصوح.

قال رجل للحسن البصري: يا أبا سعيد: إني أبيت معافى (في صحة جيدة) وأحب قيام الليل وأعد طهوري فما بالي لا أقوم؟ فقال الحسن: ذنوبك قيدتك. (إحياء علوم الدين للغزالى ج1ص ٣٥٦)

قـال أبـو سليمان الـداراني (رحمه الله)؛ لا تفوت أحداً صلاة الجماعة إلا بذنب. (إحياء علوم الدين للغزالي ج١ص ٣٥٦)

(٩) العرص على الوضوء وقراءة أذكار الثوم الثابتة عن تبيئا معمد صلى الله عليه وسلم . (١٠) تذكُر ثواب صلاة الفجر وأن ذلك يُثقل ميزان حسنات المؤمن يوم القيامة .

وَآجَرُ دَعُوانَا أَنِ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبُّ الْعَالَيْنَ. وَصَلَّى اللَّهُ وَسَـلَّمَ عَلَى نَبِيْنَا مُحَمَّد، وَعَلَى آلِهِ، وَأَصْحَابِهِ، وَالتَّابِعِيْنَ لَهُمُ بِإِحْسَانِ إِلَى يَوْمِ الدِينِ.

الحمد لله رب العالمين، وأشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله صلى الله عليه وسلم. أما بعدُ، هما زلنا في غزوة بدر، وقد ذكرنا قبلُ "أن جبريل جاء إلى النبي صلى الله عليه وسلم، فقال، "ما تعدون أهل بدر فيكم؟ قال، من أفضل المسلمين-أو كلمة نحوها-، قال، وكذلك من شهد بدرًا من الملائكة". (البخاري، ٣٩٩٢).

BLAS

أهل ي

وهذا ما حدا بنا إلى الحديث في فضل مَن شهد بدرًا. إن الصحابة الذين شهدوا موقعة بدر مع رسول الله صلى الله عليه وسلم هم الذين اختارهم الله واصطفاهم؛ فجعل لهم ميزة تميزوا بها على غيرهم من عباد الله؛ إذ إن معركة بدر تعتبر من أعظم المعارك التي انتصر فيها الإسلام على الكفر وأهله. وبسببها انتشر ضوء الإسلام في أنحاء الجزيرة العربية، ثم إلى خارجها، وبسببها أضيأت الطريق أمام الدعاة إلى الله؛ لتحقيق العبودية لله . تعالى ، ونبذ جميع المعبودات التي تعبد من دون الله نتيجة اتباع الهوى، والتقليد الأعمى، وكل من شارك من الصحابة في وقعة بدر كانت له المكانة اللائقة بالثناء الحسن في الدنيا، والفوز بالجنة، والنجاة من النار في الأخرة؛ فأهل بدر هم النجوم التى أضاءت تاريخ الإسلام حتى أصبح يقال لأحدهم: فلان بدري، وشهد بدرًا، وكفى بهذه المنقبة شرهًا، وتعظيمًا لهم في هذه الدنيا إلى

13

أن يرث الله الأرض ومن عليها، وكفى بذلك أجرا وإحسائًا عند رب العالمين في الحياة الأخرة وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء.

د/ سيد عبد العال

وأما عددهم؛ فكما سبق ثلاثمائة وبضعة عشر رجلاً. (تاريخ الطبري: ٢٢٢/٤). وعن عمر رضي الله عنه أنهم كانوا ثلاثمائة وتسعة عشر رجلا " (مسلم: ١٧٦٣).

والحديث مُفسّر للبضع المذكور في الأحاديث الأحاديث الأخرى.

قال أبو الحسن الأشعري رحمه الله: "وأجمعوا: على أن خير الصحابة أهل بدر، وخير أهل بدر العشرة، وخير العشرة الأئمة الأربعة أبو بكر، ثم عمر، ثم عثمان، ثم علي رضوان الله عليهم" رسالة إلى أهل الثغر (۲۹۹).

#### وأما فضائلهم فمنها ما يلى:

- شهد الله لهم بإخلاص نياتهم في الجهاد في سبيل الله، ومن أجل ذلك أكرمهم بالنصر •

### Upload by: altawhedmag.com

21

والتمكين.. قبال تعالى: "فَدْ حَانَ لَكُمْ عَانَةً فِي يَشَيْنِ الْعَنْمَاً بِنَةً نُتَتِلُ فِي حَسِ اللهِ وَلَشَهْ كَافِرَةً بِنَوْتَهُم مِنْتَتِهِمْ رَأْتَ الْمَتَنِ وَأَمَّهُ كُوْتُ مَعْيِهِ. مَن يَنَكُهُ إِنَ فِي دَفِكَ لَهَ يَنْ لِأَفْلِ الْأَبْسَدِ" (آل عمران: ١٣).

وفيها ثناء من الله تعالى على أهل بدر بخلوص نياتهم في الجهاد يـوم بـدر .وأنهم ما قاتلوا يومذاك حمية، ولا شجاعة، ولا لترى أماكنهم، وإنما قاتلوا؛ لتكون كلمة الله هي العليا، وكلمة الذين كفروا السفلى؛ فأيدهم الله بنصره وأكرم بها من منقبة، وأكرم به من موقف عظيم يذكرون به في الدنيا والآخـرة. عقيدة أهل السنة في الصحابة (١٢٦/١).

- شهد الله لهم بحقيقة الإيمان في قوله تعالى: "هُوَ الَّذِي أَيَّدَكَ بِنُصَرِهِ وَبِالْمُؤْمِنِينَ"

قال مقاتل: قوال بنصره وبالمؤمنين من الأنصار يوم بدر. زاد المسير ٣٧٦/٣.

وفيها إخبار من المولى جل وعالا بحقيقة إيمانهم... قال تعالى: "رَلِّنَا الْتُؤْمِرُي مِنْهُ بَلَاً: كُكُ " (الأنفال: ١٧).

فالمقصود بالمؤمنين في هذه الأية هم الذين شهدوا بدراً مع رسول الله صلى الله عليه وسلم وقاتلوا معه أعداء دينه من كفار قريش؛ فلقد شهد الله لهم في هذه الآية بأنهم مؤمنون وأكرم بها من شهادة صادرة عمن يعلم السر وأخفى. - قال تعالى: "إذُ تَقُولُ لِلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّنْ يَكْفِيكُمُ أَنْ بمذكم ريكم بثلاثة آلاف من الملائكة مترلين". وقال تعالى: "إِذْ يُوحِي رَبِّكَ إِلَى الْمَلائِكَة أَنِّي مَعَكُمُ فَتُبْتُوا الَّذِينَ آمَنُوا ... " الآية؛ فقوله تعالى: "إذ تَقُولُ للْمُؤْمنينَ"، وقوله: "فَتُبْتُوا الدينَ آمَنُوا" شهادة قاطعة يقينية على إثبات إيمان أهل بدر رضى الله عنهم وكفى بهذه الشهادة شرفا ورفعة لأولئك البدريين الأطهار إذ هى شهادة صادرة من رب السموات والأرض وما بينهما الذي يعلم الأمور على حقائقها وما هي عليه. عقيدة أهل السنة في الصحابة .(11./1)

جمادى

12620

3331 & - Italie VIT

- Hunis

الثانية والخمسون

22

-الشهادة لهم بالجنة وأن معصومون من الموت على الشرك والنفاق، وأن ما وقع منهم من معصية دون ذلك فإنها تقع مغفورة ببركة

شهود بدر؛ وبيان ذلك في حديث على بن أبي طالب رضي الله عنه: قال: "بعثني رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأبا مرثد، والزبير، -وكلنا فارس-؛ قال: "انطلقوا حتى تأتوا روضة خاخ !-وهو موضع بين مكة والمدينة بقرب المدينة-فإن بها امرأة من المشركين معها كتاب من حاطب ابن أبي بلتعة إلى المشركين" فأدركناها تسير على بعير ثها حيث قال رسول الله صلى الله عليه وسلم فقلنا: الكتاب فقالت: ما معى كتاب، وأنخناها، فالتمسنا فلم نر كتابًا؛ فقلنا؛ ما كذب رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ لتخرجن الكتاب، أو لنُجردنك؛ فلما رأت الجد أهوت إلى حاجزتها، وهي محتجزة بكساء . فأخرجته، فانطلقنا بها إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال عمر: يا رسول الله قد خان الله ورسوله والمؤمنين؛ فدعني فلأضرب عنقه. فقال النبي صلى الله عليه وسلم: "ما حملك"؟ قال حاطب: والله ما بي أن لا أكون مؤمنًا بالله ورسوله صلى الله عليه وسلم أردت أن تكون لى عند القوم يد يدفع الله بها عن أهلى ومالى وليس أحد من أصحابك إلا له هناك من عشيرته من يدفع الله به عن أهله وماله فقال النبي صلى الله عليه وسلم: "صدق ولا تقولوا له إلا خيرا" ( فقال عمر: إنه قد خان الله ورسوله والمؤمنين؛ فدعنى فلأضرب عنقه! فقال: "لعل الله اطلع على أهل بدر فقال: اعملوا ما شئتم؛ فقد وجبت لكم الجنة، أو فقد غفرت لكم". فدمعت عينا عمر رضي الله عنه وقال: الله ورسوله أعلم. الدخارى (٣٩٨٣).

فما أعظم هذا التكريم لتلك الفنة المؤمنة من البدريين، وما أعظم هضلها عند المولى. سبحانه وتعالى . وقد اتفقوا على أن البشارة المذكورة فيما يتعلق بأحكام الآخرة، لا بأحكام الدنيا من إقامة الحدود وغيرها. الفتح (٣٠٥/٧).

وقد أشكل على كثير من النَّاس مَعْنَاهُ هَان طَاهره إِيَاحَة كل الأَعْمَال لَهُم وتخييرهم فِيمًا شاءوا مِنْهَا وَدَلِكَ مُمْتَنع.

وأجيب بأجوبة أحسنها ما ذكره ابن القيم حيث قال: الذي نظن في ذلك-والله أعلم- أن هَدًا خطاب لقوم قد علم الله سُبُحائهُ أنهم

لأ يفارقون دينهم بل يموتون على الأسلام وَأَنَّهُمْ قد يقارفون بعض مَا يقارفه غيرهم من الذُنُوب، وَلَكَن لا يتركهم سُبْحَانَهُ مصرَين عَلَيْهَا بل يوفَقهم لتوبة نصوح واستغفار وحسنات تمحو أثر ذلك ويكون تخصيصهم بهذا دون غيرهم؛ لأنَّهُ قد تحقق ذلك فيهم وَأَنَّهُمْ مَغْفُور لَهُم وَلا يمنَع ذلك كون الغَفرة حصلت بآسباب تقوم بهم كما لا يقتضي فلو كانت قد حصلت بدون الاستمرار على فلو كانت قد حصلت بدون الاستمرار على صلاة، وَلا صيام، وَلا حج، وَلا زكاة، وَلا جهاد، وَهَذَا محالٌ؛ وَمِن أوجب الوَاجِبَات التُوبَة بعد الذُنب؛ فضمان المَغْفرة لا يوجب تعطيل

وقال ابن تيمية: فدل ذلك على أن الحسنة العظيمة يغفر الله بها السيئة العظيمة. الفتاوى الكبرى (٤٥٢/٣).

وقال ابن القيم؛ فيه أن الكبيرة العظيمة مما دون الشرك قد تكفر بالحسنة الكبيرة الماحية، كما وقع الجس -التجسس- من حاطب مكفرًا بشهوده بدرا؛ فإن ما اشتملت عليه هذه الحسنة العظيمة من المصلحة وتضمنته من محبة الله لها ورضاه بها، وفرحه بها، ومناهاته للملائكة بفاعلها، أعظم مما اشتملت عليه سيئة الجس من المفسدة، وتضمنته من بغض الله لها. فغلب الأقوى على الأضعف؛ فأزاله، وأبطل مقتضاه، وهذه حكمة الله في الصحة والمرض الناشئين من الحسنات والسيئات، الموجبين لصحة القلب ومرضه، وهي نظير حكمته تعالى في الصحة والمرض اللاحقين للبدن، فإن الأقوى منهما يقهر المغلوب ويصير الحكم له، حتى يذهب أثر الأضعف، فهذه حكمته في خلقه وقضائه وتلك حكمته في شرعه وأمره.... ثم قال؛ وبالجملة فقوة الإحسان ومرض العصيان متصاولان ومتحاريان، ولهذا المرض مع هذه القوة حالة تزايد، وترام إلى الهلاك، وحالة انحطاط وتناقص، وهي خير حالات المريض، وحالة وقوف وتقابل إلى أن يقهر أحدهما الآخر، وإذا دخل وقت

البُحران وهو ساعة المناجزة؛ فحظ القلب أحد الخطتين، إما السلامة، وإما العطب، وهذا البحران يكون وقت فعل الموجبات التي توجب رضى الرب تعالى ومغفرته، أو توجب سخطه وعقوبته، وفي الدعاء النبوي: "أسألك موجبات رحمتك"...

فتأمل قوة إيمان حاطب التي حملته على شهود بدر، وبذله نفسه مع رسول الله- صلى الله عليه وسلم- وإيثاره الله ورسوله على قومه وعشيرته، وقرابته، وهم بين ظهراني العدو، وفي بلدهم، ولم يثن ذلك عنان عزمه، ولا فل من حد إيمانه، ومواجهته للقتال لمن هم أهله وعشيرته، وأقاربه عندهم، فلما جاء مرض الحس برزت اليه هذه القوة، وكان البحران صالحا؛ فاندفع المرض، وقام المريض كأن لم يكن به قلبة، ولما رأى الطبيب قوة إيمانه قد استعلت على مرض جسه وقهرته، قال لمن أراد فصده: لا يحتاج هذا العارض إلى فصاد، "وما يدريك لعل الله اطلع على أهل بدر، فقال: اعملوا ما شئتم؛ فقد غفرت لكم" وعكس هذا ذو الخويصرة التميمي وأضرابه من الخوارج الذين بلغ اجتهادهم في الصلاة والصيام والقراءة إلى حد يحقر أحد الصحابة عمله معه كيف قال فيهم: " "لنن أدركتهم لأقتلنهم قتل عاد" فلم ينتفعوا بتلك الأعمال العظيمة مع تلك المواد الفاسدة المهلكة واستحالت فاسدة... فالمعول على السرائر، والمقاصد، والنيات، والهمم، فهى الأكسير الذي يقلب نحاس الأعمال ذهبا، أو يردها خبثًا، وبالله التوفيق.

ومن له لُبَ وعقل يعلم قدر هذه المسألة وشدة حاجته إليها وانتفاعه بها، ويطلع منها على باب عظيم من أبواب معرفة الله سبحانه وحكمته في خلقه وأمره وثوابه وعقابه وأحكام الوازنة، وإيصال اللذة والألم إلى الروح والبدن في المعاش والمعاد، وتفاوت المراتب في ذلك بأسباب مقتضية بالغة ممن هو قائم على كل نفس بما كسبت. زاد المعاد (٣٧٣/٣). وللحديث بقية إن شاء الله تعالى، وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحده أجمعين.

23

# حكمة الكراة لتروجها بين الحكم الثقيب والطرح العلماني

(والمرأة راعية في بيت زوجها)

د . محمد عبد العزيز

المُمَدُ يلام الذي لله ماني الشكون وماني الأرض وله المُمَدُ في الآخِرةُ وهُوَ المَكِرُ الْخَبِرُ ،
(سباد ۱)، وصلى الله وسلم على خاتم الأنبياء، وإمام المرسلين، وبعد:

#### يين يدي المقال :

3

حمادي الأولى 331 ه.

- 11abe VIT - 11mil

いういろ

والخمسوز

24

فهذا هو المقال الثالث والأخير في هذا الموضوع: خدمة المرأة زوجها، وهذه المسألة فرع عن الحقوق الزوجية التي شرعها الله للزوجين، وقد سبق أنها تنقسم إلى ثلاثة أقسام: القسم الأول: حقوق مشتركة بين الزوجين. القسم الثالث: حقوق للزوجة على زوجها. القسم الثالث: حقوق للزوجة على زوجها. ومن أدلة هذه الحقوق في الجملة: قوله تعالى: (وَهُنَ مِثْلُ ٱلَّذِي عَلَيْنَ بِالْمُعْنِ.

وحديث عمرو بن الأحوص أنه شهد حجة الوداع مع رسول الله صلى الله عليه وسلم فحمد الله وأثنى عليه وذكر ووعظ؛ فذكر في الحديث قصة فقال: ... ألا إن لكم على نسائكم حقًّا ولنسائكم عليكم حقًّا، (أخرجه الترمذي (٣٠٨٧) وقال: حسن صحيح. والنسائي في الكبرى (٤١٠٠)، وابن ماجه (٣٠٥٥).

والحقوق الزوجية إنما شرعت لحفظ السكن والمودة والرحمة، وصيانة الأسمرة، ورفع الشقاق والتخاصم بين الزوجين، ولم تُشرَع

لإيقاع التنازع والتناحر والندية التي تؤدي لتفكيك الأسرة وتنتهي بها إلى الطلاق. وتشتيت الأولاد. ونظرة واحدة إلى تقرير الجهاز المركزي للتعبئة العامة والإحصاء تبين لك حجم هذه المشكلة. وسأنقل لك تقرير العام الماضي ٢٠٢١م لعدد حالات الزواج، وعدد حالات الطلاق الموثق لتعرف حجم المشكلة:

بلغت عدد عقود الزواج الموثق: ٨٨٠،٠٤١ عقدًا، وبلغت عدد عقود الطلاق الموثقة: ٢٥٤،٧٧٧ عقدًا، وبلغت عدد حالات الخلع: ٩.١٩٧ حالة خلع.

النسبة المنوية لعدد عقود الطلاق إلى عقود الزواج: ٢٨,٩٣.

أي: أن كل ١٠٠ عقد زواج يقابلها تقريبًا: ٢٨ إلى ٢٩ عقد طلاق، وهذه نسبة مئوية مرتفعة للغاية.

وأنا أعزو هذا لثلاثة أسباب مترابطة:

الأول: النشاط الملحوظ للكثير من الجمعيات النسوية والتيارات التي تتبعها في وسائل الإعلام في البرامج، والأعمال الدرامية، والأدبيات التي تبث عبر وسائل الإعلام المختلفة.

الثاني: تنازل الأسر عن تربية الأبناء وتوعيتهم بالحياة الزوجية، وما يترتب عليها من تحمل للمسؤوليات.

الشالث: التناقص الملحوظ في البرامج الدعوية التي تعنى بالأسرة، على أن البرامج الدعوية التي تُعنَى بذلك على قلتها إن لم نقل ندرتها لا تتعدى المساجد. فينبغي للأسرة والدعاة والمصلحين والموجهين والمربين التنبُّه لهذا الأمر الذي أصبح ظاهرة، ومحاولة إيجاد سبل الوقاية والعلاج في طريقين متوازيين.

والباحث لا يريد أن يسطح هذه المشكلة. أو أن يلتف حولها، ولا يريد أيضًا أن يحيد عن موضوع المقال: خدمة المرأة زوجها، لكن لم تعد هذه المسألة مجرد خلاف فقهي وقع بين الفقهاء بقدر ما أصبح تكأة ينطلق منها من يريد تفكيك الأسر وايجاد التنازع

والشقاق والندية فيها فلينتبه لذلك. أولاً، معنى وجوب خدمة المرأة زوجها:

أن عليها وجوبًا الخدمة الباطنة في البيت من التنظيف والفرش، واعداد الطعام، وغسل الثياب، ورعاية الولد، في مقابل وجوب نفقة الرجل على الزوجة في المأكل والمشرب، والملبس والسكني.

مانيا، معنى عدم الوجوب عند القائلين به يتعدى ترك خدمة الزوج فإنه يعني عندهم، أنه يجب على الزوج ترفيه المرأة، وقيامه بخدمتها، وكنسه للبيت وفرشه، واعداده للطعام، وغسيله للثياب بنفسه إن لم يستطع أن يخدمها خادمًا، هذا ية المأكل والمشرب، والملبس والسكنى: فالنفقة عندهم في مقابلة حق الاستمتاع. قال أبو إسحاق الشيرازي في المهذب (٢ / قال أبو يجب عليها خدمته في الخدم؛ والطحن والطبخ والغسل وغيرها من الخدم؛ لأن المعقود عليها من جهتها هو الاستمتاع فلا يلزمها ما سواه،.

الثاء تحرير محل النزاع في مسألة خدمة المرأة زوجها:

ذكر محل الاتفاق والإجماع:

أ - أجمع أهل العلم على مشروعية خدمة المرأة زوجها، سواء أكانت ممن تخدم نفسها أوممن لا تخدم نفسها، فلا خلاف بينهما في ذلك وهذا إجماع على أقل ما قيل في المسألة. ب - أجمعوا على أن الرجل يكفي المرأة الزمنة أو صاحبة العاهة الخدمة.

ج - عامة العلماء متفقون على أنه إذا أعسر الزوج بنفقة الخادم ألا يفرق بين الرجل وامرأته. (لإقناع في مسائل الإجماع، لأبي الحسن ابن القطان (٢ / ٥٩). الموسوعة الفقهية الكويتية (٤٤/١٩).

٢ - تحرير محل الخلاف:

بعد اتفاق الفقهاء على مشروعية خدمة المرأة لزوجها اختلفوا في الحكم الفقهي لذلك على قولين في الجملة:

القول الأول: وجوب خدمة المرأة زوجها،

جمادى الأولى 333 هـ - العدد ١١٧ - السنة الثانية والخمسون

25

وهو ظاهر قول الحنفية، والمالكية، وأبي بكر بن أبي شيبة وأبي إسحاق الجوزجاني، وابن تيمية وابن القيم من الحنابلة.

قال ابن شاس في عقد الجواهر الثمينة في مذهب عالم المدينة (٢ / ٥٩٧): • فإن كانت إلى الضعة ما هي في نفسها وصداقها، وليس معه ما يشتري به خادم، فليس على الزوج أن يُحُدمها، وعليها الخدمة الباطنة من عجن، وطبخ وكنس وفرش واستسقاء ماء إذا كان الماء معها، وعمل البيت كله.

وإن كان زوجها ملينًا، إلا أنه في الحال مثلها أو أشف، ما لم يكن من أشراف الناس الذين لا يمتهنون نساءهم في الخدمة، وإن كن دونهم في القدر.

وأما الغزل والنسج، فليس له ذلك عليها بحال، إلا أن تطوّع.

وإذا كان معسرًا، فليس عليه إخْدَامها، وإن كانت ذات قـدر وشــرف، وعليها الخـدمـة الباطنة، كما هي على الدنية،.

وقال ابن تيمية " الأخبار العلمية من الاختيارات الفقهية لشيخ الإسالام ابن تيمية"، للبعلي (ص ٢١٢)، وتجب خدمة زوجها بالعروف من مثلها لمثله، ويتنوع ذلك بتنوع الأحوال، فخدمة البدوية ليست كخدمة الضوية، وخدمة القوية ليست

القول الثاني: عدم وجوب خدمة المرأة زوجها، وهو ظاهر قول الشافعية، والحنابلة، والظاهرية فهو عندهم موضع استحباب، واحسان عشرة. قال ابن قدامة في المغني (٧ / ٢٩٦)، ولكن الأولى لها فعل ما جرت العادة بقيامها به: لأنه العادة، ولا تصلح الحال إلا به، ولا تنتظم المعيشة بدونه،.

استدل القائلون بالوجوب بأمرين في الجملة: الأول: أن عقد النكاح عقد على الاستمتاع بغير خلاف، وهو عقد مُطلق فيما دون ذلك، والعقود المطلقة تُحمل على العرف، والعرف السائد أيام نزول الوحي خدمة المرأة زوجها، كما سيأتي بعد قليل.

قال ابن قيم الجوزية في زاد المعاد (١٨٦/٥): «فإن العقود المطلقة إنما تنزّل على العرف، والعرف خدمة المرأة، وقيامها بمصالح البيت الداخلة،.

وائى ذلك مال الحافظ ابن حجر خلافًا للشافعية، قال في فتح الباري (٩ / ٣٢٤): والذي يترجح حمل الأمر في ذلك على عوائد البلاد فإنها مختلفة في هذا الباب،.

الثاني: الاستدلال بالوحيين.

أما القرآن: فقوله تعالى: وَهُنَّ مِثُلُ ٱلَّذِي عَلَيِّنَ بِلَكَرْبِي ، (البقرة: ٢٢٨)

وقد أوجب الله سبحانه نفقة الرأة وكسوتها ومسكنها، فيقابل ذلك خدمتها له، بما جرت به عادة الأزواج.

ولا يقال: النفقة في مقابلة الاستمتاع؛ لأمرين:

الأول: أن المهريقد مه الرجل في مقابلة البضع، ففي حديث ابن عمر قال رسول الله صلى الله عليه وسلم للمتلاعنين: حسابكما على الله، أحدكما كاذب، لا سبيل لك عليها.

قال: يا رسول الله: مالي؟ قال: لا مال لك، إن كنت صدقت عليها، فهو بما استحللت من فرجها،. أخرجه البخاري (٥٣١٢) ومسلم (١٤٩٣).

فجعل صلى الله عليه وسلم المهر في مقابلة البُضَع.

وأما الاستمتاع فكل من الزوجين يقضي وطره من صاحبه، فبقيت النفقة في مقابلة الخدمة.

الثاني، قوله تعالى، وَالرَّبَالُ قَرْصُوكَ عَلَ ٱللَّكَامَ . (النساء: ٣٤).

فإذا أوجبنا على الرجل ترفيه المرأة فإما أن يُخُدمَها خادمًا فإن أعسر به أخدمها نفسه، فتكون القوامة عليه لها على عكس الحكم الشرعي.

الثالث: حديث عبد الله بن عمر . رضي الله عنهما . أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: . ألا كلكم راع وكلكم مسؤول عن رعيته: فالأمير الذي على الناس راع عليهم، وهو مسؤول عنهم والرجل راع على أهل بيته وهو 🔧 جمادي الأولى ١٤٤٤ هـ - العدد ١٢٢ - السنة الثانية والخمسون

26

مسؤول عنهم، والمرأة راعية على بيت بعلها وولـده وهي مسؤولة عنهم ..... أخرجه البخاري (٢٤٠٩)، ومسلم (١٨٢٩).

فرعاية المرأة في بيت زوجها وولده التي ستسأل عنها قد عينها العرف بالخدمة.

الرابع: عن علي بن أبي طالب -رضي الله عنه- أن فاطمة - رضي الله عنها - اشتكت ما تلقى من الرحى في يدها، وأتى النبي - صلى الله عليه وسلم - سبي فانطلقت فلم تجده ولقيت عائشة - رضي الله عنها - فأخبرتها فلما جاء النبي - صلى الله عليه وسلم -أخبرته عائشة بمجيء فاطمة - رضي الله عنها - إليها.

فجاء النبي صلى الله عليه وسلم إلينا وقد أخذنا مضاجعنا، فذهبنا نقوم. فقال النبي صلى الله عليه وسلم: على مكانكما. فقعد بيننا حتى وجدت برد قدمه على صدري. ثم قال: ألا أعلمكما خيرًا مما سألتما. إذا أخذتما مضاجعكما أن تكبرا الله أربعًا وثلاثين وتسبحاه ثلاثًا وثلاثين وتحمداه ثلاثًا وثلاثين: فهو خير لكما من خادم. (أخرجه البخاري (٣١١٣). (٣٦١٥)،

وموضع الشاهد فيه:

١. خدمة فاطمة . رضي الله عنها . لعلي . رضي الله عنه .، مع علم النبي صلى الله عليه وسلم وإقراره.

٢ - أن ذلك موضع شكاية، فهو موضع قضاء فلا يُقال أقرها على إحسان.

٣- أنها طلبت خادمًا من أبيها وليس من علي . رضي الله عنه ..

الخامس: صح عن أسماء أنها قالت: كنت أخـدم الزبير خدمة البيت كله، وكـان له فرس وكنت أسوسه، وكنت أحتش له، وأقوم عليه.

وصح عنها أنها كانت تعلف فرسه، وتسقى الماء، وتخرز الدلو وتعجن، وتنقل النوى على رأسها من أرض له على ثلثي فرسخ. [أخرجه البخاري (٣١٥١)، (٥٢٢٤)، ومسلم (٥٨٢٢). قال ابن قيم الجوزية في زاد المعاد (٥٨٦/)؛

ولما رأى أسماء والعلف على رأسها، والزبير معه، لم يقل له: لا خدمة عليها، وإن هذا ظلم لها، بل أقره على استخدامها.. وأقر سائر أصحابه على استخدام أزواجهم مع علمه بأن منهن الكارهة والراضية، هذا أمر لا ريب فيه ..

وقد حمله المانعون من الوجوب على الاستحباب، قال ابن قدامة في المغني (٧ / ٢٩٦)؛ ، فأما قسم النبي -صلى الله عليه وسلم- بين علي وفاطمة، فعلى ما تليق به الأخلاق المرضية، ومجرى العادة، لا على سبيل الإيجاب.

كما قد روي عن أسماء بنت أبي بكر، أنها كانت تقوم بفرس الزبير، وتلتقط له النوى، وتحمله على رأسها، ولم يكن ذلك واجبًا عليها.

ولهذا لا يجب على الزوج القيام بمصالح خارج البيت، ولا الزيادة على ما يجب لها من النفقة والكسوة.

ولكن الأولى لها فعل ما جرت العادة بقيامها به: لأنه العادة، ولا تصلح الحال إلا به، ولا تنتظم المعيشة بدونه».

ولهم غير ذلك من الأدلة التي تدور حول إقـرار النبي صلى الله عليه وسلم لخدمة النساء للصحابة.

أدلة القول الثاني:

استدل أصحاب القول الثاني بأمرين في الجملة:

الأول: أن عقد النكاح عقد على الاستمتاع، وليس الاستخدام.

الثاني: أن الأصل براءة الذمة من عهدة الوجوب، فلا يُقال بها إلا بدليل.

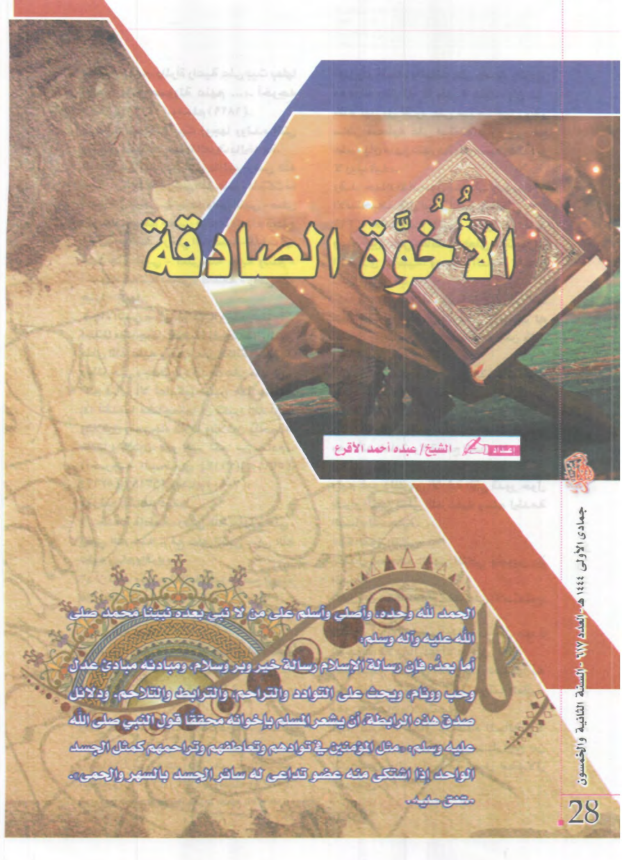
وقد سلموا للفريق الأول بما استدلوا به غير أنهم حملوه على أدنى مراتب الطلب، وهو الإحسان والاستحباب.

فهذا غاية ما يقال في هذه المسألة، ولا يخفى على القارئ اللبيب ما الراجح من المذهبين، والى أي كفة يميل استدلال الفريقين.

هذا والله أعلم، وإلى لقاء قريب.

جمادي الأولى 333 هـ - العدد ٢١٧ - السنة الثانية والخمسون

27



والتألم الحق هو الذي يدفعك إلى كشف ضوائق إخوانك، فلا تهدأ حتى تزول الغمة، وتنكشف الظلمة، حينئذ يستنير وجهك، ويرتاح ضميرك، فإن فعلت فتكن ممن عناهم الرسول صلى الله عليه وسلم بهذا الحديث، أن تتألم لألمه، وتحزن لحزنه، وتعينه على دفع كريه، أما موت العاطفة وقلة الاكتراث، وكأن الأمر لا يعنى، فهو تنكر لهذه الإخوة، فضلا عن أنه جفاء في الخلق، وجمود في الطبع، وأنانية والأنانية آفة قاتلة، وإذا سيطرت على امرئ محقت خيره وزادت شره، وجعلته يعيش في دائرة نفسه، لا يعرف غيرها، ولا يفرح ولا يحزن إلا لما يصيبه في نفسه وحده، أما إخوانه وأصحاب الضوائق فلا بعرفهم. أقول: وما أكثر نعم الله على عباده، وأعظم نعمة أنعم الله بها على هذه الأمة أن بعث فيها رسوله الكريم محمدًا صلى الله عليه وسلم ليرشد إلى مكارم الأخلاق التي تحلى بها بشهادة الرب سبحافه: ، وَإِنَّكَ لَعَلَى خَلْقِ عَظِيمٍ ، (القلم: ٤).

ومنها: خلق الإيثار، قال القرطبي رحمه الله: (الإيثار هو تقديم الغير على النفس في حظوظها الدنيوية رغبة في الحظوظ الدينية، وذلك ينشأ عن قوة اليقين وتوكيد المحبة، والصبر على المشقة). (الجامع لأحكام القرآن (١٨/١٨).

وهذا لا يكون إلا من خلق زكي، ومحبة لله تعالى، ومقدمة على شهوات النفس ولذاتها. فالمسلم متى رأى مجالاً للإيثار آشر غيره على نفسه، وفضله عليها، فقد يجوع ليشبع غيره، ويعطش ليروي سواه.

وقد ضرب رسول الله صلى الله عليه وسلم المثل الأعلى في هذا الخلق العزيز في أيامنا هذه.

عن سهل بن سعد رضي الله عنه أن امرأة جاءت إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ببردة منسوجة، فقالت: نسجتها بيدي لأكسوكها، فأخذها النبي صلى الله عليه وسلم محتاجًا إليها، فخرج إلينا وإنها لإزاره، فقال فلان: اكُسنيها ما أحسنها. فقال: دنعم، فجلس النبي صلى الله عليه وسلم في

المجلس، ثم رجع قطواها، ثم أرسل بها إليه: فقال له القوم: ما أحسنت: لبسها النبي صلى الله عليه وسلم محتاجًا إليها، ثم سألته، وعلمت أنه لا يرد سائلاً، فقال: إني والله ما سألته لألبسها، إنما سألته لتكون كفني، قال سهل: فكانت كفنه. (البخاري (٢١٣/٣).

هذا مثل من أمثال اتصافه صلى الله عليه وسلم بهذا الخلق الكريم، فهل بعد هذا كرم يصدر من مخلوق؟ وهل وراء هذا الأيثار إيثار؟

وإيثاره صلى الله عليه وسلم لأهل الصفة؛ قال صلى الله عليه وسلم لأبى هريرة رضى الله عنه: رخذ فأعطهم .. يقول أبو هريرة رضى الله عنه: فأخذت القدح جعلت أعطيه الرجل فيشرب حتى يروى، ثم يرد عليّ القدح حتى انتهيت إلى النبى صلى الله عليه وسلم وقد روى القوم كلهم. فأخذ القدح فوضعه على يده فنظر إلى فتبسم فقال: أبا هر، قلت: لبيك يا رسول الله. قال: دبقيت أنا وأنت ،، قلت: صدقت يا رسول الله. قال: «اقعد فاشرب ،، فقعدت فشربت، فقال: داشرب، فشریت فما زال یقول: داشرب، حتى قلت: لا والذي بعثك بالحق ما أجد له مسلكا. قال: فأرنى، فأعطيته القدح فحمد الله وسمى وشرب الفضلة. (البخاري ٦٤٥٢). وقد تأسى الصحابة الكرام برسول الله صلى الله عليه وسلم في الإيثار فأثنى الله عليهم وأنزل فيهم قرآن: فقال سيحانه: ﴿ وَالَّيْنَ تَبُوَهُو ٱلنَّارَ وَٱلْإِبْمَيْنَ مِن قَبْلِهِ يُحْتُونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلا يَجِدُونَ فِي سُدُورِهِمْ مَاجَكَةُ وَمَنَّا أُونُوا وَتُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَندُسِهُمْ وَلُو كَانَ بِهُمْ خَصَاصَةٌ وَمِّن ثُوتَى شُخَّ نَفْسِهِ. فَأَوْلَتِكَ هُمُ ٱلْمُعْلِحُونَ ، (الحشر: ٩).

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: جاء رجل إلى النبي صلى الله عليه وسلم، فقال: إني مجهود، أي: أصابني الجهد، وهو المشقة والحاجة وسوء العيش والجوع. فأرسل رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى بعض نسائه. فقالت: والذي بعثك بالحق ما عندي إلا ماءً. ثم أرسل إلى أخرى، فقالت مثل ذلك، حتى قلن كلهن مثل ذلك، لا والذي بعثك بالحق ما

م جمادي الأولى 333 هـ - العدد ١٦٢ - السنة الثانية والخمسون

عندي إلا ماء.

جمادي الأولى 3331 هـ - العدد ١١٢ - السنة الثانية والخمسون

30

فقال النبي صلى الله عليه وسلم: ، من يضيف هذا الليلة؟ .. فقال رجل من الأنصار: أنا يا رسول الله، فانطلق به إلى رحله، فقال لأمرأته: أكرمي ضيف رسول الله صلى الله عليه وسلم. وفي رواية: قال لامرأته: هل عندك شيء؟ فقالت: لا، إلا قوت صبياني. قال: علليهم بشيء، وإذا أرادوا العشاء، فنوميهم، وإذا فقعدوا وأكل الضيف وباتا طاويين، فلما أصبح. غدا على النبي صلى الله عليه وسلم: فقال: عجب الله عز وجل أو ضحك من فلان وفلانه. فأنزل الله عز وجل، وفي من هلان وفلانه. فأنزل الله عز وجل، منفق عليه.

وهذا نوع آخر من الإيثار فريد من نوعه: فعن عبد الرحمن بن عوف رضي الله عنه قال: لما قدمنا المدينة آخى رسول الله صلى الله عليه وسلم بيني وبين سعد بن الربيع، قال سعد بن الربيع، إني أكثر الأنصار مالاً فأقسم لك نصف مالي، وانظر أي زوجتي هويت نزلت لك عنها، فإذا حلت تزوجتها، فقال له عبد الرحمن: لا حاجة لي في ذلك هل من سوق فيه تجارة؟. وهذا نوع آخر من الإيثار الدال على الزهد

وايثار ما عند الله. روى مالك الدار (أن عمر بن الخطاب رضى الله عنه أخذ أربعمائة دينار، فجعلها في صرة، فقال للغلام: اذهب بها إلى أبي عبيدة، ثم تله ساعة في البيت حتى تنظر ما يصنع. قال: فذهب الغلام، فقال: يقول لك أمير المؤمنين: اجعل هذه في بعض جاجتك. فقال: وصله الله ورحمه، ثم قال: تعالى يا جارية: اذهبى بهذه السبعة إلى فلان، وبهذه الخمسة إلى فلان، حتى أنفذها. فرجع الغلام إلى عمر وأخبره، فوجده قد أعد مثلها الى معاذ بن جبل، فقال: اذهب بها إلى معاذ بن جبل، وتله ساعة في البيت، حتى تنظر ما يصنع، فذهب بها اليه، فقال: يقول لك أمير المؤمنين: اجعل هذا في بعض حاجتك، فقال: رحمه الله ووصله، تعالى يا جارية: اذهبي إلى بيت فلان بكذا، واذهبي إلى بيت فلان بكذا، فاطلعت امرأة معاذ فقالت: نحن والله مساكين فأعطنا، ولم يبق في الخرقة إلا ديناران فدفع يهما - أى رمى يهما البها؛ فرجع الغلام إلى عمر فأخبره بذلك، فسر بذلك وقال: إنهم إخوة بعضهم من بعض). (حلية الأولياء: ١ /٢٣٧). الله أكبر 1 ما أحوجنا إلى رجال كهؤلاء ولذلك قال أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه يومًا لمن حوله: تمنوا، فقال بعضهم: أتمنى لو أن هذه الدار مملوءة ذهبًا، فانفقه في سبيل الله، ثم قال: تمنوا، فقال رجل: أتمنى لو أنها

مملوءة لولوًا وزبرجد أو جوهرًا، فأنفقه في سبيل الله، وأتصدق، ثم قال عمر: تمنوا، فقال: ما ندري يا أمير المؤمنين. فقال عمر رضي الله عنه: أتمنى لو أن هذه الدار مملوءة رجالاً مثل أبي عبيدة بن الجراح، ومعاذ بن جبل، وحذيضة بن اليمان. (حلية الأولياء: ٢٣٧/١).

وهذه امرأة أوجب الله لها الجنة بسبب الإيثار. عن أم المؤمنين عائشة رضي الله عنه أنها قالت: جاءتني مسكينة تحمل ابنتين لها فأطعمتها ثلاث تمرات. فأعطت كل واحدة منهما تمرة ورفعت إلى فيها تمرة لتأكلها فاستطعمتها ابنتاها فشقت الثمر التي كانت تريد أن تأكلها بينهما، فأعجبني شأنها، فذكرت الذي صنعت الله قد أوجب لها بها الجنة أو أعتقها بها من النار، (مسلم ٢٦٣٠).

وعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: أهدى لرجل من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم رأس شاة، فقال: إن أخي فلانًا وعياله أحوج إلى هذا منا، فبعث به إليهم، فلم يزل يبعث به واحدًا إلى آخر حتى تداولها أهل سبعة أبيات حتى رجعت إلى الأول فنزلت: ، ويُؤثرون عَلَّ أَنْسِهم وَلَوَ كَانَ يَم حَصَاصةً ، (الحشر: ٩). (الدر المنثور: ١٩٧/٨).

هذه هي الأخوة يحققون قول النبي صلى الله عليه وسلم: «لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحث لنفسه، متفق عليه. ولقد أتى أبا هريرة رضي الله عنه رجل فقال: يا أبا هريرة إني أريد أن أؤاخيك ف الله، فقال أبو هريرة، وهل تدري ما حق الأخوة؟ قال: لا، عرفني. قال: إن من حق الأخوة ألا تكون أحق بدرهمك ولا دينارك مني. فقال الرجل: لم أبلغ هذه المنزلة. قال: فإليك عني. (منهاج المسلم: ص ١٣١). وقال أبو جعفر لأصحابه يومًا: أيد خل أحدكم يده في جيب أخيه فيأخذ من ماله ما يريد؟ قالوا: لا. قال: فلستم بإخوان كما تزعمون. (مختصر منهاج القاصدين:

ص٠٠١).

وقال بعض السلف؛ ما كنت لأقول لرجل إني أحبك في الله فأمنعه شيئًا من الدنيا. وقال بعضهم: إني لأستحي من الله أن أسأل الجنة لأخ من إخواني ثم أبخل عنه بدينار أو درهم.

وهذا نوع آخر من الحب والإيثار سهل يسير والعمل به قليل: الدعاء؛ فعن أم الدرداء قالت: كان لأبي الدرداء ستون وثلاثمائة خليل في الله، يدعو لهم في الصلاة، فقلت لله في ذلك، فقال: إنه ليس رجل يدعو لأخيه في الغيب، إلا وكل الله ملكًا يقول: آمين، ولك بمثل. أفلا أرغب أن تدعو لي الملائكة؟

وعن أبي قلابة، أن أبا الدرداء مرعلى رجل قد أصاب ذنوبًا فكانوا يسبونه. فقال: أرأيتم لو وجدتموه في قليب-يعني: بنر-ألم تكونوا مستخرجيه؟ قالوا: بلى. قال: فلا تسبوا أخاكم، واحمدوا الله عز وجل الذي عافاكم. قالوا، أفلا تبغضه؟ قال: إنما أبغض عمله، فإذا تركه فهو أخي. (صفة الصفوة: (٢٦٨/١)).

وكان محمد بن يوسف الأصفهاني يقول: وأين مثل الأخ الصالح؟ أهلك يقتسمون ميراثك ويتنعمون بها خلفك وهو منفرد بحزنك مهتم فما قدمت وما صرت إليه يدعو لك في ظلمة الليل وأنت تحت أطباق الثرى.

فحققوا أيها المؤمنون هذه الأخوة بالتحاب بينكم والتآلف، وحققوا إيمانكم بتحقيق ما جاء به نبيكم صلى الله عليه وسلم: من نفس عن مؤمن كربة من كرب الدنيا، نفس الله عنه كرية من كرب يوم القيامة. ومن يسر على معسر يسر الله عليه في ومن يسر على معسر يسر الله عليه ي الدنيا والآخرة، ومن ستر مسلما ستره الله في الدنيا والآخرة، والله في عون العبد ما كان العبد في عون أخيه. (مسلم ٢٦٩٩). ألايتن ولا عَمَل ف قُوْت عالاً لِلَذِي مَامَواً رَباً إِنَّكَ رُمُو رَحِم ، (الحشر: ١).

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعدً: فمن المعلوم أن رسالة الإسلام تحمل للإنسانية مفاهيم راشدة ومبادئ قيمة راسخة وقواعد محكمة وحكيمة وأحكام ربانية خالصة تضمن للبشرية حياة طيبة، ويحقق لها الرخاء والأمن والطمأنينة والسلام فيحل ربوء الأرض وفي كل موضع تطؤه قدم لبشر، يعلم هذا المؤمنون به وكل عاقل منصف اطلع على شريعته الغراء وحقائقه الواضحة وعلومه النافعة وتراشه العظيم، غير أن أعداءه الذين يتربصون به الدوائر، وكذلك الذين تحركهم عوامل الحسد والأحاسيس الحقيرة يشنون عليه في العصر الحديث هجمة شرسة وحشية وحملات ظائبة جائرة ممنهجة غير مسبوقة يعملون فيها على تشويه الأسلام وشريعته ومصادره الموثوقة وتاريخه المجيد ورجاله العدول شوامخ الفكر ورؤوس الهدى والرشاد، ووصف بالوحشية والعنف والإرهاب. ولم يسجل التاريخ أن أمة حوريت في دينها مثل أمة الإسلام فقد تكالب عليها الأعداء من كل حدب وصوب، فما من قتيل يقتل في بلاد الغرب إلا أسرعت وسائل إعلامهم بالصاق تهمة الأرهاب بالاسلام شم تتلقف وسائل الاعلام في بلادنا العربية والإسلامية هذه الأخبار وتنقلها نصاالي أسماع الناس بما تحويه من مغالطات واتهامات ترسم صورة شوهاء عن الإسلام في بلاده وأرضه.

ديئ السلام الطل

 أ.د. عبد الوارث عثمان استاذ الفقه المقارن بجامعة الأزهر

المعالية والخمسون

32

بيد أن الإسلام برىء من الأرهاب وهو رسائة عائية تدعو إلى السلام بين البشر جميعًا وتغرس دعائم التعاون والإخاء والمحبة والمودة والتعايش بين الناس على اختلاف ألوانهم والسنتهم. وهي المبادئ التي يدعيها الغرب اليوم، وهي مستجدة في أنظمتهم الحديثة، ولكنها في رسالة الإسلام الخالدة متأصلة تدعمها نصوص القرآن الكريم وأقوال النبى صلى الله عليه وسلم وأفعاله وممارسات الأمة الإسلامية عبر تاريخها الطويل، فالأمة الاسلامية وحدها هي القادرة على تكوين نظريات سياسية واقتصادية واجتماعية صحيحة؛ لأنها تملك مضمونا حضاريًا تكون في بداية نشأتها ودعوتها، فليست كالحضارات الوضعية التي نشأت كرد فعل لحضارات أخرى، كما أن نظريات الأمة الإسلامية التي تكونت في نشأتها من حيث المارسة والتطبيق، وهما المضمون الحضاري لم تنقطع الوجود في أي مرحلة من عمرها كما قال النبي صلى الله عليه وسلم: "لا تزال طائفة من أمتى ظاهرين حتى يأتيهم أمر الله وهم ظاهرون" (أخرجه البخاري والترمذي ف الفتن). فالأمة الإسلامية تفردت في تاريخ البشرية بأن ثوابتها وأحكامها ومبادئها ونظرياتها تكونت من خلال منهجها مع تمام نشأتها.

لذلك عندما نقول: إن الإسلام دين السلام العالى فهذا يعنى أننا أمام مناهج قويمة وقواعد عملية ونظم هادية وتشريعات محكمة مستمدة من وحى السماء استطاعت أن تحول العرب من نار الحقد والعداوة إلى نهر الرحمة والتسامح إذ كانوا قبل الإسلام أعداء يفجرون في الخصومة فألف الله بين قلوبهم فأصبحوا بنعمته إخوانا وعلى الحق أعوانا ولم يكونوا يعرفون يومئذ سوى بعض المعارف الفطرية إلا أن رسالة الإسلام أعادت في نفوسهم الكرامة الإنسانية فحازوا العلوم والمعارف حتى أشرقت شمسهم في الشرق والغرب وسقطت عروش الأكاسرة والأباطرة أمام مصابيحهم التي أضاءت ربوع الأرض أمنا وسلامًا ورحمة ونورًا وعلمًا ووعيًا. ومن أصر منهم على البقاء على دينه، ورفض الدخول

في هذا الدين، لم يكرهه على اعتناقه غير أنه فتح له الباب على مصراعيه ليدخل في نطاق الأخوة الإنسانية الشاملة التي لا اعتداء فيها ولا انتهاك لحرمة.

والإسلام لم يحرم على اتباعه التعامل وتبادل المنافع مع غير المسلمين، شريطة أن يعيشوا في سلام ومودة مع المسلمين دون تأمر أو خبث، ولا يمد اليهم أيديهم بما يسيء للإسلام ونبيه صلى الله عليه وسلم، قال تعالى: لا يمكر أن مَوَ الَذِن لَمَ يُقْتِلُونُ في اللهِ وَلَا عُرِعُوْرُ مَن يَدُرُ أَن شَرُوهُ مَوَ الَذِن تَشَوَّدُ في اللهِ وَلَا عُرِعُوْرُ مَن يَدُرُ أَن شَرُوهُ مَوَ الَذِن تَشَوَّدُ في اللهِ وَلَا عُرِعُوْرُ مَن يَدُرُ أَن شَرُوهُ مَوَ الَذِن تَشَوَّدُ في اللهِ وَلَا عُرِعُوْرُ مَن يَدُرُ أَن شَرُوهُ مَوَ اللهِ تَشَوَّدُ في اللهِ وَلَوْعُ حكم مِن يَدَرُ مُ وَلَعُهُ وَاللهِ اللهِ المُرَاحِكُمُ أَن قُولُوهُمْ وَمَن يُولُمُ عَانِية مُ القَالِشُونَ ، (سورة المتحنة: ٨- ٩).

والحرب في الإسلام ليس أمرًا فوضويًا كما تمليه القوة العسكرية الغاشمة والأطماع الدنيوية الفانية، وإنما لها ضوابط إسلامية وأحكام شرعية تعبدية ومبادئ إنسانية سامية ولها غايات نبيلة ومقاصد شريفة.

سامية ولها عايان تبيئة ومقاطلا شريعة. ضوابط الحرب في الإسلام: على أن الإسلام حينما أراد أن يرد على حرمات المسلمين. ليؤدبهم ويجعلهم يفكرون قبل أن يندفعوا وراء رغباتهم العدوانية في النيل من المسلمين والاعتداء عليهم، حث المسلمين على الوقوف عند حدود الأخذ بالحق دون مواصلة الهجوم بعد الحصول عليه، ووضع الضوابط القوية لتكون بمثابة الحدود التي لا يجوز أن يتخطاها المسلمون في حروبهم ضد الأمم الأخرى:

أولاء أن تكون لغرض مشروع، كالدفاع عن الحوزة، لا لهوى حاكم ولا أطماع رئيس-

ثانياء أن تكون الرحمة شعار المؤمنين فلا يقتلوا طفلاً ولا شيخًا ولا رجل دين، ولا مستسلمًا ولا امرأة لا تقاتل ولا أحد من خدم المحاربين، ولا أن يحرقوا دور أعدائهم أو يقطعوا أشجارهم.

دالثاء ألا يسرفوا في انتصارهم، فلا يجردوا المغلوبين من حقوقهم، ولا يصادروا أموالهم، ولا يضطهدوهم لدينهم، ولا يتقاضوا منهم إلا الجزية، وهو مبلغ من المال يقل كثيرًا عما كانت تتقاضاه منهم حكومات تلك الأمم المغلوبة. فهذا هو القرآن يأمر المؤمنين به أن

33

يعاملوا الخائن بمثل عمله ولا يتعدوه إلى الجور والتنكيل، ويزين لهم الصبر إذا آثروه على العقاب موَلَهُ عَافَسُتُمْ فَعَاقِوُاً بِمِنْلِ مَا عُوفَسُتُهُ بِعِ وَلَهِ صَبَرَتُمُ لَهُوَ حَرَّ لِلْعَسَبِوِكِ ، (سورة النحل ١٢٦).

وقد غدر بعض المشركين بصلح الحديبية، وهو المقصود بالعهد عند المسجد الحرام، فلم يبطل التبى صلى الله عليه وسلم عهد سائرهم، ولم يقبل عنده قرشيًا مشركا يجيئه مسلمًا في أثناء قيام العهد عملا بما اتفق عليه المسلمون والمشركون، قال أبو رافع مولى رسول الله صلى الله عليه وسلم: بعثتني قريش إلى النبي، فلما رأيت النبى وقع في قلبى الإسلام، فقلت: يا رسول الله، لا أرجع إليهم قال: "إني لا أخيس بالعهد، ولا أحبس البرود، ولكن ارجع اليهم .. فإن كان في قلبك الذي فيه الآن فارجع".. بل روي في الوفاء بالعهد ما هو أكثر من ذلك؛ لأنه عهد بين آحاد في مثل حالة الإكراه، كما جاء في حديث حذيفة بن اليمان حيث قال: "ما منعنى أن أشهد بدرًا إلا إننى خرجت أنا وأبى فأخذنا كفار قريش، فقالوا إنكم تريدون محمدًا. فقلنا ما نريده، وما نريد إلا المدينة. فأخذوا مناعهد الله ومستاقه لننطلق إلى المدينة ولا نقاتل معهم. فأتينا رسول الله فأخبرناه الخبر، فقال: انصرفا نفى لهم بعهدهم، ونستعين الله عليهم".

#### مقاهيم مفلوطة وأكاذيب متعمدة:

ومنالاتهامات الباطلة التى يثيرها بعض المتلقفين للحضارة الغربية التركيز على نشر الأفكار الضالة التي تحويها كتب الاستشراق والتنصير؛ حيث تقدم صورًا مشوهة عن الإسلام من خلال مفاهيم الجهاد والخلافة وتعدد الزوجات وحرية الاعتقاد والتعبير عن الرأى وغير ذلك من تعاليم الإسلام وبأنه اتخذ من السيف وسيلة للانتشار بين الأمم وارتكز مروجو هذه المقولة الظالمة على ما فهموه وفق أهوائهم ومجونهم العقلي من كتاب الله في آياته المتعلقة بالجهاد في سبيل الله، ودفع أذى المشركين، مقتطعين هذه الآيات عن سياقها القرآتي العام، ومتغافلين لكثير من الضوابط التي حددها القرآن وبينتها السنة المطهرة، وظهرت أشارها واضحة جلية في مجريات الأحداث التاريخية للغزوات الإسلامية يضاف إلى ذلك كله سوء نيتهم تجاه هذا الدين.

وفي الحقيقة إذا توقفنا عند زعم هؤلاء بأن

الإسلام انتشر بحد السيف، وأن العلاقة بينه وبين الأمم علاقة حرب وقتال نجد أننا أمام أكذوبة كبرى وأضلولة عظمى أوقعهم فيها خبثهم الشديد وجهلهم بالقرآن الكريم وسيرة النبي المصطفى صلى الله عليه وسلم ومطالعة سير حياة أصحابه رضي الله عنهم وتجاهلهم المتعمد لتاريخ أمة الإسلام في تطبيقاتها الواقعية والعملية لهدى الإسلام وأحكامه.

فالإسلام بحكم كونه خاتم الرسالات مع عالمية دعوته وما تعنيه من امتداد في المكان والزمان قد التفت إلى أن يحمل في بنيته أسباب حياته إلى ما شاء الله، وقدرته على احتواء كل ما تقذف به الأيام والحوادث، وتطورات الحياة وتغير الناس، الأيام ما لمعود والحضارات والملل المختلفة، تتجلى هذه الالتفاتات في منهجه المتكامل، للتعامل مع الشعوب والحضارات والملل المختلفة، وقد أقر الإسلام باختلاف الناس والأجناس، قال تعالى: ويتأيّاً الأش إناً خلقتكم في ذكر وألفى ومعلكم منهوا وفيال لتارفاً ، (الحجرات: ١٢).

#### حفظ الكرامة الإنسانية وحقن الدماء:

إن شريعة القرآن لم تضع السيف قط في غير موضعه، ولم تستخدمه قط حيث يستغنى عنه بغيره. وقد نشأت الدعوة الإسلامية بين أقوام يحاربونها ويكيدون لها ويصدون الناس عنها. وأمر المسلمون بقتال من يقاتلونهم في غير عدوان ولا شطط: ، وَفَتِتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ الذِينَ يُقْتِتُونَكُمْ وَلَا تَعْتَدُوا إِنَّ اللهُ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ، (اليقرة: ١٩٠). ولو رجعنا إلى حروب العقائد من الوجهة العملية لوجدنا أن أصحاب الأديان الأخرى قد شنوا على غيرهم من الحروب "المقدسة" أضعاف ما أثر عن تاريخ الإسلام. ويشهد الماضي والحاضر أن علاقات الحرب والسلم بين المسلمين وجيرانهم، ومعاهديهم هي أرفع معاملة عرفت في عصور الحضارة الإنسانية: أمن الطريق، وأمان الوادعين المسالمين، وفتح المسالك للأرزاق والذهاب والمآب. وتنظيم ذلك كله بالعهود والمواثيق، مع حث المسلمين على رعايتها ومسامحة الغادرين في غدرهم إذا أمنوا العاقبة، ولم تلجئهم الضرورة إلى مقابلة الغدر بمثله دفعًا للهلاك وصونا للحدود والحرمات. نعم أباح الإسلام الحرب، ولكنه حاطها من الملطفات بما لم تبلغ إليه عدالة القرن الواحد والعشرين وخلصها مماكانت تنشره الكتب التي يعتبرها الأوروبيون مقدسة. فقد

34

جاء في الكتاب الخامس من الزبور "إذا أدخلك ربك في أرض لتملكها، وقد أباد أممًا كثيرة من قبلك، فقاتلهم حتى تفنيهم عن آخرهم، ولا تعطهم عهدًا، ولا تأخذنك عليهم شفقة أبدًا" (التعصب الغربي في الحروب).

وقد خاض الأوربيون باسم الدين حرويًا كانت شر الحروب التي شبت بين البشر عامة في قسوتها وتناسى كل الحقوق الإنسانية فيها، وقد أقر الحروب أصحاب الفلسفات الغربية والحركات الشيوعية الماصرة؛ فالإسلام لم ينفرد بمشروعية الحرب، وإنما انفرد كعادته بتلطيف هذه المجازر الإنسانية إلى آخر حد يمكن الوصول إليه، بدون الإخلال بسلامة الحوزة. فوضع للحرب حدودًا، وشرط على الفزاة شروطًا، كلها ترمي إلى احترام الدماء البشرية والعمل بأرقى ضروب العطف على الإنسانية.

إن الحروب في الإسلام لم تكن عدوانا على الحرمات ولم تكن سلبًا للحقوق واغتصابًا للأرض، وانتقاصًا من كرامة الشعوب، وإنما كانت لصون الحقوق وردعًا لمن تسول له نفسه الاعتداء على الدولة الإسلامية، أو من تجب عليها رعايتهم ممن يدخلون معهم في حلف، أو يكونون تحت رعايتها من أصحاب الديانات. فالإسلام عندما يأمر بإعداد العدة والاستعداد الدائم للاقاة الأعداء، إنما كان يهدف إلى أن يفكر العدو مرات ومرات قبل الإقدام على العدوان، وبذلك تصان الدماء على الجانبين. وهو ما تؤكده هذه الأيات الكريمة بسياقها التي جاءت عليه قال تعالى: ﴿ وَأَعِدُوا لَهُم مَّا ٱسْتَطْعَتُمُ مِّن قُوَّةٍ وَمِن رَبَّاطٍ ٱلْخَيْلِ تَرْهِبُونَ بِهِ. عَدُوُ اللَّهِ وَعَدَّوُكُمْ وَمَاخَرِينَ مِن دُونِهِمْ لَا فَعَلَمُونَهُمُ اللهُ يَعْلَمُهُمْ وَمَا تَنْفِعُوا مِن شَيْءٍ فِ سَبِيلِ أَلَهِ يُوْفَ إِلَيْكُمْ وَأَسْتُر لا نظلمون ، (الأنفال ٢٠).

ولأن إعداد القوة في الإسلام إنما جاء لصيانة الحقوق، وحقن الدماء على الجانبين كانت هذه الوصية الغالية التي تضمنتها الآيية التالية مباشرة ، وإن جَنَوُ لِلسَّلْمِ فَأَجْتَحَ لَمَا وَتَوَكَّلُ عَلَى أَقَوْ إِنَدُ هُوُ التَبِيمُ الْقَلِيمُ، (الأنفال ٦١).

ومن أشد العجب أن الدول الغربية التي تصف الإسلام بالوحشية والعنف والإرهاب أقامت فيما بينها أشر الحروب في تاريخ البشرية إبان

ثورتها الصناعية الحديثة أذاقت العالم كله مرارة القتل والتشريد والجوع والحرمان وقد نالت أمة الإسلام أقساطًا ثقيلة من جراء هذه الحروب الوحشية بين الدول الغربية. فمنها:

١- احتلال الغرب لبلاد المسلمين.

٢- نهب خيرات شروات العالم الأسلامي مما أسهم في بناء الدول الغربية وأوصلتها إلى ما هي فيه من التقدم العسكري والاقتصادي، ربما ازدادت بلادنا تخلفا وفقرا. فكلما دارت رحى الحرب بينهم تأثرت اقتصاديات العالم والعوز ومر غلاء أسعار السلع وصعوبة تحصيل الأقوات الضرورية للحياة نتيجة لاعتمادنا عليهم في مجالات الصناعة والتجارة وفي جل سبل حياتنا وهو ما ضمنوه لأنفسهم قبل أن مدروسة وخطة رسموا معالمها بدقة فائقة من الصعب تعطيلها، والبحث في أغوارها إلا أن يتغمدنا الله برحمته ويؤيدنا بنصره ويرد.

ولكن على الأمة الإسلامية أن تعرف حقائق دينها وتعى مقاصد أحكامه وتعرف غاياته وتلتزم بأخلاقه ولا تتأثر بهذه الافتراءات والتخرصات الباطلة على دينها دين الإسلام الذي أرسى دعائم الأمن والسلام والتسامح والرحمة في العالم بمناهج الهية خالصة ودلائل نبوية صادقة وممارسات عملية لأتباعه في عصوره الزاهية. إن الإسلام بني خطته في الحياة على معايشة جميع الشرائع السماوية. واستحالة زوالها، واكتفى بأن يبقى مذكرًا للحق منكرًا للهوى، نرى ذلك في قوله- سبحانه وتعالى-: ، ولنن أتيت الذين أوتوا الكتاب بكل آية ما تبعوا قبلتك وما أنت بتابع قبلتهم وما بعضهم بتابع قبلة بعض ولئن اتبعت أهواءهم من بعد ما حاءك من العلم إنك إذن لن الظالمين ، (المقرة: ١٤٥). حسبنا نحن المسلمين أن نقرر الحق وأن نحيا على هداه وأن نمهد طريقه لكل من أحب سلوكه وارتضاه، وأن نرد المهاجمين، ونحمى المستضعفين، وأن نسكت المعتدين إذا تمادوا في غيهم وأذاهم. والله المستعان.

35

من نور كتاب الله الصبر وأداء العبادات طريق النجاة

قال تعالى: "وَأَنَّ هَلَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَاتَبِعُوْهٌ وَلَا تَلْبِعُوا الشُبُلَ فَنَفَزَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ. ذَلِكُمْ وَصَنَكُم بِدِ لَمَلَّكُمْ مَنْتَقُونَ " (الأنعام: 10٣)

من هدى وسول الله

الله الله حالة وسل

قالت حفصة بنت سيرين: "يا معشر الشباب ( اعملوا فإنما العمل في الشباب". (السنة للالكاني)

من أقوال السلف

عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لا يستر عبدُ عبدًا في الدنيا، إلا ستره الله يوم القيامة،.

June 1

من فضائل الصحابة

عن أبي بكر الصديق رضي الله عنه قال: نظرت إلى أقدام المشركين على رؤوسنا، ونحن في الغار، فقلت: يا رسول الله لا و أن أحدهم نظر إلى قدميه أبصرنا تحت قدميه، فقال: أيا أبا بكرا ما ظنك باثنين الله ثالثهما". (صحيح مسلم)

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لقد رأيتني في الحجر وقريش تسالني عن مسراي، فسألتني عن أشياء من بيت المقدس لم أثبتها، فكربت كربًا ما كربت مثله، فرفعه الله لي أنظر إليه، ما يسألوني عن شيء إلا أنباتهم. (صحيح مسلم).

من دلائل الثبوة



# إعداد : علاء خضر

2:000:2

حال المسلم وقت الفتن

عن عبد الله قال: ﴿إنها

ستكون أمور مشتبهات،

فعليكم بالتؤدة، فإنك أن

تكون تابعًا في الخير، خير من

أن تكون رأسًا في الشر،

(كتاب الإبانة)

حكم ومواعظ

عن الحسن قال: "لأهل التقوى علامات يُعرفون بها: صدق الحديث، وأداء الأمانة، والإيفاء بالعهد، وقلة الفخر والخيلاء، وصلة الرحم، ورحمة الضعفاء، وحسن الخلق، وسعة العلم، واتباع العلم فيما يقرب إلى الله زلفي. (الحلم لابن أبي الدنيا).

ونسأل بعد ذا عن كل شي

قال علي بن أبي طالب عن الموت: ولو أذا إذا متُنا تُركنا لكانَ الموتُ راحة كُلْ حَيَّ ولكنًا إذا متُنا بُعثُنا

> عن عبد الله بن المبارك كان يقول: "أول العلم النية، ثم الاستماع، ثم الفهم، ثم الحفظ، ثم العمل، ثم النشر"

مراحل طلب العلم

(جامع بيان العلم)

قواعد ذهبية في توحيد رب البرية لا غياث ولا مغيث على الإطلاق إلا الله، وأن كل غوث فمن عنده، وإن كان جعل ذلك على يدي غيره؛ فالحقيقة له-سبحانه وتعالى- ولغيره مجاز.. ومن هذا الباب قول أبي يزيد البسطامى: استغاثة المخلوق بالمخلوق كاستغاثة الغريق بالغريق. (مجموع الفتاوى).

4

Lunik

ינויא

والخمسون

38

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خير المرسلين، وبعد، فقد تكلمت في الحلقات السابقة عن تعريف المعازف والأحاديث الواردة فيها، وختمت بحديث هشام بن عمار في صحيح البخاري، ورددت على النقد الموجه للسند من؛

> ١- دعوى اضطراب السند. ٢- أن مدار الحديث على هشام بن عمار وهو متكلم فيه. ٣- أن الحديث معلق، والمعلق من أقسام الضعيف. ٤- أن الحديث آحاد، وحديث الآحاد لا يُعمَل ثم انتقلت إلى المتن والنقد الموجه له: ١- القول بعدم الاتضاق على معنى كلمة المعازف. ٢- ضعف دلالة الاقتران. ٣- مقولة أن الاستحلال اعتقاد أن ما حرمه الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم حلالا. ٤- مقولة أن الحرمة في الحديث لاجتماع المذكورات الأربعة في الحديث مع بعضها المعض. وأستكمل-بإذن الله تعالى- الرد على النقد الموجه لمتن الحديث:

> ٥- القول بأن الوعيد على شرب الخمر، وما

المعازف إلا مكملة وتابعة (انظر الإسلام والفن الدكتور القرضاوي ص ٤٤).

د. متولى البراجيلي

E

ولأنه وردت روايات أخرى للحديث فيها: "ليشربن أناس من أمتي الخمر يسمونها بغير اسمها، ويعزف على رؤوسهم بالمعازف والمغنيات؛ يخسف الله بهم الأرض، ويجعل منهم القردة والخنازير" (سنن ابن ماجه وغيره).

ويجاب عن ذلك بما سبق أن بينته أن الاقتران ليس معناء أن التحريم لا يكون إلا عند الجمع بين المذكورات في الحديث. وإلا يلزم من ذلك أن شرب الخمر المذكور في الحديث لا يكون حرامًا إلا عند اقترانه بالمعازف والمغنيات-راجع دلالة الاقتران في مقالة شهر ربيع ثان-وهذا باطل كما لا يخفى.

٦- القول بأن الدف من المعازف وقد جوزه المشرع، وهذا يعارض حرمة المعازف، وأنه ورد في الأثار الدعوة إلى الضرب بالدف في الزواج، وقيل "فرق ما بين الحالال والحرام الدف"، ومثل ذلك الموسيقى. وهذا قياس غير صحيح،

فجواز المعازف في المناسبات كالعيد والأفراح وقدوم الغائب هو تخصيص من عموم حرمة المعازف، فتحريم المعازف ورد على العموم ثم خص النبي صلى الله عليه وسلم جواز الدف في أحاديث منها:

١- حديث محمد بن حاطب رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "فصل ما بين الحلال والحرام الدف والصوت في النكاح" (صحيح سنن ابن ماجه وغيره).

٢- حديث بريدة رضي الله عنه قال: "خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم في بعض مغازيه فلما انصرف (أي رجع) جاءت جارية سوداء. فقالت: يا رسول الله إني كنت نذرت أن ردك الله سائما أن أضرب بين يديك بالدف واتغنى، فقال لها رسول الله صلى الله عليه وسلم: إن كنت نذرت فاضربي والا فلا..." (صحيح سنن الترمذي وغيره).

(فائدة: عن حديث بريدة، يقول ابن القيم: إن الحديث له وجهان: أحدهما: أن يكون أباح لها الوفاء بالنذر المباح، تطييبًا لقلبها، وجبرًا وتأليفًا لها في زيادة الإيمان وقوته، وفرحها بسلامة رسول الله صلى الله عليه وسلم. والثاني أن يكون هذا النذر قربة لما تضمنه من السرور والفرح بقدوم رسول الله صلى الله عليه وسلم سالمًا مؤيدًا منصورًا على أعدائه. قد أظهره الله، وأظهر دينه، وهذا من أفضل القُرب فأمرت بالوفاء به "(إعلام الموقعين المُرب).

فما ورد في الدف هو تخصيص واستثناء من تحريم المعازف، فلا يُقال طالما جوز الدف وهو من المعازف، فقد جازت المعازف، فهذا استدلال عجيب، والا فنحن نحل كل أنواع الميتة والدم لأن النبي صلى الله عليه وسلم أحل ميتتي السمك والجراد، والكبد والطحال، كما في حديث ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أحلّت لنا ميتتان ودمان، الميتان، الحوت (السمك) والجراد، والدمان، الكبد والطحال" (صحيح ابن ماجه وغيره)؛ فهل النبي صلى الله عليه وسلم أباح بعضها، وهذا النبي صلى الله عليه وسلم أباح بعضها، وهذا

ما ثم يقل به أحد.

٧- القول بأن المشرّع أباح الغناء للنساء، وغناؤهم أشد تأثيرًا في النفس من المعازف. فلنتأمل في الأدلة التي ورد فيها غناء النساء، هارية سوداء نذرت عند عودة النبي صلى جارية سوداء نذرت عند عودة النبي صلى الله عليه وسلم سالًا من غزوة له أن تضرب بالدف وتغني... أولاً، هي جارية، والجارية تطلق على الفتاة الصغيرة بحيث يؤمن عدم الافتنان بها. يقول المباركفوري، وفيه فيه قربة واجب، والسرور بمقدمه صلى الله عليه وسلم قرية؛ سيما من الغزو الذي فيه تهلك الأنفس، وفي قولها "وأتغنى" دليل على أنه سماع صوت الرأة بالغناء مباح، إذا خلا من الفتنة (تحفة الأحوذي ١٢٢٧).

إن الافتتان بصوت المرأة يكون بأمرين: إما بطريقة الأداء التي فيها الخضوع بالقول وترقيق الكلام، وقد نهى الله أمهات المؤمنين عن ذلك، فقال: (فَلا تَعْمَعُنَ بَالْقُول بَطْمَعُ اللَّهِ فِي قَلْبِهِ مَرْضٌ وَقُلْ فَوْلاً مَعْرُوهَا ) (الأحزاب: ٣٢). ولا شُكُ أن النساء غيرهن أولى بالنهى.

الأمر الثاني: في نوعية الكلام المغنى، الجارية كانت تغنى فرحا بقدوم النبى صلى الله عليه وسلم من رجوعه من غزوة منتصرًا ومعه بعض كبار الصحابة، فهل يظن أنها كانت تغنى إلا بشعر حماس أو بكلمات تعتر بها عن الفرح بعودة النبي صلى الله عليه وسلم. يضاف إلى ذلك أن غناءها كان بالدف فقط، وليس بمصاحبة المعازف والفرق الموسيقية. ٢- وفي حديث عائشة رضى الله عنها قالت: دخل علي رسول الله صلى الله عليه وسلم في أيام منى ورسول الله صلى الله عليه وسلم يومئذ بالمدينة، وعندى جاريتان من جوارى الأنصار- وليسا بمغنيتين- تضربان بدفين، وتغنيان دما تقاولت به الأنصار يوم بعاث، يوم قتل فيه صناديد الأوس والخزرج، فاضطجع رسول الله صلى الله عليه وسلم على الفراش وحول وجهه وتسجى بثوبه. فدخل أبو بكر رضى الله عنه فانتهرهما وقال: أمزامير الشيطان في بيت رسول الله



جمادى الأولى \$\$\$! هـ- العدد ١١٢ - السنة الثانية والخمسون

39

صلى الله عليه وسلم، فكشف رسول الله صلى الله عليه وسلم عن وجهه وقال: دعهما يا أبا بكر فإنها أيام عيد، وإن لكل قوم عيدًا، وهذا عيدنا. قالت فلما غفل غمرتهما فخرجتا. (البخاري ومسلم وغيرهما).

(تقاولت، خاطب بعضهم بعضا بالشعر. الرجارية، البنت الصغيرة، وفي أثر عائشة رضي الله عنها، وإن كان به ضعف إذا بلغت الرجارية تسع سنين فهي امرأة. قال الألباني في إرواء الغليل: رواه الترمذي والبيهقي تعليقًا بدون إسناد، ثم أورد حديث ابن عمر الرفوع- وهو لكن جمعًا من الفقهاء بنوا على هذا الأثر بعض الأحكام الفقهاء بنوا على هذا الأثر والظاهر من هاتين الراريتين صغر السن؛ لأن عائشة رضي الله عنها كانت صغيرة وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يُسرب إليها الرواري فيلعن معها" (تلبيس وبليس ص٢٠٠).

في قول أم المؤمنين: "ليستا بمغنيتين"، احتراز، معناه ليس الغناء عادة لهما ولا هما معروفتان يه. قال القاضي: إنما كان غناؤهما يما هو من أشعار الحرب والمفاخرة بالشجاعة، والظهور والغلية، وهذا لا يهيج الجواري على شر، ولا إنشادهما لذلك من الغناء المختلف فيه، وإنما هو رفع الصوت بالإنشاد، ولهذا قالت؛ وليستا مغنيتين، أي ليستا ممن يتغنى بعادة المغنيات من التشويق والهوى والتعريض بالفواحش والتشبيب بأهل الجمال، وما يحرك النفوس ويبعث الهوى والغزل.... والعرب تسمى الإنشاد غناءً، وهو ليس من الغناء المختلف فيه، بل هو مباح، وقد استجازت الصحابة غناء العرب الذي هو مجرد الإنشاد والترنم. وأجازوا الحداء وفعلوه بحضرة النبى صلى الله عليه وسلم.

وفي إنكار أبي بكر رضي الله عنه عليهما، فيه أن مواضع الصالحين وأهل الفضل تنزه عن الهوى واللغو ونحوه وإن لم يكن فيه إثم. جمادي الأولى 3331 هـ - العدد ١٧٢ - السنة الثانية والخمسون

4()

ونقل ابن الجوزي بسنده عن أحمد عن عائشة أم المؤمنين رضي الله عنها، عن جوار يغنين. أي شيء من هذا الغناء؟ قال: غناء الراكب: أتيناكم أتيناكم (تلبيس إبليس ص٢٠١).

وقد كان هذا في يوم العيد، والعيد يباح فيه إظهار السرور بالمباحات، لذا قال النبي صلى الله عليه وسلم: "دعهما يا أبا بكر فإنها أيام عيد، إن لكل قوم عيدًا، وهذا عيدنا" (انظر شرح النووي على مسلم: ٦ / ١٨٢-١٨٣).

قول أبي بكررضي الله عنه: "أمزامير الشيطان في بيت رسول الله على الله عليه وسلم" : يقول أبو الطيب الطبري: "هذا الحديث حجتنا لأن أبا بكر سمّى ذلك مزمور الشيطان، ولم ينكر النبي صلى الله عليه وسلم على أبي بكر قوله، وإنما منعه من التغليظ في الإنكار لحسن رفقته لا سيما في يوم العيد (انظر تحريم آلات الطرب للألماني ص ١٠٦- ١١٥).

ويقول ابن تيمية: "في هذا الحديث بيان أن هذا لم يكن من عادة النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه الاجتماع عليه، ولهذا سماد الصديق أبو بكر رضي الله عنه مزمور الشيطان، والنبي صلى الله عليه وسلم أقر والصغار يرخص لهم في اللعب في الأعياد، كما جاء في الحديث: "ليعلم المشركون أن في ديننا فسحة" (انظر السابق).

يقول ابن القيم، "فلم ينكر صلى الله عليه وسلم على أبي بكر تسميته الغناء مزمار الشيطان، وأقرهما لأنهما جاريتان غير مكلفتين تغنيان بغناء الأعراب، الذي قيل في يوم حرب بُعاث عن الشجاعة والحرب، وكان اليوم يوم عيد فتوسع حزب الشيطان في ذلك إلى صوت امرأة جميلة أجنبية.... مع آلات اللهو التي حرمها رسول الله صلى الله عليه وسلم، مع التصفيق والرقص" (إغاثة اللهفان: /٢٥٧/

فهل في هذه الأدلة التي نظرنا فيها ما يستند إليه هؤلاء الذين قالوا بأن غناء النساء جائز. إن من القواعد العلمية أنه لا بد من تحرير محل النزاع قبل الاستدلال. فالغناء عند العرب: هو الإنشاد.. ونوع الغناء: كلمات شعرية تقال في الحرب والبطولة.

ولا علاقة له بأدنى صلة عن الغناء الذي يعنونه ويجوزونه.

وللحديث بقية، والحمد لله رب العالمين.

مدخل إلى علم التفسيري حصائص التقسير الكيوي

إن الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمدًا صلى الله عليه وسلم عبده ورسوله، أما بعد، فإن الوارد عن النبي صلى الله عليه وسلم في بيان معاني القرآن يمكن تقسيمه إلى الأنواع الآتية:

التفسير النبوي النصى:

وهذا مثل ما ذكره الزركشي في كتابه البرهان في علوم القرآن حيث قال: لطالب التفسير مآخذ كثيرة أمهاتها أربعة: الأول: النقل عن رسول الله صلى الله عليه وسلم: وهذا هو الطراز الأول، لكن يجب الحذر من الضعيف فيه والموضوع، فإنه كثير، وإن سواد الأوراق سواد في القلب، قال الميموني: سمعت أحمد بن حنبل يقول: ثلاث كتب ليس لها أصول: المغازي والملاحم والتفسير، قال المحققون من أصحابه: ومراده أن الغالب أنها ليس لها أسانيد صحيحة متصلة، وإلا فقد صح من ذلك

كثير، فمن ذلك تفسير الظلم بالشرك في قوله تعالى: ، ألَّيْنَ مَامَوًا وَرَ يَسْرُوا إِسْنَهُم طُلَّي ، (الأنعام: ٨٨)، وتفسير الحساب اليسير بالعرض، رواها البخاري، وتفسير من قُوَّق ، (الأنفال: ٦٠)، بالرمي، رواه مسلم، وبذلك يرد تفسير مجاهد بالخيل، وتفسير وبذلك يرد تفسير مجاهد بالخيل، وتفسير العبادة بالدعاء في قوله تعالى: «إنَّ أَلَيْهِنَ في علوم القرآن، للزركشي، ج٢، ص ٨٣، ٩٢). وقد نقل السيوطي هذا الكلام في كتابه ولاتقان في علوم القرآن ثم قال معلقًا عليه: وقلت الذي صح من ذلك قليل جدًا، بل أصل

المرفوع منه في غاية القلة، وسأسردها كلها آخر الكتاب إن شاء الله تعالى (الإتقان في علوم القرآن، للسيوطي، ج٢، ص ٣٥٦).

ومسألة المتلة والكثرة مسألة نسبية فقد يعني قائل ذلك قلة الآيات التي فسرها النبي صلى الله عليه وسلم نصًا بالنسبة لآيات القرآن كله، وقد يعني قلة هذه الأحاديث النسبة إلى السنة كلها، ولعل السبب في ذلك أن القرآن نزل على قوم من العرب بلغتهم العربية وكانوا في قمة عهودهم من الفصاحة والبلاغة، بل كانوا يتنافسون ويعقدون المسابقات في الفصاحة والبلاغة والأشعار فلا عجب أن يفهموا معظم آيات القرآن العربية والقليل الذي لم يفهموه فشر لهم رسول الله صلى الله عليه وسلم. وقد ذكرت أمثلة كثيرة على هذا النوع من التفسير النبوي في المقالات السابقة.

٢) التفسير التبوي الموضوعي:

والمقصود بالتفسير الموضوعي بيان ما ورد من أحاديث النبي صلى الله عليه وسلم في الموضوع الذي تضمنته الآية التي نتعرض لتفسيرها أو لذكر ما ورد من تفسير نبوي بشأنها.

ومثال ذلك قوله تعالى: ، فَأَنَّقُوا النَّارَ الَتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَلَفِحَارَةُ أُمِنَتْ لِلْكَجْبِيَ، (البقرة: ٢٤). فقد ورد في موضوع هذه الآية أحاديث كثيرة: منها ما رواه البخاري ومسلم في صحيحيهما عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ، ناركم هذه جزء من سبعين جزءًا من نار جهنم، قيل: يا رسول الله إن كانت بخرءًا كلهم مثل حرها ، (آخرجها البخاري برقم جرءًا كلهم مثل حرها ، (آخرجها البخاري برقم (٣٢٦٥). ومسلم برقم ٢٨٤٣).

155

12620

A 1222

- Ilalie VIT - Iluis

ションシャ

والخمسون

42

وكذلك عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال (إذا اشتد الحر فأبردوا بالصلاة فإن شدة الحر من فيح جهنم واشتكت النار إلى ربها فقالت يا رب أكل بعضي بعضًا، فأذن لها بنفسين : نفس في الشتاء، ونفس في الصيف فهو أشد ما تجدون من الحر، وأشد ما تجدون من الزمهرير، (رواه البخاري برقم (٥٣٧)، ومسلم برقم (٦١٧).

وكذلك عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: كنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم إذ سمع وَجُبة. فقال النبي صلى الله عليه وسلم: تدرون ما هذا قال: قلنا الله ورسوله أعلم، قال: هذا حجر رمي به في النار منذ سبعين خريفًا فهو يهوى في النار الآن حتى انتهى إلى قعرها (رواه مسلم برقم ٢٨٤٤).

وغير ذلك من الأحاديث التي وردت في وصف جهنم وشدة نارها وحرارتها والتخويف منها حتى يتقيها المؤمنين كما أمرهم ربهم تبارك وتعالى، وليعلموا الكافرين ماذا أعد الله لهم يوم القيامة إن ظلوا على كفرهم حتى ماتوا عليه لعلهم يرجعون إلى ربهم عز وجل قبل فوات الأوان.

ومثال آخر قوله تعالى: ﴿ كُلَّا لَأَ طُلْتُهُ وَأُسْجُدً وَأَقَرَبَ ، (العلق: ١٩)، فيذكر معه قوله صلى الله عليه وسلم: (أقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد، (أخرجه مسلم برقم ٤٨٢).

وكذلك قوله تعالى: ، وَأَسْتَغَذَرْ مَن أَسْتَعَلَّفَ مَنْهُم سَرَيْكَ وَأَنْجُلُو عَتَم عَنْكَ وَرَحِلَكَ وَمَارِهُم وَ ٱلْأُمولُ وَٱلْأُولَكِ وَعَدَهُم ، (الإسسراء: ٢٤)، فموضوعها مشاركة الشيطان للإنسان في الأموال أن يأكل ويشرب وينام معه إذا لم يذكر الله تعالى، فقد جاء في صحيح مسلم قوله صلى الله عند دخوله وعند طعامه، قال الشيطان الله عند دخوله وعند طعامه، قال الشيطان عند دخوله، قال: الشيطان أدركتم المبيت، وإذا لم يذكر الله عند طعامه قال: أدركتم المبيت والعشاء، (أخرجه مسلم برقم ٢٠١٨).

وكذلك قوله تعالى: «حَفِظُوا عَلَّ ٱلصَّلَوَتِ وَٱلصَّلَوَ ٱلْمُسْطَى (البقرة: ٢٣٨)، فما هي الصلاة الوسطى؟

أخرج البخاري ومسلم من حديث علي بن أبي طالب رضي الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال يوم الأحزاب: «شغلونا عن الصلاة الوسطى: صلاة العصر، ملأ الله بيوتهم وقبورهم نارًا (أخرجه البخاري برقم ٦٣٩٦). وكذلك قوله تعالى: «إِنَّا غَنْ شَيْ ٱلْمَرْفَى

وَتَصَعَبُ مَا قَنَمُوا وَمَاتَرَهُمْ، (يس: ١٢)، فقد أخرج مسلم من حديث جابر بن عبد الله رضي الله عنهما، عن رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يا بني سلمة، دياركم تكتب آثاركم،(رواه مسلم برقم ٦٦٥).

وذلك عندما علم صلى الله عليه وسلم أن بني سلمة – وهم من الأنصار- أرادوا أن يتحولوا بمنازلهم قرب مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال لهم ذلك يعني: الزموا دياركم وابقوا فيها، وكأنه صلى الله عليه وسلم كره أن يخلوا أنحاء المدينة، وأحب أن يكون أهل الخير

راء عرب من رسول فقد جاء عن رسول الله صلى الله عليه وسلم في هذا الموضوع عدة أحاديث، ومن ذلك: ما جاء عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال، لا ترغبوا عن آبائكم، فمن رغب عن أبيه فهو كفر، (رواه البخاري برقم (٦٧٦٨)، ومسلم برقم ٢٢).

وكذلك قوله تعالى: (أَصَيتُم الْحَكَوَةُ وَكَذَلِكَ قَوله تعالى: (أَصَيتُم الْحَكَوَةُ اللَّذِيكَ فِي الْتَحْكَوَةُ اللَّذِيكَ فِي اللَّذِيكَ فِي اللَّذِيكَ فِي اللَّذِيكَ فِي الْتَحْدَرَةُ إِلَّا وَلِيلًا مِن (التوية: ٣٨).

وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم أحاديث كثيرة في ذم الدنيا وبيان حقارتها مثل قوله صلى الله عليه وسلم: «لو كانت الدنيا تعدل عند الله جناح بعوضة، ما

سقى كافرًا منها شرية ماء، (رواه الترمذي وهـو في <mark>صحيح الجامع للألباني برقم</mark> (٥١٦٨).

وقوله صلى الله عليه وسلم: «والله ما الدنيا في الآخرة إلا مثل ما يجعل أحدكم إصبعه هذه-وأشار يحيى بالسبابة- في اليم، فلينظر بم يرجع» (رواه مسلم برقم (٢٨٥٨).

وبهذا النوع من التفسير النبوي وهو التفسير الموضوعي تتسع دائرة هذا التفسير، ولكن يجب أن لا يخرجنا اهتمامنا بهذا النوع عن المقصود الأهم من التفسير

وهو ما يتعلق بألفاظ القرآن وذكر أسباب النزول، وبيان ما يُوخذ منه من المسائل الشرعية: كما قال الشوكاني كما قال السلك: أواعلم أنه قد أطال كثير من وغيرهما في هذا الموضع

بذكر أحاديث الواردة في الإسراء على اختلاف ألفاظها، وليس في ذلك كثير فائدة، فهي معروفة في موضعها من كتب الحديث، وهكذا أطالوا بذكر فضائل المسجد الحرام، والمسجد الأقصى، وهو مبحث آخر، والمقصود في كتب التفسير ما يتعلق بتفسير ألفاظ الكتاب العزيز، وذكر أسباب النزول، وبيان ما يؤخذ منه من المسائل الشرعية" (فتح القدير، للشوكاني،

وصلى الله على محمد وعلى آله وسلم تسليمًا كثيرًا.

43

HUUM

The Read

فقد الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: تكلمنا في اللقاء السابق عن سنن وآداب صلاة الجمعة، ونواصل في هذا اللقاء الحديث عن هذه السنن والآداب.

# سنن وأداب صلاة الجمعة، ٥- الإنصات للخطبية:

لحلقل

بادي الأولى ٤٤٤ هـ - العدد ١٧٦ - السنة

うううて

والخمسون

44

اختلف الفقهاء فيحكم الاستماع والإنصات للخطبة؛ فذهب الحنفية، والمالكيَّة، والحنابلة ومذهب الشافعيَّة في القديم، والأوزاعين إلى وجوب الاستماع والإنصبات، وهيو ما ذهب إليه عثمان بن عفان، وعبد الله بن عمر، وابن مسعود، حتى قال الجنفية: كل ما حرم في الصلاة حرم في الخطبة، فيحرم أكل، وشرب، وكلام، ولو تسبيحا، أو رد سلام، أو أمرا بمعروف، أو نهياً عن منكر، وذهب الشافعيَّة إلى أنَّ الاستماع والإنصات أثناء الخطبة سنة، ولا يحرم الكلام، بل يكره، وحكى ذلك النووي عن عروة بن الزبير، وسعيد بن جبير، والشعبي، والنَّخعي، والثوري، وهو رواية عن الإمام أحمد . (الموسوعة الفقهية الكويتية: 91/0

وبالغ البعض فادعى الإجماع قال ابن عبد البر: (لا خلاف بين فقهاء الأمصار في وجوب الإنصات للخطبة على من سمعها)، لكنه ذكر بعد ذلك أن هناك خلافاً لبعض المتأخرين فلعله لم يعده خلافاً معتبراً لخالفته النصوص، واعتذر عنهم بعدم

اعداد 🖌 د. جمدي طه

بقوله: وأحسن أحوالهم أن يقال إنهم لم يبلغهم الحديث في ذلك لأنه حديث انفرد به أهل المدينة ولا علم لمتقدمي أهل العراق به. (انظر الاستذكار الجامع لمذاهب فقهاء الأمصار ١٦/٢).

واستدل جمهور الفقهاء بأدلة منها: قوله تعالى: ، وَإِذَا فَرِتَ ٱلْتُرْمَانُ فَأَسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنِصِتُوا لَقَلَكُمْ تُرْحُونَ، الأعراف (٢٠٤). قال البهوتي: (ويحرم الكلام في الخطبتين والإمام يخطب ولو كان الإمام غير عدل لقوله تعالى وإذا قرئ القرآن فاستمعوا له وأنصتوا لعلكم ترحمون) كشاف القناع:

٤٧/٢.
قال بعض العلماء: المراد بذلك الخطبة وعُبَّر عن الخطبة بالقرآن لأنه يُكثر فيها قراءة الآيات وهذا محل نزاع ، وحتى على القول الآخر بأن الآية نزلت في الصلاة ، هإنها تشمل بعمومها الخطبة.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي -صلى الله عليه وسلم- قال: (إذا قلت لصاحبك: أنصت، يوم الجمعة والإمام يخطب فقد لغوت) أخرجه الجماعة.

قال الأمام الترمذي: والعمل عليه عند أهل العلم، كرهوا للرجل أن يتكلم والإمام يخطب والحديث دليل على طلب الإنصات في الخطبة، فإذا كان الذي يقول للمتكلم: أنصت - وهو في الأصل يأمر بمعروف - قد ثغا، وهو منهى عن ذلك، فغير ذلك من الكلام من باب أولى. قال ابن رشد عن الإنصات في الخطبة: (وأما من لم يوجيه فلا أعلم لهم شبهة إلا أن يكونوا يرون أن هذا الأمر قد عارضه دليل الخطاب في قوله تعالى: وإذا قرئ القرآن فاستمعوا له وأنصتوا. أي أن ما عدا القرآن فليس يجب له الإنصات، وهذا فيه ضعف والله أعلم، والأشبه أن يكون هذا الحديث لم يصلهم). (بداية المجتهد ١/١٣١).

والمراد أنه يحرم شواب الجمعة، وليس المراد أن جمعته لا تصح.

وعن أبي الدرداء رضي الله عنه قال: جلس النبي -صلى الله عليه وسلم-يوماً على المنبر فخطب الناس وتلا آية، وإلى جنبي أُبَيَ، فقلت له، يا أُبيَ، متى أنزلت هذه الآية؟ فأبى أن يكلمني، ثم سألته فأبى أن يكلمني، حتى نزل رسول الله -صلى الله عليه وسلم-. فقال له أبيَ: مالك من جمعتك إلا ما لغيت. فلما انصرف رسول الله -صلى الله عليه وسلم-جئته فأخبرته، فقال: (صدق أبيَ، فإذا سمعت إمامك يتكلم فأنصت حتى يضرغ). (رواه أحمد واختلف في تصحيحه).

واحتج الشافعية بالأحاديث الصحيحة المشهورة أن النبي صلى الله عليه وسلم تكلم في خطبته يوم الجمعة مرات وبحديث أنس قال " دخل رجل المسجد ورسول الله صلي الله عليه وسلم يخطب على المنبريوم الجمعة فقال يا رسول الله متى الساعة؟ فأشار إليه الناس أن اسكت؛ فسأله ثلاث مرات كل ذلك يشيرون إليه أن اسكت. فقال له رسول الله صلى الله

عليه وسلم: "ويحك! ما أعددت لها؟" رواه البيهقي بإسناد صحيح (انظر خلاصة الأحكام في مهمات السنن وقواعد الإسلام للنووي ٨٠٦/٢).

وعن أنس أيضا قال: "بينما النبي صلي الله عليه وسلم يخطب في يوم الجمعة قام أعرابي فقال يا رسول الله هلك المال وجاع العيال فادع الله لنا فرفع يديه وذكر حديث الاستسقاء" رواه البخاري ومسلم.

وأجابوا عن الآية أنها محمولة على الاستحباب: جمعًا بين الأدلة، هذا إن سلمنا أن المراد الخطبة وأنها داخلة ق المراد وعن الحديث الأول أن المراد باللغو الكلام الضارغ ومنه لغو اليمين وعن حديث أبي الدرداء أن المراد نقص جمعته بالنسبة إلى الساكت. (انظر المجموع للنووي ٤/٥٢٥).

والرأي الراجح رأي جمهور الفقهاء لقوة أدلتهم، وأن الأحاديث التي احتج بها الشافعية إنما هي مستثناة من عموم النهي كما سيأتي.

ويستثنى من وجـوب الإنصات حالات منها:

من لا يسمع الأمام لبعد أو صمم أو نحو ذلك، فإنه يجوز له أن يشتغل بذكر الله ودعائه دون أن يشوش على غيره، وقال ابن قدامة: (للبعيد أن يذكر الله تعالى ويقرأ القرآن ويصلي على النبي -صلى الله عليه وسلم- ولا يرفع صوته قال أحمد: لا بأس أن يصلي على النبي صلى الله عليه وسلم فيما بينه وبين نفسه رخص له في القراءة والذكر عطاء وسعيد بن جبير والنخعي والشافعي) (المغني

ولما روى عبد الرزاق في مصنفه عن ابن جريج قال: قلت لعطاء: كنت لا أسمع الإمام، أسبح وأهلل وأدعو الله لنفسي ولأهلي وأسميهم بأسمائهم؟ قال: نعم.

م جمادي الأولى ١٤٤٤ هـ - العدد ١٧٢ - السنة الثانية والخمسون

45

من كلم الإمام في حاجة أو كلمه الإمام: قال ابن القيم: (وكان يقطع خطبته للحاجة تعرض، أو السؤال من أحد من أصحابه فيجيبه ثم يعود إلى خطبته فيتمها) (زاد المعاد في هدي خير العباد ٢١/١١)، ومن ذلك حديث سليك الغطفاني وغيرهم أنه دخل يوم الجمعة والنبي -صلى الله عليه وسلم- يخطب، فقال: صليت؟ قال: لا. قال: (قم فصل ركعتين). رواد الجماعة. ولحديث عمر مع عثمان في الغسل، وقد تقدم.

ولحديث أنس؛ أن رجلاً دخل المسجد يوم الجمعة والنبي -صلى الله عليه وسلم-قائم يخطب، فقال؛ يا رسول الله { هلكت الأموال، وانقطعت السبل، فادع الله يغيثنا، فرفع يديه ثم قال؛ اللهم أغثنا، اللهم أغثنا. متفق عليه.

الكلام الواجب على المصلي: لإنقاذ حياة إنسان كأن يكون أعمى فيحذره من السقوط في بئر أو من حية أو حريق ونحو ذلك. وينبغي أن يكون من ذلك الكلام لإنقاذ مال ذي بال.

إذا خرج الإمام عن الجادة في خطبته كأن تكلم بالباطل أو مدح من لا يجوز مدحه أو ذم من لا يجوز ذمه ونحو ذلك لم يجب على المأموم أن ينصت، وجاز له الكلام، وكان سعيد بن جبير والنخعي والشعبي وابراهيم ابن المهاجر وأبو بردة يتكلمون ننصت لهذا. وبه قال ابن حبيب واللخمي وابن العربي والدسوقي من المالكية" (انظر: التاج والإكليل للمواق ٢/٥٥٠، وحاشية الدسوقي ١١٥/١).

٤. الكلام الواجب عليه لإنقاذ حياة إنسان كأن يكون أعمى فيحذره من السقوط في بئر أو من حية أو حريق ونحو ذلك. وينبغي أن يكون من ذلك الكلامُ لإنقاذ مال ذي بال. (المغنى ٢٦٨/٢).

أما تشميت العاطس ورد السلام فضيه خلاف، قال الترمذي في سننه عقب حديث

أبي هريرة السابق: اختلفوا في رد السلام وتشميت العاطس، فرخص بعض أهل العلم في رد السلام وتشميت العاطس والإمام يخطب، وهو قول أحمد وإسحاق، وكره بعض أهل العلم من التابعين وغيرهم ذلك، وهو قول الشافعي.

والراجح المنع، لأن النبي -صلى الله عليه وسلم- منع من أمر اللاغي بالإنصات، وهو أمر بمعروف واجب، فهذا مثله، والمنع هو قول مالك والأوزاعي وأصحاب الرأي واحدى الروايتين عن أحمد، وأخرج مالك في الموطأ عن سعيد بن المسيب أنه كان ينهى عن تشميت العاطس في الخطبة (تنوير الحوالك ١٢٦).

والكلام الممنوع إنما هو في وقت الخطبة خاصة أما قبل بدء الخطبة فيجوز الكلام ولو جلس الإمام على المنبر، وكذلك إذا أنهى الإمام خطبته فيجوز الكلام قبل الصلاة. فقد روى مالك في الموطأ عن ثعلبة القرظي أنهم كانوافي زمان عمر بن الخطاب يصلون وجلس على المنبر وأذن المؤذنون جلسنا نتحدث، فإذا سكت المؤذنون وقام عمر يخطب أنصتنا فلم يتكلم منا أحد. قال ابن شهاب: فخروج الإمام يقطع الصلاة، وكلامه يقطع الكلام) (تنوير الحوالك ١٢٥).

يفطع العارم) (تلوير) (حوالك 2011). وهذا مذهب عطاء وطاووس وبكر المزني والنخعي والشافعي وأحمد وإسحاق ويعقوب ومحمد وروي ذلك عن ابن عمر. وهل يحرم الكلام بين الخطبتين ؟ ذكر في المغني (٢٠٠/٣) احتمالين، ونسب القول بالجواز إلى الحسن، والقول بالمنع إلى مالك والشافعي والأوزاعي وإسحاق. واختلف الفقهاء أيضا في إنصات من لا يسمع الخطبة وقد يستدل بهذا الحديث على إنصاته لكونه عقله بكون الإمام يخطب وهذا عام بالنسبة إلى سماعه وعدم سماعه.

والحمد لله رب العالين.

46



بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم. أما بعدُ: فقد انتهينا بفضل الله تعالى من فقه النكاح، ونبدأ بإذن الله تعالى في فقه الطلاق، سائلين الله عز وجل أن يتقبل جهد المقل وأن ينفع به المسلمين.

# أولا، تعريف الطلاق،

الطلاق في اللغة: التخلية، يقال: طلقت الناقة. إذا سرحت حيث شاءت، والإطلاق: الإرسال. يقال طلق الرجل امرأته تطليقًا فهو مطلق فإن كثر تطليقه للنساء قيل مطليق ومطلاق، والاسم: الطلاق. المصباح المنير في غريب الشرح الكبير (٢/ ٣٧٦).

الطلاق في الشرع:

عرفه الحنفيه بأنه: رفع الحل الذي به صارت المرأة محلاً للنكاح إذا تم العدد ثلاثًا. المبسوط للسرخسي (٦/٦).

وعرفه المالكية بأنه؛ صفة حكمية ترفع حلية متعة الزوج بزوجته موجبًا تكررها مرتين للحر ومرة لذي رق حرمتها عليه قبل زوج. مواهب الجليل في شرح مختصر خليل (٤/ ١٨).

وعرفه الشافعية بأنه: حل عقد النكاح بلفظ الطلاق ونحوه. أسنى المطالب في شرح روض الطالب (٣/ ٢٦٣).

وعرفه الحنابلة بأنه، حل قيد النكاح أو بعضه. الروض المربع لمنصور البهوتي (١٤٣/٣). لأنبًا المشروعية الطلاق:

الطلاق مشروع بالكتاب والسنة والاجماع. أما الكتاب، فقوله تعالى، ﴿ ٱلطَّلَقُ مَرَّتَكَ فَإِسَالًا مِعَرُونِ أَرَّ تَمْرِيحٌ بِإِحْسَنُ ﴾ (البقرة: ٢٢٩)، وقوله

# تعالى: رِبَالَيُّ التَّيُّ إِنَا طَلْتَتُرُ الْبِسَةِ طَلِقُوهُنَ لِمِدَّبِ ، (الطلاق: ۱).

أما السنة: فما روى ابن عمر أنه طلق امرأته وهي حائض على عهد رسول الله صلى الله علي وسلم فسأل عمرُ رسول الله صلى الله علي وسلم عن ذلك، فقال له رسول الله صلى الله علي وسلم: مُرُهُ فَلَيُراجعُها ثُمَّ لَيُمَسكُها حَتَّى تَطُهُر ثُمَّ تَحيض ثُمَ تَطُهُر ثُمَّ إِنَّ شَاءَ أَمُسَكَ بَعُدُ، وَإِنْ شَاء طَلَقَ قَبْل أَنْ يَمَسٌ، فَتَلَكَ العدُّةُ الَّتِي أَمَر الله أَنْ ومسلم (١٤٧١) وغيرهما.

### أما الإجماع:

فقد أجمع الناس: على جواز الطلاق، والعبرة دالة على جوازه، فإنه ربما فسدت الحال بين الزوجين فيصير بقاء النكاح مفسدة محضة وضررًا مجردًا بإلزام الزوج النفقة والسكنى، وحبس المرأة مع سوء العشرة والخصومة الدائمة من غير فائدة، فاقتضى ذلك شرع ما يزيل النكاح لتزول المفسدة الحاصلة منه-المغني (٦٦/٧).

## ثالثا: أقسام الطلاق:

أولاً: طلاق السُّنة: هو الطلاق الذي وافق أمر الله تعالى وأمر رسوله صلى الله عليه وسلم في الآية والحديث المذكورين.



47

قال ابن قدامة؛ ولا خلاف في أنه إذا طلقها في طهر لم يصبها فيه، ثم تركها حتى تنقضي عدتها - أنه مصيب للسنة مطلق للعدة التي أمر الله بها. قاله ابن عبد البروابن المنذر.

وقال ابن مسعود؛ طلاق السنة أن يطلقها من غير جماع، وقال في قوله، «فطلقوهن لعدتهن» (الطلاق: ١)، قال: طاهرًا من غير جماع، ونحوه عن ابن عباس. المغني (٦٦/٧).

ثانيًا، طلاق البدعة، أن يطلق الرجل زوجته وهي حائض أو يطلقها في طهر قد جامعها فيه. رابعًا: حكم الطلاق البدعي:

لا خلاف بين أهل العلم على تحريم طلاق الدعة.

قال شيخ الإسلام في مجموع الفتاوى (٧١/٣٧): فأما الطلاق المحرم مثل أن يطلقها في الحيض أو يطلقها بعد أن يطأها وقبل أن يبين حملها، فهذا الطلاق محرم باتفاق العلماء.

قال ابن قدامة في المغني (٦٧/٧)؛ أما المحظور فالطلاق في الحيض أو في طهر جامعها فيه، أجمع العلماء في جميع الأمصار وكل الأعصار على تحريمه، ويسمى طلاق البدعة؛ لأن المطلق خالف السنة وترك أمر الله تعالى ورسوله، قال تعالى: وفطلقوهن لعدتهن.

# خامسًا: هل يقع طلاق البدعة؟

اختلف الفقهاء في هذه المسألة على قولين: التقول الأول، ذهب جمهور الفقهاء، أبو حنيفة ومالك والشافعي وأحمد إلى وقوع طلاق البدعة. وحجتهم في ذلك: عن ابن عمر رضي الله عنهما أنه طلق امرأته وهي حائض على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم عن ذلك، عنه رسول الله صلى الله عليه وسلم عن ذلك، فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم، مُرْهُ فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم، مُرْهُ فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم، أمرُ فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم، أمرُ فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم، أمرُ فقال الله الله صلى الله عليه وسلم، مُرْهُ فليُرَاحِعُهَا ثُمَّ ليُمُسكُها حتى تَطْهَر ثم تحيض فقال الله الله الله الله عليه وسلم، أن يُعْسًى قبُل أنْ يُعُسْ، قَتْلَكَ العدة التي أمر الله أنْ تَطلَق لها النساء، أخرجه البخاري (٢٥١)، ومسلم (١٤٧١)

وجه الدلالة، دل قوله صلى الله عليه وسلم: مُرَهُ فَلْيُرَاجِعُهَا...، على أن الطلاق واقع، لأن الرجعة تكون بعد الطلاق.

القول الثاني: ذهب شيخ الإسلام ابن تيمية وابن

حزم إلى أن الطلاق البدعي لا يقع. وحجتهم في ذلك:

أن النكاح المحرم لا يقع، والبيع المحرم لا يقع، فكذلك الطلاق الحرم البدعي لا يقع-

عن أيمن مولى عروة يسأل ابن عمر وأبو الزبير يسمع، قال: كيف ترى في رجل طلق امرأته حائضا؟ قال: طلق عبد الله بن عمر امرأته وهي حائض على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم، فسأل عمر رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: إن عبد الله بن عمر طلق امرأته وهي حائض، قال: فردها علي ولم يرها شيئًا - رواه أبو داود (٢٣٧/٢) وغيره.

صوب مسلم رواية (مولى عزة) وليس مولى عروة.

أقوال أهل العلم في زيادة ولم يرها شيئًا:

قال أبو داود في السنن (٦٢٧/٢)؛ عقب إخراجه الحديث على زيادة ولم يرها شيئا، ووى هذا الحديث عن ابن عمر يونس بن جبير وأنس بن سيرين وسعيد بن جبير وزيد بن أسلم وأبو الزبير ومنصور عن أبي وائل، معناهم كلهم: أن النبي صلى الله عليه وسلم أمره أن يراجعها حتى تطهر ثم إن شاء طلق وإن شاء أمسك، وكذلك رواه أما رواية الزهري عن سالم ونافع عن ابن عمر أن النبي صلى الله عليه وسلم أمره أن يراجعها وإن شاء أمسك، وروي عن عطاء الخراساني عن وإن شاء أمسك، وروي عن عطاء الخراساني عن الحسن عن ابن عمر نحو رواية نافع والزهري، والأحاديث كلها على خلاف ما قال أبو الزير.

والا عاديك عليه على عارف ما عال بو تربير. قال الخطابي في معالم السن مع سن أبي داود وقال أبو داود: جاءت الأحاديث كلها بخلاف ما رواه أبو الزبير. وقال أهل الحديث: لم يرو أبو الزبير حديثا أنكر من هذا، وقد يحتمل أن يكون معناه أنه لم يرها شيئًا باتًا يحرم معه المراجعة ولا تحل له إلا بعد زوج، أو لم يره شيئًا في السنة ماضيًا في حكم الاختيار، وإن كان لازمًا على سبيل الكراهة، والله أعلم.

جاء في سنن البيهقي (٣٢٧/٧): قال الشافعي: ونافع أثبت عن ابن عمر من أبي الزبير، والأثبت من الحديثين أولى أن يقال به إذا خالفه، قال:

وقد وافق نافع غيره من أهل التثبت في الحديث، فقيل له: أحسبت تطليقة ابن عمر على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم تطليقة؟ قال: فمه؟ وان عجز: يعني: أنها حسبت، والقرآن يدل على أنها تحسب، قال تعالى: «الطلاق مرتان فإمساك بمعروف أو تسريح بإحسان، (البقرة: ٢٢٩). لم يخصص طلاقًا دون طلاق. ثم ساق الكلام إلى أن قال: وقد يحتمل أن يكون لم تحسب شيئًا صوابًا غير خطأ. كما يتال للرجل: أخطأ في فعله. وأخطأ في جواب أجاب به: لم يصنع شيئًا، يعني: لم يصنع شيئًا صوابًا.

وفي الفتح (٣٥٤/٩)؛ قال ابن عبد البر؛ قوله: ولم يرها شيئًا، منكر لم يقله غير أبي الزبير وليس بحجة فيما خالفه فيه مثله، فكيف بمن هو أثبت منه، ولو صح فمعناه عندي – والله أعلم – ولم يرها شيئًا مستقيمًا؛ لكونها لم تقع على السنة. انتهى

عن نافع مولى ابن عمر عن ابن عمر أنه قال في الرجل يطلق امرأته وهي حائض، قال ابن عمر، لا يعتد لذلك- هكذا أورده ابن حزم في المحلى (١٦٣/١٠) وابن القيم - نقلا عنه - في زاد المعاد (٢٢١/٥).

وزعما – بسببه مع غيره – أن الخلاف معلوم الثبوت عن المتقدمين والمتأخرين، فالخلاف وإن كان موجودا إلا أنه لا يكاد يذكر.

وقد أخرجه ابن أبي شيبة من نفس الطريق في المصنف (٥/٥): نا عبد الوهاب الثقفي عن عبيد الله بن عمر عن نافع عن ابن عمر في الذي يطلق امرأته وهي حائض، قال: لا تعتد بتلك الحيضة.

ويناقش: بأن هذا الأثر لا يصلح لإنشاء خلاف بين السلف، ولا القول بأنه دُبُّ نزاع بين السلف في مسألة احتساب تطليق الحائض.

# أقوال أهل العلم في السائة:

أولا: القائلون بوقوع الطلاق البدعي: قال ابن الهمام الحنفي في فتح القدير (٤٦١/٣): وإذا طلق الرجل امرأته في حالة الحيض وقع الطلاق؛ لأن النهي عنه لعنى في غيره وهو ما ذكرناه فلا ينعدم مشروعيته، ويستحب له أن يراجعها لقوله r: ، مُرَهُ فَلَيْراجعُها ، وقد طلقها

في حالة الحيض.

جاء في الفواكه الدوائي على رسالة ابن أبي زيد القيرواني (١٨٧/٥)؛ وينهى أن يطلق في الحيض، فإن طلق لزمه ويجبر على الرجعة ما لم ينقض العدة، والتي لم يدخل بها يطلقها متى شاء. قال الشيرازي في شرح المهذب (٢١٦/١٨): بعد أن ساق حديث الباب... قال: لأنه إذا طلقها في الحيض أضربها في تطويل العدة، وإذا طلقها في الطهر الذي جامعها فيه قبل أن يستبين الحمل لم يأمن أن تكون حاملا فيندم على مفارقتها مع الولد، ولأنه لا يعلم هل علقت بالوطء فتكون عدتها بالحمل أولم تعلق فتكون عدتها بالأقراء... إلى أن قال: وإن طلقها في الحيض أو الطهر الذي جامع فيه وقع الطلاق؛ لأن ابن عمر رضى الله عنهما طلق امرأته وهي حائض فأمره النبي r أن يراجعها فدل ذلك على أن الطلاق وقع.

وفي المغني (٦٨/٧)؛ قال ابنِ قدامة؛ فإن طلق للبدعة وهو أن يطلقها حائضًا أوفي طهر أصابها فيه: أثم ووقع طلاقه في قول عامة أهل العلم. ثانيًا: المانعون من وقوع الطلاق البدعي:

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في مجموع الفتاوى (٧١/٣٧): الطلاق المحرم في الحيض وبعد الوطء: هل يلزم؟ فيه قولان للعلماء، والأظهر أنه لا يلزم كما لا يلزم النكاح المحرم والبيع المحرم.

قال ابن حزم في المحلى (٣٦٣/٩)؛ فإن طلقها طلقة أو طلقتين في ظهر وطنها فيه أو في حيضتها، لم ينفذ ذلك الطلاق، وهي امرأته كما كانت. والى القول بمنع وقوع الطلاق البدعي ذهب ابن القيم في زاد المعاد (١٩٥/٩-٢١٣)؛ فقد ساق أدلة كل فريق في المسألة، وانتصر لرأيه بشدة.

# تعقيب وترجيح

والذي يظهر لي - بعد عرض أقوال أهل العلم في المسألة - رجحان قول جمهور العلماء بوقوع طلاق البدعة لحديث ابن عمر؛ لأن منطوق ومفهوم كلمة فليراجعها ، هو رجوع الزوجة إلى زوجها بعد وقوع طلاق ، وهذا ما فهمه عامة أهل العلم -منهم الأنمة الأربعة-

والله تعالى أعلم.

😸 جمادى الأولى 331 هـ - العدد ١٦٧ - السنة الثانية والخمسون

49

# محمر المحروسة

الحمد لله. والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد. فمما لا شك قيه أن الناس يختلفون في طبانعهم وافهامهم، وفيما يقبلون ويرفضون ويعارضون، وفيما يجتهدون فيه، وهذه شنة الله في الخلق، ومن هنا ينشأ الاختلاف والاعتراض والإنكار، وهذا أيضًا لا غُبار عليه، إنما الرفوض هنا هو الهدف من المارضة إذا كان قاصرًا على تجريح الناس واحراجهم، وتلمس زلاتهم، وتتبع عوراتهم، وتمنّي فشلهم وإخفاقهم، والشماتة فيهم، والانتقام منهم ولو على حساب تخريب الأوطان وهذه البنيان وقتل الأبرياء. والرهوض أيضًا الطريقة التي يعبر بها الإنسان عن اعتراضه إذا كانت مارجة عن حدود الأدب الرفيع والهدف النبيل، واحترام الآخرين، وعليه فالفوب النقد الهادف الذي يبني ولا يهذه.

اعداد الرحمن

العظيمة آمنة محروسة بقول الله تعالى: "ادْخُلُوا مصرَ إنْ شاءَ اللَّهُ آمنينْ" (يوسف: ٩٩). وبقول رسولنا صلى اللَّه عَليه وسلم: "... فَاسْتَوْصُوا بِأَهْلِهَا خَيْرًا، فَإِنَّ لَهُمُ دَمْةُ وَرَحِمًا...". صحيح مَسلَم.

ومصبر

مصر الحبيبة مرت وتمر بمرحلة من أخطر المراحل في تاريخها، فبعد أن مرت البلاد بفترات عصيبة وظروف حرجة من الفوضى اللاأخلاقية؛ التي لا يرضاها أهل العقد والحكمة، وقد نجا الله تعالى من هذه الفوضى ونحن على كل حال لا نرضى أن تقع مصرنا المحروسة في أي من أنواع الفوضى، ونقف صفًا واحدًا أمام من يريدون بها وبأهلها شرًا، أو من يريدون لها أن ترجع إلى الخلف، فلا بد أن تكون لغة الحوار مبنية على الفهم الصحيح البعيد عن الوقوع في الفتنة وبذل النصيحة للجميع بعيدًا عن لغة التجريح والهدم.

وقد ذكر القرآن الكريم إنكار الهدهد على عبدة الشمس من دون الله فقال تعالى عن الهدهد الذي خطب النبي سليمان عليه السلام بقوله: "إني وجدت أمراة تملكهم وأوتيت من كُلُ شيء ولها عَرْشُ عَظيمٌ وجَدَتُها وقَوْمَها

الخمسون

5()

يَسْجُدُونَ للشَّمْسِ مَنْ دُونِ اللَّه وَزَيْنَ لَهُمُ الْشَيْطَانُ أَعْمَالَهُمَ فَصَدُهُمْ عَنِ السَّبِيلِ فَهُمْ لا يَعْتَدُونَ " (النمل ٢٣- ٢٤). وأنكر الخليل إبراهيم عليه السلام على أبيه عبادة الأصنام فقال: " يَا أَبَت لَم تَعْبُدُ مَا لا يَسْمَعُ وَلا يُبْصرُ وَلا يُغْنَي عَنْكَ شَيْئاً" (سورة مريم: ٤٢). فهذا هو الأدب في المعارضة رغم فظاعة الأمر المنكر.

فينبغي أن يكون المعارض حسن المعارضة. بحيث يوصف أصحابها أنهم هيئة الإصلاح والبناء والتعمير والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

وجاء في ترجمة يحيى بن أكثم التّميميَ، يقول العلماء؛ كان واسع العلم بالفقّه، كثير الأدب، حسن المعارضة، قائماً لكل مُعْضَلَة، حتى كانت الوزراء لا تعمل في تدبير المُلكَ شَيْئًا إلا بعد مطالعة يحيى. (تاريخ الإسلام: ١٨/ ٥٣٧).

وقد عبر الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم عن العارضة عند رؤية المنكر، فقال

صلى الله عليه وسلم: ،مَنْ رَأَى مَنْكُمْ مُتَكَرًا فَلَيْغَيْرُهُ بِيدِه، فَإِنْ لَمْ بِسُتَطِعْ فَبِلسَائِه، فَإِنْ لَمُ يَسْتَطِعْ فَبِقَلْبَه، وَذَلِكَ أَضْعَفُ الْأَبِيمَانِ، (صحيح مسلما / ٦٩).

وقد قام كثير من أصحابه بالتزام هذا الأمر بالضوابط الشرعية بالعلم والأدب، ومن كان يتجاوز حده في هذا فكان النبي صلى الله عليه وسلم يوقفه عند حده، ويبين له تجاوزه وخطاه.

فعن عوف بن مالك، قال: قتل رجل من حمير رجلا من العدو، فأراد سلبه، فمنعه خالد بْن الْوَلْيد، وَكَانَ وَالْيَا عَلَيْهُمْ، فَأَتَى رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم عوف بن مالك، فأخبره، فقال لخالد: ، ما منعك أن تعطيه سلبه؟ ، قال: استكثرته يا رسول الله، قال: ادفعه الله،، فمر خالد بعوف، فجر بردائه، ثم قال: هل أنجزت لك ما ذكرت لك من رسول الله صلى الله عليْه وسلم، فسمعة رسُول الله صلى الله عليْه وسلم فاستغضب، فقال: ، لا تعطه يا خالد، لا تَعْطه يَا خَالدٍ، هَلَ أَنْتُمْ تَارِكُونَ لِي أَمْرَائِي؟ إنما مثلكم ومثلهم كمثل رجل استرعي إبلا، أو غنما، فرعاها، ثم تحين سقيها، فأوردها حوضا، فشرعت فيه فشربت صفوه، وتركت كدره، فصفوه لكم، وكدره عليهم .. (صحبح مسلم ٣/ (1"V"

وإذا كانت المعارضة في أمر الشعوب ومصالحهم وشنون حياتهم فينبغي أن تكون إثراء لها وليس هدمًا لأركانها، وعندها ستسمع الدولة لأصوات العقل وباذلي النصيحة. قال صلى الله عليه وسلم: «الدين النصيحة، قُلْنَا: مَنْ؟ قَالَ، اللَّه ولكتَابِه ولرسُوله ولأَنْمَة الْسُلمِينَ وَعَامَتَهُمْ، (صحيح مسلم ١/ ٤٢).

### الإنصاف حين المارضة،

قال عَمَّارُ: "ثلاث مَنْ جَمِعَهُنَ فَقَدْ جَمَعَ الإيمان: الإنصاف من نفسك. وبدُلُ السُلام للعالم، والإنفاق من الإقتار". (صحيح البخاري ١/ ١٥).

والتحلي بصفة الإنصاف، وسلوك درب المنصفين يلزم معه التأذب بآداب خاصة، وقد التزم بها أهل السُنَة والجماعة، وعلى من يسير على منهجهم أن يتأذب بتلك الأداب، وأهمَها:

# ١- التَجرَد وتحسين النية والألفاظ عند الكلام على المخالفين،

وذلك أنّه قد تلتبس المقاصد عند الكلام عن المخالفين، فهناك من يتكلم على مخالفيه بقصد حبّ الظّهور، وقصد التّشفّي والانتقام، وقصد الانتصار للنّفس أو للطّائفة الَّتي ينتمي إليها النَاقد. قيل في هذا المعنى:

# تقول هذا جنى النّحل تمد حــــه وإن تشأ قلت، ذا قيء الزّنابير مدحا ودمًا وما جاوزت وصفهما والحقّ قد بعتريه سوء تعبير

### ٢- التبين والتثبت قبل إصدار الأحكام:

وذلك امتثالاً لقول الله تعالى: "يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ جاءَكُمُ فَاسقُ بِنَبًا فَتَبَيْنُوا أَنْ تُصِيبُوا قَوْماً بِجَهالَة فتُصْبِحُوا عَلَى ما فَعَلَتُمُ نادمينَ" (الحجرات: ٢)، وقوله تعالى: "يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا صَرِيْتُمَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَتَبَيْنُوا ولا تَقُولُوا لِنَ أَلْقِي إِلَيْكُمُ السَّلاَمَ لَسْتَ مُؤْمَناً" (النساء: ٤٤).

والتبين والتثبّت من خصائص أهل الإيمان، قال الحسن البصري رحمه الله: المؤمن وقاف حتى يتبيّن، وقال الإمام محمد التميمي رحمه الله: ومتى لم يتبيّن لكم المسألة لم يحل لكم الإنكار على من أفتى أو عمل حتى يتبيّن لكم خطؤه، بل الواجب السكوت والتوقف.

# ۲- حمل الكلام على أحسن الوجوه، وإحسان الظن:

فالواجب على المسلم أن يحسن الظنّ بكلام أخيه المسلم، وأن يحمل العبارة المحتملة محملًا حسنًا. فقد حتّ الرُسول صلّى الله عليه وسلّم على إحسان الظنّ بالمسلم حين قال وهو يطوف بالكعبة: «ما أطيبك وأطيب ريحك؟، وما أعظمك وأعظم حرمتك؟، والذي نفس محمّد بيده لحرمة المؤمن أعظم عند الله حرمة منك، ماله ودمه، وأن لا يظنّ به إلا خيرًا.

وقال سعيد بن السيب؛ كتب إلي بعض إخواني من أصحاب رسول الله صلّى الله عليه وسلّم: أن ضع أمر أخيك على أحسنه ما لم يأتك ما يغلبك، ولا تظنَنَ بكلمة خرجت من امرئ مسلم شرًا وأنت تجد لها في الخير محملًا.

# Upload by: altawhedmag.com

وقد علّمنا ذلك رسولنا الكريم صلّى الله عليه وسلّم حينما قتل أسامة بن زيد رجلا مشركًا بعد أن قال: لا إله إلا الله، فلما علم صلّى الله عليه وسلّم أنكر ذلك عليه إنكارًا شديدًا، فقال أسامة: إنّما قالها متعوّدًا -يعني خائفًا من السيف-.فقال صلّى الله عليه وسلّم: .هلّا شققت عن قلبه؟، ( نضرة النعيم في مكارم أخلاق الرسول الكريم بتصرف٣/ ٥٨٤).

٤- ألا ينشر سيئات الخالف ويدفن حسناته، فقد ذكر الرسول صلّى الله عليه وسلّم عمر بحسنات حاطب فقال، وما يدريك يا عمر لعل الله قد اطّلع على أهل بدر فقال؛ اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم، صحيح مسلم.

فكون حاطب من أهل بدر ترفعه، ويذكر له في مقابل خطئه الفاحش، ولذا غفر له خطوه.

٥- النقد يكون للرأي وليس لصاحب الرأي:

بمعنى: انتقد الرأي دون تجريح صاحب الرأي، فالنقد الموضوعي هو الذي يتّجه إلى الموضوع ذاته وليس إلى صاحبه. وكان الرّسول صلى الله عليه وسلم إذا حدث خطا من أحد أصحابه أو بعضهم. لا يسميهم غالبًا وإنما يقول: ما بال أقوام .. ما بال رجال ..

 ٦- الامتناع عن المعارضة والمجادلة المضية إلى النزاع:

وقد حدَّر الرَسول صلَّى اللَّه عليه وسلم من الجدل المفضي إلى الخصومة فقال: «إنَّ أبغض الرَجال إلى اللَّه الألدَ الخصم، صحيح مسلم. وقال ابن عبَّاس رضي اللَّه عنهما: «لا تمار أخاكَ فإنَّ المراء لا تفهم حكمته، ولا تؤمن غائلته». وقال مالك بن أنس: «المراء يقسَي القلوب، ويورث الضَغائن، .

وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم واصفا أهل الجدل العقيم الذي لا يُنتج إلا الضغينة والأحقاد بأنهم على ضلال في نقدهم ومعارضتهم فقال: (ما ضل قَوْمُ بعد هُدَى كانوا عليه إلا أوتُوا الجدل، ثُمْ تلا رَسُولُ اللهصلى الله عليه وسلم هذه الآية: (ما ضرَبُوهُ لكَ إلا جدلًا بل هُم قَوْمُ حَدَيتُ حَسَنُ صحيحٌ.

# ضوابط الشكوي

قد يشكو الناس الفقر والغلاء، لكن لا ينبغي

أن ينقلب ذلك إلى جزع وإفساد في الأرض، وركوب سبيل المجرمين المخربين. كَثَرَة الشَّكُوَى وَبَثُ الْجَزَع ليست من جميل الصبر. فقد قيل في قوله تعالى، فاصبر صبرا جميلا، (المعارج: ٥). إنَّهُ الصبر الذي لا شكوى فيه ولا بتُ. روى أنس بنُ مالك أنَّ النبي - صلى الله عليه وسلم - قال: ما صبر من بتُ..

وقد قيل في منتور الحكم: "مَنْ ضَاق قَلْبُهُ اتسع لسانُه. وأنشد بعضهم: لا تُكثر الشُّكُوى إلى الصَّديق ... وارْجع إلى الْخَالق لا الْخُلُوق...لَا يحرُجُ الْغَرِيقُ بِالْغَرِيقَ(. (أدب الدنيا والدين ص: ٢٩٨).

والصُبّر؛ حبس النفس عن الشكوى، وهو أَيْضًا من أصعب الْمَازل على الْعامُة وأوحشها فِ طريق الْحبَّة وأتكرها فِ طريق التُوحيد. (منازل السائرين ص ٤٩).

وجُمْلَةَ أَدَبِ الْمَرِيضَ حُسْنُ الصَّبْرِ وَقَلَّةُ الشُّكُوى والضَّجَرِ وَالْفَزَعُ إِلَى الدُّعَاء وَالتَّوَكُلُ بَعْدَ الدُواء على خالقَ الدُوَاء. (إحياء علوم الدين ٢/ ٢١٠).

الشكوى تندفع بأن يظهر الشكر لله والاستغناء عن الخلق ولا يسأل سؤال محتاج (إحياء علوم الدين ٤/ ٢١٢).

وَقَدْ كَانَ السَّلْفَ يَكَرَهُونَ السَّكُوى إلى الخلق وَالشَّكُوي وَانْ كَانَ فَيِهَا رَاحَةً إِلا أَنَّهَا تَدُلُ عَلَى ضَعْفَ وَذُلٌ، وَالصَّبُرُ عَنْهَا دَلِيلُ عَلَى قَوْةً وَعَزَ.

وللثيري الشغب والداعين الناس إلى التمرد والتظاهر والتخريب، أقول لهم إن كانوا يعظمون الشرع، انظروا إلى كلام الرسول صلى الله عليه وسلم ينصح صاحبه أبا ذر عند الجاعة. عَنْ أبي ذَرُ، قَالَ، رَكَبَ رَسُولُ الله صلّى الله عليه وسلّم حمارًا وأردفني خلفه، وقَالَ، "يَا أبًا ذَرُ، أرأيت إنْ أصاب النّاس جُوعُ شديد لا تستطيع أن تقوم من فراشك إلى مسجدك، كَيْف تصنعُ؟ " قَالَ: الله وَرَسُولُهُ أعَلَمْ. قَالَ، "تَعَفَّفُ ". مسند أحمد (صحيح).

، وعنْ أبي سَعيد الْخَدْرِيِّ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ: " مَنْ تَغَنَّى أَغْنَاهُ اللَّه، وَمَنْ تَعْفَفُ أَعَفَّهُ اللَّه ". مسند أحمد (١٧ / ٤٢).

حفظ الله مصر وجميع بلاد المسلمين من كيد الفجار، وممن تآمر عليها في ليل أو نهار- والحمد لله الواحد القهار. えって

3331 & - 12412 VIT

- Ilmite

ILDINE.

والخمسوز

52

# رلى كان ب<u>حلي لبتي</u>

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد، فنواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة الواهية التي اشتهرت على ألسنة القُصّاص والوعاظ والى القارئ الكريم التخريج والتحقيق؛

أولاً: أسباب ذكر هذه القصة ) وجود هذه القصة في بعض كتب السنة الأصلية-كما سنبين من التخريج- يجعل من لا دراية له بالتحقيق وعلل الحديث يتوهم أن هذه القصة صحيحة.

٢) لا نزال نواصل تحقيق الغاية من هذه السلسلة: «تحذير الداعية من القصص الواهية» لتعم الفائدة:

أ) فالقارئ الكريم: يقف على درجة القصة.
 ب) والداعية: يكون على حذر، ويسلم له عمله على السُنة وحدها.

ج) وطائب هذا الفن: يجد نماذج من علم الحديث التطبيقي.

٣) من أجل هذا سنطبق من خلال تخريج وتحقيق هذه القصة هذه القاعدة التي ذكرها الحافظ ابن كثير في اختصار علوم الحديث، ص (٣٣) فقال: وقال الشيخ

# اعداد ا الشيخ على حشيش

أبو عمرو: لا يلزم من ورود الحديث من طرق متعددة أن يكون حسنًا؛ لأن الضعف يتفاوت؛ فمنه ما لا يزول بالمتابعات يعني لا يؤثر كونه تابعًا أو متبوعًا؛ كرواية الكذابين والمتروكين، اهه.

قلت: وهذه قاعدة مهمة جدًّا في الصناعة الحديثية: حيث يتوهم الكثير أن الحديث الضعيف إذا تعددت طرقه صار الحديث حسنًا لغيره، ولا يدري أن هذا ليس مطلقًا، ولكنه مقيد بالبحث في درجة الضعف في ولكنه مقيد بالبحث في درجة الضعف ي كل طريق كما هو مبين في القاعدة التي ذكرناها آنفًا والتي نقلها الحافظ ابن كثير عن الشيخ أبي عمرو عثمان بن الصلاح، ولذلك بالرجوع إلى «علوم الحديث، ص ولذلك بالرجوع إلى «علوم الحديث، ص لاهميتها في البحث بقوله: «وهذه جملة

جمادى الأولى 3331 هـ - العدد ١٦٧ - السنة الثانية والخمسون

# Upload by: altawhedmag.com

تفاصيلها تُدُرَكَ بالمباشرة والبحث، فاعلم ذلك فإنه من النفائس العزيزة ، اهه.

٤) ولا يعرف هذا إلا من الحديث صناعتُه. قال العلامة الألباني رحمه الله في والضعيفة ، (۲۱۸/۱٤) ح (۲۸۳۵). في تراجمه عن تحسين حديث الأذان في أذن المولود .. كلامًا تستبين يه هذه النفائس العزيزة فقال: «إن من الأثار السيئة للتساهل وعدم إعطاء الحديث أوراوية حقه من النقد الصحيح. أنه قد لا يتيسر لبعض الباحثين الوقوف على إسناد الحديث الذى تساهل بعض المتقدمين في نقده فضعفه. وهو شديد الضعف أو موضوع، فيعتمد الباحث على تضعيفه، ويستشهد به رحديث آخر ضعيف ويقويه، وهذا ما وقع للشيخ المباركفوري رحمه الله؛ فقوى حديث أبي رافع في الأذان في أذن المولود بحديث أم الصبيان وهو موضوع. وعذره أنه اعتمد في أنه ضعيف على حكم البيهقي، ولم يتيسر له الوقوف على إسناده، وهذا مما لا ينجو منه أحد من كبار الحفاظ، فضلا عن أمثالنا من المتأخرين فوقع في الخطأ الشنيع، وهو تقوية الضعيف بالموضوع الذي لا يجوز باتفاق العلماء.

٥) ثم قال الشيخ الألباني رحمه الله: وقد وقع لي مثله؛ فقد كنت قويتُ أيضًا في: الإرواء (٤٠٠/٤- ٤٠١) حديث أبي رافع بحديث آخر اغترارًا أو ثقة بتضعيف البيهقي إياه؛ لأني لم أكن يومئذ اطلعت على إسناده، فلما وقفت عليه وجدت فيه (محمد بن يونس الكديمي) الكذاب، وغيره فتراجعت عن التقوية، اه.

٦) ثم قال العارمة الألباني رحمه الله في الضعيفة (٢٧٢/١٣) ح (٦١٢١):

فقد تراجعت عن التحسين وعاد حديث أبي رافع إلى الضعف، وهذا مثال من عشرات الأمثلة التي تضطرني إلى القول بأن العلم لا يقبل الجمود، وأنُ أستمر على البحث والتحقيق حتى يأتيني اليقين، والحمد لله رب العالمين، اهه.

1JJJTE

مسون

54

٧) هذه الأسباب تحتم علينا جمع الطرق واعطاء الرواة حقهم من النقد حتى نقف على درجة الحديث بالتخريج والتحقيق.

# لاتنا: المتن:

روي عن عقبة بن عامر قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: • لو كان بعدي نبي لكان عمر بن الخطاب ..

### نالثاء التغريج:

الحديث أخرجه الإمام الترمذي في السنن، ح (٣٦٨٦)، والحافظ الطبراني في المعجم الكبير، (٣٦٨٦) ح (٨٢٢)، والحاكم في المستدرك (٨٤/٣)، والحافظ الخطيب في موضع أوهام الجمع والتفريق، (٢/٤٧٨/٢)، والإمام أحمد في المستد، (٤/٤٥) ح(١٧٤٣٩) عن أبي عبد الرحمن المقري، حدثنا حيوة، حدثنا بكر بن عمرو، عن مشرح بن هاعان عن عقبة بن عامر مرفوعًا.

# رابعا: التحقيق:

١) هذا الحديث منكر، وعلته مشرح بن هاعان وهو أبو المصعب المعافري المصري؛ قال الإمام الرحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٢٨/٣)؛ «مشرح بن هاعان يروي عن عقبة بن عامر أحاديث مناكير لا يُتابع عليها، والصواب في أمره ترك ما انفرد به من الروايات». اهه.

قلت: وبتطبيق قول الإمام الحافظ ابن حبان على الراوي مشرح بن هاعان نجده ينطبق عليه تمام الانطباق:

 أ) فقوله: مشرح بن هاعان يروي عن عقبة بن عامر أحاديث مناكير..

ينطبق على هذا الحديث تمام الانطباق؛ لأنه من رواية (مشرح بن هاعان عن عقبة بن عامر) إذن فهذا الحديث من هذه المناكير. فهو حديث منكر.

ب) وقول الحافظ ابن حبان: «لا يُتابع عليها». ينطبق أيضًا على هذا الحديث تمام الانطباق؛ حيث لا يوجد متابع يشارك مشرح بن هاعان في روايته عن عقبة بن عامر، ولذلك قال الإمام الترمذي عن حديث عقبة بن عامر هذا؛ «لا نعرفه إلا من حديث مشرح بن هاعان». اه.

ج) وبهذا يتحقق قول الإمام الحافظ ابن حبان في مشرح بن هاعان.

فقال: والصواب في أمره ترك ما انفرد به من

الروايات . اه.

قلت: ونقل الحافظ ابن حجر قول الأمام الحافظ ابن حبان في التهذيب (١٤١/١٠) وأقره. وبهذا يكون هذا الحديث جمع بين (الترك) لانفراد مشرح بروايته وبين النكارة لأنه من رواية (مشرح عن عقبة).

٢) وقال الإمام الحافظ العقيلي في الضعفاء الكبير، (١٨١٣/٢٢٢/٤)؛ حدثنا محمد بن إسماعيل قال حدثنا الحسن بن علي، قال: حدثنا موسى بن داود، قال: بلغني أن مشرح بن هاعان، كان ممن جاء مع الحجاج ونصب المنجنيق على الكعبة. اه.

قلت: ونقل هذا الحافظ ابن حجر في التهذيب، (١٤١/١٠) عن العقيلي وأقره بل جزم به فقال: وقد جزم بذلك ابن يونس في تاريخه . اهـ.

# خامسًا؛ طريق آخر من حديث عصمة بن مالك؛

١) هذا الحديث من هذا الطريق أخرجه الحافظ الطبراني في المعجم الكبير، (١٨٠/١٧) ح(٤٧٥)، قال: حدثنا أحمد بن رشدين المصري، حدثنا خالد بن عبد السلام الصدفي، حدثنا الفضل بن المختار، عن عبد الله بن موهب عن عصمة بن مالك الخطمي قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: الو كان بعدي نبي لكان عمر بن الخطاب،.

٢) لقد اتخذ بعض المحققين-عفا الله عنا وعنهم- من هذا الحديث شاهدًا، وعذره أنه اعتمد على قول الحافظ الهيثمي في المجمع، (٦٨/٩): رواه الطبراني، وفيه الفضل بن مختار، وهو ضعيف، اه.

ولم يبحث في درجة الضعف حتى يتبين له حال الراوي؛ أهو في مرتبة الاستشهاد أم في مرتبة الترك التي تزيد الحديث وهنًا على وهن.

٣) قلت: وبالبحث عن الراوي الفضل بن المختار: قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٦٩/٧): «سألت أبي عنه فقال: هو مجهول، وأحاديثه منكرة يحدَث بالأباطيل». اه.

وقاول الأزدي: «منكر الحديث جدًا» كذا في «الميزان» (٣٥٨/٣ /٢٥٠).

وقال الحافظ ابن حجر في الإصابة، (٥٥٥٦/٥٠٤/٤): عصمة بن مالك له أحاديث أخرجها الدارقطني والطبراني وغيرهما، مدارها على الفضل بن المختار، وهو ضعيف جدًا.. اه.. فهو في مراتب الرد والترك.

٤) وشيخ الطبراني أحمد بن رشدين قال ابن عدي: كذبوه. كذا في الليزان، (١٣٣/١/٥٣٨).

# سادسا، طريق ثان من حديث أبي سعيد الخدري:

هذا الطريق أورده الحافظ الهيثمي في المجمع، (٩ /٢٨) عن أبي سعيد الخدري قال: قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم:
 لو كان الله باعثًا رسولاً بعدي لبعث عمر بن الخطاب.

ثم قال: «رواه الطبراني في «الأوسط» وفيه عبد المنعم بن بشير وهو ضعيف». اه.

٢) ولقد اتخذ بعض المحققين حديث أبي سعيد شاهدا، معتمدا أيضًا على قول الهيثمي وفيه عبد المنعم بن بشير وهو ضعيف، ولم يبحث في درجة ضعفه، والتي تستبين بأقوال أئمة الجرح والتعديل.

٣) ولقد نقل الحافظ ابن حجر في اللسان " (٨٨/٤) (٥٣٢٦/٩٧٥)، أقوال أئمة الجرح والتعديل في عبد المنعم بن بشير: فقال ابن معين وجلاحدان: منكر الحديث جدًا، وجرحه ابن عمين وجلامان: منكر الحديث كذب وسأله ابن معين أنت معين أنت معين اتقاد ابن معين أنت معين واتهمه، وعندما أتاه ابن معين أولما عنده مائتي حديث كذب وسأله ابن معين أنت معين اتقاد الله ابن عين أنت معين اتقاد الله ابن عين أنت معين الله قال فذا كذب وقام ولم يكتب معين الحاكم: يروي الموضوعات، وقال الخليلي: أحماع على الأئمة. وقال الأمام أحمد: كذاب. الحديث التعليم ألحايث الحديث المعين الما أحمد: كذاب الحديث المعين الخير وقاع على الأئمة. وقال الأمام أحمد: كذاب الحديث الحديث الخيرة، يما ألحديث المعين التعليمين الخيرة. وقال الأمام أحمد: كذاب الحديث الخيرة. كما بينا في ومناع على وهذا على أنفا، بل تزيد الحديث وهنا على وهن.

هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد.

# کرر البحار شی پیای شیمی انگرامیک انتصار

(۹۷۱) ، إذا ختم العبد القرآن صلى عليه عند ختمه ستون ألف ملك ، .

الحديث لا يصح: أورده الإمام السيوطي في مخطوطة درر البحار في الأحاديث القصار، (ص٢/١١) مكتبة الحرم النبوي «الحديث» رقم المخطوطة (٢١٣/١٠٧).

وقال: «فر من طريق عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده».

قلت: «فر، ترمز إلى «مسند الفردوس» للديلمي-

وهذا تخريج بغير تحقيق فيتوهم من لا دراية له بالصناعة الحديثية أن الحديث صحيح، وهو كما سنبين أنه ، موضوع ، ـ

فاندة

Ing

الموضوع: هو الكذب المختلق المصنوع، وهو شر الضعيف وأقبحه، وتحرم روايته في أي معنى كان سواء الأحكام والقصص والترغيب وغيرها، إلا مقرونًا ببيان وضعه .. كذا في تدريب الراوي (٢٧٤/١) النوع (٢١) للإمام السيوطي، وقال الحافظ ابن حجر في شرح النخبة ، ص (٤٤): الطعن بكذب الراوي في الحديث النبوي هو الموضوع .. اه.. وسنطيق هذا المصطلح على هذا

الحديث من التخريج والتحقيق.

أولا، التخريج

فالحديث أخرجه أبو منصور الديلمي في مسند الفردوس، ح(٣٥٣- الغرائب الملتقطة)، قال: أخبرنا والدي، أخبرنا عبد الملك بن عبد الغفار، أخبرنا أبو طالب عمر بن إبراهيم، حدثنا عبد الله بن الحسن بن سليمان حدثنا الحسن بن علي بن زفر، حدثنا شيبان بن فروخ، حدثنا يزيد بن

زياد، حدثنا عبد الله بن سمعان عن عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن جده مرفوعًا. كانيًا، التحقيق:

الشيخ على حشيش

هذا الحديث فيه علتان:

الأولى: عبد الله بن سمعان: قال الحافظ المزي في تهذيب الكمال، (٣٢٥٩/١٤٧/١٠): هو عبد الله بن زياد بن سليمان بن سمعان المخزومي أبو عبد الرحمن المدني: كذّبه مالك، وسئل عنه فقال: كان كذابًا، وقال عبد الله بن أحمد بن حنبل عن أبيه: سمعت إبراهيم بن سعد يحلف بالله لقد كان ابن سمعان كذابًا، وسئل يحيى بن معين عنه فقال: (كان كذابًا).

وقال الإمام الحافظ ابن حبان في المجروحين، (٧/٢): «كان ممن يروي عمن لمن يره، ويحدّث بما لا يسمع»، وأخرج بسنده عن مالك قال: «كان كذابًا». اهه.

العلة الثانية، الحسن بن علي بن زفر: قال الحافظ الخطيب في ،تاريخ بغداد، (٣٩١٠/٣٨١/) هو الحسن بن علي بن زكريا بن صالح بن عاصم بن زفر أبو سعيد العدوي البصري ثم نقل عن ابن عدي أنه قال: الحسن بن علي بن زفر يضع الحديث ويسرق الحديث ويلزقه على قوم آخرين، عن الثقات بالبواطيل، ويضع على أهل بيت ممن لم يرهم، ونقل عن الصيمري أنه قال: الحسن بن علي بن زفر كذاب على رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول على النبي صلى الله عليه وسلم يقل. اه. فالحديث باطل موضوع.



14

# نماذج تحتذي من أعلام وأئمة أهل السنة

شهادات أئمة أهل السنة – سلفًا وخلفًا – بشأن عزو ( الإبانة عن أصول الديانة ) للأشعري

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول لله وعلى آله وصحيه ومن والاه.. ويعد: فلطالمًا قلت وأقول دائمًا: "إن من شأن المخالفين للمعتقد الصحيح للأشعري الذي ختم به حياته، أن يُنكروا كلامه الذي رجع اليه، وأن يشككوا في تآليفه التي يأتي على رأسها كتاب: (الإبانة) الذي سجل فيه تراجعه لذهب السلف ومعتقد أهل السنة. وأوضح فيه ما كان يعتنقه مؤخرا. لأنهم لو سلَّموا بهذا، لكان في تسليمهم به اعتراف بمخالفتهم مذهب أهل السئة ونقض لتاويلاتهم الباطلة ولمذاهبهم المنحرفة في التعطيل وذكر السلوب، والتي هي أقرب لذهب الجهم والمعتزلة منها إلى مذهب أهل الحق. بل بينها وبين الأخير بعد المشرقين". لذا كان من المهم أن نُذكر ما تيسر من شهادات السابقين من الأئمة الثقات العدول من جماعة أهل السنة وممن تبعهم، لعزو (الإبانة) للأشعري، لاسيما وقد عكف على تحرير المادة العلمية لهذا الكتاب عدد غير قليل من جهابذة المحققين.

المتلق أ . د . محمد عبد العليم الدسوقي الأستاد بحامط الأرف

# ١- شهادات ألمة أهل السنة بشأن عزو (الإبانة) للأشعري:

وحول مدى صحة نسبة هذا الكتاب لصاحبه، وشهادة الأئمة الأعلام لهذه النسبة. تذكر ممن شهد بهذا فيمن شهدوا: - الإمام الصابوني ت٤٤٩، فقد ذكر له ابن عساكر في التبيين ص٣٨٩، أنه (ما كان يخرج إلى مجلس درسه إلا وبيده كتاب (الإبانة) لأبي الحسن الأشعري ويُظهر الإعجاب به، ويقول: (ما الذي يُنكر على من هذا الكتاب شرح مذهبه) ... يقول ابن عساكر عقب ذكره هذه الحكاية: «فهذا قول الإمام أبي عثمان، وهو من أعيان أهل الأثر بخراسان ..

آ- والإمام البيهقي ت٢٥٩؛ قال في كتابه (الاعتقاد) في باب القول في القرآن ص٥٨، ‹ذكر الشافعي ما دل على أن ما نتلوه من القرآن بألسنتنا ونسمعه بآذاننا ونكتبه في مصاحفنا يسمى، (كلام الله)، وأن الله كلم به عباده بأن أرسل به رسوله، وبمعناه ذكره أيضًا علي بن إسماعيل في كتاب (الإبانة)،.

٣- وممن شهد بعزو الإبانة للأشعري: الإمام أبو الفتح نصر المقدسي. ت٤٩٠ قال ابن درباس في كتابه (الذب عن أبي الحسن الأشعري). وجدت كتاب (الإبانة) في كتبه ببيت المقدس. ورأيت في بعض تأليفه في الأصول فصولاً منها بخطه.

أ- والأمام الفقيه أبو المعالي مُجلي، قاضى القضاة بالديار المسرية وصاحب كتاب (الذخائر) في الفقه ت٥٥، قال ابن درباس: أنبأني غير واحد عن الحافظ أبي محمد المبارك بن علي البغدادي، ونقلته أنا من خطه في آخر كتاب (الإبانة) قال: (نقلت هذا الكتاب جميعه من نسخة قال: (نقلت من الفقيه المجلي الشافعي، أخرجها من مجلد فنقلتها وعارضتُ بها)، وكان يعتمد عليها وعلى ما ذكره فيها، ويقول: (لله درُّ من صنفه!)، ويناظر على وتلك من ينكره، وذكر ذلك لي وشافهني به، قال: (هذا مذهبي واليه أذهب، نقلت هذا قال: (هذا مذهبي واليه أذهب، نقلت هذا

over one of the second second by: altawhedmag.com

جمادى الأولى 112 هـ - العدد ١١٧ - السنة الثانية والخمسون

# a de a de a de a de a de a

سنة ١٤٠ دمكة) ..

والحافظ أبو محمد بن علي البغدادي نزيل مكة ٥٦٢٦ قال ابن درباس: «شاهدت نسخة من كتاب (الإبانة) بخطه من أوله إلى آخره. وهي بيد شيخنا الحافظ العلامة أبي الحسن ابن المضل المقدسي، ونسخت منها نسخة وقابلتها عليها بعد أن كتبت نسخة أخرى مما وجدته في كتاب الإمام نصر المقدسي ببيت المقدس، ولقد عرضها بعض أصحابنا على عظيم من عظماء عرضها بعض أصحابنا على عظيم من عظماء الجهمية المنتمين إلى أبي الحسن الأشعري ببيت المقدس، فأنكرها وجحدها وقال: ما سمعنا بها قط ولا هي من تصنيفه، واجتهد آخر في إعمال رويته ليزيل الشبهة بفطنته، فقال بعد تحريك لحيته: لعله ألفها لما كان حشويًا».

قال ابن درباس، فما دريت من أي أمريه أعجب!. أمن جهله بالكتاب مع شهرته وكثرة من ذكره في تصانيفه من العلماء، أو من جهله بحال شيخه الذي يفتري عليه بانتمائه إليه، واشتهاره بين الأمة، عالمها وجاهلها؟... فإذا كانوا بحال من ينتمون إليه بهذه المثابة، فكيف يكونون بحال السلف الماضين وأئمة الدين من الصحابة والتابعين وأعلام الفقهاء والمحدثين، وهم لا يلوون على كتبهم ولا ينظرون في آثارهم،

آ- والحافظ ابن عساكر ت٥٧١، قال في كتابه (تبيين كذب المفتري) ص١٥٢ ما نصه: ،إذا كان أبو الحسن، كما ذكرنا عنه من حسن الاعتقاد، مستصوب المذهب عند أهل العرفة بالعلم والانتقاد. يوافقه في أكثر ما يذهب إليه أكابر العباد، ولا يقدح في معتقده غير أهل الرجهل والعناد، فلا بد أن نحكي عنه معتقده على وجهه بالأمانة. ونجتنب أن نزيد فيه أو ننقص منه تركًا للخيانة. لتعلم حقيقة حاله في صحة عقيدته في أصول الديانة. فاسمع ما ذكره في أول كتابه الذي سماه ب (الإبانة). فإنه قال:

جمادي الأولى 3331 هـ - العدد ١٦٧ - السنة الثانية والخمسون

58

الحمد لله الواحد الأحد العزيز المتفرد بالتوحيد...، ثم استمر ابن عساكر في إيراد الكلام على نصه وفصه من أوله إلى باب: (الكلام في إثبات الرؤية لله بالأبصار في الأخرة)، حرفًا حرفًا كما شرط.. ثم قال عقيب ذلك،

هتأملوا هذا الاعتقاد، ما أوضحه وأبينها، واعترفوا بفضل هذا الإمام العادل الذي شرحه وبينه، وانظروا إلى سهولة لفظه، فما أفصحه وأحسنها، وكونوا ممن قال الله فيهم: « ٱلْيَ تَسْعَرُقُ الْتُرَلُ مَعْمَرُونَ أَحْمَتُهُ، (الـزمر: ١٨)، وبينوا فضل أبي الحسن واعرفوا إنصافه، واسمعوا وصفه لأحمد ابن حنبل بالفضل واعترافه، لتعلموا أنهما كانا في الاعتقاد مفترقين.

وقال في ص ١٢٨ من التبيين: «وتصانيف أبي الحسن بين أهل العلم مشهورة معروفة، وبالإجادة والإصابة للتحقيق عند المحققين موصوفة، ومن وقف على كتابه المسمى بـ (الإبانة) عرف موضعه من العلم والديانة،.

ولاحظ معي تواريخ هـ وَلاء الأنّـمة الأعـلام القريبة العهد بوفاة الأشعري ت٢٤٣، والدالة على أنهم كانوا أقـرب زمنًا للأشعري، وأعرف منا بحاله وبما كان منه وبما جرى له، وبما صح نسبته إليه وما تخلى عنه وتبرأ منه.. وتأمل بعدٌ، تعاقب الأئمة على صحة نسبة الإبانة لأبي الحسن على مر العصور والدهور.

٧- فممن ذكر أن (الإبانة) من تأليف أبي الحسن الأشعري، أبو إسحاق إبراهيم بن عيسى بن درباس الشافعي ت٦٢٢، قال في رسالته (الذب عن أبي الحسن الأشعري): «اعلموا معشر الإخوان أن كتاب (الإبانة) الذي ألفه الإمام الأشعري، هو الذي استقر عليه أمره فيما كان يعتقده، وبه كان يدين الله بعد رجوعه من الاعتزال بمن الله ولطفه، وكل مقالة تنسب إليه الآن مما يخالف ما فيه، قد رجع عنها وتبرأ إلى الله منها".

يقول ابن درياس: ،قد ذكر (الأبانة) واعتمد عليها وأثبتها لأبي الحسن الأشعري، وأثنى عليه بما ذكره فيها وبرأه من كل بدعة نسبت إليه، ونقل منها إلى تصنيفه: جماعة من الأئمة الأعلام من فقهاء الإسلام وأئمة القراء وحفاظ الحديث وغيرهم ... وذكر ابن درياس طائفة ممن سبق ذكرهم، وزاد عليهم:

٨- الحافظ أبا العباس أحمد بن ثابت الطرقي ٥٢١٥. قال، رأيت هؤلاء الجهمية ينتمون في

نفي العرش وتأويل الاستواء إلى أبي الحسن، وما هذا بأول باطل ادعوه وكذب تعاطوه، فقد قرأت في كتابه الموسوم بـ (الإبانة) أدلة من جملة ما ذكرته، على إثبات الاستواء،، ثم قال: ومن حلفهم جميعًا قولهم: (لا، والذي احتجب بسبع سماوات). هذا آخر ما حكاه، وهو في (الإبانة) كما ذكره.

# ۲ - طرفا من شهادات أنّمة أهل السنّة فيما بعد القرن السابع الهجري

• وممن ذكر (الإبانة) ونسبها إلى أبي الحسن: ابن تيمية ت٢٢٨، قال في الحموية ص٧٢، قال أبو الحسن الأشعري في كتابه الذي أسماه (الإبانة)، وقد ذكر أصحابه أنه آخر كتاب صنفه وعليه يعتمدون في الذب عنه عند من يطعن عليه، فقال: (فصل في ابانة قول أهل الحق والسنة) ...وذكر ما في أول كتاب (الإبانة) بحروفه.

وقال في الفتاوى الكبرى ٥/ ٣٣٤ حاكيًا ما جرى له مع أهل نيسابور: "وأما أهل بغداد فقد كانت الأشعرية منتسبة إلى الإمام أحمد وسائر أئمة المساجد كما ذكره الإمام الأشعري في كتاب (الإبانة)، وهذا هو الذي اعتمد عليه ابن عساكر في وصف اعتقاد الأشعري".. وكان ابن تيمية قد نقل عن بعض أئمة العلم نتفًا من كتاب (الإبانة) في (الفتاوى الكبرى) ٥/ من كتاب (الإبانة) في (الفتاوى الكبرى) ٥/ داته في عديد من كتبه من غير ما ذكرنا.

١٠. ١١- والحافظ الذهبي (ت٧٤٨)، والإمام النبووي (ت٢٧٦)، يقول الذهبي في كتابه النبووي (ت٢٧٦)، يقول الذهبي في كتابه (العلو للعلي الغفار) ص٢١٠، وقال الأشعري في كتاب (العلو للعلي الغفار) ص٢١٠، وقال الأشعري في كتاب (الأبانة) له، في باب الاستواء؛ فيل: نقول: وأل فل ألم مستو على عرشه كما قال: رأز فن فل ألم من أشهر ألم فل الأبانة) من أشهر الحافظ الأبانة محما والحافظ الأبانة محما منا أشهر الحافظ النبوي، شهره الحافظ النبي عساكر، واعتمد عليه ونسخه بخطه الأمام محيي الدين النبوي، النبوي، النبوي، الأمام محيي الدين النبوي، النبوي، النبوي، الأمام الأبادين النبوي، النبوي، النبوي، الأمام محيي الدين النبوي، النبوي، النبوي، النبوي، الأمام محيي الدين النبوي، النبو، النبوي، النبوي، النبوي، النبوي،

١٢- وممن عزاها إلى أبي الحسن: ابن القيم (ت٧٥١)، قال في كتابه (اجتماع الجيوش) ص١١٢: وقال شيخ الإسلام ابن تيمية -

يعني: في الموافقة ٢/ ١١-: ولما رجع الأشعري عن مذهب المعتزلة، سلك طريق أهل السنة والحديث، وانتسب إلى الإمام أحمد كما قد ذكر ذلك في كتبه كلها، كرالإبانة والموجز والمقالات) وغيرها.

قال ابن القيم معلقا، وأبو الحسن الأشعري وأنمة أصحابه كالحسن الطبري وأبي عبد الله بن المجاهد والقاضي أبي بكر الباقلاني، متفقون على إثبات الصفات الخبرية التي ذكرت قالقرآن ك(الاستواء والوجه واليدين)، وعلى إبطال تأويلها وليس للأشعري في ذلك قولان أصلاً، ولم يذكر أحد عن الأشعري في ذلك قولين،.

كما عزاد له في مختصر الصواعق المرسلة ص ٢٨ فقال ما نصه: "وقد استدل السلف على إثبات العينين له تعالى بقوله: (مَرْ المُنْهُ) (القمر: ١٤)، وممن صرح بذلك إثباتاً واستدلالاً: أبو الحسن في كتبه كلها فقال في كتاب (المقالات) و(الإبانة) و(والموجز): (وأن له عينين بلا كيف كما قال: (تجري باعيننا)"، وعقّب ابن القيم يقول: "فهذا الأشعري وغيره، لم يفهموا من الأعين أعيناً واحد" ا.ه.

١٣- والحافظ ابن كثير ت٢٧٤ في (طبقات الشافعية) في الطبقة الثالثة. فقد قال عن ثالث مراحل الأشعري التي مر بها: ،والحالة الثالثة؛ إثبات ذلك كله من غير تكييف ولا تشبيه جريًا على منوال السلف، وهي طريقته في (الابانة) التي صنفها آخرًا..

11- وابن فرحون المالكي ت٧٩٩ قال في كتاب (الديباج) ص١٩٤، ١٩٤، ولأبي الحسن الأشعري كتب، منها: كتاب (اللمع الكبير) و(الصغير)، وكتاب (الإبانة)، ٩.هـ

14 والعلامة مرعي بن يوسف الكرمي المقدسي (ت١٠٣٣)، قال في كتابه (أقاويل الثقات) ص١٤٥ عن الأشعري: "وأطال الكلام في هذا وأمثاله في كتابه الذي سماه: (الإبانة)، وقد ذكر أصحاب الأشعري أنه آخر كتاب صنفه، وعليه يعتمدون في الذَّبُ عنه عند من يطعن عليه". ه.

جمادى الأولى ١٤٤٤ هـ - العدد ١٦٢ - السنة الثانية والخمسون

to the standar standar standar standar standar

11 وابن العماد (ت١٠٩٨)، قال ق الجزء الثاني من كتاب (شــندرات الـذهـب) ٢/ ٣٠٣، ،قال أبو الحسن الأشعري في كتابه: (الإبانة) وهو آخر كتاب صنفه، وعليه يعتمد أصحابه في الـذب عنه عند من يطعن عليه، ،ثم ذكر فصلاً من الإبانة.

۱۷- والسيد مرتضى الزبيدي (ت٥٤٥)، قال (إتحاف السادة المتقين) ۲/۲: منف أبو الحسن الأشعري بعد رجوعه من الاعتزال (الموجز) و(مقالات الإسلاميين)، وكتاب (الإبانة)،.

١٨- وممن عزاء له من المعاصرين: محب الدين الخطيب، وذلك في تعليقه على (المنتقى) مختصر (منهاج السنة) لابن تيمية،قال بهامش ص٢٤،٤١، إن الأشعرية منسوبون إلى أبي الحسن الأشعري كانت له علمت أن أبا الحسن الأشعري كانت له خلائة أطوار:

أولها: انتماؤه إلى المعتزلة.

والثاني، خروجه عليهم ومعارضته لهم بأساليب متوسطة بين أساليبهم ومذهب السلف.

والطور الثالث: انتقاله إلى مذهب السلف وتأليفه في ذلك كتابه (الإبانة) وأمثاله، وقد أراد أن يُلقى الله على ذلك،.

۱۹ والدكتورة فوقية حسين فقد ذكرت ص١٧ الكثير عن كتاب (الإبائة) الذي حققته وكان موضوع رسالتها في الدكتوراه. . ٢- ونختم من نسبوا الإبانة لأبي الحسن الأشعري، بالإمام العلامة الألوسي مفتي بغداد ت١٢٧٠. لما يحمله كلامه من عتب على كل من اختلط عليه الأمر وقصد الحق وأخطأه .. قال في (روح المعاني) ١ / ١٠٣: والأشعرى إمام أهل السنة، ذهب في النهاية الى ما ذهبوا- يعنى: أهل السنة من سلف المسلمين وأئمة الدين- إليه، وعول في (الإبانة) على ما عوَّلوا عليه، فقد قال في أول كتاب (الإبانة) الذي هو آخر مصنفاته: (إن قال قائل: قد أنكرتم قول المعتزلة والقدرية والجهمية والحرورية والرافضة والرجئة، فعرفونا قولكم الذي به تقولون

وديانتكم التي بها تدينون، قيل له: قولنا الذي نقول به وديانتنا التي ندين بها: التمسك بكتاب الله وسنة النبي وما روي عن الصحابة والتابعين وأئمة الحديث، ونحن بذلك معتصمون وبما كان عليه أحمد بن حنبل قائلون، ولمن خالف قوله مجانبون)". يقول الألوسي معلقًا على ما أوقعه أهل الكلام سلفًا وخلفًا على الأشعري من حيف عندما تجاهلوا عن قصد ما آل إليه أمر شيخهم: والعجيب من علماء أعلام ومحققين فخام، كيف غفلوا عما قلناه، وناموا عما حققناه 10، ولا أظنك في مرية منه وإن قل ناقلوه وكثر منكروه".

ومن البداهة بمكان: القول بأن اعتراف أولئك الفضلاء بعزو (الإبانة) للأشعري، هو: اعتراف ضمني برجوعه عن مذهبي الاعتزال والكلابية اللذين ظل ردحًا من الزمن يدين بهما قبل رجوعه لمذهب أهل السنة وسلف الأمة، وأن هذا الأخير هو الذي مات عنه وكان آخر ما آل إليه أمره.

يقول الذهبي في (العلو) ص١٦٣٠ ، كان أبو الحسن أولاً معتزليًا أخذ عن الجبائي، ثم نابذه ورد عليه وصار متكلمًا للسنة، ووافق أئمة الحديث، فلو انتهى أصحابنا المتكلمون إلى مقالة أبي الحسن ولزموها، لأحسنوا ولكنهم خاضوا كخوض حكماء الأوائل في الأشياء، ومشوا خلف المنطق فلا قوة إلا بالله،.

والسؤال الآن: أيصح أخي القارئ الكريم المتصف، الطعن في شبهادة كل هـ ولاء الأفـذاذ من أئمة أهل العلم، وكلهم يعزو كتاب (الإبـانـة) – كذا بصريح اسمه – للأشعري رحمه الله؟، وماذا بقي لنا من ثقة في نقلة ديننا إذا لم يوثق في هؤلاء؟! وإذا كانت الأمور المتنازع عليها يُكتفى فيها شرعًا بشهادة رجلين عـدول، فما يكون الحال بأولنك العشرين من أئمة الهدى: وثمة غيرهم من علماء الأمـة وأربـاب التراجم وأئمة أهل السنة والجماعة الكثير والكثير؟!

والحمد لله رب العالين.

60

# ٢ تيأسوا من رحمة الله

Upload by: altawhedmag.co

الحمد لله رب العالين، وصلى الله على نبينا وآلـه وأصحابِه ومن والاه، وسلّم تسليمًا كثيرًا.

أيها المسلمون: مما يجب ألا يغيب عن كل مسلم أنَّ الشيطان عدوُّ لا يفتَر، ولا يُقصَر عن محاربة العباد، قال سبحانه: (إنَّ التَّبَعَنَ لَكُمْ عُدُوًا عَدُرُهُ عَدُوًا (فَاطر: ٦)، فَهُوَ لا يزال يعادينا بكل ما يستطيع، فعَلَيْنا أن نستفرغ الوسع في محاربته، وتحرز أنفسنا من كيده بملازمة ذكر الله؛ ولا تكون ممن قال الله فيهم: (أَسْتَحَوْ عَلَيْهِمُ التَبَطُنُ عُلْمَهُمْ التَبَرُونَ الذَّوَاتِ عَرْثُ التَبَطَيُ أَلا إِنَّ عَرْبُ التَبَطُن مُ

ومن المسائل الدقيقة التي قد تَحْفَى على كثير من الناس، وتُعدُ من مكايد الشيطان الخبيثة ومكره الكبار؛ ألا يكتفي بإيقاع العبد في الحرمات، بل يُوقعُه أيضًا في ترك الواجبات؛ إذ قد يُصاحب وقوع العبد في المصية قنوط من التوبة، وشعورُ بالعجز أن ينفكُ عن حاله؛ فيدهعه ذلك إلى ارتكاب مُسرفا على نفسه بالعصيان فلا توبة له، ويُسوعُ لنفسه أن يتوقّف عن أداء ما افترض الله عليه وأوجب؛ بحجة أنه لا يُصلُح

للعاصي مثله أن يصلي ويصوم، وينصح ويأمر بالمعروف وينهى عن المنكر، ويفعل الخير، فما أعظم تلبيس إبليس عليه؛ إذ سوُل له أن يقطع صلتُه بدينه وما يجب عليه!

و د. فيصل بن جميل غزاوي خطب المحد الد اه

وهذا حال مَنْ يغفل عمًا ينبغي للمذنب أن يعمل، من التوبة والاستغفار والفزع إلى الصلاة، كما أرشدنا إليه، قال تعالى: ( وَأَمْرِ الْسَلُو، عَرَفِ الْبَارِ وَزُلْعًا مِنَ ٱلْنِلُ إِنَّ الْحَسَنَبِ مُدْهِمَ ٱلْسَتَابُ ذَلِكَ ذَكَى الْذَكْرِي) (هُود: 11)،

وقال صلى الله عليه وسلم: "والذي نفسي بيده، لو لم تُذنبوا لذهب الله بكم، ولجاء بقوم يُذنبون، فيستغفرون الله، فيغفر لهم". فيا عبد الله: متى ظفر الشيطان منك بخطيئة وأوقعك في زلة فاتبع ما أرشدك اليه نبيًك صلى الله عليه وسلم بقوله: وأتبع السيئة الحسنة تمحها"، وإن قدر أن عُدت للذنب بعد التوبة: فعليك أن تعود مرة أخرى لهذا الدواء الناجع، وتحدر أن يغلبك وأخرى بتركك الطاعة، وتحرص أن تصنع وأخرى بتركك الطاعة، وتحرص أن تصنع لك مسارا ثابتا للطاعة، لا يتأثر بوقوعك في الذنب، وارتكابك المصية، ومهما غلبتك نفسك فيجب ألاً تنقطع عن ثوابت العمل



جمادي اللأولى \$\$\$1 هـ - العدد ١١٢ - السنة الثانية والخمسون

اليومية: القرآن، والصلاة، والذكر، والدعاء، التي هي زادُكَ الإيماني، وحصنُكَ الحصينُ: فمثلاً إذا كنت ممن يحرص على صلاة الجماعة، ولك وردُ من القرآن والذكر؛ ووقعت في ذنب من الذئوب، فلا يحملنَك ذلك على ترك شيء من الأعمال الصالحة التي اعتدت عليها، واحذر أن تتحوّل من حال سيء إلى حال أسواً؛ فلا تنتقل من حال الاستتار بالمصية إلى حال الجاهرة والعلائية بها، ولا تنتقل من حال الذئب مع عدم الأصرار، بها، ولا تنتقل من حال الذئب مع عدم الأصرار، الاسترسال في الصغائر إلى حال الوقوع في كبيرة، ولا تنتقل من حال الوقوع في كبيرة إلى حال الذي يُسوع لنفسه فعل الماصي ولا يبالي أي محارم الله انتهك، عيادًا بالله.

فيا مخطئا وكلنا ذوو خطا: لا تكن كحال من كبله الشيطان، ومنعه من الخير والإحسان، وحجبته معاصيه أن يُصلح نفسه، ويتلافى نقصه؛ فإنَّ من الناس من إذا نصح في ترك شيء من المعاصى امتنع، ولم يستجب للنصيحة؛ بحجة أن لديه من كبائر العصيان ما لا يعلمه هذا الناصح، وأنَّ الأمر ليس متوقفًا على هذه المخالفة وحسب، وهذا خطأ فكل ذنب له توبة تخصه، ولا تتوقف التوبة من ذنب على التوبة من بقية الذنوب، كما لا يتعلق أحد الذنبين بالأخر، والواجب على العاقل ألا يستجيب لمكر الشيطان، وألا ييأس من روح الكريم المنان؛ عباد الله: الشيطان عدوًّ مخادع، يحرص بعد تكرار العبد الذنب، وإسرافه على نفسه بالمعاصى. أن يقع في كبيرة اليأس من رحمة الله، وإساءة الظن بريه، التي هي أكبر من ذنبه أصلا، ومن أجل دفع هذه المفسدة العظيمة نهى عن تقنيط الناس من رحمة الله، وتينيس أهل الإجرام والأثام من توبة الله، وقبَّح بالطائع المستقيم أن يُعير أحدًا بزيغ؛ ففي الحديث: "أنَّ رَجُلا قال: والله لا يَغْضُرُ الله لفلان، وإنَّ الله تعالى قال: مَنْ ذا الذي يَتَألى عَلَيَ أَنْ لا أَغْضَرُ لَفَلان، فإنى قد غفرت لفلان، وأحبطت عملك".

إنه مَهما طال بُعدُ المرء عن ربِه قله أن يتوب، مادام في زمن المهلة؛ فقد "أتى رَسُولَ الله صلّى الله عَليه وسلَم شيخُ كبيرُ هرمُ فقال، أرَأَيْتَ رَجُلاً عَملَ الدُنُوبَ كُلَهَا، قَلَمُ يَتُرُكُ مِنْهَا شَيْئًا، فَهَلُ لَهُ مِنْ تَوْبِهَ؟ قَالَ: "فَهَلُ أَسْلَمْتَ؟" قَالَ: أَمَا أَنَا فَأَشَهُدُ

أَنْ لاَ إِلَهُ إِلَّا اللَّهِ، وَحَدَهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ، وَأَنَّكَ رَسُولُ اللَّهِ، قَالَ: "نَعَمْ، تَفَعَلُ الْحَيْرَاتَ، وَتَتَرُكُ السَيِّئَاتَ، فَيَجْعَلُهُنَ اللَّهِ لَكَ حَيْرَاتَ كَلَّهُنَّ". قَالَ: وَعَدَرَاتَي وَفَجَرَاتِي؟ قَالَ: "نَعَمْ" قَالَ: اللَّهِ أَكْبَرُ، هَمَا زَالُ يُكَبَرُ حَتَى تَوَارَى".

عباد الله: إنَّ فضل الله واسعُ، لا تقتحمه العبارة، ولا تَجسُر إليه الإشارة، فلا يأس من رحمة الله، بل كُلُما وقعتُ من العبد زلة أحدث لها توبة، مُتذكرا على الدوام قول الملك العلام؛ (إنَّ أَهَدَ عُبُّ التَّوْسِي وَعُبُ الْسَلَمِينِ) (الْبَقَرَة: ٢٢٢)، ففيه تأنيس لقلوب المتحرَّجين من مُعاودة التوبة بعد الوقوع في ذنب ثان؛ فمن عرف عظيم عفو الله، وأنَّ رحمته أوسعُ من ذنوبه، لم يقتَط من رَوحه، ولم يتوقف عن تجديد توبته.

اخوة الإسلام: إن من الرسائل التي ينبغي أن تصل إلى كل مسلم ومسلمة، وتبلغ كل ملازم للمعصية؛ أن الإنسان مفطور على الفطرة السوية ومحبَّة الخير، وقبوله وإيثاره، وكراهية الشر ودفعه ورفضه، فعلى كل عاص لله أن يجاهد نفسه ويستدعى ما لديه من صفات الخير فيُقوِّيها ويُنْمَيَها، فكلما قويتُ تضاءلتُ في نفسه نوازع الشر، وضاقت مسالك المعصية. وسُدْتُ منافذ الشيطان، كما عليه ألا يجعل ما ارتكب من العصيان سدًا منيعًا بينه وبين التوبة والغفران، وليعلم أنه لا يضيق على المذنبين ما وسعهم من رحمة أرحم الراحمين، وأن أي ذنب مهما كان كبيرًا لا يمنع المرء من محاولة العودة عنه ليكون من التانيين، فذاك الرجل الذي قتل مائة نفس، رغم ما ارتكب من كبائر الذنوب، ثم يياس من حاله، وخرج من أرضه تائبًا، مُقبلا بقلبه إلى الله-عز وجل-، فتوفاه الله وهو في طريقه إلى الأرض التي أراد أن يعبد الله فيها. فأدركته رحمة الله، وقبضته ملائكة الرحمة. عباد الله: إذا فتح الله على العبد الموحد بابًا من الخير فعليه أن يَلزمه، حتى لو كان مُقصرًا في طاعة الله؛ فممًا قصّه النبيّ-صلى الله عليه وسلم- على أصحابه: "أن رجلا لم يعمل خيرًا قط، وكان يداين الناس، فيقول لرسوله: خذ ما تَيَسُر، واترك ما عَسُر وتجاوز، لعل الله يتجاوز عنا. فلمًا هلك قال الله له: هل عملت خيرًا قط؟ قال: لا، إلا أنه كان في غلام، وكنت أداين الناس،

62

هذا بعثتُه يُتقاضى قلتُ له: خُذُ ما تيسَرَ، واتركُ ما عَسَرَ، وتَجاوَزُ، لعلَّ اللَّه يَتَجاوَزُ عنًا. قال اللَّه تعالى: قد تَجاوَزُتُ عَنْكَ". كما أن علينا أن نستثمر جوانب الفطرة لائتيَّة التي يُولد كلَ إنسان مجبولاً عليها؛ فكلُ مولود يُولد على الفطرة، ومادام أن بذرة الخير مهماً ضمَرَتَ تبقى موجودة في العبد، وان كان غارقًا في الملذَّات والشهوات والشرور، يعملوا على تقوية الوازع الديني في الناس، ويتعهدوا بالعناية والرعاية ما لدى العُصاة ويتعهدوا بالعناية والرعاية ما لدى العُصاة من بقية صلاح أو مروءة، كما يتعهد الإنسان الزرع الأخضر الصغير لينمو ويكبَرَ، ويقضي على ما حوله من شجر خيت.

عَنْ أبي هُرَيْرَةَ رَضِي اللَّه عنه قَالَ: جَاءَ رَجُلُ إلَى النَّبِيَ-صلى اللَّه عليه وسلم-، فَقَالَ: إنَّ هُلاَنَا يُصلَي باللَيْل، هَاذَا أَصبَح سرقَ 11 قَالَ: "إِنَّهُ سَيَتْهَاهُ مَا تَقُولُ"، وعنه صلَى اللَّه أنه أتي يوما برَجُلُ فجُلدَ فِ شُرب الخمر، فقال رجل من القوم: اللَهمَ الْعَنْهُ، مَا أَكْثَر ما يُؤتى به؟ فقال النَبِيُ-صلى اللَّه عليه وسلم-: "لا تَلْعَنُوه. فواللَّه ما علمتُ إلَّا أَنَه يحبُ اللَّه ورسوله"، وفي رَواية قال رجلُ، ما لَه؟ أخزاه اللَّه؟ فقال رسول اللَه-صلى اللَه عليه وسلم-:

"لا تكونوا عون الشيطان على أخيكم". كما أن العبد العاصى قد يدركه الله بلطفه فتأتيه موعظة تكون لقلبه موقظة. وقد توجه طاقته ومواهنه نحو الخير، فيُنتج نتاجًا طيبًا كريمًا، فعن عبد الله بن مسعود-رضي الله عنه- أنه مرَّ ذاتَ يوم في موضع من نواحي الكوفة، فإذا فتيان فساق قد اجتمعوا يشربون، وفيهم مغن يقال له "زاذان"، يضرب ويغنى، وكان له صوت حسن، فقال له ابن مسعود؛ ما أحسن هذا الصوت لو كان بقراءة كتاب الله! فأثر ذلك الكلام في نفس "زاذان"، وغير مسار حياته فتاب، وترقى في مراتب الإحسان، واستدرك ما فاته حتى أصبح بعد توبته إمامًا محدثا، ووصيف بأنه أحبد العلماء الكيار،-رحمه -- 11

على المسلم أن بثق في سعة عفو الله ورحمته عباد الله: اعلموا-رحكم الله- أن ممَّا يدفعُنا إلى التوبة استشعارنا أنَّ الله كتب على نفسه الرحمة، ووسع الخلائق عفوه ومغفرته، وأنّ رحمته سبقت غضبه، وباب التوبة مفتوح لديه، منذ خلق السماوات والأرض إلى آخر الزمان، وأنَّ الله-تعالى- يريد منا أن نتوب ونهدى، ويريد الشيطانُ أن نصل ونشقى؛ ففي الحديث: "إن الشيطان قال: وعزَّتِك يا رب لا أبرح أغوى عبادت، ما دامت أرواحهم في أجسادهم، فقال الرب-عز وجل-: وعزتى وجلالي لا أزال أغفر لهم ما استغفروني". فكن عبد الله من الشيطان على حذر. واستعد بمن خلقه واليه فر، فهو-سبحانه-على طرده عنك أقدر، فقد حكى عن بعض السلف أنه قال لتلميذه: ما تصنع بالشيطان إذا سوَّل لك الخطايا؟ قال: أجاهده. قال: فإن عاد؟ قال: أجاهده. قال: فإن عاد؟ قال: أجاهده. قال: هذا يطول. أرأيت لو مررت بغنم فنبحك كلبُها، ومنعك من العيور ما تصنع؟ قال: أكابده وأرده جهدي. قال: هذا يطول عليك، ولكن استعن بصاحب الغنم، ىكفە عنك.

الخطأ الكبير في استمراء الذنوب والتمادي فيها

إخوة الإسلام: مما يُستفاد من قوله-عليه الصلاة والسلام-: "كلُ ابن آدم خطّاءً، وخيرُ الخطَّائينَ التَوَابونَ" أنه لا غرابة في وقوع المرء في الذنوب، لكنَّ الغرابة أن يستمرى المعاصي والعيوب، وأنَّ يستمرَّ في طريق الغواية، ولا يسلك سبيل الهداية، وليس الخطر أن يُخطى العبدُ بعد استقامته، لكنَّ الخطر في عدم اليقظة التي تردُّه إلى الله بعد إساءته.

النصيحة بالتوبة النصوح

فيا أخا الأسلام؛ بَادرَ بالتوبة، ولا تتردَد، ولا تُسوُف، ولا تَبُعُدُ عن ربُك، ولا تَقطَعُ صلتك بمولاك، ولا تقل عن نفسك؛ ما في خير، ولا أصلح للتوبة؛ فهذا من مداخل الشيطان الخفية، وأحابيله الدنية.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

# Upload by: altawhedmag.com



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وبعد: فقد تبين لنافي مقال سابق أنَّ معنى لا إله إلا الله .. هو: لا معدود بحق إلا الله وحده لا شريك له، فتضمّنت هذه الكلمة العظيمة أن ما سوى الله من سائر المعبودات ليس باله حق، بل هو إله باطل، وأن الأله الحق إنما هو الله وحده لا شريك له، كما قال تعالى: ، ذلك بأن أله هُوَ ٱلْحَقِّ وَأَنْ مَا يَكْفُونَ مِن دُوْيِهِ. هُوَ ٱلْبَطِلُ وَأَتَ ٱللَّهَ هُ ٱلْعَلْيُ ٱلْكَبِيرُ ، (الحج: ٦٢) ونحوها من الآيات، وما صح من الأحاديث التي فيها بيان حقيقة هذه الكلمة من حيث مدلولها ومقتضاها، على أنها قد قيدت بشروط وقيود ثقال، فشهادة أن لا المالا الله- لا تنفع قائلها في الأخرة ولا تقيه من عذاب الله إلا بشروط سبعة، فلا ينفع مجرد التلفظ بها إن ثم يأت صاحبها بشروطها. ولعظمة هذه الكلمة التي هي رأس الإيمان وأساسه،

اعدد الم الشيخ حسين إسماعيل الجمل

وأعلى شعبه ومقامه، وحيث إنَّ البعض قد يفهم أن مُجرَّد النطق بها، أو النطق والإقرار بدون المعرفة بشروطها ظانا أن ذلك لا يُؤثر في تحقيقها، ومن أجل ذلك ذكر أهل العلم الشروط لأبد من توفرها لصحة التوحيد، استقرأها العلماء من نصوص الكتاب والسُبية، و هذه الشروط لايد من اجتماعها. والداومة عليها كي يختم للعبد بخاتمة حسنة؛ لأن الأعمال بالخواتيم. وإليك بيانا موجزا لشروط كلمة التوحيد:

الشرط الأول: العلم، أي: العلم المنافي للجهل بمعنى كلمة التوحيد نفيا وإثباتًا، قال الله عز وجل: • فَأَعَلَّزُ أَنَّمُ لاَ إِنَّهُ إِلاَ اللَّهُ • محمد ١٩٠، وقال تعالى: • إِلاَّ مَن تَهَدَ إِلَّحَقَ • (الرَخْرِفْ:٨٦٠، أي: بِ لا إله إلاَ اللَّه • • وَمُم يَعْلَمُونَ • (الرَخْرِفِ:٨٦٠

بألسنتهم.

وهذا العلم الذي أمر الله به-وهو العلم بتوحيد الله-فرضُ عين على كل إنسان، لا يسقط عن أحد، كائناً من كان، بل كلَّ مضطرَّ إلى ذلك، والطريق إلى العلم بأنَّه ولا إله إلاً هو، أمورُ، أعظمها: العظيم، والتأمَّل في آياته-فإنَّه الباب الأعظم إلى العلم بالتوحيد، ويحصل به من تفاصيله وجمله ما لا يحصل في غيره.

وفي الصّحيح عن عثمان رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ، مَنْ مَاتَ وَهُوَ يَعْلَمُ أَنَّه لا إلَه الأَ الله، دَخَلَ وأمَّا التُطق بها من غير وأمَّا التُطق بها من غير ولا عَمل بما تقتضيه وإخلاص القول والعمل-وإخلاص القول والعمل-القلب والجوارح- فغير نافع بالاجماع.

64

جمادي الأولى 3331 هـ - العدد ١١٧ - السنة الثانية والخمسون

الشرط الثاني: اليقين، أي: اليقين المنافي للشُكُ بأن يكون قائل كلمة التوحيد مستيقنًا بمدلول هذه الكلمة يقينًا جازمًا، غير شاكُ في مدلولها، فإن الإيمان لا يُغني فيه الأُ علم اليقين، لا علم الظُنُ

وفي الصّحيح من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أشهد أن لا إله إلا الله، وأنى رسول الله، لا يَلْقَى الله بهما عَبْدُ غير شاك فيهما، إلا دخل الحنية، (أخرجه مسلم ٢٧)، فاشترط صلى الله عليه وسلم في دخول قائلها الجنة أن يكون مستيقنًا بها قلبه، غير شاك فيها. الشرط الثالث: القبول المنافح للرد فلابد من قبول هذه الكلمة بالقلب واللسان، ولا يردها كما ردها كفار قريش عنادا واستكبارًا، ولم يقبلوها، قال الله تعالى: د 如何通过出达的 吗?

برالصافات: ٣٥. الشرط الرابع: الانقياد، وهو الاستسلام والإذعان، وعدم الترك لشيء من شروط ، لا إله الأ الله، فينقاد بجوارحه بفعل ما دلّت عليه هذه الكلمة من عبادة الله وحده، قال

فقد أستشك بالعروز ألوتنيء «لقمان:۲۲»، ومعنى «ومن يسلم وجهه ،: يتقاد. ومعنى: ، وهو محسن ،، أي: موحد، وقال الله عز وجل: ، وَلِيبُوْ إِلَى أَيْنَكُمْ وَأَسْلِنُوا 🚄 ، «الترمير:٥٤ ،، ومعنى: دوأسلموا له ،: انقادوا له. الشرط الخامس: الصدق فيها المنافي للكذب، وهو أن يقولها صدقًا من قلبه يواطئ قلبه لسانه. وفي (الصحيحين)، عن معاذ بن جبل، عن النّبيُّ صلى الله عليه وسلم: (ما من أحد يشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رَسُولَ الله، صِدْقًا من قلبه إلا حرمه الله على النار، (أخرجه الدخاري ١٢٨. ومسلم ٣٢)، فاشترط في إنجاء من قال هذه الكلمة من النّار أن يقولها صدقا من قلبه، فلا ينفعه مجرد اللفظ بدون مواطأة القلب (معارج القبول بشرح سُلم الوصول ٢ /٢٢٤). الشبرط السبادسي: الاخلاص المنافي للشرك بتصفية العمل بصالح النية عن جميع شوائب الشرك والرياء، فيخلص العبد لريه في قولها، ومن

العبد تربه بے قولها، ومی ثم فی جمیع العبادات، قال الله تعالى: ، وَمَا أَرْزُوْا إِلَّهُ لِتَنْتُوا لَهُ عَلِيهِ اللهِ عَلَيْ حُمَّةً ، ، البينة:٥ ،.

وفي الصّحيح عن أبي هريرة، عن النَّبِيِّ صلى اللَّه عليه وسلم: ﴿أَسْعَدُ

النّاس بِشَفَاعَتِي يَـوْمَ القيامَة: مَنْ قَالَ (لاَ إِلَهُ إِلَّهُ اللَّهُ اللَّهُ)، خَالصًا مِنْ قَلْبِهَ ،، أَوُ: مَفَسِهِ، (أَخْرَجِهِ البَخَارِي ٩٩).

الشرط السابع: المحبَّة لهذه الكلمة، ولما اقتضته ودلَّت عليه، وبُغْض ما ناقض ذلك، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: مَنَّلاتُ مَنْ كُنَّ فيه، وَجَدَ بهنُ حَلاقة الايمان: مَنْ كَانَ الله وَرَسُولُهُ أَحَبَّ اللَّه، مَمَّا سوَاهُمَا، وَأَنْ يُحبَّ مَمَّا سوَاهُمَا، وَأَنْ يُحبَّ المَرْء لا يُحبُّهُ إلا لله، وَأَنْ يحرَه أَنْ يَعُودَ في الْكُفر بغد أَنْ أَنْقَدَهُ الله منْه، كَمَا يكره أَنْ يُقْدَف في النَّار، (أخرجه البحاري ١٦، ومسلم ٢٤).

وزيد في الشروط السبعة شرط ثامن: وهو البراءة ممًا يُغبد من دون الله، وهو أن يتبرزا العبد من عبادة غير الله، ويعتقد أنها معبودات باطلة، كما قال تعالى: الله عَالَى المحدوك () لا أغشد ما متشدق ولا أيلا عكيدوة يَ أَعْنَدُ € £ أَمَّا عَدْ مَا عَدَم أَن وَلا أَنْتُ عَدُونَ مَا أغد 🕐 لكر ويكر ولا دين ، رالكافرون:١- ٦،، وقال الله تعالى: ( وَإِذْ قَالَ إِزْهِمُ اليو وتؤمد إلى يرة يتا مبدون ، رالزخرف:٢٦ . فلا يكون العبد مُوحدًا حتى يتبرأ ممًا يُغيد من دون الله تعالى.

جمادی الأولی \$؟؟! هـ - العدد ١٧٦

65

- Imis

الثانية والخمسون



الحمد لله على تعمة الإسلام، والصلاة والسلام على سيد الأنام.

ويعدُ، فقد كان النبي صلى الله عليه وسلم يُصحح بعض القاهيم الخاطئة للناس؛ فعن أبي ذرُ رضي الله عنه قال، قال لي رسول الله صلى الله عليه وسلم، بيا أبا ذرَّ أثرى كثرة المال هُوَ الْغَنَى؟ قَلْتَ، نعَمَ بِا رسُول الله قال، وتَرى قلّه المَال هُوَ الْفَقَرَ؟، قلتُ، نعمَ يَا رسُول الله. قال، رائما الْعَنى عَنَى القلب، والفقرُ فقر القلب، صحيح الين حيان (٦٨٩) صحيح الترغيب (١٣٩)

وقَالَ رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم: (الْغَنَى فِيْ الْقَلْبِ، وَالْفَقْرُ فِي الْقَلْبِ، مَنْ كَانَ الْغَنَى فِي قَلْبِهُ لاَ يَضُرُّهُ، مَا لَقِنَ مِنَ اللَّنْيَا، وَمَنْ كَانَ الْفَقُرُ فِيُ قَلْبِه، فَلاَ يُغْنِيهُ مَا أَكْثَرُ لَهُ فِي اللَّذْتِيَا، وَإِنَّمَا يَضُرُّ نَفْسَهُ شُجُها، المُعجم الكبيرُ للطبراني (١٦٤٣)، صحيح الجامع (٧٨١٢). جمادي الأولى ٢٤٤٤ هـ - العدد ١١٧ - السنة الثانية والخمسون

66

كثير من الناس يظنون أن كثير المال هو الغني، وقليل المال هو الفقير؛ وهذا خطأ، والصواب الغنى غنى الُقلب، وَالْفَقُرُ فَقُرُ الْقَلْب. تلك حقيقة لا مرية فيها؛ فكم من غني عنده من المال ما يكفيه وولده، ولو عُمُر ألف سنة؛ يخاطر بدينه وصحته، ويضحي بوقته يريد المزيد (وكم من فقير يرى أنه أغنى الناس؛ وهو وجزعًا، واتساعًا وضيقًا، وليست في الفقر والغنى. (القناعة ومفهومها؛ ١١/١).

# من صفات صاحب القلب الغني مثلا:

١- القناعة والرضا: ليس جقيقة الغنى كثرة المال: لأن كثيرًا ممن وسع الله عليه في المال لا يقنع بما أوتي فهو يجتهد في الأدياد ولا يُبالي من أين يأتيه: فكانه فقير لشدة حرصه، وإنما حقيقة الغنى غنى النفس، وهو من استغنى بما أوتي وقنع به ورضي ولم يحرص على الأدياد ولا ألح في الطلب فكانه غنيً. (فتح الباري: (٢٢٢/١١).

٢- اللجوء إلى الله تعالى، إنما يَحْصُل غنى النَّفْس بغنى الْقَلْب بانُ يَفْتَقَرَ إلَى رَبِّهَ فَيْ جَمِيعَ أَمُوره؛ فَيتَحَقَّقُ أَنَّهُ الْعُطَي الْمَاعَ فَيرُضَ -بقضائه ويَشْكُرُهُ على نَعْمَائه ويَفْزَعُ إلَيْه فَ كُشُف ضَرَّائه فَيتَشَأ عن افْتَقَار الْقَلْب لَرَبه غنى نفسه عن غير ريه تعالى. (فتح الباري: (٢٣٣/١١).

٣- عزيز النفس؛ الغني غني القلب، فإذا استغنى الإنسان بما عند الله عما في أيدي الناس؛ أغناه الله عن الناس، وجعله عزيز النفس بعيداً عن السوّال. (شرح رياض الصالحين ١٩٦/١).

٤- الدنيا لا تشغله ولا تضره: قَالَ صلى الله عليه وسلم: مَنْ كَانَ الْغَنَى فِ قَلْبِه لا يَضُرُهُ مَا لَقَيَ مِنَ الدُّنْيَا ، والسبب لأنه تيقَن بوعد الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم في الرزق والأجل.

# من صفات فقير القلب مثلاً،

شديد الحرص على الدنيا؛ فقير القلب

لحرصه فإنه يُوَرَّطُهُ فَرْدَائل الْأَهُور وَحَسَائِسٍ الْأَهْعَالَ لَدْنَاءَة هَمْتَه وَيُخَلَّه وَيَكْثُرُ مَنْ يَدْمُهُ مَنْ الْنَّاس وَيَصْغُرُ قَدْرُهُ عَنْدَهُمْ هَيَكُونُ أَحْقَرُ مِنْ كُلُ حقير وأَذَلُ مَنْ كُلُ ذَلِيلَ، وَالْتَصفُ بِفَقَر النَّفْس عَلَى الصُدُ مَنَهُ لَكُونَه لا يَقَنَعُ بِمَا أَعْطَى، بَلُ هُوَ أَبَدًا فَ الْطُلُوبُ حَرْنَ وَأَسف فَكَانَهُ فَقِيرُ مِنَ الْمَالَ؛ لأَنَّهُ لَمَ يَسْتَغْنَ بِمَا أَعْطِي فَكَانَهُ فَقِيرُ مِنَ الْمَالَ؛ لأَنَّهُ لَم يَسْتَغْنَ بِمَا أَعْطِي فَكَانَهُ لَيسَ بَغْنَيُ وَمَا أَحْسَنَ قَوْلَ الْقَاتَلِ؛ (فتح البارى ٢٧٢/١١).

٢- دائم الجزع لأنه لا يشبع ولا يقنع: قال صلى الله عليه وسلم: وَمَنْ كَانَ الْفَقُرُ فِ قَلْبِه، فَلا يُغْنيه ما أَكْثَرُ لَهُ فِي الدُّنيا، فقير القلب لا يشبع أبدًا مهما أوتي من مال ولو كان يملك الدنيا بما فيها. ودائم الشكوى والجزع: لأنه غير قائع بما قسم الله تعالى.

كيف يصبح قلبك غنيًا؟

عن طريق أمور منها مثلا،

١- تفريغ القلب لعبادة الله وحدد، عَنْ أبي هُرَيْرَةٍ عَن النَّبِيُ صلى اللَّه عليه وسلم، قَالَ: إنَّ اللَه تَعَالَى يَقُولُ: يَا ابْنَ آدَمَ تَفَرُغُ لعبَادَتِي أَمَالُا صَدُرَكَ عَنَى وَأَسُدَ هَقَرَكَ، وَإِلاَ تَفْعَلُ مَلَأَتُ يَدَيْكَ شُغُلاً وَلَمُ أَسُدَ هَقَرَكَ. سنن الترمذي (٢٤٦٦)، وصحيح الجامع (١٩١٤). صدرك أي قلبك: قال تعالى: رَقَقُونُ أَلَى إِنَّ الْمُعْلَى وَالَّهُ مَعْلَى مُنْ السَدَرِي المُعْلَى إِنَّ مَعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى عَالَى الْمُعْلَى عَالَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى عَنْ أَعْرَا مُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى عَلَيْهِ عَلَى أَعْلَى مُعْلَى عَالَى الْمُعْلَى عَلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى عَلَيْ عَالَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْمَى الْمُعْلَى عَلَيْ عَالَى عَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْحَالَى الْمُعْلَى الْعَلَيْ إِلَيْ عَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى عَلَيْ عَالَى الْعُرَانِ عَلَيْ عَالَى الْعَالَى الْعَالَى عَلَيْ عَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْمُعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى عَلَيْ عَلَيْ عَالَى الْنُهِ عَلَيْ الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْهُ عَالَى عَلَيْ عَلَيْ عَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَ عَالَيْ عَالَيْ عَالَيْ الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى عَلَيْ عَلَيْ عَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى عَلَيْ عَالَى الْعَالَى عَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى عَالَى الْعَالَى عَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَيْ عَالَى الْعَالَيْ عَالَى الْعَالَى الْلُهُ عَالَى الْعَالَى الْعَالِي الْعَالَيِ الْعَالَى الْعَالَيْ الْعَالَى الْعَالَى الْ

٢- اجعل الآخرة أكبر همك، عن أنس بن مالك، قال: قال رسُولُ الله صلى الله عليه وسلم، «مَنْ كانت الآخرة همَهُ جعل الله عناه في قلبه وجمع لهُ شملهُ، وأتتهُ الدُنْيا وهي راغمة، ومَنْ كانت الدُنيا همه جعل الله فقرة بن عينيه، وفرق عليه شمله، ولم يأته من الدُنيا إلا ما قدر له، سنن الترمذي (٢٤٦٥) صحيح الجامع (٦٥١٠).

٣- كثرة ذكر الله تعالى: قال تعالى: وأَلَيْنَ مَامَوْ وَطَنْعَى طُرْبُهُ بِدِكْرِ اللهِ أَلَا بِحَضْ أَمُوْ اللّمِنْ أَتْلُوبُ ، (الرعد: ٢٨)؛ تطمئن الْقُلُوبُ بإحساسها بالصلة بالله والأنسى بجواره، والأمن في جانبه وفي حماه، تطمئن من قلق الوحدة، وحيرة الطريق. بإدراك الحكمة في الخلق والمبدأ والمصير. وتطمئن بالشعور

بالحماية من كل اعتداء ومن كل ضر ومن كل شر إلا بما يشاء، مع الرضى بالابتلاء والصبر على البلاء، وتطمئن برحمته في الهداية والرزق والسترفي الدنيا والآخرة. وليس أشقى على وجه الأرض ممن يُحرمون طمأنينة الأنس إلى الله.

٤- دوام على صلاح قلبك مما يُصيبه: عن التُعْمَان بن بشير، قال: رَسُول الله صلى الله عليه وسلم: ألا وإنَّ في الْحَسَد مُضَعَة إذا صلحت. صلح الجسد كُله، وإذا فسدت، فسد الْجَسَدُ كُلُه، ألا وَهِي الْقَلْبَ،. رواه البخاري (٥٢) ومسلم (١٥٩٩).

فكما أن القلب من الناحية الجسمية هو العضو الرئيس في الجسد، ومصدر الحياة فيه: لارتباط حركة الدم به، فكذلك هو في نظر الاسلام مصدر صلاح الإنسان وفساده من الناحية الروحية والدينية، وهو الموجّه لسلوك الإنسان وأعماله من الأقوال والأفعال؛ فمتى كان القلب سليماً من العقائد الخبيثة متى كان القلب سليماً من العقائد الخبيثة النفسية كالكبر والاستعلاء والحقد والحسد والكراهية وغيرها، عامراً بالإيمان والخوف واستقام سلوك الإنسان دينياً واجتماعيا، والعكس بالعكس، وهو معنى قوله، إذا صلحت وسلوكه الظاهري. (منار القاري (١٤٢/١).

٥- الإكثار من الدعاء: عن شهر بن حوش، قال: قُلْتُ لأَمُ سلَمَة: يا أَمُ المُؤْمِنينَ مَا كَانَ أَكْثَر دُعَاء رَسُول الله صلى الله عليه وسلم إذا كانَ عندك؟ قالت: كَانَ أَكْثَر دُعَائه، يا مُقلب القُلُوب ثَبْتَ قَلْبي على دينكَ، قَالت: فقلتُ: يا رسُول الله ما لأكثر دُعَائك يا مُقلب القُلُوب يا رسُول الله ما لأكثر دُعَائك يا مُقلب القُلُوب ثبت قلبي على دينك؟ قال: يا أَمُ سلمة إنَّهُ نبس آدَمي إلا وقَلْبُهُ بَيْن أَصْبِعَيْ من أَصابِع مُعَاذَ: رَبْنا لا تَزَغَ قُلُوبنا بَعْد إذ هَدَيْتنا، (آل معران: ٨). سنن الترمذي (٣٥٢٢)، صحيح الجامع (٣٠٨١).

نسأل الله الهدى والتقى والعفاف والغنى، والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله قسم الزمان قرونا، وعقوداً، وسنوات، وأشهرًا، وأسابيع، وأيامًا، وليالي، وساعات، وقسم الساعات دقائق وثوان، وجعل للإنسان عمرًا خبأه، وجعل للإنسان أعمالاً قدرها ويسرها، وكل عبد ينظر نتيجة عمله من زراعة أو تجارة أو صناعة، أو غير ذلك : ويحصي ريحه أو خسارته ليستفيد من يومه الى غده، ومن عام مضى إلى عام يستقبله، وإن العمر حلقات تنتهي بالموت، وليس الموت عدمًا، إنما الموت انتقال من حياة العمل إلى حياة الحساب، ففي القبر سؤال وفيه نعيم، أو عذاب، ثم إن بعد الموت بعثًا وحشرًا، يكون فيه الوزن والحساب والصراط واليزان، ثم جنة أو دار.

فمن حسن وعيه استدرك على نفسه الخطأ، فقوَّمه، وعرف الصواب فالتزمه ؛ لذا وجب على العبد أن يقف مع نفسه وقفة حساب ؛ ليتوب من كل ذنب وقع فيه، حتى يقبل على ربه وقد عمل ما يرضيه، فينجيه من النار. ويدخله الجنة.

وإن لوقفة الحساب هذه معالم وضوابط، نريد أن نجمل بعضها لتكون هادية لمن أراد أن يستهدي، ومرشدة لمن أراد أن يسترشد، فنقول مستعينين بالله تعالى:

أولا: إن الحساب الذي يحاسب به العبد

واليزان الذي يوزن به العمل والصحيفة التي يأخذها يوم القيامة ويُقال له: (اقَرأُ كَتَابَكُ كمَ بِنَفْسكَ الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسَيبًا)، إنما قد كتبت فيها الأعمال، كما قال تعالى: (مال هَذا الْكتَابِ لا يُغَادِرُ صِغِيرَةَ وَلا كَبِيرَةَ إلا أَحْصَاهَا) (الْكهف: ٤٩).

وكما قال سبحانه: (فمن يعمل مثقال ذرة خيرًا يره. ومن يعمل مثقال ذرة شرا يره) (البينة: ٧، ٨). وهذه الأعمال توضع في الميزان ويتأثر بها العبد ؛ لذا قال سبحانه وتعالى: (فأمًا من ثقلت موازينه. فهو في عيشة راضية. وأمًا من خفت موازيته. فأمَّه هاوية. وما أدراك ما هيه. نار حامية) (القارعة: ٧- ١١)، فقد يخف الميزان بسبب ذرة من العمل تنقص لتركه مشروعًا، أو بسبب سيئة تقع لارتكابه ممنوعًا، أو يثقل بسبب ذرة من العمل المشروع بفعله. هذا يعني أن العبد لا يستهين بصالح العمل، فيترك منه شيء، ولا يسيء العمل فيقترف منه شيئا، فرب العزة سبحانه يقول: (ما يلفظ من قول إلا لديه رقيب عتيد) (ق: ١٨)، ويقول سبحانه: (فلا تقل لهما أف ولا تنهرهما) (الإسراء: ٢٣)، فحذر من أصغر الكلمات، وفي الحديث: (إن العبد ليتكلم بالكلمة في مرضاة الله ما يظن أن تبلغ به ما بلغت، فتبلغ به إلى الحنة، وإن العبد ليتكلم بالكلمة من سخط

الله لا يلقي ثها بالا ما يظن أن تبلغ به ما بلغت. فتبلغ به إلى النار).

وفي الحديث عن جابر عند مسلم مرفوعًا: (إن الشيطان أيس أن يُعبد في أرضكم هذه. ولكنه رضي بما تحقرون). وأمثلة تلك الأعمال الصالحة كثيرة. وكذلك الأعمال المهلكة. فامرأة تدخل النارفي هرة : لأنها حبستها حتى ماتت. وأخرى بغي تدخل الجنة : لأنها سقت كلبًا اشتد به العطش.

ثانيًا: الله مُطلع على العباد جميعًا، وقد جعل معهم ملائكة يكتبون. فلا يتركونهم في حال من أحوالهم، إنما هم معهم، لذلك فإن العبد يخلو بنفسه ويسافر من بلده ومع ذلك الملائكة معه، فقيام الليل يكتبونه، وفلتات اللسان يقيدونها، وغدرات السر لا يفوتونها، ليسوا كالبشر الذين يراقبون أو يحاسبون بمكنك أن تراهم وتعرف أهواءهم وترصد وجودهم وغيابهم الذا فإنك تنتهز منهم غرة، وتبحث في نظامهم عن ثغره، وتنتظر منهم غفلة أو تحقق لهم ما يريدون من شهوة أو تغريهم بعطاء كل ذلك لتفلت من حسابهم. أما ملائكة رب العالمين فليسوا ذكورًا نغريهم بالنساء ونزوجهم اليهم ولا نساء نزوجهن من رجال عندنا، ولا يأكلون أو يشربون فنهدى اليهم طعامًا نستميلهم به، وهم معنا لا يتركوننا ساعة من ليل أو نهار.

ثالثا: إن القلم يوضع على العبد إذا بلغ الحلم، فلا يرفع عنه إلا في نوم أو جنون أو إغلاق، ويستمر ذلك حتى يموت وتكتب أعمال العبد في صفحة لا تستبدل، فإن تاب واسترجع وعاد فاستغفر ولم يصر على الذنب، فإن ربك يحب التوابين ويحب المتطهرين، والصفحة للعبد مثل الثوب الذي تصيبه الأوساخ يغسل، وكثيرًا ما يترك الوسخ قُرّحًا في الثوب، كلما زادت صار الثوب غير صالح لاستعماله فيستبدل، لكن الصفحة لا تستبدل، فكم من ذنب بقي في الصفحة أثره. وكم من توبة لم تقبل لوقوع الخلل في نفس التائب بإصرار أو عدم استجماع صدق وعزم.

رابعًا: ينبغي ألا ينسى المكلف أنه عبد مخلوق ؛ خلقه الله لعبادته، وأنه ملك لسيده ومولاه،

والملوك إن عمل لسيده ما أراده منه فقد قام بالواجب الذي عليه ولا يستحق عليه أجرًا، فإن عمل عند غير سيده فإن كان بإذن، فالذي يقبضه من الأجر هو ملك لسيده، وإن كان بغير إذنه فهو معصية ومخالفة يستحق عليها العقوبة، على هذا فإن العبد غير مستحق للأجر إذا عمل بما أمره به ربه، ومستحق للوزر إذا خالف أو قعد عن تنفيذ أمره. هذا في العبد الملوك لسيده يطعمه ويسقيه ولا أجر له على عمل يؤديه، ولكن لعبد مخلوق خلقه ربه سبحانه ورزقه وهو يرعاه.

فإذا علم العبد أن الله يأجره على الصالحات من الأعمال أيقن أن ذلك فضل من الله سبحانه وليس استحقاقًا منه لذلك الثواب، فيبقى نظره متعلقًا بفضل الله الذي حبب إليه الإيمان وزينه في قلبه، وكره إليه الكفر والفسوق والعصيان.

فرؤية العمل باب المعصية وسبب جرأة العبد على ريه وترك طاعته، وعلاج ذلك أن يرى العبد فضل الله تعالى عليه من العمل، فالطائع مدين إلى ريه بالهداية والتوفيق فيلزمه لذلك أن يشكر ريه وأن يملأ القلب عرفانًا بفضله ونعمه أن جعله من المؤمنين ولم يجعله من الكافرين.

خامسًا: لربي عليَّ من عظيمة وأفضال جسيمة : منها تلك الأعضاء التي وهبني إياها بغير سابق عطاء مني واستحقاق لي، وهو سبحانه خلقها لطاعته وعبادته: (وما خلقتُ الُجنَّ والإنس إلا ليعبدُون. ما أريدُ منهُم من رَزْقَ وَمَا أَرِيدُ أَن يُطْعَمُون. إِنَّ اللَّهُ هُوَ الْرَزَاقُ ذُو الْقُوَة إِلَيْتَينُ ( الذاريات: ٥٦- ٥٨).

وإن الله قد جعل عليها صدقات ففي الحديث: (يصبح على كل سلامى من الناس صدقة كل يوم تطلع فيه الشمس). ففي كل يوم يمر وعلى كل عضو منه صدقة، فكم من نعمة لله على عبده، وكم من يوم مر من عمره، فكم وفى من الصدقات، وكم بقي عليه من الديون، وكل ذلك داخل في اليزان.

هـذه لمحة يسيرة مـن وقـضـة الحساب التي ينبغي للعبد أن يقوم بها مع نفسه. والله من وراء القصد. ENG SAN A

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، أما الشرارية وترك وتتحتم وعلاج والثراث ارتبعو فقد سبق في العدد الماضي الحديث عن بعض معاني القراءات الواردة في سورة البقرة، ونكمل في هذا العدد فنقول وبالله تعالى التوفيق، تابع سورة البقرة

قوله تعالى: (وَمَا أَفَةً مَعْظٍ عَمَّا بَعْمَلُونَ 🕘 وَلَيْنَ أَنَيْتَ الَذِينَ أُوقُوا آلَكُتُ ) (البقرة: ١٤٤-١٤٥).

قرأ ابن عامر وحمزة والكسائي وأبو جعفر وروح بتاء الخطاب (تعملون) والباقون بياء الغيبة (يعملون). جمادي الأولى \$\$\$1 هـ

المعدد ١٢٧ - السنة الثانية والخمسون

70

وقوله تعالى: (وَمَا أَمَّهُ بِتَنِيلِ عَنَّا مُسَلُّونَ 💮 وَمِنْ حَيَّتُ مَرْجَتُ فَوْلُ وَجَهَدُ شَعْرَ ٱلْبَسْجِدِ ٱلْمَرَّامِ ) (البقرة: ١٤٩-.(10.

قرأ أبو عمرو بالياء على الغيب والباقون بالتاء على الخطاب.

المعنى: القراءة على الخطاب للمؤمنين وعلى الغيب لليهود (الكشف لمكى بن أبي طالب ١ /٣١٨). قوله تعالى: (وتصريف الرياح) (البقرة: ١٦٤). القراءات: قرأ حمزة والكسائي وخلف بالإفراد (الريح)، والباقون بالجمع (الرياح).

المعنى: الجمع يدل على إتيان الريح من كل جانب؛ فهي باعتبار تعدد هبوبها رياح مختلفة، وقراءة

# د. أسامة صابر

and the second second second

الإفراد تدل على الجمع؛ لأنه اسم جنس (الكشف .(٣٢١/١

قوله تعالى: (وَلَوْ يَرْى الَّذِينَ طَلَبُوا إِذْ يَرَوْدَ الْعَذَابَ) (البقرة: ١٦٥).

القراءات: (ولو يرى) قرأ نافع وابن عامر ويعقوب بتاء الخطاب على أنه خطاب للنبي صلى الله عليه وسلم، وفيه التنبيه لغيره، ويجوز أن يكون الخطاب للظالمين والتقدير؛ قل يا محمد للظالم؛ (لو ترى الذين ظلموا) والباقون بياء الغيبة، وفيه إسناد الفعل للظالمين؛ لأنهم لم يعلموا قدر ما يصيرون إليه من العذاب، أو المعنى: لو رأى الذين كانوا يشركون في الدنيا عذاب الآخرة لعلموا حين يرونه أن القوة لله جميعًا.

(إذ يرون) قرأ ابن عامر بضم الياء؛ فلم يُضف الفعل اليهم كما قال تعالى: (كذلك يريهم الله)، والباقون بفتحها أضاف الفعل للظالمين كما قال: (وإذا رأى الذين ظلموا العذاب) (الكشف ٣٢٣/١، حجة القراءات لابن زنجلة ص٢٥).

قوله تعالى: (وَلِتُحْمِلُوا آلْمِدَّةَ) (البقرة: ١٨٥). القراءات: قرأ شعبة ويعقوب بفتح الكاف وتشديد الميم (ولتكمّلوا)، والباقون بإسكان

# ۲۱۹). القراءات: (إشم

للبعا) (البقرة:

كبير) قرأ حمزة والكسيائي بالثاء (كثير)؛ لأن الخمر توقع فأثام عديدة من لغط وتخليط وسيبوعهاوة وخيانة وتفريط في الفرائض؛ فوجب أن توصف بالكثرة، والباقون بالباء (كبير) على معنى عظيم كمافي قوله (فقد افترى إثمًا عظيمًا)، والخمر من كبائر الذنوب، والتعبير بالكثرة أعم فتقولكل كثيركبير،ولا تقول کل کبیر کثیر (الكشف ١/٠٤٣).

قوله تعالى: (وَأَعَرَلُوا السَّاة فِي ٱلْمَحِيضَ وَلَا نَقْرَوُهُنَّ حَقَّ بَعَهُرَدَ ) (البقرة: ۲۲۲).

القراءات: (يطهرن) قرأ شعبة وحمزة والكسائي وخلف بفتح الطاء والهاء مع التشديد فيهما (يَطَهَرن)، والباقون بسكون الطاء وضم الهاء مخففة (يَطُهُرُن).

العنى: قراءة التخفيف (يطَهُرُن) على معنى انقطاع الدم، والكلام متصل بما بعده (فإذا تطهرن) أي اغتسلن بالماء فلا بد من شرطين لجواز الوطء وهما انقطاع الدم والتطهير بالماء، وقراءة التشديد (يطَهَرن) تعني التطهير بالماء وهي محمولة على التشديد في قوله (فإذا تطهرن)، وأفادت رفع الوهم الذي قد يفهم من قراءة التخفيف وهو جواز إتيان الحائض إذا ارتفع عنها الدم وإن لم تطهر بالماء (الكشف



الكاف وتخفيف الميم (ولتكملوا). المعنى: قراءة التشديد تفيد تكرير فعل الصيام في الشهر إلى آخر عدته، وقراءة التخفيف على أن عقد شهر رمضان عقد واحد (الحجة في القراءات السبع لابن خالويه صا٤). قوله تعالى: (مَنْ يَظْرُونُ إِلاَّ أَنْ يَأْتِهُمُ اللَّهُ فَا طُلَّي فِنَ الْمَسَاحِ وَالْبَلَتِحَةُ ) (البقرة: ٢١٠).

القراءات: قرأ أبو جعفر بخفض تاء (والملائكة)؛ أي في ظلل من الغمام وظلل من الملائكة، وقرأ الباقون بالرفع عطفًا على اسم الله تعالى كما قال تعالى (مَدْ يَعْلَمُونَ إِلاّ أَنْ تَأْتِعُمُ (الفجر:٢٢)، وقوله (مَدْ يَعْلَمُونَ إِلاّ أَنْ تَأْتِعُمُ الْمَلْحِكُةُ أَوْ يَأْتُ رَبُّكَ ) (الأنعام: ١٥٨) (لطائف الإشارات للقسطلاني ١٢٢/٣). قوله تعالى: (مَنْتُوْبُكُ عَنِ الْحَمْ وَالْتِنِعْ مَنْ بِهِمَا إِنَّمْ صَبْرُ وَمَنْتُعُ لِنَاسٍ وَإِنْهُمَا أَحْدُ مِن

جمادي الأولى 3331 هـ - المدد ١٦٢ - السنة الثانية والخمسون

71

.(٣٤٢/١

(تمسوهن) في الموضعين، قرأ حمزة والكسائي وخلف بضم التاء، وإثبات ألف بعد الميم، فيمد لذلك مدًّا طويلاً (تُماسوهن)، والباقون بفتح التاء من غير ألف ولا مد.

المعنى: قراءة (تَمَاسوهن) من الماساة، وهي من باب المفاعلة؛ لأن كلاً من الزوجين يمس الأخر بالوطء أوالمباشرة،وقد أجمعوا على المدفي قوله تعالى: (من قبل أن يتماسا)، وقراءة (تمسوهن) من باب (هُعَلَ) لا (هَاعَل)، والمس هو الوطء وهو من الرجل وحده، وقد أجمعوا على ترك المدفي (ولم يمسسني بشر) (الكشف ٢٥٤٩).

قوله نقالي: (والعدر إلى العام كي معيم معيم المرام لا تكروكا لحماً) (البقرة: ٢٥٩).

القراءات، قرأ ابن عامر والكوفيون بالزاي (ننشزها)، والباقون بالراء (ننشرها).

المعنى: (ننشزها) على معنى الرفع من (النشز)، وهي الأرض المرتفعة، ونشوز المرأة: ارتفاعها عن موافقة زوجها، والمعنى: وانظر إلى العظام كيف نرفع بعضها على بعض في التركيب للإحياء، وقراءة (ننشرها) من النشور وهو الإحياء، والمعنى: وانظر إلى عظام حمارك التي ابيضت من مرور الزمان عليها كيف نحييها (الكشف (٣٥٦/١).

قوله تعالى: (قَالَ أَمَلَمُ أَنَّ أَنَّ عَلَى حُلَي مَنْ رَا قَلِعَ ) (البقرة: ٢٥٩).

القراءات: (قال أعلم) قرأ حمزة والكسائي بهمزة وصل مع سكون الميم على الأمر، والباقون بهمزة قطع مفتوحة مع رفع الميم.

المعنى؛ القراءة بهمزة القطع (قال أعلمُ) أخبر عن نفسه عندما عاين قدرة الله في إحياء الموتى؛ فتيقن ذلك بالمشاهدة، فأقر أنه يعلم أن الله على كل شيء قدير، والقراءة بهمزة الوصل (اعلمُ) أمر من الله عز وجل له بلزوم هذا العلم لما تيقنه وعاينه (الكشف ٢٥٨/١).

قوله تعالى، (قَالَ فَخُذُ أَنْعَادُ مِنَ ٱللَّتِي ضُرُهُنَ إِلَى ) (البقرة، ٢٦٠).

القراءات: قرأ حمزة وخلف وأبو جعفر ورويس بكسر الصاد ويلزمه ترقيق الراء، والباقون بضم

الصاد ويلزمه تفخيم الراء.

المعنى: (فصرهن) بكسر الصاد أي قطعهن ومزقهن وفي الكلام تقديم وتأخير والتقدير: فخذ أربعة من الطير إليك فصرهن، والقراءة بضم الصاد (فصرهن) أي وجههن إليك، واجمعهن، والعرب تقول (صر وجهك إلي) أي أقبل علي واجعل وجهك إلي. وعلى هذه القراءة يكون في الكلام حذف والتقدير: فخذ أربعة من الطير فصرهن إليك ثم قطعهن ثم اجعل على كل جبل منهن جزءًا، وقيل هما لغتان (حجة القراءات لابن زنجلة ص٣٩ ومعاني القراءات للأزهري ص٨٨).

قوله تعالى: ( أَنْزُواْ بِحَرْبٍ مَنْ اللَّهِ وَرَسُولِهِ ) (البقرة: ۲۷۹).

القراءات: قرأ شعبة وحمزة بفتح الهمزة وألف بعدها وكسر الذال (فآذنوا)، والباقون بإسكان الهمزة وفتح الذال (فأذنوا).

المعنى: القراءة بالقصر (فَأَذَنوا) أمر من الله للمخاطبين أن يتركوا الربا وأن يُعلموا أنفسهم بحرب من الله ورسوله إن لم يتركوا الربا، والقراءة بالمد أعمً؛ فهي أمر من الله للمخاطبين أن يعلموا أنفسهم وغيرهم ممن هو على مثل حالهم في المقام على الربا (معاني القراءات للأزهري ص٩٢).

قوله تعالى: (لا الله الم وَعَلَيْكُ وَلَا عَلَى ). (البقرة: ٢٨٥).

القراءات: قرأ حمزة والكسائي وخلف بالتوحيد (وكتابه)، والباقون بالجمع (وكتبه).

المعنى، قدراءة (وكتابه) تعني القرآن، أو يكون اسم جنس فيعم جميع الكتب المُنزَّلة فيتحد مع قراءة الجمع. (حجة القراءات لأبن زنجلة صلائ).

قوله تعالى: ( لا عَرَقَ مَنْ أَحَدِ مَن رَّسُوهَ ) (البقرة: ١٨٥).

القراءات: قرأ يعقوب بالياء (لا يفرق) والمعنى أن من آمن بالله فإنه لا يفرق بين أحد من رسله، والباقون بالنون (لا نفرق) على التكلم (معاني القراءات للأزهري ص٩٦).

والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات.

72



تأسست عام 1345هـ - 1926م



الدعوة إلى التوحيد الخالص من جميع الشوائب، وإلى حب الله حبًّا صحيحًا صادقًا يتمثل في طاعته وتقواه، وحب رسول الله صلى الله عليه وسلم حبًّا صادقًا يتمثل في الاقتداء به واتخاذه أسوةُ حسنة.

الدعوة إلى أخذ الدين من نبعيه الصافيين - القرآن الكريم، والسنة الصحيحة - ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات الأمور.

الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط؛ عقيدة وعملاً وخلقًا .

الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم، والحكم بما أنزل الله، فكل مشرّع غيره - في أي شأن من شئون الحياة - معتد عليه سبحانه، منازع إياه في حقوقه .



أوسع المجلات

الإسلامية انتشارا في العالم

اطلبوها من باعة الصحف والمكتبات

١٢٥٠ جنيه مصري بدلا من ١٢٥٠

لأول ١٠٠ من المشترين

معجر الكرتونة عبينة بالمتباة

أوسع المجلات الإسلامية انتشاراً في العالم

اطلبوها من باعة الصحف والمكتبات ۸ شارع قولة - عابلایل ت، ۲۹ ۲۹ ۲۹ ۲۹ ۲۹

مفاجأة

للحصول على الكرتونة الاتصال على الأستاذ / ممدوح عبد الفتاح : مدير قسم الحسابات بالمجلة 01008618513