## المنهج الإسلامي في التنمية والنهضة وحل المشكلات الاقتصادية المعاصرة



مشروعية زكاة الفطر



فضل العلم وشرف العلماء



البدعة: ضوابط وأحكا*م* 



مجلة «إسلاميلة» ثقافية» شهرية. تصدر عن جماعة أنصار السناء المحمدية. 🐠 العدد ١٢٢ السنة الثانية والخمسون- شوال \$\$\$! هـ

d by: altawhedmag.com



# فاعم أنه لا اله إلا الله

رئيس مجلس الإدارة

أ. د. عبد الله شاكر الجنيدي

نائب رئيس مجلس الإدارة والمشرف العام لجلة التوحيد

د. عبد العظيم بدوي

أ. د. مرزوق محمد مرزوق

مستشار التحرير

جمال سعد حاتم

رئيس اللجنة العلمية

د. جمال عبد الرحمن

اللجنة العلمية

معاوية محمد هيكل

د. محمد عبد العزيز السيد

د. عاطف التاجوري

الاشتراك السنوي

١- في الداخل ٢٠٠ جنيه توضع

في حساب المجلة رقم/١٩١٥٩ ببنك فيصل الإسلامي مع إرسال

قسيمة الإيداع على فأكس المجلة رقم/ ٢٢٢٩٣٠٦٦٢

٢- في الخارج ٨٠ دولاراً أو ٤٠٠ ريال سعودي أو مايعاد لهما

أَلَّفَ أعداء الإسلام منذ ١٥٠ عامًا مؤلفات للتنفير منه، أو لإلقاء الشبهات حول تشريعاته زادت عن ٦٥ ألف كتاب.

ومع ذلك فالإسلام هو الأسرع انتشارًا في العالم، حتى بلغ عدد المسلمين الآن ٩ ، ١ مليار مسلم، وهو ما يقارب ٢٤٪ من سكان العالم، وصدق الله: « يُويدُونَ لِنُطَنِئُوا فُورَ اللهِ بِأَفَرَهِ مِنْ فُرُودِ وَلَوْ كَرِهَ ٱلكَفِرُونَ يَا اللهُ اللهُ المَا المعالم، وصدق الله: « يُويدُونَ لِنُطَنِئُوا فُرَرَ اللهِ بِأَفَرَهِ مِنْ اللهُ عَمْ مُنْ فُرُودٍ وَلَوْ كَرِهَ ٱلكَفِرُونَ » (الصف: ٨).

وصدق رسول الله صلى الله عليه وسلم إذ يقول: «لَا يَبْقَى عَلَى ظَهْرِ الْأَرْضِ بَيْتُ مَدَرِ وَلاَ وَبَرِ إِلَّا أَدْخَلَهُ اللَّهُ كَلِمَةَ بَيْتُ مَدَرِ وَلاَ وَبَرِ إِلَّا أَدْخَلَهُ اللَّهُ كَلِمَةَ الإِسْلام بِعِزْ عَزِيزِ، أَوْ ذُلٌ ذَلِيلِ..». (رواه الإمام أحمد: ٢٣٣٠٢).

وأخيرًا فهنيئًا لأمة الإسلام بعيد الفطر المبارك أعاده الله علينا وعليهم بالأمن والإيمان والسلامة والإسلام.

التحرير

نقدم للقارئ الكريم كرتونة كاملة تحوي ٤٩ مجلداً من مجلاه توهمه المناه عن مجلاه عن مجلاه المناه كاملة



صاحبة الامتياز

جمعية أنصار السنة المحمدية

رئيس التحرير،

مصطفى خليل أبو المعاطى

رئيس التحرير التنفيذي:

حسين عطا القراط

مديرالتحرير

إبراهيم رفعت أبو موته

الإخراج الصحفي:

أحمد رجب محمد محمد محمود فتحي

إدارة التحرير

٨ شارع قولة عابدين القاهرة ت:۲۳۹۳۰۱۷ فاکس ۲۲۲،۲۳۹۳۱

البريد الإلكتروني || MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

#### ثمن النسخة

مصر ١٠ جنيهات ، السعودية ١٢ ريال ، الإمارات ١٢ دراهم ، الكويت ١ دينار ، المغرب ٢ دولار أمريكي ، الأردن ١ دينار ، قطر١٢ ريال ، عمان اريال عماني ، أمريكا ٤ دولار، أوروبا ٤ يورو



| 4   | من اداب الدعاء د. عبد الله شاكر        |
|-----|----------------------------------------|
| ٥   | باب التفسير د. عبد العظيم بدوي         |
|     | فضل العلم وشرف العلماء                 |
| ٨   | د. مرزوق محمد مرزوق                    |
|     | ولاية الله والطريق إليها               |
| 17  | الشيخ معاوية محمد هيكل                 |
| 14  | شمائل نبينا محمد الشيخ صلاح نجيب الدق  |
| *1  | مشروعية زكاة الفطر د. سيد عبد العال    |
| 7 2 | البدعة ضوابط وأحكام د. محمد عبد العزيز |
| 44  | حالنا بعد رمضان الشيخ عبده أحمد الأقرع |
| ۳.  | دراسات قرآنية الشيخ مصطفى البصراتي     |
|     | المنهج الإسلامي في التنمية والنهضة     |
| 27  | د. عبد الوارث عثمان                    |
| 77  | واحة التوحيد علاء خضر                  |
| **  | أحكام صلاة العيد د. متولي البراجيلي    |
| 27  | الأطفال والمساجد الشيخ صلاح عبد الخالق |
| 27  | فقه المرأة المسلمة د. عزة محمد رشاد    |
| ٤٨  | تعيين ليلة القدر د. أيمن خليل          |
|     | تحذير الداعية من القصص الواهية         |
| ٥٣  | الشيخ علي حشيش                         |
|     | قضاء الحامل والمرضع لصيام شهر رمضان    |
| ٥٧  | المستشار أحمد السيد علي                |
| 17  | صيام الأيام الستة من شوال د. حمدي طه   |
|     | فضل ليالي العشر الأواخر                |
| 70  | الشيخ زكريا حسيني رحمه الله            |
| ٦٧  | مدخل إلى علم التفسير د. عاطف التاجوري  |
| ٧٠  | راحة البال د. سعود الشريم              |

١٠٠٠ جنيها ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات منفذ البيع الوحيد بمقرمجلة التوحيد داخل مصر و٣٠٠٠ دولاراً خارج مصر شاملة سعر الشحن الدور السابع

Upload by: altawhedmag.com

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء والمرسلين، وعلى آله وأصحابه ومن سلك سبيلهم إلى يوم الدين. وبعد: فقد بينت في اللقاء الماضي أن الدعاء حق خالص لله تعالى، فلا يُطلب من غيره ولا يُسأل سواه سبحانه جل في علاه، وفي هذا اللقاء أبين جملة من آداب الدعاء التي إذا انتبه إليها الداعي؛ يُرجى له القبول بإذن الله، ومن هذه

וצנושה



بعض الداعين يستعجل في طلبه ويتطلع إلى الإجابة سريعاً، وهذا يعرضه لعدم قبول دعائه، وقد يدرك هو الدعاء أصلاً والواجب على العبد أن يلازم سؤال الله تعالى ولا ييأس من الإجابة، بل عليه أن يستسلم لربه ومولاه ويفوض أمره إلى الله جل في علاه، وعن أبي هريرة رضي الله عنه: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «يُستجاب لأحدكم ما لم يعجل، يقول دعوت فلم يستجب لي». (البخاري (٦٣٤٠)، ومسلم (٢٧٣٥).

وقد بين النبي صلى الله عليه وسلم معنى الاستعجال، كما جاء في صحيح مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لا ينزال يُستجاب للعبد ما لم يدع بإثم أو قطيعة

رحم، ما لم يستعجل، قيل: يا رسول الله ما الاستعجال؟ قال: «يقول: قد دعوت، وقد دعوتُ فلم أر يستجيب لي، فيستمر في ذلك ويدع الدعاء». (مسلم (٢٠٣٥).

قال النووي رحمه الله: في شرحه للحديث وينبغي إدامة الدعاء ولا يستبطئ الإجابة. (شرح النووي على صحيح مسلم ج٣، (٥٢).

وقال ابن حجر رحمه الله: وفي هذا الحديث: أدب من آداب الدعاء؛ وهو أنه يلازم الطلب ولا ييأس من الإجابة لما في ذلك من الانقياد والاستسلام وإظهار الافتقار، وقد قدمت في أول كتاب الدعاء الأحاديث الدالة على أن دعوة المؤمن لا ترد، وأنها إما أن تُعجَل له الإجابة، وإما أن تدفع عنه من السوء مثلها، وإما أن يدخر له في الآخرة خير مما سأل . (فتح الباري، ج١١، ص١٤١).

وقال ابن رجب رحمه الله: «نهى الله العبد أن يستعجل ويترك الدعاء لاستبطاء الإجابة، وجعل ذلك من موانع الإجابة، حتى لا يقطع العبد رجاءه من إجابة دعائه ولو طالت المدة، فإنه سبحانه يحب المُلحَين في الدعاء» (جامع العلوم والحكم، ص

وعلى العبد أن يسمأل ربه وهو موقن بالإجابة، وليعلم أن ربه على كل شيء قدير وأنه لا يعجزه شيء في الأرض ولا في السماء، قال تعالى: و مَا فَعَهِ اللهُ اللهُ مِنْ فَعَهُ وَمَا لِللهِ مَا مَعْهُ وَمَا لِللهِ مَا مَعْهُ وَمَا لَهُ مَا مَعْهُ وَمَا لَهُ مَا مَعْهُ وَمَا لَهُ مَا مَعْهُ وَمُو اللهُ مَنْ فَعَهُ وَمُو اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن فَعَهُ وَمُو اللهُ مَن اللهُ مَن فَعَهُ وَاللهُ اللهُ مَن فَعَلَمُ وَاللهُ اللهُ مَن فَعَلَمُ وَاللهُ اللهُ مَن فَعَلَمُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَن فَعَلَمُ وَاللهُ اللهُ اللهُ

#### ٢) حضور القلب ورجاء الإجابة:

من الآداب المهمة التي يجب أن يراعيها وينتبه إليها الداعي حضور قلبه وترك غفلته؛ لأن القلب الغافل بعيد عن الله، ومع طمع الداعي ويقينه في فضل الله وقبول طمع الداعي ويقينه في فضل الله عليه وسلم على ذلك، كما في حديث أبي هريرة رضي على ذلك، كما في حديث أبي هريرة رضي قال: «ادعوا الله وأنتم موقنون بالإجابة، قال: «ادعوا الله لا يستجيب دعاء من قلب فاغل لاه، (أخرجه الترمذي وحسنه الألباني، كما في صحيح سنن الترمذي برقم الاثاباني،

وهذا الحديث نص واضح وصريح في أهمية حضور قلب الداعي وطمعه في الإجابة. قال الباركفوري رحمه الله في شرحه للحديث: فوله وأنتم موقنون بالإجابة أي: والحال أنكم موقنون بها، أي: كونوا عند الدعاء على حالة تستحقون بها الإجابة من إتيان المعروف واجتناب المنكر ورعاية شروط الدعاء كحضور القلب وترصد الأزمنة الشريفة والأمكنة المنيفة واغتنام الأحوال الطيفة، كالسجود إلى غير ذلك. حتى اللطيفة، كالسجود إلى غير ذلك. حتى الوراد وأنتم معتقدون أن الله لا ينجيكم

لسعة كرمه وكمال قدرته وإحاطة علمه، لتحقيق صدق الدعاء وخلوص الدعاء؛ لأن الداعي ما لم يكن رجاؤه واثقًا لم يكن دعاؤه صادقًا،. (تحفة الأحوذي ج٩/ص ٤٥٠.).

وقد أشار ابن القيم رحمه الله إلى أهمية حضور القلب وعدم غفلته، مع تحري الأوقات الفاضلة التي يستجاب فيها الدعاء فقال: «وإذا جمع مع الدعاء حضور القلب وجمعيته بكليته على المطلوب وصادف وقتًا من أوقات الإجابة الستة، وهو الثلث الأخير من الليل، وعند الأذان، وبين الأذان والإقامة، وأدبار الصلوات المكتوبة، وعند صعود الإمام يوم الجمعة على المنبر حتى تقضى الصلاة من ذلك اليوم، وآخر ساعة بعد العصر، وصادف خشوعًا في القلب وانكسارًا بين يدي الرب وذلا له، وتضرعًا ورقة، واستقبل الداعي القبلة وكان على طهارة، ورفع يديه إلى الله، وبدأ بحمد الله والثناء عليه، ثم ثنَّي بالصلاة على محمد عبده ورسوله صلى الله عليه وسلم، ثم قدم بين يدي حاجته التوبة والاستغفار، ثم دخل على الله وألح عليه في المسألة ودعاه رغبة ورهبة، وتوسل اليه بأسمائه وصفاته وتوحيده، وقدم بين يدى دعائه صدقة، فإن هذا الدعاء لا يكاد يرد أبدًا، ولا سيما إن صادف الأدعية التي أخبر النبي صلى الله عليه وسلم أنها أقرب للإجابة، أو أنها متضمنة للاسم الأعظم». (الجواب الكافي: ص٩).

وهذا كلام نفيس من هذا الإمام، ولعل اخواني يتدبرونه ويعملون به، وإذا فعلوا ذلك تحقق لهم المطلوب بإذن علام الغيوب سبحانه وتعالى، وهذه إشارة سريعة إلى أهم هذه الآداب التي منها: حضور القلب وخشوعه وانكساره بين يدي ربه ومولاه مع تحري أوقات الإجابة، ومنها: أن يكون الداعي على طهارة ويستقبل القبلة، ومنها: أن يبدأ دعاءه بحمد الله



ويكثر من الثناء عليه، ثم يصلي على عبد الله ورسوله ومصطفاه محمد صلى الله عليه وسلم.

#### ٣) أن يسبق الدعاء:

توبة واستغفار، وهذا من الأمور المهمة التي يجب أن يراعيها الداعي حتى يجيب الله دعاءه، فالتوبة والاستغفار سبب عظيم في إجابة الله الدعوات ونزول الخيرات، ولذلك كان أنبياء الله ورسله يطلبون من أقوامهم أن يتوبوا إلى الله ويستغفروه قبل أن يتوجهوا إليه بالدعاء، فهذا نوح عليه السلام يقول لقومه كما ذكر القرآن الكريم عنه: « مَثَلَثُ التَّعَيْرُوا رَبَّحُمْ إِنَّهُ كَانَ عَفَارًا اللهُ وَيَعَلُلُ التَّعَيْرُوا رَبِّحُمْ إِنْهُ كَانَ عَفَارًا اللهُ وَيَعِيدُ التَّعَلَقُ عَنْهُ وَيَعَلَلُ اللهُ التَّعَلَقُ وَيَعَلَلُ التَّعَلَقُ وَيَعَلَلُ اللهُ اللهُ التَّعَلَقُ وَيَعَلَلُ اللهُ اللهُ اللهُ التَّعَلَقُ وَيَعَلَلُ اللهُ الل

وهذا نص صريح في التوبة والاستغفار قبل الطلب من العزيز الغفار، والـرب سبحانه وتعالى يتوب على من تـاب، ويعطي بغير حساب، وورد عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه أنه قال في الاستسقاء: إذا خرجتم فاحمدوا الله وأثنوا عليه بما هو أهله، وصلوا على النبي صلى الله عليه وسلم، واستغفروا، فإن الاستسقاء الاستغفار، (مصنف عبد الرزاق، ج٨٨/٣).

وكتب عمر بن عبد العزيز رحمه الله إلى أهل الأمصار: «أن يخرجوا يوم كذا من شهر كذا ليستسقوا، ومن استطاع أن يصوم ويتصدق فليفعل، فإن الله يقول: «قَدْ أَقُلَحَ مَن تَزَكَى فليفعل، فإن الله يقول: «قَدْ أَقُلَحَ مَن تَزَكَى الله يقول: «قَدْ أَقُلَحَ مَن تَزَكَى الله يقول: «وقولوا كما قال أبواكم: «رَبَّنَا ظَلَمْنَا أَنفُسنَا وَإِن لَمْ تَغُفِرُ لَنَا وَتَرْحَمُنَا لَنكُونَنَ مِنَ الخاسرين». (المرجع وترحُمُنا لنكونَنَ مِن الخاسرين». (المرجع السابق، ج٣/ص ٨٨.٨٨).

#### ٤) ومن آداب الدعاء:

أن يدعو المسلم ربه في السراء والضراء والشراء والشدة والرخاء، على المسلم أن يتوجه إلى الله في العسر واليسر، والشدة والرخاء، وقد حث النبي صلى الله عليه وسلم على ذلك، كما في حديث

ابن عباس رضي الله عنهما: «تعرف إلى الله في الرخاء يعرفك في الشدة». (صححه الألباني في صحيح الجامع برقم (٢٩٦١).

قال أبن رجب رحمه الله في شرحه للحديث:
«المعنى أن العبد إذا اتقى الله وحفظ حدوده
وراعى حقوقه في حال رخائه وصحته،
فقد تعرف بذلك إلى الله، وكان بينه وبينه
معرفة، فعرفه ربه في الشدة، وعرف له عمله
في الرخاء، فنجاه من الشدائد بتلك المعرفة».
(نور الاقتباس، ٢٤).

وعلى العبد في حال رخائه وقوّته أن يتقرب إلى الله ويجتهد في الأعمال الصالحة التي تقربه إلى الله، وهي نافعة له بإذن الله إذا وقع في كرب أو شدة، كما في حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: من سره أن يستجيب الله له عند الشدائد والكرب، فليكثر الدعاء في الرخاء ، (أخرجه الترمذي وحسنه الألباني في صحيح سنن الترمذي برقم (٢٦٩٣).

وقد أخبرنا القرآن الكريم في كثير من الآيات أن المشركين هم الذين كانوا يلجؤون إلى الله في حال الشدة فقط، وفي الرخاء بشركون معه غيره، كما في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا مُسَّكُمُ ٱلسُّهُ قِ ٱلْبَحْرِ صَلَّ مَن تَدْعُونَ إِلَّا إِنَّا ۚ فَلَمَّا لَغَنكُمْ إِلَى ٱلْمِرَ أَعْرَضَهُمُّ وَكَانَ ٱلْإِنْكُ كُنُورًا ، (الإسراء: ٦٧). وقال سبحانه وتعالى عن الإنسان: "وَإِذَا نَسُ ٱلْإِنْكُنَ خُرُّ دَعَا رَبُّهُ مُنيبًا إِلَيْهِ مُمَّ إِذَا خَوَّلَهُ بِشَمَّةً مِنْهُ نَسِيَّ مَا كَانَ يَدْعُوٓ اللَّهِ مِن فَبْلُ وَجَعَلَ لِللَّهِ أَندَادًا لَلْحِيلَ عَن سَبِيلِهِ فُلْ تَمَتَّعُ بِكُفُرِكَ قَلِيلًا إِنَّكَ مِنْ أَصْحَنِ ٱلنَّارِ ، (الزمر:٨)، فليحذر المسلم أن يكون من هؤلاء، وأن يكون مع أهل الإيمان الذين يعرفون ربهم في السراء والضراء والشدة والرخاء، لأنه سبحانه وتعالى هو المعبود وحده في كل حال، وفي كل زمان ومكان، كما قال تعالى: ﴿ وَهُو الَّذِي فِي السَّمَا } إِلَّهُ وَفِي ٱلْأَرْضِ إِلَّهُ وَهُوَ ٱلْمَكِيمُ ٱلْمَلِيمُ ، (الزخوف:

وفَق اللّه المسلمين لما يحبّه ويرضاه، وجعلنا ممن يخشاه وحده جلّ في علاه، والحمد لله رب العالمين.

سورة الروم



قَال تعالى: «فَأَفِر وَجَهَكَ لِلنِينِ ٱلْفَيْسِ مِن قَبْلِ أَن يَأْفِي يَوْمٌ لَا مُرِّدٌ لَهُ مِنْ أَلَهُ يُوْمَيْذِ يَصَّدَّعُونَ ﴿ مَن كَفَرَ فَعَلَيْهِ كُفُوْمٌ وَمَنْ عَبِلَ صَلِيحًا فِلأَنفُسِمْ يَسْهَدُونَ (الله البَحْرِيُ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا وَعِمِنُوا الصَّلِيحَتِ مِن فَصَّلِهِ \* إِنَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْكَفِرِينَ (الله ومن وَإِنْهِهِ أَنْ يُرْسِلُ ٱلرِّيَاحُ مُبَيِّرَتِ وَلِيُذِيقَكُم مِن رَّحْمَتِهِ وَلِتَجْرِي ٱلْفُلْكُ بِأَمْرِهِ وَلِبَيْتَعُولُ مِن فَضَلِهِ. وَلَمُلَكُمْ نَنْكُرُونَ ١٠٠ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مِن فَبَلِكَ رُسُلًا إِنْ فَوْمِهِمْ فَلَهُ وَهُم بِالْبَيْنَاتِ فَأَنْفَهُمْنَا مِنَ ٱلَّذِينَ لَجْرَمُوا ۗ وَكَاكَ حَفًّا عَلَيْنَا نَصْرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ وَسُورَة الروم: ٣٤- ٧٤)

> الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسيلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

العث على المبادرة بالغيرات:

وَلَمَا نَهَى الْكَافَرَ عَمَّا هُـوَ عليه، أمر المؤمن بما هُوَ عَلَيْهِ، وَخَاطَبُ النَّبِيِّ عليه السلام ليعلم المؤمن فضيلة مًا هُوَ مُكُلِّفُ بِهِ، فَإِنَّهُ أَمَرُ بِهِ أشرف الأنبياء، وللمؤمنين في التكليف مقام الأنبياء، (التفسير الكبير (١٣٠/٢٥): وإنَّ اللَّهُ أَمَرُ المؤمِّنينَ بِمَا أَمَّرَ به المرسلين، (صحيح مسلم ١٠١٥)، وقوله تعالى: ﴿فَأَقَّمُ وجهك للدين القيم من قبل أَنْ يَأْتَى يَوْمُ لا مَرَدُ لَهُ مِنَ اللَّهِ ، أي استَقبل الدين استقبالا بِقُلْبِكَ وَوَجْهِكَ، وَاجْعَلْهُ غَايَةً قصدك، ولا ترغ عنه بمينا أَوْ شَمَالًا، وَبَادِرُ بِذَلِكَ قَبْلَ أَنْ تَقُومُ السَّاعَةِ، فَالْاَيْمَةُ نَفْسًا إِيثَهًا

### سروا د. عبد العظیم بدوی

لَّذُ تَكُنَّ ءَامَنَتْ مِن فَيْلُ أَوْكُسَنَتْ فِي

إستنها خيراً ، (الأنعام ١٥٨). ففي

هَذَا أَمْرُ بِالْمِادَرَة بِالْخِيْرَات،

والمسارعة إلى الطاعات،

واغتنام الأوقات، وقد كثر مثل

قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا

أَنْفِقُوا مِمَّا رَزَقَنَكُم مِن قَبْل أَن يَأْقُ

يَوْمٌ لَا بَيْمٌ فِيدِ وَلَا خُلَةٌ وَلَا شَفَعَةٌ

وَٱلْكَنِفُرُونَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ ، (البقرة:

٢٥٤)، وقال تعالى: سَابِعُوا إِلَى

مَغْفِرُةِ مِن زُبِكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ

الشَمَلَةِ وَٱلْأَرْضِ أُعِدَّتْ لِلَّذِينِ ءَامَنُوا

بِأَلَّهِ وَرُسُلِهِ ۚ ذَٰلِكَ فَضُلُّ ٱللَّهِ تُؤْتِيهِ

مَن يَشَاءُ وَٱللَّهُ ذُو ٱلْفَصْلِ ٱلْعَظِيمِ،

(الحديد: ٢١)، وقال تعالى:

وَسَادِعُوا إِلَىٰ مُضْفِرُوْ مِن رَّبِّكُمْ

وَجَنَّهُ عَهِنُهَا ٱلسَّمَوَاتُ وَٱلْأَرْضُ

أُعِدَّتُ لِلمُتَّقِينَ ، (آل عمران:

هذا في القرآن الكريم:

وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسِ رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لرجل وهو يعظه: اغتنم خمسًا قبل خمس: شبابك قبل هرمك، وصحتك قبل سقمك، وغناك قبل فقرك، وفراغك قبل شغلك، وَحَيَاتِكَ قَبْلِ مَوْتِكَ، (صحيح الترغيب:٥٥٣٥).

أحوال الناس يوم الذين: ثُمَّ أَخْبَرَ سُبُحَانَهُ عَنْ أَحْوَال النَّاسِ يَوْمَ يَأْتِي ذَلِكَ الْيَوْمُ، فقال: «يومَنْد يَصَدْعُون ٤٣ »، كَفُولُهُ تَعَالَى فِي أُولُ السُّورَة؛ ﴿ وَيَـوْمُ تَقُومُ السَّاعَةَ يَوْمَنُذَ يَتَضُرُقُونَ ١٤، وَرَيْقٌ فِي لَلْمُنَّةِ وَفَرِيقٌ فِي ٱلسِّعِيرِ ، (الشورى: ٧). «من كفر فعليه كفره ولا يضر الله شيئًا، كما قال تعالى: ﴿ إِنْ تَكْفُرُوا فَإِنَّ ٱللَّهُ غَنَّى عَنَكُمْ وَلَا يَرْضَى لِعِبَادِهِ ٱلْكُفْرُ وَإِن تَنْكُرُوا رَضُهُ لَكُمُ

وَلَا تَرَرُ وَازِينَ فِنْكَ الْحَرَى ثُمَّ إِلَى ا

رَبُغُ مُرْجِعُكُمْ فَالْتُفَكُّمُ مِنَا كُلُمَّ تَعْسَلُونَ إِنَّهُ عَلِيثٌ بِذَاتِ ٱلصُّدُوبِ ﴿ (الزمر: ٧)، وقال تَعَالَى: ، إِ بَأَنِكُو نَبِيًّا ٱلَّذِينَ كُفَرُوا ﴿ مِن فَيْلُ فَلَا قُوا وَمَالَ أَشْرِهِمْ وَلِمُنْتُ عَمَاكُ أَلِيمٌ ۞ وَاللَّهُ بالتدكات أأبهة إشائه بالبت فقالوا أَنْدُرُ عِنْدُونَا فِكُفُرُوا وَقِلُواْ وَآمَنَتُنِي أَنَّهُ التغابن: ٦٠٥).

ومن عمل صالحا فلأنفسهم يمهدون ٤٤ ، أي يجعلون مهادًا، والمهادُ: الضراش. مثلت حالة المؤمنين في عملهم الصالح بحال من يتطلب راحة رقاده، فيوطئ فراشه ويسويه لئلا يتعرض له في مضجعه من النتوء أو الينس ما يستفرز منامه. وتقديم فلأنفسهم على مهدون، للاهتمام بهذا الاستحقاق، وللرعاية على الفاصلة، مع الاهتمام بذكر أنْضُس المُؤْمنين. (التحرير والتنوير (١١٧/٢١).

وفي الأية مسائل:

السالة الأولى: لا بد مع الأيمان من عمل: قال تعالى: من كفر فعليه كفره ومن عمل صالحا، ولم يقل ومن آمن، وذلك لأن الإيمان لا بد معه من العمل الصالح، فذكره تحريضا للمُكلف عليه، وأما الكفر إذا جاء فلا زنة للعمل معه.

المسألة الثانية: الرحمة أعم من الغضب: قال في حق الكافر: وفعليه، فوحد الكناية، وقال في حق المؤمنين: «فالأنفسهم» جمعها إشارة إلى أن الرحمة أعم من الغضب، فتشمله وأهله وَذَرْبَتُهُ، أَمَّا الْغَضَبُ فَمَسْنُوقَ بِالرَّحْمَةِ، لازمُ لَنْ أَسَاءً، ولا تزر وازرة وزر أخرى.

المسألة الثالثة: من كمال الرَّحْمَة، قال: ﴿ فَعَلَيْهُ كَفُرُهُ ﴾

ولم يُسِينُ، وقال في المؤمن وفلأنفسهم يمهدون، تحقيقا لكمال الرحمة، فانه عند الخيربين وفصل بشارة، وعند غيره أشار اليه إشارة. (التفسير الكبير ٢٥/١٣٠).

وقوله تعالى: البجزي الذين آمنوا وعملوا الصالحات من فضله، مُتعلق ب يمهدون، أَيْ يُمَهِّدُونَ لَعَلَّةَ أَنْ يَجْزِي الله إياهم من فضله. وعدل عن الإضمار إلى الإظهار في قَـوْلـه: «الدين آمنوا وعملوا الصالحات للاهتمام بالتصريح بأنهم أضحاب صلة الإيمان والعمل الصالح، وأنَّ جِزَاءَ اللَّهِ إِيَّاهُمْ مُنَاسِبٌ لَذَلك، لتقرير ذلك في الأذهان، مع التنويه بوصفهم ذلك ىتكريره وتقريره، كما أنبأ عن ذلك قوله عقبه: الله لا يُحِبُ الكافرينَ ٤٥ ،، وقد فهم من قوله: "من فضله " أن الله يُحازيهم أضعافًا، لرضاه عنهم، ومحبته إياهم، كما اقتضاه تعليل ذلك بجملة وإنه لا يحب الكافرين ٤٥ ، المقتضى أنَّهُ يُحِبُّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمَلُوا الصالحات، فحصل بقوله: الله لا يُحبُ الكافرين ٤٥ ، تَقْرِيرُ بَعْدُ تَقْرِيرِ عَلَى الطَرْد والعُكس، فإنَّ قُولُهُ: ﴿لَيْجُزِي الذين آمنوا، دل بصريحه على أنهم أهل الجزاء بالفضل، ودل بمفهومه على أنهم أهل الولاية. وقوله: «إنه لا يحب الكافرين ٤٥ يدل بتعليله لما قبله على أن الكافرين محروم ون من الفضل، وبمضهومه على أن الجزاء

(التحرير والتنوير ١١٧/٢١). من دُلائل التَّوْحيد:

الرياح والمطر والسفنء

قوله تعالى: ومن أياته أن يُرسل الرياح مبشرات، معطوف على قوله تعالى: ومن آياته أن تقوم السماء والأرض بأمره،، فهوفي تعداد آيات التوحيد، ومظاهر القدرة، ودلائل البعث، وإنما فصل بينها بما ذكر حتى لا تمل الأذن، وحتى ينشط القلبُ لسماء الآيات وتدبرها، وفهم المراد منها.

يقول تعالى: ومن أيات التوحيد، ومظاهر القدرة، ود لائل البعث أن يرسل الرياح مُبشرات، بالخير، ومُبشرات بالغيث، ومبشرات بالرحمة، ومنشرات بالرزق، ومنشرات بالمطر وليذيقكم من رحمته وهي المطر، ولتجري الفلك بأمره، في البحار، ولذلك قال تُعالَى: ﴿ وَمِنْ عَالِنِهِ ٱلْمُوادِ إِنَّهِ ٱلْمُرْدِ كالاعليم ( الدينا يكوال فَيْظُلُلُنَّ رُوْاكِدٌ عَلَى عَلَى عَلَمُ مِنْ إِنَّ فِي قَالِكُ لَاَّيْنَةِ لِكُلِّ صَبَّادٍ شَكُورِ 📆 أَوْ يُويِعُهُذَّ بِمَاكْسَبُوا وَيَعَثُ عَن كِيرٍ (الشورى: ٣٢ - ٣٤)، ولتبتغوا من فضله، بالسفري البحار شرقا وغربا، تصدرون وتستوردون، عن طريق البحر . ولعلكم تشكرون ٤٦ ، الله الذي سخر لكم القلك لتجرى في البحر بأمره. وهذا هو القصود الأعظم من تعداد الأسات والنعم، فنسأل الله تعالى أن يعيننا على ذكره وشكره وحسن عبادته.

إن العاقبة للمنقبل:

وولقد أرسلنا من قبلك رسلا إلى قومهم فجاءوهم بالبينات فانتقمنا من الذين أجرموا

مؤفور للمؤمنين فضلا، وأن

العقاب معين للكافرين عدلا.

وَكَانَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصُرُ الْمُؤْمِنِينَ ٤٧ ،:

هذه الآية كالحملة المعترضة بين ما قبلها وما يعدها، فما قبلها تذكير بنعمة الله في إرسال الرياح ميشرات، وما بعدها تفسير للرياح وما يتبعها من المطر وأشاره. والمناسبة بين هذه الأية والتي قَبْلُهَا أَنَّ اللَّهِ تَعَالَى ذَكَّرَ فِي السابقة أنه يرسل الرياح مُبِشْرات بِرحُمته، وذكر في هذه أنَّهُ أَرْسَالُ رُسُلاً إِلَى قَوْمِهِمْ، وَالرُّسُلُ أَيْضًا مُنشِّرُونَ برحمة الله لن أطاعهم، ومع ذلك فإن الناس كلهم بفرحون بالريح، وأكثرهم لا يضرحون بِالرُّسُلِ، مَعَ أَنْ الرَّحْمَةَ الْتِي بعثت بها الرسل أعظم ألف مرة من الرحمة التي أرسلت بها الريح، فالريخ تبشر بالمطر، والرسل تبشر بجنة عالية، عرضها السموات والأرض، فيها من النعيم ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر.

والغرض من هذه الأبية تسلية النبي صلى الله عليه وسلم وتعزيته في كفر الللا من قومه وتكذيبهم له، يقول تعالى: ولقد أرسلنا من قبلك رسلا إلى قومهم ، كما أرسلتاك الي قومك فجاءوهم بالبينات، أي جاءت الرسل أقوامهم بالأيات البينات الدالات على صدقهم، وكونهم رسل الله، كما جنت قومك، وفي من عَامَنَ وَمِنْهُم مِّن كُفَّى (البقرة ٢٥٣)، وفانتقمنا من الذين أَجْرَمُوا، وَعَصَوْا أَمْرُ رَبِّهِمْ، وكذبوا رسله، وكان حقًا عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ ٤٧ »،

ونَشَالُا مِنَ اللَّهِ وَيَعْمَدُ ، (الحجرات ٨)، وإلا فما لأحد عليه سُبْحَانَهُ حَقَّ، وَانْمَا الْأَمْرُ كُمَا قَالَ سُنْحَانَهُ: كَنْ لَكُمْ عَلَى تَنْسِهِ ٱلرَّحْسَةُ ، (الأنعام ٥٤)، وقال تعالى: وكت الله لأعلن أمَّا وَرُسُلُ إِنَّ اللَّهُ أوي عام (المجادلة: ٢١)، وقيال تعالى: ﴿ إِلْمَا كُنْكُمَا فِ الزَّفُورِ مِنْ بَعْدِ الذِّكْرِ أَنَ ٱلأَرْضَ مِثْهَا عِسَادِي ٱلصَّلَحُونِ ، (الأنبياء: ١٠٥)، ولا مُنلَ لكنت أله ، (الأنعام , ٣٤)، فَلا بُدُّ أَنْ يَنْتَقِمُ اللَّهِ مِنْ المُجْرِمِينَ، وَلَوْ بَعْدَ حِينَ. ولا بد أن ينصر المؤمنين، ولو بَعْدَ حِينَ، وَأُوِّلُ السُّورَةِ أَكْبِرُ شياهد، والَّوْنَ الُّورُومُ (أ) في أذَقَ ٱلأَرْضِ وَهُم مِن بعد غلبها ستغلبوك لِ يضع سِنِيبُ لِلَّهِ ٱلْأَمْلُ مِن لُ وَمِنْ بَعْدُ وَيُؤْمَدِ يَغْمَرُخُ اَلْمُؤْمِنُونَ ۞ بِنَصْرِ اللهِ بَصْدُ مَن بَنَكَأَةٌ وَهُوَ الْعَكِيرُ الرَّحِيدُ اللَّهِ لَا يُخْلَفُ أَلَّهُ ۚ وَعُدَّهُۥ وَلَكِنَّ أَكُثَرَ ٱلنَّاسِ لَا ملين ، (الروم: ١-٦)، فعلى المُسْتَضْعَفِينَ فِي الأَرْضِي أَنَّ لا ييأسوا من روح الله، ولا يَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةُ اللَّهِ، فَانْ الرَّجَاءِ هُوْ رُوحُنَا الْتَي نَحْيَا بِهَا، وَلُولًا رُوحُ الرَّجَاءِ ﴿ لَٰكُنِّمَتُ صَوَامِعُ وَبِيْعٌ وَصَلُوَتٌ وَمَسَاجِدُ يُذَكِّرُ فِهَا أَشُمُ ٱللَّهِ كَثِيرٌ وَلَيْنَصُرِكَ ٱللَّهُ مَن يَنْصُرُهُ إِنَّ ٱللَّهِ لِلْقَوِئُّ عَزِيرٌ ۞ ٱلَّذِي إِن مُكْنَاهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ أَقَامُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَءَانَوُا ٱلرَّكَوٰةَ وَأَمَرُهِ بِالْمَعْرُوفِ وَنَهُواْ عَنِ ٱلْمُنكُر وَلِلَّهِ عَنِقِبُهُ ٱلْأُمُورِ ، (الحج: ٤٠، ١٤)، وقَاصْبِرُواْ حَتَّى يَعَكُمُ

(الأعراف: ۸۷). وَكِيْ قَوْلُهِ تَعَالَى: «وَكَانَ حَقًّا » وَجَهَانِ:

وجهان؛ فانتقمنا، وكان المنتقام حقا، واستأنف وقال؛ الانتقام حقا، واستأنف وقال؛ علينا نصر المؤمنين ٤٧، المؤمنين الدين آمنوا بمحمّد صلى الله عليه وسلم، أي علينا نصركم أيها المؤمنون. علينا نصركم أيها المؤمنون حقا علينا نصر المؤمنين ٤٧، أي علينا نصر المؤمنين كان حقا علينا. وعلى الأول لطيفة وعلى الأخرة.

أما على الأول: فهو أنه لما قال:

فانتقمنا، بين أنه لم يكن ظلما، وإنما كان عدلاً حقا، وذلك لأن الانتقام لم يكن إلا بعد كون بقائهم غير مفيد إلا زيادة الإثم وولادة الكافر الفاجر، وكان عدمهم خيراً من وجودهم الخبيث.

وعلى الثّاني تأكيد البشارة، لأن كلمة (على) تفيد معنى اللزوم. يقال: على فلان كذا، يُنْبِي عن اللَّزُوم، فإذا قال: حقاً، أكد ذلك المعنى، وحقيقة النصر أنه الغلبة التي لا تكون عاقبتها وخيمة، فان احدى الطائفتين إذا انهزمت أولا، ثم عادت أخرا لا يكون النَّصْرُ إلا للمُنْهَزم، وكذلك مُوسى وقومُهُ. يَا انْهَزَمُوا مِنْ فَرْعَوْنَ، ثُمَّ أَدْرَكُهُ الغرق، لم يكن انهزامهم الأ نُصْرَةً، فالكافرُ إنْ هَزْمَ الْسُلَمَ في بعض الأوقات لا يكون ذلك نصرة، إذ لا عاقبة له. (التضسير الكبير ١٣٣/٢٥). وللحديث بقية إن شاء الله،

والحمد لله رب العالمين.

07

اللَّهُ بَيْنَنَا وَهُوَ خَيْرُ ٱلْحَكِمِينَ ،

الحمد لله المتفضل على عباده العلماء بفقههم في الدين، المتكرم على الأولياء بالعمل بما فقهوه عن سيد المرسلين، ثم تفضل علينا أجمعين بهدى النبى رحمة الله للعالمين، ثم الصلاة والسلام على خاتم النبيين وآله وصحبه والتابعين، ومن تبعهم إلى يوم الدين، وبعد،

روى الإمامان البخاري ومسلم عن حميد بن عبدالرحمن، قال: سمعتُ معاوية رضي الله عنه خطيبًا يقول: سمعتُ النبيُّ صلى الله عليه وسلم يقول: "مَنْ يُرد الله به خيرًا يُضِقُّهُم في الدين، وإنما أنا قاسمٌ، واللَّه يُعطى، ولن تزال هذه الأمة قائمة على أمر الله لا يَضُرَهم مَن خالفَهم حتى يأتي أمرُ

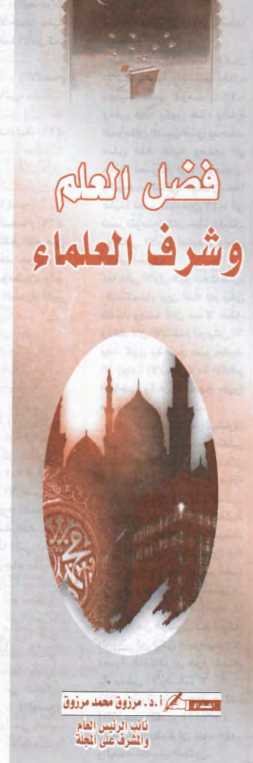
#### التخريج

اتفق عليه الإمامان؛ إذ أخرجه البخاري في كتاب العلم، باب من يرد الله به خيرًا يضقّهه في الدين رقم (٧١)، وأخرجه الامام مسلم برقم (۱۰۳۷).

#### المني العام للحديث

الله تعالى يريد بعباده الخير، فأنزل لهم الشرع الذي ارتضاه لهم شرعًا، فأينما وُجِدت المصلحة فثمَّ شَرع اللَّه، وكان من ذلك أن دلُّهم على عبادة الفقه في الدين، والعلم برب العالمين؛ إذ هو ميراث الأنبياء وأسلافنا الصالحين، ولا شك أنه الميراث الأعظم والعطاء الأعم الأوفر، وفي الحديث الشريف الذي معنا جاء قوله عليه الصلاة والسلام: "مَن يُرد الله به خيرًا يُفقّه في الدين" وحَيرًا، نكرة؛ ليشمَلُ القليلَ والكثير، واستُفيد التعظيم من التَّنكير؛ إذ المقام يقتضيه.

ثمَّ أَخْبُرُ صلَّى اللَّهُ عليه وسلَّمَ أنَّ الْمُعطَّى حَقيقة هو اللهُ تعالَى في علاه، وأنه صلى



الله عليه وسلم ليس مُعطيًا، 66 كأنه يقول: إنَّما أنا أقسمُ ما أمرث بقسمته على حسب ما المقه في أمرتُ به؛ فالأمورُ كلُّها بمشيئة الله تعالى وتقديره، والإنسانُ مُصِيرُفُ (ميني للمفعول) مَربوب، فالمالُ لله، والعبادُ لله، والنبيُّ صلَّى اللَّهُ عليه وسلَّمَ قاسمُ بإذن مولاه، فمن قسم له صلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ معاصيه . كثيرًا، فبقدر الله تعالى وما سبق له في الكتاب، وكذا من قسم له قليلًا؛ فكله بتقدير الملك الوهاب؛ فلا يزدادُ لأحدي

> هذا ثمَّ أَخْبَرَنا النبيُّ صلَّى اللَّهُ عليه وسلَّمَ أنَّه لا تزالُ طائفةٌ من المسلمين ثابتة على الدين، مُستمسكة بشرع رب العالمين، وهذا من دلائل نبوة خاتم النبيين؛ فالحمد لله على إحسانه والشكر له على امتنانه.

رزقه، كما لا يزدادُ في أجله.

#### مما يستفاد من الباب عموما والحديث خصوصا: أولاً: بيان مكانة العلم في الأسلام وفقه الإمام البحاري رحمه الله في بيان ذلك،

وتلكما فائدتان: إذ بدأ البخاري كتاب العلم من الصحيح بباب فضل العلم، لكي يشوق الناس إليه ويدلهم عليه، فهو شرف لصاحبه في الأولى، ورُقَّى له في درجات الآخرة، وقد جاء في الحديث: "إن الله يرفع بهذا الكتاب أقوامًا ويضع به آخرين" رواه مسلم.

وكان من بيان فضل العلم وفقه الإمام البخاري في ذلك أن رتب صحيحه ترتيبًا يدل عليه، فافتتح كتابه الصحيح بكتاب بدء الوحى، ثم كتاب الإيمان، ثم كتاب العلم، وختم كتابه بكتاب التوحيد، فكأنه يريد أن يقول: مَن أراد أن يخرج من الدنيا على التوحيد الذي هو سبب نجاة العبيد؛ فعليه بالوحى الذي هو القرآن

يقود إلى خشية الله، والتزام طاعته، وتجنب

والسنة، وهو ما وضعه الإمام ورثبه في كتابه بين باب البداية وباب النهاية وهو بقية الأبواب؛ إذ بوب الإمام البخاري صحيحه بقرابة ٣٨٨٢ بابًا، أولها: "بابكيفكان بدء الوحى إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقول الله-جيل ذكره-: وإِنَّا أَوْخَيْنًا إِلَّكَ كُمَّا أَوْخَيْنًا إِلَى نُوجٍ وَالنَّبِينَ مِنْ يَعْدِهِ. ، (النساء: ١٦٣)، وآخرها:

"باب قول الله تعالى: « وَنَضُعُ ٱلْمَوْنِينَ ٱلْقِسْطَ لِيُورِ ٱلْقِيْمَةِ » (الأنبياء:

٤٧)، فكأنه يقول لنا: يا أيها الناس تعلموا هذا العلم؛ فهو سبب حياتكم ونجاتكم، كما قال تعالى: ﴿ يُتأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَتُواْ ٱسْتَحِيثُوا ينَّهِ وَالرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْبِيكُمْ ، (الأنفال: ٢٤)، وكما قال تعالى: ﴿ ٱلرَّحْمَانُ مَنَّالٌ بِهِ مَا (الفرقان:٥٩)؛ فلا تكون معرفة الله إلا بالعلم به تعالى.

وقال الامام النووى: "فيه فضيلة العلم، والتفقه في الدين، والحثُّ عليه، وسببه: أنه قائد إلى تقوى الله تعالى" شرح النووي على مسلم (٧/١٨).

التأكيد على أفضلية الفقه في الدين على باقى العلوم، قال ابن بطال: "وفيه فضل الفقه في الدين على سائر العلوم، وإنما ثبت فضله؛ لأنه يقود إلى خشية الله. والتزام طاعته، وتجنُّب معاصيه، قال الله تعالى: (إنما يخشى الله من عباده العلماء) فاطر: ٢٨.

وفيه شرف العلماء وفضلهم على سائر الناس، قال ابن بطال: "فيه فضل العلماء على سائر الناس شرح صحيح البخاري (٧ /١٢٨)، ويأتي فضلهم من خشيتهم للَّه تعالى كما أسلفنا، وقال ابن عمر



رضي الله عنه-للذي قال له: فقيه-: "إنما الفقيه الزاهد في الدنيا، الراغب في الأخرة". ولعرفة العلماء بما وعد الله به الطائعين، وأوعد العاصين، ولعظيم نعم الله على عباده اشتدت خشيتهم" شرح البخاري (١ ١٥٤/).

وفيه أن التفقه في الدين يقتضي إرادة الله تعالى الخير لعباده، قال الباجي: "إن الفقه في الدين من بشريات إرادة الله سبحانه

وتعالى الخير لعبيده؛ إذ الفقه بدين الله هو سبيل النجاة والفوز بالجنة والنجاة من النار؛ (فمن زُحـزح عن النار وأدخل الجنة فقد فاز) (آل عمران؛ ٨٥). (المنتقى ٧/٧٩/).

وفيه كذلك أن من لم يتفقه في الدين، ويتعلم أحكامه حُرِمَ من الخير الكثير، قال الحافظ ابن حجر؛ "ومفهوم الحديث أن من لم يتفقه في الدين؛ أي: يتعلم قواعد الإسلام، وما يتَّصل بها من الفروع فقد حُرمَ من وجه آخر ضعيف، وزاد في آخره "ومن لم يتفقه في الدين لم يُبال الله به"، والمعنى عديج؛ لأن من لم يعرف أمور دينه لا يكون فقيها ولا طالب فقه، فيصح أن يُوصَف بأنه ما أريد به الخير، وفي ذلك بيان ظاهر لفضل العلماء على سائر الناس، ولفضل التفقه الباري: ١ / ٢٥٠).

#### ثانيًا: وفيه تعلُّم الصبر ومعرفة أهميته في تبليغ العلم:

إذ تحصيل العلم شاقٌ ومُضْنِ والدعوة إليه تحتاج إلى صبر ومخالطة الناس عمومًا هذا شأنها والعقول تتفاوت والثقافات ألقت

من لم يتفقه في الدين، ويتعلم أحكامه خرم من الغير الكثير.

99

والأجر، ولا يتم ذلك إلا بمعرفة فضل العلم وشرف العلماء. ثالثًا: البشارة ببقاء الطائفة المنصدورة وأنّ ذلك من دلائل

يما في بطونها، وعلى طالب العلم أن

يُقدر هذا كله، ويصبر عليه، ولا

يُصبِّره إلا رجاء العفو من الله

فقد أخبر صلى الله عليه وسلم-وهـ و الصادق المصدوق- بأن طائفة من أمته لا تـزال على الحق. مُسْتَمُسكة بدين الله، مُهتدية بنوره وهداه، لا ينال منهم مَن خذلهم، ولا يَضْرهم

مَن خالفَهم، كلما انقرضتُ منهم جماعة خلفتها جماعة أخرى، وهكذا حتى يأتي أمرُ الله، يوم يقوم الناسُ لرب العالمين؛ ويَم لَا يَعْتُمُ مَالٌ وَلَا يَكُنْ فَي إِلّا مَنْ أَقَى الله عِلْمِي سَلِمِي (الشعراء: ٨٨، ٨٨).

## رابغًا، وقيه تعلق القلوب بالله تعالى وتفويض الأمر إليه؛

إذ هو العطى سبحانه وتعالى، بيده الأمر، وتعلق القلوب بالله وتحقيق التوحيد هي وظيفة العمر، وعليها عمل الإنسان وخطة الحياة؛ إذ جميع الأمور بمشيئة الله وقدرته، قال القاضي عياض: "فيه تفويض الأمور إلى الله تعالى، وكون جميعها بمشيئته وقدرته، وأنه-عليه السلام- لم يستأثر بشيء من الدنيا، وإنما تصرفه فيها لمصلحة عباده، وأمر ربه لا لنفسه ولا لحوله وقوته" (إكمال المعلم بفوائد مسلم ٣ /٥٧١). (وينظر شرح الحديث من: إكمال المعلم بضوائد مسلم، تحقيق: الدكتوريحيي إسماعيل،، شرح صحيح البخاري لابن بطال، تحقيق: أبي تميم ياسر بن إبراهيم، فتح الباري شرح صحيح البخاري، المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، للنوى رحمه

#### خامسًا؛ فضل العلم وشرف العلماء

فإن كانت دلالة الحديث تدل على فضل العلم وشرف العلماء؛ فإن دلالة القرآن قد دلت قبله عليه وأرشدت معه إليه بدلالة واضحة لا ريب فيها وعقيدة راسخة لا سبيل للزيغ عنها؛ فمن ذلك قوله تعالى: ﴿ شَهِ كَاللّهُ أَنْوُلُوا اللّهِ إِلّهُ مُوا أَنْوُلُوا اللّهِ إِلّهُ مُوا أَنْوُلُوا اللّهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ مُوا أَنْوُلُوا اللّهِ اللّهُ اللّهُ إِلّهُ مُوا أَنْوُلُوا اللّهُ إِلّهُ مُوا أَنْوُلُوا اللّهُ إِلّهُ مُوا أَنْوُلُوا اللّهُ ال

يقول القرطبي رحمه الله: "وهذه الآية دليل على فضل العلم وشرف العلماء، فإنه لو كان أحد أشرف من العلماء؛ لقرنهم الله باسمه واسم ملائكته"(تفسير القرطبي: ٤١/٤).

ولقد أسهب شيخ الاسمالام ابن القيم رحمه الله في الاستشهاد بها قال: "وهذه الآية تدل على فضل العلم وأهله من وجوه:

- استشهادهم دون غيرهم من البشر-اقتران شهادتهم بشهادته سبحانه وبشهادة الملائكة- إنَّ في ضمن هذا: تزكيتهم وتعديلهم، فإن الله لا يستشهد من خلقه إلا العدول، وقد جاء في الحديث: "يحملُ هذا العلمَ من كل خَلَف عُدُولُه، ينضونَ عنه تحريفَ الغالين، وانتحالَ المبطلين، وتأويلَ الجاهلين" (رواه البزار وابن أبى حاتم وصححه الألباني رحمه الله وإن كان قد حسنه غيره وهو الأقرب)- أنه استشهد بهم على أجلَّ مشهود به وأعظمه وأكبره، وهو شهادةُ أن لا إله إلا الله، والعظيم القدر إنما يستشهد على الأمر العظيم أكابر الخلق وساداتهم. انتهى بتصرف واختصار من (مفتاح دار السعادة: ١ /٢١٩).

يرفع الله الذين أوتوا العلم على الندين آمنوا ولم يؤتوا العلم درجات.

وكدنك قدول الله تعالى:

« يُتَأَيُّهُا الَّذِينَ مَاسُواْ إِذَا قِبلَ

لَكُمْ مَنْسُحُوا فِ الْمَتَكِيلِ

فَانْسُحُوا يَسْتِج اللهُ لَكُمْ وَإِذَا قِبلَ

انشُرُوا فَانشُرُوا يَرْفِع اللهُ الَّذِينَ

مَامُنُوا مِنكُمْ وَالَّذِينَ أُونُوا الْمِلْدُ

مَامُنُوا مِنكُمْ وَالَّذِينَ أُونُوا الْمِلْدُ

دَرَكَتِ وَاللهُ بِمَا فَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ،

دَرَكَتِ وَاللهُ بِمَا فَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ،

(المجادلة: ١١).

قال القرطبي رحمه الله: "وقوله تعالى: «يَرْفَع اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَالَّذِينَ أُوبَ فَي أُوبَ الْأَخْرَة وِيقَ الْآخْرة وِيقَ الْكرامة في الدنيا؛ فيرفع الله المؤمن على مَن ليس

بمؤمن، والعالِم على من ليس بعالم، وقال ابن مسعود رضي الله عنه: مدح الله العلماء في هذه الآية، والمعنى: أنه يرفع الله الذين أوتوا العلم على الذين أمنوا ولم يؤتوا العلم «دَرَجَاتِ»؛ أي: درجات في دينهم إذا فعلوا ما أمروا به" (الجامع لأحكام القرآن: ١٧ /٢٨٥).

ويقول ابن القيم رحمه الله: "أفضل ما اكتسبته النفوسُ وحصّلته القلوبُ، وأن المتعلقة الدنيا والآخرة، وثال به العبد الرفعة في الدنيا والآخرة، هو العلم والإيمان، ولهذا قرن بينهما سبحانه في قوله: « وقالَ ٱلنِّينَ أُرتُوا ٱلْهِلَمُ وَالْإِيمَانَ لَقَدْ لِيَنْتُمُ فِي كِنْكِ ٱللهِ إِلَى يَوْمِ ٱلْمَعْنِ اللهِ إِلَى يَوْمِ ٱلْمِعْنِ اللهِ إِلَى يَوْمِ ٱلْمِعْنِ اللهِ إِلَى يَوْمِ ٱللّهِ إِلَى يَوْمِ اللّهِ اللهِ اللهِ وَلَيْنِ أُونُوا ٱلْهِلْمُ ذَرُكَنْنِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

وقال أحدهم:

والعلمُ يجلو العمى عن قلبِ صاحبِهِ كما يُجلِي سوادَ الظلمَة القمرُ وليس ذو العلم بالتقوى كجاهِلها ولا البصيرُ كأعمَى ما لهُ بصرُ

وفي هذا القدر كفاية. والعَفُو نرجو من ربنا العَفُو، والحمد لله رب العالمين.





Upload by: altawhedmag.com

اكرهُ مساءته. (صحيح البخاري: ٢٥٠٢).

.(177/10

وليس ثمة تقوى إلا بفعل المأمور وترك المحذور. قال شيخ الإسسلام: "فكل من كان مُؤمنًا تقينًا؛ كان لله ولينًا". (الفتاوى ٢٢٤/٢)؛ وقيال الحافظ ابن حجر؛ المسراد بولي الله: العالم بالله، المواظب على طاعته، المخلص في عبادته. (الفتح: ٣٤٢/١١).

فمن ادعى ولاية الله، وليس مُؤمنا تقيًّا؛ فهو كاذب؛ بل هـو ولي للشيطان ، ومن يتَّخذ الشيطان وليًّا من دون

الله فقد خسر خسرانًا مُبينًا»؛ قال شيخ الإسلام، فمن لم يكن له مُصدُقا فيما أخبر، مُلتزما طاعته فيما أوجب وأمر به، في الأمور الباطنة التي في القلوب، والأعمال الظاهرة التي على الأبدان لم يكن مُوْمنًا؛ فضلاً عن أن يكون وليًا لله (الفتاوى: ٤٣١/١٠).

٣) فيه فضيلة أولياء الله تعالى، وأن الله يُحبُّهم ويُدافع عنهم وينصرُهم.. قال تعالى: «إن الله يُدافع عن الذين آمنوا»: قال ابن سعدي: كل مُؤمن له من هذه المدافعة والفضيلة بحسب إيمانه؛ فمُستقل ومُستكثر. (تفسير السعدي: ٥٣٩).

وقال أبو الفضل بن عطاء : في هذا الحديث عظم قدر الولي : لكونه خرج عن تدبيره إلى تدبير ربه ، وعن انتصاره لنفسه إلى انتصار الله له . (فتح الباري : ٢٤٦/١). ٤) فيه البشارة لأولياء الله بخيري الدنيا والآخرة .

قال تعالى: ﴿إِن الذِينَ قَالُوا رَبُنَا اللّهُ ثُم استقاموا تَتَنزّلُ عليهمُ الْلائكة ألا تخافوا ولا تحزنوا وأبشروا بالجنة التي كنتم تُوعدون نحنُ أولياؤُكم في الحياة

المراد بولي الله: العالم بالله، المواظب على

طاعته، المخلص في عبادته. هذا الحديث أصل في معرفة الطريق إلى الله، وسبيل ارتقاء ولاية الله وثمرتها...

ومن فوائد هذا الحديث:

1) فيه أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يُحدُث عن ربه غير القرآن، وكل ما نطق به النبي صلى الله عليه وسلم في دين الله فهو وحي من الله. قال تعالى: "وما ينطق عن الهوى ×إن هو إلا يخرج هذا الوحي عن طلائة أمور:

أولاً) القرآن: وهو كلام الله، المحفوظ في الصدور، المتلو بالألسن، الموجود في سطور المصحف.

ثانيًا) الحديث الإلهي: وهو ما أضافه النبي صلى الله عليه وسلم إلى الله جل وعلا سوى القرآن.

ثالثًا) الحديث النبوي: وهو ما قاله صلى الله عليه وسلم سوى ما سبق.

والفرق بين القرآن والحديث الإلهي: أن القرآن مُتعَبِّد بتلاوته لذاتها، وتجبُ تلاوته بداتها، وتجبُ تلاوته بحروفه، وأما الحديث الإلهي: فلا يُتعبِّد بتلاوته؛ بل ولا تُجزئ الصلاة به، وتجوز روايته بالمعنى (لمن يَعرف المعاني). والحديث الإلهي والحديث النبوي: أن الأول وحي من الله لفظا ومعنى، وأما الثاني فهو وحي بمعناه دون لفظه.

٢) فيه بيان صفة الولي على الحقيقة؛
 فالولي: هو من نصر الله بإيمان صحيح،
 وصد ق إيمانه بصلاح عمله.

وقد وصفَ الله تعالى أوليائه فقال في كتابه: «ألا إنَّ أولياء الله لا خوف عليهم ولا هُم يحرزنون الذين آمنوا وكانوا يَتَقون »؛ قال ابن زيد: أبى أن يتقبَّل الإيمان إلا بالتقوى. (تفسير الطبري



الدنيا وفي الأخرة،، وقال جل وعلا: «الذين آمنوا ولم يَلْبسوا المانهم بظلم أولئك لهم الأمن وهم مُهتدون،؛ فالله جل وعلا يتولّى الصالحين؛ فلا يسمعون ولا يبطشون ولا يبطشون ولا يبحبُ الله ويرضى به عنهم... يُمسُّون الأسلام: "إنما غاية قال شيخ الإسلام: "إنما غاية الكرامة؛ لهزوم الاستقامة؛ فلم يُكرم الله عبدًا بمثل أن المعينه على ما يُحبه ويرضاه، ويرفعه، ويريده مما يُقرّبه إليه، ويرفع به درجته". (الفتاوى ٢٩٨/١).

وقال العلامة ابن عثيمين: يحصل له المطلوب في قوله: "ولئن سألني لأعطينه"، ويزول المرهوب في قوله: "ولئن استعادني لأعيدنه". (شرح الأربعين ٣٨١).

هيه الترهيب من أذية أولياء الله؛ وأن العقوبة هي الحرب مع الله. ويا ضَيعة من بارز الله وحاربه! قال الفاكهاني: في هذا تهديد شديد؛ لأن من حاربه الله أهلكه. (فتح الباري ٣٤٢/١١).

آ) فيه إشارة إلى ما تقوله العرب في أمثالها:
 وقد أعذر من أنذر. قال ابن هبيرة: ويُستفاد
 من هذا الحديث تقديم الإعدار على الإندار.
 (فتح الباري ٣٤٢/١١).

٧) فيه فضيلة أن يكون الإنسان عبدًا لله؛
 فقوله: "وما تقرب إلي عبدي"، "وما يـزالُ عبدي"... هذه الإضافة إلى الله-جل وعلا-هي إضافة تشريف للعبد.

قال الشاعر:

ومما زادني شرفًا وتيها وكدتُ بأخمصي أطّأُ الثُريّا

دُخولي تحتّ قولك؛ يا عبادي

وأن صيّرت أحمد لي نبيًا وقد وصف الله رسوله صلى الله عليه وسلم بالعبودية في أشرف المقامات فقال تعالى:

غاية الكرامة: لروم الاستقامة: فلم يكرم الله عبدا بمثل أن يعينه على ما يحبه ويرضاه، ويزيده مما يقربه اليه، ويرفع به درجته.

«سُبحان الذي أسرى بعبده ليلا من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى،؛ قال ابن سعدي: وذكره هنا-وفي مقام الإنزال للقرآن، ومقام التحدي- بصفة العبودية؛ لأنه نال هذه المقامات الكبار بتكميله لعبودية ربه. (تفسير السعدى: ٤٥٣).

٨) فيه أن أجر الفريضة أعظم من النافلة: فكلاهما مما يُقرِّبُ العبد إلى الله؛ إلا أن الفريضة أحب الله من النافلة. قال ابن هبيرة: "النافلة لا تُقدَم على الفريضة؛ لأن النافلة إنما شُميت نافلة:

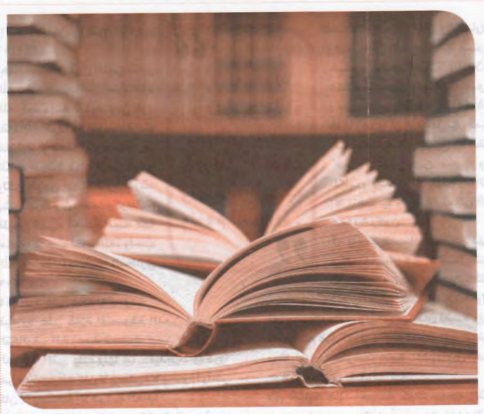
لأنها تأتي زائدة على الفريضة؛ فما لم تُؤدِّ الفريضة لا تحصلِ النافلة، ومن أدَّى الفرضَ، ثم زاد عليه النفل، وأدامَ ذلك -تحققتُ منه إرادة التقرُّب".

ثم قال الحافظ ابن حجر: فتبين أن المراد من التقرب بالنوافل: أن تقع ممن أدّى الفرائض، التقرب بالنوافل: أن تقع ممن أدّى الفرائض، لا من أخل بها! كما قال بعض الأكابر: مَن شغله الفرضُ عن النفل فهو معذور، ومن شغله النفل عن الفرض = فهو مغرور. (فتح الباري: ٣٤٣/١١).

 ٩) فيه إثبات صفة الكُره، وصفة المحبة لله سبحانه وتعالى؛ فالله تعالى يُحبُ أولياءه، ويكرهُ ما يَسوؤُهم.

وقاعدة أهل السنة والجماعة في هذا الباب: أنهم يُثبتونَ ما وصف الله به نفسه في الكتاب والسنة الصحيحة: إثباتًا حقيقيًّا دون تمثيل، وتنزيهًا عن مشابهة خَلْقه دون تعطيل لصفاته... على وقق قوله تعالى: «ليس كمثله شيء وهو السميع البصير»: فأثبت السمع والبصر لذاته العليَّة، ونفى عنها مماثلة شيء مما خَلَق وبرَراْ.

قال شيخ الإسلام: ففي قوله: «ليس كمثله شيء» رد للتشبيه والتمثيل، وقوله: «وهو السميع البصير» رد للإلحاد والتعطيل. (التدمرية: ٨).





أصل الولاء والبراء مبني على الطاعة والمعصية؛ فمن كان وليًا لله فتجبُ محبتُه وموالاته، وتكون هذه المحبة على قدر الولاية، والعكس بالعكس.

جاء في الحديث: "وإن سألني لأعطينُه، ولئن استعادني لأعيدنُه"؛ فتأمل! (١٣) فيه الإشبارة إلى كرامة للولي عند موته.

قال الكلاباذي: وقد يُحدِثُ اللّه في قلب عبده من الرغبة فيما عنده والشوق إليه، والمحبة للقائه، ما يشتاق معه إلى الموت؛ فضلاً عن إزالة الكراهة عنه؛ فأخبر أنه يكره الموت ويسوءه، ويكره الله مساءته؛ فيُزيل عنه كراهية الموت لما يُورده عليه من الأحوال؛ فيأتيه الموت وهو له مُؤثر،

١٠) فيه الإشارة إلى أن أصل الولاء والبراء مبني على الطاعة والعصية: فمن كان وليًا لله فتجبُ محبتُه وموالاته.. وتكون هذه المحبة على قدر الولاية. والعكس بالعكس. ١١) فيه أن الاستقامة على دين الله من مظان إجابة الدعاء، وهي في قوله عن الولي: "ولئن سألني لأعطينه".

١٢) فيه لطيفة، وهي كون العبد الذي وصل إلى أعلى مقامات العبودية بفعل الفرائض والنوافل؛ فإنه لا غنى له عن التضرع إلى الله والالتجاء إليه.. ولذلك

واليه مُشتاق. (فتح الباري: ٣٤٦/١١).

وهذا مصداق قول النبي صلى الله عليه وسلم: "مَن أحبّ لقاء الله؛ أحبّ الله لقاءه، ومن كره لقاء الله؛ أحبّ الله لقاءه، ومن كره عائشة-أو بعض أزواجه-: إنا لنكره الموت؟ قال: ليس ذاك، ولكن المؤمن إذا حضره الموت؛ فليس شيء أحبّ إليه مما أمامه؛ فأحبّ لقاء الله، وأحبّ الميخاري الله لقاءه" (صحيح البخاري).

١٤) الرد على غلاة المتصوفة

فيه رد على غُلاة المتصوفة الذين يرون أن التكاليف الشرعية تسقط عمن وصل إلى الدرجة التي يُسمُونها ب: «اليقين»! وذكروا عن بعضهم أنه كان لا يُصلي ولا يصوم! وآخر كان لا يستحمُ إلا مرة في العام!

ولو كانت التكاليف الشرعية تسقط عن أحد من عباد الله؛ لكان النبي صلى الله عليه وسلم أولى من كل أحد بهذا؛ فقد كان أعبد الناس لله، وأتقاهم له، وأخشاهم منه، وأعلمهم به .. ومع ذلك كان صلى الله عليه وسلم كما قالت أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها أنه: كان يقومُ من الليل حتى تتفطّر قدماه، ويقول: أفلا أحبُّ أن أكونَ عبدًا شكورًا؟! (متفق عليه: صحيح البخاري ٤٨٣٧ . ومسلم ٢٨٢٠). إن وجدت بعض غلاة المتصوفة يستدلون بهذا الحديث على عقيدتهم بأن الله سبحانه وتعالى حل في خلقه، وصار الاتحاد ! وفي الحديث أن الله يكون للولى: سمعه الذي يسمع يه، ويصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي بها...! فاعلم أن هذه عقيدة فاسدة، واستدلال باطل!

ا- أما فساد هذه العقيدة فظاهر؛ بل هو أفسد من عقيدة اليهود؛ والنصارى.. فاليهود؛ زعموا أن الله حلً في صورة عُزير-عليه

الفرق بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان يتلخص يق: فعل الطاعة واجتناب المعصية ولزوم الصراط.

الصلاة والسيلام-! والنصارى:

زعموا أن الله حلَّ في صورة
عيسى عليه الصلاة والسلام!
فكلاهما جعل إلهه في صورة
رجل صالح، وأما غلاة المتصوفة:
فقد زعموا أن الله حلَّ في جميع
خَلْقه!! قال الشيخ الأكفر
"مُحي" الدين ابن عربي: وما
الكلبُ والخنزير إلا إلهنا، وما الله
إلا راهبُ في كنيسة! تعالى الله
عما يُشركون.

٢- وأما فساد استدلالهم
 بالحديث؛ فقد قال شيخ
 الإسلام: "مَن عادى لي وليًّا فقد
 آذنته بالحرب" فأثبت ثلاثة؛ وليًّا

له، وعدوًّا يُعادي وليَّه، وميَّز بين نفسه وبين وليِّه. ثم قال تعالى: "وما تقرَّب إلي عَبدي بمثل أداء ما افترضت عليه"؛ ففرَّق بين العبد المتقرِّب، والربِّ المتقرَّب إليه.

ثم قال: "فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي بها" وعند أهل الحلول والاتحاد أو الوحدة؛ هو صدره وبطنه وظهره ورأسه وشعره، وهو كل شيء، أو في كل شيء، قبل التقرّب وبعده. ثم قال: "ولئن سألني لأعطينه، ولئن استعاذني لأعيدنه"، فجعل العبد سائلاً مُستعيذاً، والربّ مُسؤولاً مُستعاذاً به، وهذا يُناقض الاتحاد! (الجواب الصحيح ٣٥/٣-٣٣٦، باختصار).

فليس ثمة فهم للحديث أصح مما ذكره الخطابي بقوله: والمعنى: توفيق الله لعبده في الأعمال التي يباشرها بهذه الأعضاء، وتيسير المحبة له فيها بأن يحفظ جوارحه عليه: ويعصمه عن مواقعة ما يكره الله من الإصغاء إلى اللهو بسمعه، ومن النظر إلى ما نهي الله عنه ببصره، ومن البطش فيما لا يحل له بيده، ومن السعي إلى الباطل برجله. (فتح الباري: ٣٤٤/١١).

والله من وراء القصد، والحمد لله رب العالمين.



(٣) الله تعالى يتولى تربية نبينا صلى الله عليه وسلم قال الله تعالى: (الشّخى ﴿ وَالْتِلْ إِذَا سَحَى ﴿ مَا وَلَكُو وَوَعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَى ﴿ وَلَلّاحَرَةُ ﴿ مَرْ لَكُ مِنَ الْأُولَى ﴿ وَلَلّاحَرَةُ ﴿ مَرْ لَكُ مِنَ الْأُولَى ﴿ وَلَمَا لَكُ مِنْ اللّهِ عَدْكَ يَسِمُا فَاوَى ﴿ وَلَمَدَكَ مَا اللّهِ عَدْكَ يَسِمُا فَاوَى ﴿ وَلَمَدَكَ مَا اللّهِ عَدْكَ يَسِمُا فَاوَى ﴿ وَلَمَا اللّهِ عَدْكَ مِنْ اللّهِ عَدْكَ مِنْ اللّهِ عَدْكَ يَسِمُا فَاوَى ﴿ وَوَحَدُكُ عَالِكُ وَالْحَدَى ﴿ وَوَحَدُكُ عَالِكُ وَالْمَا لَلّهِ اللّهِ مِنْ اللّهِ اللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَيْ إِلّهُ وَلِي اللّهُ وَاللّهُ وَلّمُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَهُ وَلّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَهُ مِنْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلَا اللّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ اللّهُ اللّهُ وَلّهُ وَلّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ

رَبِكُ فَعَدِثُ ) (الضحى: ١١١).

#### ( \$ ) صفات نبينا صلى الله علية وسلم الجسمية

عَنْ كَعْبِ بُنِ مَاثِكِ، رَضِيَ اللّٰهِ عَنْهُ، قَـالَ: كان رَسُولُ اللّٰهِ صَلِّي اللّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، إِذَا سُرَّ اسْتَنَارَ وَجُهُهُ حَتَّى كَأَنّهُ قِطْعَةُ قَمَرٍ.(الْبِخَارِي. حديث ٣٥٥٦).

وَعَنِ الْجُرَيْرِيُ عَنْ أَبِي الطُّفَيْلِ، رَضَيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: قُلْتُ لَهُ أَرَأَيْتَ رَسُولَ اللَّه صلَى اللَّه عليه وسلم؟ قَالَ: نَعَمْ كَانَ أَبْيَضَ مَلِيحَ الوَجُه. (مسلم حديث ٢٣٤٠).

#### (٥) شيب شعر نبينا صلى الله عليه وسلم

مَاتَ النبِيُّ، صلى الله عليه وسلم، وَلَيْسَ فِيْ رَأْسِهِ وَلِحُيَتِهِ عِشْرُونَ شَعْرَةَ بَيْضَاءَ. (البخاري . حَدَيثُ ٣٥٤٨)

#### (٦) رائحة نبينًا صلى الله عليه وسلم

عَنْ أَنَسِ بُنِ مَالِكَ، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَـالٍ: مَا مَسسُتُ حَرِيرًا، وَلاَّ دِيبَاجًا، أَلْيَنَ مِنْ كَفُ النَبِيِّ، صَلَى اللَّهِيِّ، صَلَى اللَّهِ عَلَيه وسلم، ولاَ شَمِمْتُ رِيحًا قَطُّ، أَوْ عَرُهَا (نوعًا مِن الطَّيب) قَطْ أَطْيبَ مِنْ رِيحٍ، أَوْ عَرُهَا (نوعًا مِن الطَّيب) قَطْ أَطْيبَ مِنْ رِيحٍ، أَوْ عَ

الْحَمْدُ للَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَالصَّلاَة وَالسَّلاَم عَلَى نَبِينًا مُحَمَّد الأسوة الْحَسَنَة وعَلَى آلِهِ وَصَحبِهِ أَجْمَعِينَ.

أَمُّا بَعُدُّ: فإنَّ لنبينا مُحَمَّد، صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، منزلَةٌ عظيمةٌ عند اللَّه سُبُحَانَهُ وَتَعَالَى وعند المسلمين. مِنْ أَجُلِ ذلكَ قُمْتُ بإعداد بعض شمائل نبينا مُحَمَّد، صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ.

مُحَمِّدُ: مَأْخُوذٌ مِنَ الْحَمِّد، وَهُوَ الثَّنَاءُ عَلَى الْحَمِّد، وَهُوَ الثَّنَاءُ عَلَى الْحَمُود، بِذِكْرِ الصفات الفاضلة، ومحبته وتعظيمه. (جَلَاء الأفهام. لابن القيم. ص ١٧١). اشمُ مُحَمِّد؛ يَعْني: الإنسانُ الكامل، ذو الخصال الحميدة، المَرْضَيّ عَلَيْهِ فِي أقواله وأفعاله، المُثنيّ عليه عند الله، وعند عباده المؤمنين.

#### (٢) طهارة جميع نسب نبينا صلى الله عليه وسلم

جميعُ نَسَبِ نبينا صلى الله عليه وسلم طَاهِرٌ وشـريف، وليس فيه شـيءُ مـنْ سـفاح أهـلِ الجاهلية، من لَدُنْ آدمَ صلى الله عليه وسلم إلى ميلاد نبينا، صلى الله عليه وسلّم.

عَنْ عَلَيْ بُنِ أَبِي طَالْب، رَضَيَ اللَّه عَنْهُ، أَنَّ النَّبِيَ صلى اللَّه عليه وسلم، قَالَ: خَرَجْتُ مِنْ نَكَاح، وَلَمُ أَخْرُجُ مِنْ سِفَاح (زِنَا)، مِنْ لَدُنْ آدَمَ، إِلَى أَنْ وَلَدَنِي أَبِي وَأَمِّي، وَلَمْ يُصِبْنِي مِنْ سِفَاح الْجَاهليَّة شَيْءً. (حديث صحيح) (صحيح الْجامع للألباني حديث ٣٢٢٥).

.(V.A

عَـرُف النَّبِيُّ، صلى اللَّه عليه وسلم. (البخاري . حديث ٣٥٦١).

عَنْ أَنْسِ بِنْ مَالِكَ، رَضِيَ اللّه عَنْهُ، قَالَ: دَخَلَ عَلْمًا النّبِيّ. صلى الله عليه وسلم، فقال (نام وقت النظهيرة) عنْدنا، فعرق وجاءَتْ أَمْي بقارُورَة فجعَلَت تَسْلَتُ (تَمْسخُ) العرق فيها فاسْتَيْقظَ النّبِيُ صلى الله عليه وسلم فقال: يَا أَمْ سُلَيْم مَا هَذَا اللّذِي تَصْنعين؟ قَالَتْ: هذا عَرَقُكَ نَجِعَلُهُ في طيبِنا وَهُوَ مَنْ أَطْيَبِ الطيب (مسلم حديث ٢٣٣١).

عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: كَانَ النَّبِيُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، أَشَدَّ حَيّاءً مِنْ الْعَذْرَاءِ لِللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، أَشَدَّ حَيّاءً مِنْ الْعَذْرَاءِ لِللَّهِ خَدُرِهَا. (البخاري حديث ٣٥٦٢).

عِنْ أَنَسِ بِّنِ مَالِكَ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صلى اللَّهِ عليه وسلم أَحْسَنَ النَّاسِ وَكَانَ أَجْوَدَ النَّاسِ، وَكَانَ أَشْجَعُ النَّاسِ وَلَقَدْ فَزِعَ أَهُلُ المَدينَةِ النَّاسِ، وَكَانَ أَشْجَعُ النَّاسِ وَلَقَدْ فَزِعَ أَهُلُ المَدينَةِ النَّاهِ صلى اللَّه عليه وسلم رَاجِعًا وَقَدْ سَبَقَهُمْ إلَى الصَّوْتَ وَهُو عَلَى قَرْسِ لأَبِي طَلْحَةَ عُرْي فِي عُنْقهِ السَّيْفُ وَهُو عَلَى قَرْسِ لأَبِي طَلْحَةَ عُرْي فِي عُنْقهِ السَّيْفُ وَهُو عَلَى قَرْسِ لأَبِي طَلْحَةَ عُرْي فِي عُنْقهِ السَّيْفُ وَهُو يَقُولُ لَم تُرَاعُوا (لا تَخافوا) لَمْ تُراعُوا (الله تَخافوا) لَمْ تُراعُوا فَالَ وَكَانَ فَرَسَا يُبَطَأُ السَّيْفُ وَهُو يَقُولُ لَمْ تُراعُوا (الا تَخافوا) لَمْ تُراعُوا فَالَ وَكَانَ فَرَسَا يُبَطَأُ (الطبيء فِي الجبولِ) (مسلم عديث ٢٣٠٧).

بُعَثَ اللّه تَعَالَى نبينا محمدًا، صلى الله عليه وسلم، لجميع الخَلْق (الجن والإنس) فهو خاتم الأنبياء والمرسلين، ولا نبي بعده صلى الله عليه وسلم، إلى يوم القيامة.

قال تُعَالَى: ( \_\_\_ الما

) (الفرقان: ١).

وَعَنْ أَبِي هُرِيُرَةَ، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم، أَنْهُ قَالَ: وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدَ بيده لاَّ يَسْمَعُ بِي أَحَدُ مِنْ هَذِهِ الأَمَّةِ، يَهُودِيُّ وَلاَّ نَصْرَانيُّ ثُمَّ يمُوتُ وَلَمْ يُؤْمِنُ بِالَّذِي أُرْسِلْتُ بِهِ إِلاَّ كَانَ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ. (مسلم. حَديث ١٥٣).

عَنْ أَنَسِ بِنِ مَالِكَ رَضِيَ اللَّهَ عَنْهُ، قَالَ: مَا صَلَّيْتُ وَرَاءَ إِمَامَ قَطْ أَخْفَ صَلاَّةً، وَلاَ أَنَمَ مِنَ النَّبِيِّ، صلى الله عليه وسلم، وَإِنْ كَانَ لَيَسْمَعُ بُكَاءَ الصَّبِيِّ، فَيُخَفِّفُ مَخَافَةَ أَنْ تُفْتَنَ أَمُّهُ. (البخاري . حديث: فَيُخَفِّفُ مَخَافَةَ أَنْ تُفْتَنَ أَمُّهُ. (البخاري . حديث:

عَنِ الْبَرَاءِ بُنِ عَازِبِ، رَضِيَ اللّهِ عَنْهُ، قَالَ سَمِعْتُ النّبِيّ، صَلّى اللّه عَلَيْهِ وَسَلّم، يَقْرَأُ (وَالتّينِ وَالزّيْتُونِ) في العشاء، وَمَا سَمِعْتُ أَحَدُا أَحُسْنَ صَوْتًا مِنْهُ أَوْ قَرَاءُةَ. (البخاري - حديث ٧٦٩/مسلم - حديث ٤٦٤).

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، رَضِيَ اللّه عَنْهُ، قَالَ، قَالُوا، يَا رَسُولَ اللّهِ عَنْهُ، قَالَ، قَالُوا، يَا رَسُولَ اللّهِ إِنَّكَ تُدَاعَبُنَا. قَالَ: نَعَمُ، غَيْرَ أَنِي لا أَقُولُ إِلاَ حَقًا. (حديث صحيح) (مختصر الشمائل المحمدية، للألباني، حديث ٢٠١٢).

عَنْ أَنْسَ بْنِ مَالِكَ، رَضِيَ اللّه عَنْهُ، قَالَ: قَالَ لِي رَسُولُ اللّه، صَلَّى اللّه عَلَيْهِ وَسَلّم، يَا ذَا الأَذُنَيْرِ. (حديث صحيح) (صحيح أبي داود . للألباني . حديث٢٨٤٤).

عِن الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبِ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ، قَالَ، رَأَيْتُ النَّبِيِّ صلى اللَّه عليهُ وسِلم وَالحِسَنُ بْنُ عَلَيْ عَلَى عَاتَقِه يَقُولُ: اللَّهُمَّ إِنِّي أُحِبُّهُ فَأَحِبُّهُ. (الْبَخاري. حَدَيْثُ ٣٧٤٩).

عن أَبِي قَتَادِةً قَالَ: خَرِجَ عَلَيْنًا النَّبِيُّ صلى اللَّه عليه وسلم وَأَمَامَةُ بِنْتُ أَبِي العَاصِ عَلَى عَاتِقِهِ فَصَلَّى، فَإِذَا رَكَعَ وَضَعَ، وَإِذَا رَفْعَ رَفْعَهَا. (البخاريَ. حديث ٥٩٩٦).

 (أ) نُضْرَةُ الله لنبينا صلى الله عليه وسلم، بقذف الرعب في قلوب أعدائه مسيرة شهر.

(ب) جَعَلَ الله سُبُحَانَهُ وَتَعَالَى النبينا صلى الله
 عليه وسلم الأرض مسجدًا وطهورًا.

(ج) أَحَلُ اللَّه سُبْحَانُهُ وَتَعَالَى لنبينا صلى اللَّه عليه وسلم الغنائم، ولم يحلها لأحَد قبله.

(د) أعطى الله تعَالَى لنبينا صلى الله عليه وسلم الشفاعة العظمى، وهي المقام المحمود.

(هـ) بَعَثَ اللّٰهِ نبينا صلى اللّٰه عليه وسلم للناس عَامة، وكان كُلُّ نبي يبعثهُ اللّٰه إلى قومه. (البخاري . حديث ٣٥٥، ومسلم. حديث ٥٢١).

(أ) أخُذُ الصدقة. (ب) إمساكُ منْ كَرهَتْ زواجه.

(۲۱) ليمنا صلى الم عيد إسام إلا ليمك

عَنْ عُرُوةَ بِنِ الزَّبِيرِ قَالَ: سَأَلَ رَجُلُ عَائِشَةَ هَلَّ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم يَعْمَلُ فِي بَيْتَهُ شَيْئًا؟ قَالَتُ: نَعْمَ. كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم، يخصف نَعْلَهُ وَيخيطُ ثُوْبِهُ وَيَعْمَلُ فَي بَيْتِهِ. وَيَعْمَلُ أَحَدُكُمْ فِي بَيْتِهِ. وَيَعْمَلُ أَحَدُكُمْ فِي بَيْتِهِ. (حديث صحيح) (مسند أحمد جـ٢١٤. صـ ٢٠٩٤).

#### (٢٢) وفاء نبينا صلى الله عليه وسلم

عَنْ حُدَيْفَةَ بِنِ اليَمانِ، رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ، قَالَ: مَا منعني آنَ أَشَهِد بِدَرًا إِلاَّ أَنِي خَرِجْتُ أَنَا وَأَبِي حَسِيلُ فَأَحَدَنَا كُفَّارُ قَرِيْشٍ، قَالُوا: إِنَّكُمْ تَرِيدُونَ مُحمَّدًا، فَقُلْنَا: مَا تَرِيدُهُ، مَا تَرِيدُ إِلاَّ اللَّهِ وَمِيثَاقَهُ لَنَّاتِلُ مَعْهُ، فَأَتَيْنَا لِنَا لَلْهِ وَمِيثَاقَهُ لَنَاتِلُ مَعْهُ، فَأَتَيْنَا لِنَا لَلْهِ وَمِيثَاقَهُ لَنَاتِلُ مَعْهُ، فَأَتَيْنَا رَسُولُ اللَّهِ مَلَى اللَّهِ عَلَيْهُ وَلا نُقَاتِلُ مَعْهُ، فَأَتَيْنَا رَسُولُ اللَّهِ عليه وسلم، فَأَخْبَرْنَاهُ اللَّهِ عليه وسلم، فَأَخْبَرْنَاهُ اللَّهِ عَلَيْهُمْ، وَهُمْ بِعَهْدِهُمْ، وَنَسْتَعِينُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ. (مسلم. حديث ١٧٨٧).

(٢٣) اجتهاد نبيناً صلى الله عليه وسلم في العِبادة

عَنْ عَائِشَة رَضِي اللَّه عَنْهَا، أَنَّ نَبِي اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم كَانَ يَقُومُ مِنْ اللَّبِلُ حَتَى تَتَفَطَّر (تَتشقق) قَدِمَاهُ. فقالتُ عَائِشَة الم تَصْنَعُ هَذَا يَا رَسُولَ اللَّه وَقَدْ غَفِرَ اللَّه لِكَ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَبْكَ وَمَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَبْكَ وَمَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَبْكَ وَمَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَبْكَ وَمَا تَأَخَرَ اللَّه لِكَ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَبْكَ وَمَا تَأَخَرَ إِقَالَ اللَّه لَكَ مَا تَقَدَّمَ مِنْ فَيْدَا وَمُنْ وَمَا تَأْذَونَ عَبْدًا فَذَبْكَ وَمَا تَأْذَونَ عَبْدًا أَوْدَ مَنْ كُورًا ، فَلَمَّا كَثَر لَحْمُهُ صلَّى جَالِسًا فَإِذَا أَرَادَ أَنْ يَرْكَعَ قَامَ فَقَرَأَ ثُمَّ رَكَع. (البخاري ـ حديث أَنْ يَرْكَع قَامَ فَقَرَأَ ثُمَّ رَكَع. (البخاري ـ حديث

عَنْ أَبِي هُرَيُرَةَ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللّهِ صلى اللّهِ عليه وسلم يَشُولُ: وَاللّهِ إِنِي لأَسْتَغْفَرُ اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ عَلَيهِ مَرّةً. اللّه وَأَتُوبُ إِلَيْه عِنْ الْيَوْم أَكْثَر مِنْ سَبْعِينَ مَرّةً. (البخاري. حديث ١٣٠٧).

(٢٤) تبينًا صلى الله عليه وسلم

#### لا يعلم الغيب إلا يادن الله

 (ج) نَزُعُ ملابس الحرب حتى يقاتل عدوه. (د) خَانْنُهُ الأعين. (أي: يُشير بعينه إلى فعل شيءِ بخلاف ما يظهر عليه في الحال) (هـ) تعلم الكتابة. قال سُبْحانَه: ( مُ

(العنكبوت: ٤٨)، (و) تَعَلَّمُ الشَّعْرِ. قَالَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ( الْمَاتِيَةِ النَّمِيِّةِ الْمَاتِيِّةِ الْمَاتِيِّةِ الْمُعْرِ.

) (یس: ٦٩) (البخاري ـ حدیث ٥٢٥٤، ومسلم ـ حدیث (١٠٧١).

(١٧) ما أباحد الله لنبيتا صلى

#### الله عليه وسلم دون غيره من السلمين

(أ) الوصالَ في الصوم. (ب) الزواخ مِن غيرولي، ولا شُهود. (ج) الجمعُ بين أكثر مِن أربع نسوة. (د) بدءُ القتال بمكة يوم فتحها. (البخاري. حديث ١٩٦٤، ٧٤٢٠، ١٩٦٤).

#### (١٨) صلاة نبيتا صلى الله عليه

#### وسلم إماما بالأنبياء في السجد الأقصى

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، رَضِيَ اللّه عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولَ اللّه صَلّى اللّه عليّه وسلّم، (وهو يتحدث عن الأسراء والعراج): قَدْ رَأَيْتَنِي فِي جماعة من الأُنبِياء، فإذا مُوسى قائم يُصلّي، فإذا رَجُلُ ضَرِب، جَعْدُ كَأَنَّه مِن رَجَالَ شَنْوَءَة، وإذا عيسَى ابْنُ مَرْيم عليه السّلامُ قائمٌ يُصلي، أقربُ ابْناس به شبها عُرُوةُ بْنُ مَسْعُودِ الثّقَفَيُّ، وإذا إبْراهِيمُ عليه السّلامُ قائمٌ يُصلي، أشبه النّاس به شبها عُرُوةُ بْنُ مَسْعُودِ الثّقَفَيُّ، وإذا بي به صاحبُكُمْ . يعني نفسه . فحانت الصّلاة به صاحبُكُمْ . يعني نفسه . فحانت الصّلاة فأممتهُمْ. (مسلم. حديث:١٧٧).

#### (١٩) تواضع نبيناصلي الله عليه وسلم

عَنِ الْبَرَاءِ بِنِ عازِبِ، رَضِيَ اللّهِ عَنْهُ، قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللّهِ عَنْهُ، قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللّهُ عَلَيْهُ وَسَلّمَ، يُومَ الأَحْرَابِ يَنْقُلُ مَعْنَا النّرَاب، ولقَدُ وارى النّرابُ بِياض بَطْنه. (مسلم. حديث ١٨٠٣).

#### (۲۰) كرم نبيتًا صِلِى الله عليه وسلم

عن ابن عباس، رضي الله عنهما، قال كان رسول الله صلى الله عليه وسلم أجود الناس بالخير وكان أجود ما يكون في شهر رمضان إن جبريل عليه السلام كان يلقاه في كل سنة في رمضان حتى ينسلخ فيعرض عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم القرآن فإذا تقيه جبريل كان رسول الله صلى الله عليه وسلم أجُود بالخير رسول الله عليه وسلم أجُود بالخير من الريح المرسلة. (مسلم. حديث ٢٣٠٨).

國

صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قَالَ: مَنْ رَأَى مِنْ أَمِيرِهِ
شَيْئًا يَكُرْهُهُ فَلْيَصْبِرُ عَلَيْهِ فَإِنَّهُ مَنْ فَارَقَ
الْجِمَاعَة شَبْرًا فَمَاتُ إِلاَّ مَاتَ مَيتَةَ جَاهِلِيَّةَ.
(الْبِحَارِي ـ حديث ٧٠٥٤، ومسلم ـ حديث ١٨٤٩).

عَنْ عَرُفَجَةَ رَضِيَ اللَّه عَنْهُ، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهُ صلى اللَّه عليه وسلم يَشُولُ: مَنْ أَتَاكُمْ وَأَمْرُكُمْ جَمِيعٌ عَلَى رَجُل وَاحِد يُرِيدُ أَنْ يَشُقَّ عَصَاكُمْ أَوْ يُفَرُقَ جَمَاعَتَكُمْ فَأَقْتَلُوهُ. (مسلم عصاكُمْ أَوْ يُفَرُقَ جَمَاعَتَكُمْ فَأَقْتَلُوهُ. (مسلم حديث ٥٦).

#### (٣٠) تبينا صلى الله عليه وسلم

توصيتا بحسن معاملة غير السلمين

عَنْ عَبْد الله بُنِ عَمْرِو بُنِ العَاصِ، رَضِيَ الله عَنْ عَبْد الله عَنْ عَبْد الله عَليه وسلم قَالُ: مَنْ عَنْهُمَا عَنِ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم قَالُ: مَنْ قَتَل مُعَاهَدًا لَهُم يَرِحُ رَائِحَةَ الْجَنَّةِ وَإِنَّ رِيحَهَا تُوجِدُ مِنْ مَسِيرَةِ أَرْبُعِينَ عَامًا. (البخاري حديث ٣١٦٦).

الْعَاهَدُ: هُو كُلُّ مَنْ لَهُ عَهُدٌ مَعَ الْمُسْلِمِينَ. عَنْ صَفْوَانَ بْنِ سُلَيْم عَنْ عَدْة مِنْ أَبْنَاء أَصْحَاب رَسُولَ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم عَنْ آبَائهمْ عَنْ رَسُولَ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم قَالَ: أَلاَّ مَنْ ظَلَم مُعَاهَدَا، أَوْ انْتَقَصَهُ، أَوْ كَلْفَهُ قَوْقَ طَاقَتَه، أَوْ أَخَذَ مَنْهُ شَيْئًا بِغَيْر طيب تَفْس، فَأَنَا حَجِيجُهُ يَوْمَ القَيَامَةَ. (حديث صحيح) (صحيح أبي داود، للألباني، حديث ٢٦٢٦).

(٣١) نبينا صلى الله عليه وسلم يوسينا بحس الأخلاق عَيْنُ أَبِي اللَّذَرْدَاءِ، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّ النَّبِيُّ، صَلَّى اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّ النَّبِيُّ، صَلَّى اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّ النَّبِيُّ، صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قَالَ: ما شَيْءُ أَثْقَلُ يَجْ ميزَانِ اللَّهُ الْمُوْمِنِ يَوْمَ الطَّيَامَةِ مِنْ خُلْقِ حَسَنِ، وَإِنَّ اللَّهُ لَيُبُخِضُ الضاحش البَديء. (حديث صحيح) ليبُغض الجامع للألباني حديث ٢٢٠١).

(٣٢) رفق نبينا صلى الله عليه وسلم بالحيوانات عَنْ سَهْل ابُنِ الْحَنْظَلِيَة رَضَيَ اللّه عَنْهُ قَالَ: مَرَّ رَسُولُ اللّه صلى اللّه عليه وسلم، ببَعير قَدْ لِحقَ طَهُرُهُ ببِطُنه، فَقَالَ: اتَّقُوا اللّه فِي هَذَهِ البَهَاثِم المُحْجَمَة فَارْكَبُوهَا صَالِحة وَكُلُوهَا صَالِحة وَكُلُوهَا صَالِحة (حديث صحيح) (صحيح أبي داود ـ للألباني ـ ديث (٢٢٢)).

وَآخُرُ دَعُوَانًا أَنِ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبُ الْعَالَمِينَ. وَصُلَّى اللَّهَ وَسَلَّمَ عَلَى نَبِيْنَا مُحَمَّدٍ، وَعَلَى آلْهِ، وَأَضْحَابِهِ، وَالتَّابِعِينَ لَهُمَّ بِإِحْسَانِ إِلَى يَوْمِ الْدَيِنِ. عَنْ أَنْسَ بُنْ مَالك، رَضِيَ اللّه عَنْهُ، قَالَ: كَنْتُ أَمْشِي مَعَ النّبِي صلى اللّه عليه وسلم وَعَلَيْه بُرْدُ أَمُرَانِي (كساء) غليظ الحاشية فأذركه أعرابي فَجَدَبُهُ جَدْبُهُ شَدِيدَة حَتَى نَظَرُتُ إلى صَفْحَة وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الْعَلّمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الْحَلّمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَ

( ٢٥ ) عنو تبينًا صلى الله عليه وسلم عن الخطئين

عَاتِقَ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم قَدَّ أَشَّرَتُ بِهِ حَاشَيْهُ الرِّدَاءِ مِنْ شَدَّةَ جَذَبِتِه، ثُمَّ قَالَ: مُرُ لِي مِنْ مَالِ الله الَّذِي عَنْدَكَ. فَالتَّضَّ الله فَضَحِكَ، ثُمَّ أَمَرَ لَهُ بِعَطَّاء. (البخاري. حديث ٣١٤٩).

(٢٦) نبيناً سلى الله عليه مسلم يحثنا على طلب العلم عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَى اللَّه عليه وسلم: مَنْ سُلكَ طريقًا يَلْتُمِسُ فِيهِ عِلْمًا سَهِّلَ اللَّه لَهُ بِه طَرِيقًا إلَى

يلتُمسُ فيه علمًا سَهَلَ اللّهُ لَهُ بِه طريقًا إلَى الجَنْهَ وَمَا اجْتَهِعَ قَوْمٌ فِي بَيْتِ مِنْ بَيُوتِ اللّه يَتُلُونَ كَتَابِ اللّهِ وَيَتَدَارَسُونَهُ بَيْنَهُمْ الأَ نَرَلْتُ عليْهِمُ السَّكِينَةُ وَعَشِيتُهُمُ الرَّحُمَةُ وَحَفْتَهُمُ اللّهِ فيمن عنده وَمَن بطأ الله فيمن عنده ومن بطأ به عَمَلُهُ لَمْ يُسْرِغ بِهِ نَسْبُهُ. (مسلم عدیث فرم)

(٢٧) احتراء ثبيناصلى الله عليه وسلم لراي الراة عن أمْ هَانِي بِنْتَ أبِي طَالِب، رَضِيَ اللّه عَنْهَا، وَاللّه صلى اللّه عليه وسلم عَامَ الفَتْح، فَوَجَدْتُهُ يَفْتَسِلُ وَفَاطَمَةُ وَسلم عَامَ الفَتْح، فَوَجَدْتُهُ يَفْتَسِلُ وَفَاطَمَةُ الْبَنْتُهُ تَسْتَرُهُ، فَسَلَمْتُ عليه، فَقَالَ، مَنْ هَذَهِ فَظُلْتُ: أَنَا أُمْ هَانِيْ بِنْتُ أبِي طَالْب، فَقَالَ، مَرْحَبُنا بِأَمْ هَانِيْ، فَلَمَّا فَرَغَ مَنْ غُسْلُه، قَالَ، مَرْحَبُنا بِأَمْ هَانِيْ، فَلَمَّا فَرَغَ مَنْ غُسْلُه، قَامَ فَصَلَى رَسُولُ اللّه زَعَمَ ابْنُ أُمِي عَلَيْ بُنُ أَبِي طَالْب أَنْهُ قَالَ رَجُولًا قَدْ أَجِرْتُهُ فَلَانُ بُنُ هَبَيْرَة، فَقَالَ رَسُولُ اللّه صلى الله عليه وسلم؛ قَدْ أَجَرْنَا مَنْ أَجَرْتُ اللّه أَجَرْتُ اللّه عليه وسلم؛ قَدْ أَجَرْنَا مَنْ أَجَرْتُ اللّه صَلى الله عليه وسلم؛ قَدْ أَجَرْنَا مَنْ أَجَرْتُ اللّهُ صَلَى اللّه عليه وسلم؛ قَدْ أَجَرْنَا مَنْ أَجَرْتُ اللّهُ صَلَى اللّه عليه وسلم؛ قَدْ أَجَرْنَا مَنْ أَجَرْتُ اللّهُ صَلَى اللّه عليه وسلم؛ قَدْ أَجَرْنَا مَنْ أَبَرَنَا مَنْ إِلَا لِللّهُ صَلَى اللّه عليه وسلم؛ قَدْ أَجَرْنَا مَنْ أَبَرَنَا مَنْ إِلَا لِهُ صَلَى اللّه عليه وسلم؛ قَدْ أَجَرْنَا مَنْ أَبْرَنَا مَنْ إِلَا لَهُ صَلَى اللّه صَلَى اللّه عليه وسلم، قَدْ أَجَرْنَا مَنْ (اللّه ضَلَى عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه مَنْ عَدْدَا مَنْ أَبْرَانًا مَنْ أَلَاتُ أَمْ هَانِيْء وَذَلِكَ صَحَى اللّه عَلَى اللّه اللّه عَلَى اللّه اللّه عَلَى اللّه عَلْهُ عَلَى اللّه اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه اللّه عَلَى اللّه اللّه عَلَى اللّه اللّه اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه اللّه عَلَى اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه

(٢٨) نبينا صلى الله عليه وسلم يعثث على العمل عَن الرَّبَيْرِ بِنِ الْعَوَّامِ، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَن النَّبِي، صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قَالَ: لأَنْ يَأْخُذُ أَحَدُكُمْ حَبْلُهُ، فَيَأْتِي بِخُزْمَةَ الحطب على ظَهْره، فَيَبِيعَها، فَيَكُفَ اللَّه بِها وَجْهَهُ، خَيْرٌ لَهُ مِنْ أَنْ يَسْأَلُ النَّاسَ، أَعْطَوْهُ أَوْ مَنْعُوهُ. (البخاري مَنْ أَنْ يَسْأَلُ النَّاسَ، أَعْطَوْهُ أَوْ مَنْعُوهُ. (البخاري حديث: ١٤٧١).

(٣٩) حرص نبينًا صلى الله عليه وسلم على وحدة الأمة
 عن ابن عبًاس، رضي الله عنهمًا، عن النبي،





الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله. أما بعد؛ فما يـزال حديثنا موصولاً في أحداث السنة الثانية من الهجرة. وفي هذه السنة شرعت زكاة الفطر. السيرة لابن كثير (٣٧٩/٢).

وكانت مشروعيتها قبل زكاة الأموال؛ عن قيس بن سعد قال؛ "كنا نعطي صدقة الفطر قبل أن تنزل الزكاة...". سنده صحيح مسند أحمد (٢٣٨٤٢)..

 الزكاة لغة: النماء، والزيادة، والطهارة، والبركة، والصلاح.

وأضيفت الزكاة إلى الفطر؛ لأنه سبب وجوبها أو زمنه.

واصطلاحًا، هي صدقة تجب بالفطر من رمضان. الزكاة في الإسلام (٢٠٧)، والشرح المتع (١٤٩/٦).

 ٢: حكمها: ذهب جمهور الفقهاء إلى وجوب زكاة الفطر.

لحديث ابن عمر رضي الله عنهما، "أَنَّ رَسُولُ الله صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ فَرَضَ زَكَاةَ الْفِطْرِ مِنْ رَمَضَانَ " صحيح مسلم (٩٨٤).

٣-شروط وجوب زكاة الفطر ثلاثة:
 الأول: الإسلام؛ فلا تجب على كافر ولا تصح
 منه.

الثاني: أن يضضًل عنده عن قوته وقوت عياله يوم العيد وليلته صاع؛ لأن قوته وقوت عياله أهم فيجب تقديمه لقوله صلى الله عليه وسلم: "ابدأ بنفسك ثم بمن تعول"

ولا يشترط عند الجمهور خلافا للحنفية ملك النصاب لصدقة الفطر.

الثالث: دخول وقت الوجوب، وهو غروب شمس آخر يوم من رمضان أو طلوع الفجر صبيحة الفطر على الراجح. الفقه الميسر (١٠٥/٢)، والمحلى بالآثار (٢٦٥/٤).

٤: حكمتها

- طُهرةُ للصائم، من اللغو والرفث.
- طعمةٌ للمساكين، وإغناء لهم عن السؤال <u>في</u> يوم العيد.
- مواساةً؛ لفقراء المسلمين ذلك اليوم؛ لكي يتفرغ الجميع لعبادة الله تعالى، والسرور بهذا اليوم.

-فهي تقوّي روح الوحدة والتجانس والترابط والإخاء، فالمجتمع كالجسد الواحد إذا اشتكى منه مسلم اشتكى من ذلك جميع المسلمين.

وهذه الأمور تدخل في حديث ابن عباس رضي الله عنهما "فرض رسول الله صلى الله عليه وسلم زكاة الفطر: طهرة للصائم، من اللغو، والرفث، وطعمة للمساكين" حسنه الألباني في صحيح أبي داود (١٦٠٩).



- حصول الشواب والأجر العظيم بدفعها الستحقيها في وقتها المحدد.

- زكاة للبدن حيث أبقاه الله تعالى عاما من الأعوام، وأنعم عليه سبحانه بالبقاء؛ لهذا المعنى استوى في وجوبها الكبير والصغير، والذكر والأنثى، والغنى والفقير، والكامل والناقص واستوى في مقدار الواجب: وهو الصاع.

- شكر نعم الله تعالى على الصائمين بإتمام الصيام، ولله حكم، وأسرار لا تصل إليها عقول

العالمين. الزكاة في الإسلام (٢١١)، وإرشاد أولي البصائر للسعدي (١٣٤).

فإن قيل؛ قد شرعت زكاة الفطر طهرة للصائم من اللغو والرفث، فلما تجب على من لم يصم لصغر أو مرض....؟

فالجواب من وجهين:

أولاً: أن زكاة الفطر شرعت "طهرة للصائم من اللغو والرفث وطعمة للمساكين " فإذا انتفت العلة الأولى بقيت العلة الثانية.

ثانيا: أن الحكم في قوله "طهرة للصائم من اللغو والرفث" قد صدر للأغلب.

الأناة في قواعد فقه الزكاة (٨٠).

٥: على من تجب زكاة الفطر:

عن عبد الله بن عمر رضى الله عنهما أنه قال: "فَرَضَ رَسُولُ الله- صلى الله عليه وسلم- زَكَاةً الفطر صَاعًا منْ تَمْر أَوْ صَاعًا منْ شَعير عَلَى العَبْد وَالحُرُ وَالذَّكَر وَالأَنتَى وَالصَّغير وَالكَّبير منْ المُسْلِمِينَ وأمر بها أن تُؤدّى قبل خروج الناس إلى الصلاة" البخاري (١٥٠٣)، ومسلم (٩٨٤).

ويستحب إخراج زكاة الفطر عن الحمل؛ لفعل عثمان- رضى الله عنه-

أخرجه ابن أبي شيبة، (٤١٩/٣).

٦- وقت وجوب إخراج زكاة الفطر:

عن ابن عمر رضى اللَّهُ عَنْهُمَا "أَنْهُ أَمر بِهَا أَنْ تؤدى قبل خروج الناس إلى الصلاة". البخاري (١٥٠٣). أي صلاة العيد. وفي رواية عن ابن عمر رضي الله عنهما: "وكانوا يعطون قبل الفطربيوم أويومين" البخاري، (١٥١١)، ومسلم (٩٨٤)، وحديث ابن عمر ظاهر في أنه أمر بها قبل الخروج إلى الصلاة؛ فهذا وقت وجوب

أدائها. المحلى بالآثار (٢٦٥/٤)، والفقه الميسر .(1.0/4)

٧-هل يجوز إخراجها قبل العيد؟

الراجح: عن ابن عمر رضى الله عنهما قال: "كانوا يعطون صدقة الفطر قبل العيد بيوم أو يومين" وذلك يدل إقرارها من النبي صلى الله عليه وسلم وإجماع الصحابة عليه. الفقه (1.V/Y).

٨-درجات إخراج زكاة الفطر؛

الأولى: جواز تقديم زكاة الفطر قبل العيد بيوم أو يومين أو ثلاثة...

الثانية: وقت الوجوب: وهو غروب شمس آخر يوم من رمضان أو طلوع الفجر يوم العيد فمن مات بعد وجوب الزكاة ؛ فليس عليه زكاة الفطر، ومن ولد حين ابيضاض الشمس من يوم الفطر فما بعد ذلك، أو أسلم كذلك: فليس عليه زكاة الفطر، ومن مات بين هذين الوقتين أو ولد أو أسلم أو تمادت حياته وهو مسلم؛ فعليه زكاة الفطر، فإن لم يؤدها وله مال؛ فهي دين عليه أبدا حتى يؤديها متى أداها. المحلى (٢٦٥/٤).

الثالثة: الأولى إخراج زكاة الفطر يوم الفطر قبل صلاة العيد؛ لأنها أقرب إلى إغنائهم عن السؤال يوم العيد.

الرابعة: لا يجوز تأخيرها بعد صلاة العيد على القول الصحيح، فمن أخَّرها بعد الصلاة بدون عذر، فعليه التوبة، وعليه أن يخرجها على الفور، وتكون صدقة من الصدقات.

والدليل على ذلك حديث ابن عباس رضي الله عنهما صريح في هذا، حيث قال: "من أدَّاها قبل الصلاة فهي زكاة مقبولة، ومن أداها بعد الصلاة فهي صدقة من الصدقات" صحيح الجامع رقم (٣٥٧٠) وهذا نص في أنها لا تجزئ... الشرح المتع (١٧١/٦).

ولكن لا تسقط زكاة الفطر بخروج وقتها؛ لأنها وجبت في ذمته لن هي له، وهم مستحقوها؛ فهي دين لهم لا تسقط إلا بالأداء، أما حق الله في التأخير عن وقتها فلا يجبر إلا بالاستغفار والتوبة الفقه الميسر (١٠٧/٢).

٩-مقدار زكاة الفطر:

المقدار الواجب إخراجه في الفطرة صاع من



.( 1/17).

ولا يجوز وضعها في بناء مسجد أو مشاريع خيرية. وزاد المعاد (۲۲/۲).

١٠- حكم دفع القيمة في زكاة الفطر:

ذهب المالكية والشافعية والحنابلة إلى أنه لا يجوز دفع القيمة؛

لأنه لم يرد نص بذلك. وذهب الحنفية إلى أنه يجوز دفع القيمة في صدقة الفطر رعاية لمصلحة الفقير. الموسوعة الفقهية (٣٤٤/٢٣).

والمختار هو القول الأول؛ لظاهر الدليل، ولأن حاجة الناس إلى الطعام لا تنفك وهي أشد وخصوصا في أيام الغلاء، وندرة السلع. راجع المغنى (٣١٦/٤).

١١-صدقة الفطر تلزم المسلم عن نفسه وعن من يعول:

قال ابن المنذر رحمه الله: "وأجمعوا على أن صدقة الفطر تجب على المرء إذا أمكنه أداؤها عن نفسه، وأولاده الأطفال الذين لا أموال لهم" الإجماع (٥٥)، فتلزمه فطرتهم، كما تلزمه مؤنتهم، إذا وجد ما يؤدي عنهم لحديث ابن عمر رضي الله عنهما، قال: "أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم بصدقة الفطر، عن الصغير، والكبير، ممن تمونون" حسنه الألباني في الإرواء (٨٣٥).

١٢- مكان زكاة الفطر وحكم نقلها:

السنة توزيعها بين الفقراء في بلد المزكي، وعدم نقلها إلى بلد آخر؛ لإغناء فقراء بلده وسد حاجتهم، إلا لضرورة أو مصلحة راجحة. مجموع فتاوى ابن باز (۲۱۵/۱۶)، وابن عثيمين (۲۰۲)، ومنهاج المسلم (۲۳۲).

١٣- بعض الأحكام

يجوز دفع صدقة الفطر للجمعيات الخيرية، ويجب على الجمعيات الخيرية صرفها للمستحقين لها قبل صلاة العيد، ولا يجوز تأخيرها عن ذلك.

-من كان عليه دين وصاحبه لا يطالبه به، أدى صدقة الفطر وقت وجوبها عليه.

الفقه الميسر (١١٤/٢).

والحمد لله رب العالمين.

جميع الأصناف التي يجوز إخراج الفطرة منها، واختلفوا في القدر المجزئ من القمح؛ فذهب الجمهور إلى أن الواجب إخراجه في القمح هو صاع منه. مستدلين بحديث ابن عمر السابق. وذهب الحنفية، واختاره ابن تيمية، وابن القيم: إلى أن الواجب في القمح هو نصف صاع. الفقه الميسر (١٠٨/٢)، والاختيارات الفقهية،

واستدل الحنفية بحديث معاوية أنه قال " إني أرى مدين من سمراء الشام تعدل صاعا من تمر، فأخذ الناس بذلك" مسلم (٩٨٥).

وقال ابن القيم: والمعروف: أن عمر بن الخطاب جعل نصف صاع من بر مكان الصاع من هذه الأشياء صحيح سنن أبي داود (١٦١٤)، وفيه عن النبي صلى الله عليه وسلم آشار مرسلة ومسندة، يقوي بعضها بعضًا. زاد المعاد (١٨/٢).

ومنها أمره بصدقة الفطر: صاع تمر، أو صاع شعير: على كل رأس أو صاع بُـر، أو قمح بين اثنين" وصححه الألباني في صحيح أبي داود (١٤٣٤).

ورجَّح النووي الأول واختار ابن باز وابن عثيمين لقوة أدلته. شرح النووي على مسلم (٣١٧)، والزكاة في الإسلام (٢١٩).

ومقدار الصاع الذي تُوَدِّى به زكاة الفطر أربعة أمداد،-أربع حفنات بملء اليدين المعتدلتين-من الطعام اليابس، كالتمر، والحنطة، ونحو ذلك." مجموع فتاوى ابن باز، (٢٠٤/١٤).

١٠ - لن تعطى زكاة الفطر؟

ذهب الحنفية والشافعية والحنابلة إلى أن زكاة الفطر تصرف كالزكاة في المصارف الثمانية، واستثنى الحنفية الذمي، وذهب المالكية إلى أنها لا تعطى إلا لفقير مسلم، وهذا اختيار ابن تيمية

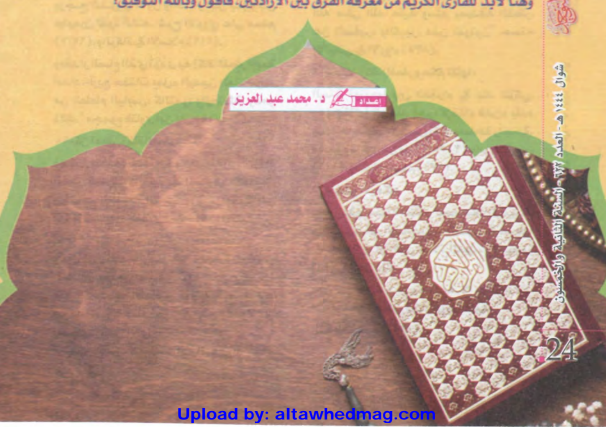
وقال ابن القيم، وكان من هديه تخصيص الساكين بهذه الصدقة، ولم يكن يقسمها على الأصناف الثمانية قبضة قبضة، ولا أمر بذلك، ولا فعله أحد من أصحابه، ولا من بعدهم...وهذا القول أرجح من القول بوجوب قسمتها على الأصناف الثمانية. زاد المعاد



## البدعة ع ضوابط وأحكام EQUIRIN 828 (NEMLES 08 2195) (NEEMLES)

إن الحمد لله؛ نحمده وتستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله، وأصلي وأسلم على خاتم رسله وإمام أنبيائه، ومن اقتفى أثره، وبعد: فإن من أجلُ النعم التي يُوفق إليها العبد نعمة العبودية لله تعالى اختيارًا: فهي الغاية من التكليف الذي حمله الثقلان: الإنس والجن، قال الله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَفْتُ لَلِّنْ زَالْإِسَ إِلَّا لِلْقَبْدُونِ ١ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِّن زَنْقِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ١ إِنَّ أَلَّهَ هُوَ ٱلْزَلَّقُ ذُو ٱلْفَوْقِ ٱلْسَيِينُ ، (الداويات: ٥٦-٥٨). وقوله تعالى: ، ومَا خَلَقْتُ الْحِنِّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لَيَعْبُدُونَ ، مِنْ أَسَالِيبِ الحِصْرِ والقَصرِ، وهو من قبيل قصر الموصوف-وهو الإنس والحن- على الصفة، وهي العبادة، فكأن العني: أن الغاية من خلق الإنس والحِن إفراد الله بالعبادة، واللام في قوله: «ليَعْبُدُون ، لام التعليل فيكون من قصر الموصوف وهم الإنس والحِن على العلة من خلقه، وهي عبادة الله وحده. وهذا القصد من خلق الثقلين الرجن والإنس هو من إرادة اللَّه تعالى الشرعية. وليس من الإرادة الكونية، ولذا تجد من الثقلين المؤمن والكافر، والطائع والعاصي، والمهتدي والضال...

وهنا لابد للقارئ الكريم من معرفة الفرق بين الإرادتين، فأقول وبالله التوفيق:



العقيدة الطحاوية؛ لابن أبسي المعز الحنفي؛ البي المعز الحنفي؛ البي المعز الحنفي؛ المعز الحنفي؛ المعز الحادث الشركين وقد احتج كثير من المشركين الإرادة الشرعية؛ فرد الله عليهم ذلك، وبَيْنَ ضلالهم، قال تعالى: "سَيَقُولُ الّذِينَ أَفْرُولُ وَلَا حَمْنَا مِنْ فَلَهُمْ حَقَّ ذَاقُوا لَوْ مَنْ عَلَمْ فَحَوْدُ لَنّا إِن مَنْ عَلَمْ فَتَحْوِدُ لَنّا إِن مَنْ عَلَمْ فَحَوْدُ اللّهُ اللّهُ فَوْدُ اللّهُ فَلَوْدُ اللّهُ اللّهُ فَوْدُ اللّهُ اللّهُ فَوْدُ اللّهُ اللّهُ فَلَوْدُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

الشرعية في مثل: إيمان

٤- تنفرد الإرادة الكونية

عن الارادة الشرعية في

مثل: كفر الكافر، ومعصية

وتنفرد الإرادة الشرعية

عن الإرادة الكونية في

مثل: إيمان الكافر وطاعة

العاصى. (ينظر: شرح

العاصي.

المؤمن وطاعة المطيع.

باختياركم الذي تحاسبون عليه.
والمقصود أن الحصر والقصر في قوله تعالى وما خَلَقْتُ الْجِنْ وَالْإِنْسَى الْا لَيَعْبُدُونِ وصلا خَلَقْتُ الْجِنْ وَالْإِنْسَى الْا لَيَعْبُدُونِ وصلالفاية الشرعية الدينية التي يريدها الله تعالى من الثقلين؛ وهي العبادة التي خلقهم لأجلها، وهم في ذلك مخيرون، ولذا يقع منهم الإيمان والكفر والطاعة والمعصية، ولو شاء الله تعالى كونا أن يكونوا كلهم مؤمنين طائعين لما وقع منهم الكفر والمعصية؛ وَلَوْ شَاءَ الله تعالى لَجَمَلَحُمْ أَنَةُ وَحِدَةً وَلَيْنَ يُبْتِلُونُمْ فِي مَا النَّدَة؛ كَا أَنْ مَنْ مَعْمُ مَا لَلهُ مَعْمَى مَعْمُ الله مَعْمُ مَعْمُ مَعْمُ الله مَعْمُ مَعْمُ مَعْمُ مَا لَعْمَى مَعْمُ مَعْمُ مَعْمُ مَعْمُ مَعْمُ مَعْمُ مَا لَعْمُ مَعْمُ مُعْمُ مِعْمُ مَعْمُ مَعْمُ مَعْمُ مُعْمُ مَعْمُ مَعْمُ مَعْمُ مَعْمُ مُعْمُ مَعْمُ مَعْمُ مُعْمُ مَعْمُ مُعْمُ مِعْمُ مَعْمُ مَعْمُ مَعْمُ مُعْمُ مُعْمُ مَعْمُ مَعْمُ مَعْمُ مَعْمُ مَعْمُ مَعْمُ مَعْمُ مَعْمُ مَعْمُ مُعْمُ مَعْمُ مَعْمُ مَعْمُ مِعْمُ مَعْمُ مَعْمُ مُعْمُ مُعْمُ مُعْمُ مَعْمُ مَعْمُ مُعْمُ مُعْمُ مُعْمُ مِعْمُ مَعْمُ مُعْمُ مُعْمُ مِعْمُ مَعْمُ مَعْمُ مُعْمُ مَعْمُ مَعْمُ مُعْمُعُمْ مُعْمُ مُعْمُ مُعْمُ مُعْمُ مُعْمُ مُعْمُ مُعْمُ مُعْمُ مُعْمُ مُعْمُعُمُ مُعْمُعُمُ مُعْمُعُمُ مُعْمُعُمُ مُعْمُعُمُ مُعْم

فلو شاء المشيئة الكونية أن تؤمنوا لكنتم

جميعًا من المهتدين، لكنه شاء أن يكون

منكم المؤمن والكافر والطائع والعاصى...

الحصر والقصر في قوله تعالى وما خلقت الجن والأنس خطر الأ ليعبدون، حصر للغاية الشرعية الدينية التي يريدها الثقلين.

الأرادة الكونية القدرية تعني: مشيئة الله تعالى الشاملة لجميع الحوادث: فهي تتعلق بكل ما يشاء الله أحبّ كالإيمان والطاعة أحبّ كالإيمان والطاعة والعدل والصدق... أو لم يرضه ولم يحبه كالكفر والإرادة الدينية الشرعية والإرادة الدينية الشرعية المتضمنة للمحبة والرضا، فهي تتعلق بكل ما يأمر الله تعالى به عباده ممًا بحمّ ا

ویرضاه. (ینظر: مجموع فتاوی ابن تیمیه: ۱۱ /۲۹۲).

والفرق بين الإرادة الكونية والإرادة الشرعية:

1- الارادة الكونية فيها ما يحيه الله ويرضاه كالايهان والطاعة، وفيها ما يبغضه الله ولا يرضاه كالكفر والمعصية؛ فالكل مخلوق لله، والكل يريده الله كونًا، فالكل مخلوق لله، والكل يريده الله كونًا، يكلّ نبّي عَدُوًّا شَهَطِينَ ٱلْإِنِس وَٱلْعِنَ يُوعِي لِكُلّ نبّي عَدُوًّا شَهَطِينَ ٱلْإِنِس وَٱلْعِنَ يُوعِي لِكُلّ نبّي عَدُوًّا شَهَطِينَ ٱلْقَولِ عُرُوزًا وَلَوْ شَاةً رَبُّكُ مَعَلَّالًا الله ويرضاه وَلَوْ شَاةً رَبُّكُ أَما الارادة الشرعية الدينية فليس فيها إلا ما يحبه الله ويرضاه كالايمان والطاعة، وأما ما يبغضه ولا يرضاه فليس من إرادته الشرعية، ومنه قوله تعالى: ألَّكُثْرُ وَإِن تَنْكُرُوا يَرْضَهُ لَكُمْ وَلا تَرْرُ وَإِزِرَةً وَزَلْ الْمُورِي مَنْ الله ويرسُاه كالإيمان ألْكُثْرُ وَإِن تَنْكُرُوا يَرْضَهُ لَكُمْ وَلا تَرْرُ وَإِزِرَةً وَزَلْ الْمُورِي مَنْ الله ويرسُاه كالإيمان ألْكُثْرُ وَإِن تَنْكُورُا يَرْضَهُ لَكُمْ وَلا تَرْرُ وَإِزِرَةً وَزَلْ الْمُورِي مَنْ المُنْ الرَّوْسُ وَالْ مَنْ وَلَا تَرْرُ وَإِزِرَةً وَلَا المُنْعَلِي الله ويرضاه كالإيمان المُنْدَ وَإِنْ تَنْكُورُوا يَرْضَهُ لَكُمْ وَلا تَرْرُ وَإِزِرَةً وَلَا المُنْ وَلَا يَرْدُ وَإِنْ قَالَى الْمُورِي مَنْ المَنْ المُنْ وَلَا تَرْرُ وَإِرْدَةً وَلَا عَرْدُ وَإِنْ قَنْكُمْ وَلا يَرْدُ وَإِنْ قَنْكُمْ وَلَا تَرْدُ وَإِنْ قَنْكُمْ وَلَا تَرْدُ وَإِنْ قَنْكُمْ الْمُنْ الْكُورُا وَالْمَا الْمِيْدِينَا لِيَالِهُ اللهِ مَا يَعْلَى الْمُنْكُلُولُولُولُولُولُولُولُولُولُهُ الْمُنْ اللهِ وَالْمُنْكُولُولُولُولُولُهُ اللهِ الْمُنْ اللهُ وَالْمُنْ الْمُنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ المُنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُنْ اللهُ ا

٢- الإرادة الكونية: لا بد فيها من وقوع ما أراده الله تعالى، ولا يلزم أن يكون هذا الأمر الواقع محبوبًا عند الله تعالى كما سبق. وأما الإرادة الشرعية، فلا بد أن يكون المراد فيها محبوبًا لله، ولكن لا يلزم وقوعه، فقد يقع المراد، وقد لا يقع.

٣- تجتمع الإرادة الكونية مع الإرادة



وقيال: ﴿ وَلَوْ شَآَّةِ ٱللَّهُ مَا أَشَرَّكُواْ وَمَا جَعَلْتَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا وَمَا أَتَ عَلَيْهِم مِركبلِ ، (الأنعام: .(1.V

والعبودية الشرعية الدينية التي أرادها الله من خلقه تعنى: الانقياد للشرع اختيارًا بطاعة أوامره وترك نواهيه، والوقوف عند حدوده؛ تقربًا إليه سبحانه، ورغبة فيثوابه، وحذرًا من غضبه وعقابه، تذللاً وخضوعًا ومحبة، فالعبودية تجمع بين غاية الذل وغاية الحب.

شروط قبول العبادة

العبودية التي يصرفها المكلف من الثقلين-الإنس والجن- للمعبود لا تكون مقبولة صحبحة إلا بتحقيق شرطين: الشرط الأول: الإخلاص:

وهذا الشرط متعلق بالإرادة والقصد والنية، والمقصود به إفراد الحق سبحانه وتعالى بالقصد والطاعة، فيصرف المكلف العبادة لله وحده لا يشرك معه فيها غيره، قال تعالى: ﴿ وَمَا أَمُرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا أَنَّهُ عَلِيسِينَ لَهُ الله خنة ، (البينة: ٥)، وقال في وصف المؤمنين: ﴿ يَعَبُدُونَنِي لَا يُنْرِكُونَ إِن شَيْئًا وَمَن كَفَرٌ يَعْدُ ذَالِكَ فَأَوْلَتِكَ هُمُ ٱلْفَسِفُونَ ، (النور: ٥٥)؛ فإن الله لا يقبل من العبادة إلا ما كان خالصًا لوجهه، فمن أشرك مع الله غيره بصرف نوع من أنواع العبادات التي يختص بها لغيره على وجه التعبد فقد كفر-وهذا هو الشرك الأكبر- الذي يُخلّد صاحبه في نارجهنم.

ولا يُقبل الله من المشرك عبادة صرفها إلى غيره، بل يردّها عليه، قال تعالى: « وَقَلِيمَنَا إِلَى مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَل فَجَعَلْنَنَهُ هَبِ الْمُنْتُولُ » (الفرقان: ٢٣).

وكذلك إن صرف العبادة لله وحده،

العبودية الشرعية الدينية التي أرادها الله من خلقه تعنى: الانقياد للشرع اختيارا بطاعة أوامسره وتسرك نواهيه، والوقوف عند حدوده.

وامتداحهم له بعبوديته لله وحده، أو خاف ذمهم بترك عبادة الله؛ ففعل العبادة طلبًا للمدح بأن يقال: مُصَلِّ أو عَابدٌ، أو عَالَم، أو غيرها، أو فعل العبادة حتى لا يُتَّهم بنحو: يُخُل أو فسُق أو نحوه؛ فعمله مردود عليه غير مقبول-وهذا هو الشرك الأصغر-؛ فعن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: وقال الله تبارك وتعالى: أنا أَغْنَى الشَّرَكَاءِ عَنِ الشَّرُكَ، مَن عَملَ عَمَلًا أَشُرَكَ فيه معى غيري،

لكنه ابتغى مع ذلك نظر الناس

تَرَكْتُهُ وشرْكُهُ، (أخرجه مسلم ٢٩٨٥). الشرط الثاني: متابعة السنة:

ومعنى المتابعة: موافقة العمل للشرع الذي أمر الله تعالى ألا يُعبد إلا به، قال تعالى: وَوَأَنَّ هَاذًا صِرَطِي مُسْتَقِيمًا فَأَنْبِعُوهُ وَلَا تَلَّبِعُوا ٱلسُّبُلَ فَنَفَوَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ. ذَالِكُمْ وَضَّنَكُم بِدٍ. لْعَلْكُمْ تَنْفُونَ ، (الأنعام: ١٥٣).

فكل عمل خالف الشرع فهو مردود على صاحبه غير مقبول منه؛ لأن المخالف ما عبد الله تعالى على مراد الله، وإنما عبد الله على مراد نفسه وذوقه، فردّ الله عليه ما قدُّم من عمل؛ فعن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « مَن أَحُدَثَ فِي أَمُرنَا هذا ما ليسَ فيه، فهو رَدٍّ » (أخرجه البخاري ٢٦٩٧، ومسلم

فقوله صلى الله عليه وسلم: «مَن أَحْدُثُ»: أي: جاء بعمل جديد ليس على أمرنا هذا، يعنى: في شرعنا الذي جاء من عند الله ما ليس فيه ، من عبادة «فهو رد » غير مقبول، قال الحافظ ابن حجر في فتح الباري (٥ /٣٠٣): «وقوله: "ردّ" معناه: مردود من إطلاق المصدر على اسم المضعول مثل: خلق ومخلوق، ونسخ ومنسوخ، وكأنه قال فهو

العبادات مبناها عملى الشمرع والاتباع لا على الهوى والابتداع.

فصاحبه مشرك؛ إما الشرك الأكبر المُخرج عن الملة الذي يُخلَد به في النار، ويرد عليه عمله. وإما مشرك الشرك الأصغر الذي لا يُخرج من الملة، وإن كان عمله مردودًا عليه غير مقبول.

وإن تخلف الشرط الثاني: وهـو المتابعة فعمله غير صحيح ولا مقبول، وإن تحقق فيه الإخلاص.

وقد بين ذلك أهل العلم أوضح بيان فمن ذلك ما قاله ابن تيمية في مجموع الفتاوى (١

/ ۱۸۹): «ودين الإسلام مبني على أصلين: أن نعبد الله وحده لا شريك له. وأن نعبده بما شرعه من الدين. وهو ما أمرت به الرسل».

وقال تعالى: ﴿ أَمْ لَهُمْ مُرْكِوْا مُرْعُوا لَهُم فَرَالْسِورى: ٢١). فِي الله إلا بما شرعه فليس لأحد أن يعبد الله إلا بما شرعه رسوله صلى الله عليه وسلم من واجب ومستحب لا يعبده بالأمور المبتدعة .. وعدم تحقيق هذا الشرط الثاني، وهو متابعة السنة هو ما أردت أن أتناوله في هذه السلسلة؛ البدعة: ضوابط وأحكام، والتي لن تكون طويلة بإذن الله تعالى. هذا والله أعلم، وهو من وراء القصد، وهو

باطل غير معتد به.. وقال الحافظ ابن رجب رحمه الله في جامع العلوم والحكم (١٨٣/١: ١٨٤): «وهاذا الحديث أصل عظيم من أصول الإسلام، وهو كالميزان للأعمال في ظاهرها كما أن حديث: «الأعمال بالنيات» ميزان للأعمال في باطنها.

فكما أن كل عمل لا يُراد به وجه الله تعالى، فليس لعامله فيه ثواب، فكدلك كل عمل لا يكون عليه أمر الله ورسوله، فهو مردود على عامله،

وكل من أحدث في الدين ما لم يأذن به الله ورسوله، فليس من الدين في شيء...

ثم قال: فهذا الحديث يدل بمنطوقه على أن كل عمل ليس عليه أمر الشارع، فهو مردود، ويدل بمفهومه على أن كل عمل عليه أمره، فهو غير مردود، والمراد بأمره هاهنا: دينه وشرعه:

فهذان الأصلان هما ميزان صحة الأعمال وقبولها في الشريعة، قال ابن قيم الجوزية في كتابه الروح (١/ ١٣٥): «فإن الله جعل الإخلاص والمتابعة سببًا لقبول الأعمال؛ فإذا فُقدَ لم تُقبَل الأعمال».

قالمقصد أن العبودية الحقّة التي خلق الله الثقلين الأجلها وكلفهم بها اختيارًا، وهي الأمانة التي ثقلت على السماوات والأرض أن يحملنها؛ كما قال تعالى: ﴿ إِنَّا عَرَضَنَا الْأَمَانَةُ عَلَى النَّمِورَتِ وَالْأَرْضِ وَالْحِبَالِ فَأَبَرِكَ أَن النَّمُورَ وَالْأَرْضِ وَالْحِبَالِ فَأَبَرِكَ أَن النَّمُورَ وَالْأَرْضِ وَالْحِبَالِ فَأَبَرِكَ أَن اللَّمُ اللَّهُمَا الْإِنسُنُ إِنَّهُ كَانَ طَلُومًا الْإِنسُنُ إِنَّهُ كَانَ طَلُومًا الْإِنسُنُ الله كَان طَلُومًا الإِنسُنُ الله كَان طَلُومًا بِهُ الله عَلَى الشرطين مجتمعين فهما مدار بهذين الشرطين مجتمعين فهما مدار العبادة، ومحل الإيمان، فإن تخلف منهما شرط فالعبادة مردودة على صاحبها غير مقبولة منه.

فإن تخلف الشرط الأول، وهو الإخلاص



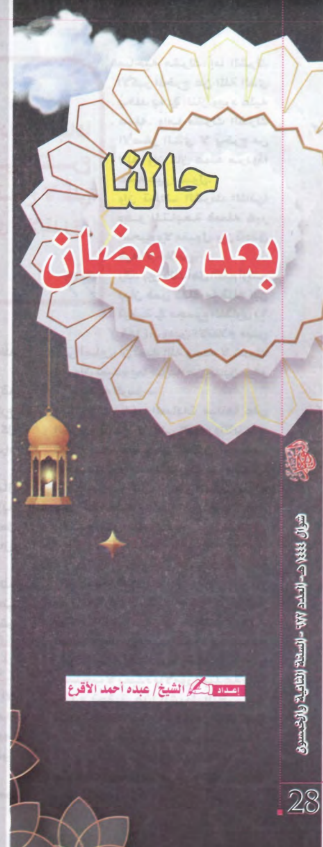
يهدى السبيل.

الحمد لله وفق من شاء لطاعته فكان سعيهم مشكورًا، ثم أجزل لهم العطاء والمشوية فكان جزاؤهم موفورًا، وأصلي وأسلم على نبيه ورسوله خير من صلى وصام واجتهد في عبادة مولاه حتى تفطرت قدماه، فكان عبدًا شكورًا.

أما بعد:

فإن استدامة أمر الطاعة وامتداد زمانها زاد الصالحين، وتحقيق أمل المحسنين، وليس للطاعة زمن محدود ولا للعبادة أجل محدود، يل هي حق الله على العداد يعمرون بها الأكوان على مر الأزمان، وشهر رمضان ميدان لتنافس الصالحين، وتسابق المحسنين، يسمون بأرواحهم إلى الفضائل ويمنعون عنها الرذائل، ويحب أن تسير النفوس على نهج الهدى والرشاد بعد رمضان، فعيادة رب العالين ليست مقصورة على شهر دون شهر ولا يوم دون يوم، بل إن المسلم الحق من تكون تقوى الله شعاره طيلة عمره، ولياسه مدة حياته، وإن المؤمن صادق الايمان من يكون عمله بالطاعات، واجتنابه للمعاصى والخطيئات، ديدنا له ومنهاجًا، إلى أن يتوفاه الله، فلا تزيده مواسم الخير إلا اجتهادًا في العبادة، وحرصًا على الطاعة، وترويضًا للنفس على الخير، فإذا انقضت هذه المواسم، فإن آثارها تبقى متمثلة في حياته، صورًا حية، وواقعًا ملموسًا، وعملا مشاهدا محسوسًا.

فيا من ودعتم شهرًا كريمًا، وموسمًا عظيمًا، صمتم نهاره وقمتم ما



Upload by: a

رمضان أحسن منها قبله؛ بأن كان مقبلاً على الخير، حريصًا على الطاعة، مواظبًا على حضور الجمع والجماعات، تائبًا منيبًا ملتزمًا مستقيمًا صالحًا، بعيدًا عن المعاصي؛ فهذه أمارة القبول-إن شاء الله تعالى-.

أما من كان حاله بعد رمضان، كحاله قبله، فهو-وإن أقبل على الله في هذا الشهر- إلا أنه سرعان ما ينكص على عقبيه، ويعود إلى المعاصي، ويهجر الطاعات، ويجترح ما حرم الله، ويضيع الصلوات، ويتبع الشهوات، ولا يصون سمعه وبصره وجوارحه، وأقواله وأفعاله وأمواله عن المحرمات؛ فهذا أمارة الخذلان والاستهانة بالرحمن الكريم المنان.

سئل بعض السلف عن أناس يتعبدون في رمضان، فإذا انسلخ رمضان، تركوا؟ فقال: «بئس القوم لا يعرفون الله إلا في رمضان» فيا حسرتاه: أن يعود أناس بعد الخير إلى الشر، وبعد الهدى إلى الضلالة، وبعد طريق الجنة إلى طرق النار.

فحسب من كان هذا حاله: من عزم على العود إلى التفريط والتقصير بعد رمضان، فالله يرضى عمن أطاعه في أي شهر كان، ويغضب على من عصاه في كل وقت وآن، ومدار السعادة في طول العمر وحسن العمل، ومداومة المسلم على الطاعة من غير قصر على زمن معين، أو شهر مخصوص، أو مكان فاضل، من أعظم البراهين على القبول وحسن الاستقامة؛ لأن الله تعالى لم يجعل لذلك غاية إلا حلول الأجل.

قرأ الحسن البصري رحمه الله قول الله تعالى: « وَأَعْبُدُ رَبِّكَ حَقَّ يَأْيِكَ ٱلْمِعْبِثُ » (الحجر: ٩٩). فقال: «إن الله لم يجعل لعمل المؤمن أجلاً دون الموت».

تقبل الله منا ومنكم الصيام والقيام وسائر الطاعات وأدامها علينا حتى الممات فاستجب لنا يا مجيب الدعوات. آمين. تيسير من ليله، وأقبلتم على تلاوة الشرآن، وأكثرتم من الذكر والدعاء، وتصدقتم بجود وسخاء، وتقربتم إلى ربكم بأنواع القربات، رجاء ثوابه، وخوف عقابه، فكم من جهود بُدلت، وأجساد تعبت، وقلوب وجلت، وأكف رُفعت، ودموع ذُرفت، وعبرات سُكبت، وحُق لها ذلك في موسم المتاجرة مع الله، في موسم الرحمة والمغفرة والعتق من النار.

أحبتي في الله: لقد مر بنا هذا الشهر البارك كطيف خيال، مر بخيراته وبركاته، مضى من أعمارنا وهو شاهد لنا أو علينا بما أودعناه فيهن فليفتح كل واحد منا صفحة المحاسبة لنفسه: ماذا عمل فيه؟ وما مدى تأثيره على العمل والسلوك، هل أخذنا بأسباب القبول بعده، واستمررنا على العمل الصالح، أو أن واقع كثير من الناس خلاف ذلك؟

هل تأسينا بالسلف الصالح، الذين توجل قلوبهم، وتحزن نفوسهم عندما ينتهي رمضان، لأنهم يخافون ألا يتقبل منهم عملهم، يقول الله تعالى: «وَاللَّهِي يُوْتُونَ مَا عَملهم، في وَاللَّهِ مَا يَرْمِمُ لَحِمُونَ » (المؤمنون: ٥٠).

سالت أمنا عائشة رضي الله عنها رسول الله على الله على وسلم عن أهل هله هله على الله عليه وسلم عن أهل هله هله في أهل هذه الآية، أهم الذين يزنون ويسرقون ويشربون الخمر؟ قال: «لا يا ابنة الصديق، ولكنهم الذين يصلون، ويصومون، ويتصدقون، ويخافون ألا يتقبل مهم». (رواه أحمد (١٦٠، ٢٠٥)، وابن ماجه (١٩٨). وقد قال عزوجل: «إنّا يتَقبّلُ اللهُ مِنَ المُلْقِينَ» وقد قال عزوجل: «إنّا يتَقبّلُ اللهُ مِنَ المُلْقِينَ» (المائدة: ٢٧).

فحري بكل عاقل؛ أن ينظر في حاله، ويفكر في أمره، ويتعرف على علامات الربح والخسيارة بعد العمل، وأهمها؛ الاستمرار على العمل الصالح، وإتباع الحسنة الحسنة؛ فمن كانت حاله بعد



### دراسات قرآنية

## الأمثال في القرآن

## مثل اللئي أحريض عن كلام الله تطالي

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعد: فضى هذا المقال نتكلم عن مثل آخر من الأمثال القرآنية، وهو في سورة المدثر في الآية الخمسين والواحدة والخمسين وهي قوله تعالى: ﴿ كُأَنَّهُمْ خُمُرٌ مُّسْتَنِيرَةٌ ۞ فَرَّتْ مِن فَسَرَرَةِ ﴾ (المدشر: ٥٠- ٥١).

#### التفسير الاجمالي

قال تعالى في تشبيه من أعرض عن كلامه وتدبره: « فَمَا لَمُمْ عَنِ ٱلتَّنْكِرَةِ مُعْرِضِينَ ﴿ ۖ كَأَنَّهُمْ خُمِّرٌ ۗ شُتَنَافِرَةً ﴿ فَرَتْ مِن تَسْوَرَقِي (المدشر: ٤٩- ٥١). شبههم في إعراضهم ونفورهم عن القرآن بحُمُر رأت الأسد والرماة فضرت منه، وهذا من بديع التمثيل، فإن القوم في جهلهم بما بعث الله سبحانه رسوله كالحمر، فهي لا تعقل شيئًا، فإذا سمعت صوت الأسد والرامي نفرت منه أشد النفور، وهذا غاية الذم لهؤلاء، فإنهم نضروا عن الهدى الذي فيه سعادتهم

> اللهونا والمطلطة فالمالية المالية والمالية والمعاليم والمتعالية

#### إعداد الشيخ مصطفى البصراتي

وحياتهم كنفور الحمرعن ما يهلكها ويعقرها وتحت المستنفرة معنى أبلغ من الناضرة، فإنها لشدة نفورها قد استنفر بعضها بعضا وحضه على النفور، فإن في الاستفعال من الطلب قدرًا زائدًا على الفعل المجرد فكأنها تواصت بالنفور، وتواطأت عليه، ومن قرأها يفتح الفاء فالمعنى أن القسورة استنفرها وحملها على النفور ببأسه وشدته. (الأمثال القرآئية، لابن القيم الجوزية).



30

water water with

Upload by: altawhedmag.com

#### معانى المفردات

فَمَا لَهُمْ عَنِ التَّذْكِرَةِ مُعْرِضِينَ التذكرة
 التذكير بمواعظ القرآن، والفاء لترتيب
 إنكار إعراضهم عن التذكرة على ما قبله
 من موجبات الإقبال عليها.

«كَأَنَّهُمْ خُمُرٌ مُّسْتَنْفِرَةٌ ، حمر جمع حمار، والمراد الحمر الوحشية.

مُسْتَنفِرَةً أي نافرة، يقال نفر واستنفر مثل عجب واستعجب قال في الكشاف (مُسْتَنفِرَةً) شديدة النفار كأنها تطلب النفار من نفوسها في جمعها له وحملها عليه.

«فَرَتُ مِن قَسْوَرَة» أي من صائد ورام يريدها، أو من أسد ونحوه. (مستفاد من تفسير السعدي (تيسير الكريم الرحمن)، وتفسير البغوي).

#### التفسير المفصل

قال الشيخ أحمد القاسم في «تفسير القرآن بالقرآن، في قوله: «فَمَا لَهُمْ» أى مال هولاء التاركين للصلاة والزكاة والخائضين بالباطل والمنكرين للبعث والحساب عَن التَّذَّكرَة ، بالقرآن الكريم والدعوة والإرشاد «مُعْرضينَ» عنها غير مبالين بها وكأنهم إنما خُلقوا للدنيا وعمارتها ولم يخلقوا لعبادة ريهم وهم في نضورهم وإعراضهم عن القرآن الكريم والدعوة «كَأَنَّهُمْ حُمُنَّ وحشية «مُسْتَنضِرَةٌ ٥٠ فَرُّتُ، هربت ، من قَسُورَة، وهو الأسيد السباع من شدة الخوف. وكذلك هؤلاء إذا رأوا النبى صلى الله عليه وسلم والدعاة والمرشدين في كل زمان ومكان هربوا منهم كما يهرب الحمار الوحشي وغيره من الأسد. اه.

وقال ابن عاشور في «التحرير والتنوير»: وشبّهت حالة إعراضهم المتخيلة بحالة فرار حمر نافرة مما ينفرها. والحمر:

جمع حمار، وهو الحمار الوحشي، وهو شد النفار إذا أحسن بصوت القانص، وهذا من تشبيه المعقول بالمحسوس. اهـ.

والله سبحانه وتعالى يضرب هذا المثل ليبين لنا حال الذين يعرضون ويضرون من التذكرة والهدى وطريق الحق، فرار الهارب من الخطر، مع أنه في حقيقة الأمريفر من الأمن إلى الخطر، ومن سعادة الدارين إلى تعاستهما. فقال عز من قائل: وفما لَهُمْ عَنِ التَّذُكرَةِ مُعْرضينَ ، أي: فما لهؤلاء المشركين معرضين عن القرآن وآياته ودعوة النبي صلى الله عليه وسلم وعن المواعظ والنصائح والإرشيادات، ووسائل النجاة التي يصدون عنها، وهي صورة واضحة من السخرية والعجب وأمرهم الغريب؛ حيث شبِّههم بنضورهم من الخير والهدى. ﴿ كَأَنَّهُمْ خُمُرٌ مُّسُتَنَضَرَةٌ ﴿ ٥ فَرَّتُ مِن قَسُورَة » كأن هؤلاء الكفار حمر وحشية هربت من الأسد من شدة الفزع، ووقسورة» بالحبشية، معناها: الأسد بالعربية، فهم بسبب جهلهم مما بعث الله تعالى به رسوله صلى الله عليه وسلم كالحمر، فهي لا تعقل شيئًا، فإذا سمعت صوت الأسد نفرت منه أشد النفور، وهذا التشبيه في غاية الذم لهؤلاء؛ لأنهم يضرون عن الهدى الذي فيه صلاحهم وسعادتهم كما تضر الحمرمما يطاردها لهلاكها.

يقول ابن عباس رضي الله عنه: «الحمر الوحشية إذا عاينت الأسد هربت كذلك هوْلاء المشركون إذا رأوا محمدًا صلى الله عليه وسلم هربوا منه كما يهرب الحمار من الأسد».

ويقول ابن القيم رحمه الله: «المستنفرة: معنى أبلغ من النافرة، فإنها لشدة نفورها قد استنفر بعضها بعضًا وحضه على النفور، فكأنما تواصت بالنفور وتواطأت عليه». (تفسير آيات الأمثال- سمير يوسف الجميلي).

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



## اللهج الإسلامي ية التنمية والانهضة وحل الشكارة الاقتصادية العاصرة

اعداد ال أ.د. عبد الوارث عثمان

أستاذ الفقه المقارن بجامعة الأزهر

وتهتم جميعها في متابعة الأعمال الاقتصادية ضمن

البيئة الاجتماعية، وتسهم في التحكم بالسلوك الاقتصادي وتحديدًا

في مجالات الادخار والإنضاق. ومنذ بداية التشريع الإسلامي كانت حياة الرسول الكريم محمد صلى الله عليه وسلم نموذجًا واقعيًا وعمليًا لتطبيق كافة التشريعات والقواعد الإسلامية، ومنها القواعد المرتبطة بالنظام الاقتصادي، والذي اتبعه الخلفاء الراشدون رضي الله عنهم في كافة المعاملات والقضايا الاقتصادية، لكنها كانت قليلة عمومًا بسبب محدودية المشكلات الخاصة بالاقتصاد؛ لأن أغلب الأعمال التي كانت منتشرة في ذلك الوقت اقتصرت على الزراعة والتجارة والرعي.

وقد ظلت الدراسات الاقتصادية الإسلامية تشهد ازدهارا استفاد منه العالم بأسره، ولكن في الوقت الذي ضعفت فيه الأمة الإسلامية وأصابها الوهن، بنت الأمم الغربية نهضتها الحديثة والتي قام اقتصادها على الربا

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، والسلام على رسول الله، ويعد: فمن خصائص رسالة الإسلام الخالدة أنها جاءت كاملة تامة وشاملة لكل مناحي الحياة البشرية، فوضعت مناهج ونظمًا ومبادئ وقواعد وأحكامًا فريدة لكل ما يحتاج إليه الخلق في حياتهم على اختلاف الزمان والكان.

وقد اهتم الإسمالم بتنظيم العلاقات الاقتصادية؛ شأنها شأن الأمور الحياتية البشرية الأخرى، وهو أسلوب اقتصادي معتمد في الإسلام على استخدام الموارد من أجل توفير حاجات الناس وهو يرتبط بالعقيدة والأخلاق الإسلامية ويحتوى على الأوامر والنواهي في كتاب الله تعالى وسنة رسوله الكريم محمد صلى الله عليه وسلم وهما المرجعية في الحكم على كل عمل وسلوك على مستوى المجتمع أو الأفراد، وهما الأساس الذي تم الاعتماد عليه في صياغة العديد من القواعد الرئيسة لنظام الاقتصاد الإسلامي، كقول الله تعالى: (وَأَحَلُ أَللَّهُ ٱلْبَيْعَ وَحَرَّمَ ٱلرَّبُوا ) (البقرة: ٢٧٥). والعقود في قول الله تعالى: (يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ، امَنُوا إِذَا تَدَايِنَتُمْ بِدَيْنِ إِلَىٰ أَكِلِ مُّكَنِّى فَأَكْتُبُوهُ ) (البقرة: ٢٨٢). وفي متابعة كافة المعاملات المالية سواء المرتبطة بصرف المال أو ادخاره، قال تعالى: (وَكُنُواْ وَاشْرَبُواْ وَلَا تُسْرِفُواْ ) (الأعراف: ٣١).

وبعدهما الاجتهادات الفقهية والتطبيقات العملية للأمة الإسلامية في تاريخها الطويل،



الفاحش، واستحدثوا قواعد اقتصادية ميناها المادية والمصلحة المطلقة المتمردة على هدى السماء.

وقد تأثر بهم جمع غير قليل من المنتمين إلى العالم الإسلامي ولهم في أوطانهم مكانة وزعامة فتلقفوا هذه الفلسفات الاقتصادية الغربية كما هي، ونادوا بها في مجتمعاتنا الإسلامية، ودعوا إلى تقليدها لبناء نهضة صناعية واقتصادية حديثة تماثل النهضة الغربية. وجعلوها واقعًا مرًّا فاحشا مستبشعًا يصعب الضرار منه والضكاك من قيوده المتشابكة المتلاحمة، ولم تتحقق تلك النهضة الاقتصادية المزعومة! ولا اشتمت الأمة الإسلامية رائحتها حتى الآن. وقد ترتب على هذه الفجيعة تراجع الاجتهاد في وضع دراسات إسلامية للمسائل الاقتصادية، وأدى ذلك إلى ظهور العديد من القضايا الجديدة في الاقتصاد لم توجد لها أي دراسات إسلامية. وقد اهتم العديد من الفقهاء وعلماء الاقتصاد المسلمين في تصحيح مسار الواقع الاقتصادي مما أسهم في ظهور الكثير من الدراسات الاقتصادية الإسلامية الحديثة التي حرصت على الاهتمام بالشكلات الاقتصادية المستحدثة عن طريق البحث عن حلول مبنية على الأصلين الثابتين كتاب الله وسنة رسوله الكريم محمد صلى الله عليه وسلم وتجارب الأمة الإسلامية لتوجيهها بشكل صحيح.

#### خصائص النظام الاقتصادي الإسلامي:

يتميز نظام الاقتصادية الإسلام عن غيره من الأنظمة الاقتصادية بكثير من المميزات التي تجعله متفردًا وشريفًا في قواعده ومتفوقًا ونبيلاً في مقاصده ومحققًا ومتممًا للمصالح بمثالية وواقعية في توازن حكيم، ومن أهمها: أولاً: إنه يعتمد على المصدرين الرئيسيين والنبعين الصافيين والأصلين الثابتين؛ كتاب الله وسنة رسوله الكريم في صياغة قواعده ومبادئه وقوانينه، وهو مرتبط بالأخلاق الإسلامية المشتملة على الصفات الحميدة والقيم النبيلة والسلوكيات الحسنة.

ثانيًا: إنه المنهج الاقتصادي المتفرد باشتماله على أحكام شرعية تتعلق بالحلال والحرام في

كافة أنشطته، مما يُضْفي عليها جانبًا تعبديًا واجبًا تتقرب به الناس إلى ربهم الذي إليه ينقلبون.

ثالثًا: واقعية النظام الاقتصادي الإسلامي فهو يهتم بالحالة الاجتماعية والاقتصادية الخاصة بالأفراد، ولا يعتمد على أي تقديرات أو خيالات غير حقيقية، كما هو الحال في الأنظمة الاقتصادية الأخرى.

رابعًا: الاهتمام بالشمولية: لا يهتم الاقتصاد الإسلامي بالأمور المالية وحدها، بل يهتم بالجوانب الأخلاقية والروحية التي تسهم في تحقيق كافة الحاجات الخاصة بالناس، مثل العمل الذي يعتبر من ضروريات الحياة للحصول على السكن والتعليم والرعاية الصحية، وغيرها.

خامسًا: يقوم نظام الاقتصاد على ثلاثة محاور اقتصادية رئيسية؛ هي:

١) الملكية المزدوجة: فالكون كله مملوك لله

والإنسان ما هو إلا عبد مستخلف في الأرض، يستفيد من خيراتها، ويعمل على تعميرها وتطويرها، ويضرب فيها ليتحصل على أقواته وأرزاقه التي قدرها له رب العالمين وأنعم عليه بها. قال تعالى: ( عَامِنُوا بِأَنَّهِ وَرَسُولِهِ. وَأَنفِقُوا مِمَّا حَمَلَكُمْ أَسْتَخْلَفِينَ فِيهُ فَٱلَّذِينَ مَامَنُوا مِنكُو وَانفَقُوا لَمُمَّ 🚄 🎉 ) (سورة الحديد: ٧)؛ فيحق للإنسان المسلم التملك في حدود ما شرع الله، وعليه أن يحافظ على أملاكه من خلال استخدامها بطريقة عادلة، فلا يتجنب الإضرار بها ويتحاشى إهدارها؛ إذ يسهم نظام الاقتصاد الإسلامي في التمييز بين الأملاك الخاصة بالأضراد والأملاك العامة التي تعتبر ملكا للمجتمع، ويقر التشريع الإسلامي بضرورة المحافظة على حقوق أصحاب الأملاك، ووضع الحدود الرادعة والعقوبات المناسبة لحمايتها من السرقة أو الاختلاس أو الاغتصاب كحد السرقة والحرابة وغيرهما من الحدود التي تسهم في الحافظة على حقوق الملكية.

(٢) الحرية المقيدة، وهذا المبدأ من المبادئ الأساسية في الاقتصاد الإسلامي؛ إذ لكل فرد الحرية في ممارسة الأنشطة الاقتصادية التي يرغب فيها طالما أنها لا تتعارض أو تخالف مبادئ الشريعة الإسلامية الغراء، لذلك فإن



الحرية الاقتصادية في الإسلام ليست مطلقة، ولكنها مقيدة بمجموعة من القواعد التشريعية والأخلاقية التي تستند في وجودها على كتاب الله تعالى وسنة رسوله الكريم صلى الله عليه وسلم؛ فإذا تعارضت المصالح مع بعضها فيجب تقديم المصلحة العامة على المصلحة الخاصة، لذلك لا يجوز احتكار السلع، وتعطيل الأراضي الصالحة للاستخدام، والقيام بسلوكيات تلحق الضرر بالناس، فالحرية الاقتصادية في الإسلام هي حرية حقيقية تخدم مصالح الجميع وتبتعد عن الظلم والاستعباد، بل تتميز بالعدالة في ضمان حاجات الأفراد الضرورية. (٣) العدالة الاجتماعية: وهي من أهم المحاور التي يقوم عليها الاقتصاد الإسلامي، ومن أهم صورها: التوزيع العادل للدخل ضمن أحكام وضوابط الإسالام، وتحديد الطرق السليمة الصحيحة لإنفاق المال، ووضع الأسس المناسبة

> الشرعية الصحيحة. الأدوات الاستثمارية:

يعتمد نظام الاقتصاد الإسلامي على عدة أدوات استثمارية تسهم في تطبيق العمليات المالية والاقتصادية بين الناس، ومن أهمها: أولا: المضاربة:

لتوزيع الميراث على الورثة وفقا للوسائل

وهى دفع الشخص الذي يملك المال مبلغا منه لصاحب عمل أو مؤسسة استثمارية؛ من أجل استثماره وتحقيق ربح منه يتم توزيعه وفقًا لنسبة من الأرباح، وهي ليست من المال الأصلي، ولا يوزع هذا الربح إلا بعد إعادة قيمة رأس المال.

ثانيًا: المرابحة:

وهي أداة استثمارية قريبة من التجارة العامة؛ إذ يقوم من خلالها الشخص الذي يملك المال بشراء سلعة، ومن ثم بيعها بسعر أعلى من سعر الشراء؛ سواء نقدًا أو بالتقسيط.

ثالثا: المشاركة:

وهي اشتراك أكثر من شخص في جهد العمل وقيمة المال، وتكون ملكية العمل والأرباح والخسائر موزعة عليهم جميعًا.

إن المنهج الإسلامي فيه من الضوابط والمقاصد ما يوجه الناس للخروج من المشكلات التي يعيشون

فيها، وهذه المقاصد تدور حفظ الدين والنفس والعقل والعرض والمال، ومن شم فإن تحقيق الرزق والأمن يمثل عاملاً أساسيًا، لحفظ الثروة البشرية؛ فقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: "من أصبح آمنًا في سربه، معافى في بدنه عنده قوت يومه فكأنما حيزت له الدنيا بحذافيرها". السلسلة الصحيحة للألباني حديث رقم ٢٣١٧. إن عدم الاستقرار الاقتصادي في المجتمع يقود إلى الخوف والتخلف، وقد حرص الإسلام على تأمين عدالة الأجر المرتبط بالكفاية الإنتاجية، وتأمين حق العامل في إبداء الرأي في المكان الذي يعمل فيه، وحرص الإسلام كذلك على تحقيق أمن المال بأن يكون كسبه من حلال وإنفاقه في حلال وعدم الإسبراف والتبذير وحرمة التعامل بالربا وعدم اكتناز المال وتحريم السرقة واغتصاب المال والغش والرشوة، كما فرض الزكاة وحث على الصدقة تشجيعًا وإنماء للاقتصاد.

والمنهج الإسلامي هو الأساس والبديل الحقيقي المطروح أمام العالم ليتراجع عما يسير فيه من ضلال، فالإسلام يتميز بملاءمته للفطرة الإنسانية وتعامله مع الإنسان بكل ما أعطاه الله لم من مواهب وإمكانات وطاقات في إطار علمه سبحانه وتعالى بخلقه: "ألا يعلم من خلق وهو اللطيف الخبير" سورة الملك ١٤.

وإن النظام الاقتصادي الإسلامي لا يقتصر على الأمور المادية كما ذكرنا أنفا بل يتكامل مع نظام إيماني روحاني يحقق معنى العبادة بمفهومها الواسع، فقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: "إن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله، وإذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهي القلب". متفق عليه.

فالتنمية والنهضة في المفهوم الإسلامي تبدآن بإصلاح القلوب والإيمان بالله ومراقبته في السروالعلن، وبذلك تصلح السلوكيات والأخلاق والمعاملات والعبادات؛ لأن جميعها يخدم ما يوصي به هذا القلب، وقد أمضى النبي صلى الله عليه وسلم ثلاثة عشر عامًا في مكة يثبت أركان هذا الإيمان ثم جاءت التشريعات بعد ذلك في المدينة المنورة فكانت سهلة ميسرة على الأعضاء والحوارح، فقامت الدولة الإسلامية



بنظمها وتشريعاتها على أساس القلوب العامرة بطاعة الله؛ فالله الذي أمر بالصلاة والزكاة هو الذي امر بعدم الغش والاحتكار

توجيهات إسلامية اقتصادية:

إن المنهج الإسلامي فرض توجيهات اقتصادية وتنموية واضحة وميسرة فجعل العمل فريضة وجهادًا في سبيل الله فقال تعالى: (هُوَ ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ ذَلُولًا فَآمَشُوا فِي مَنَاكِهَا وَكُلُواْ مِن زِرْقِهِ وَالَّذِهِ ٱلنَّسُورُ ) (١١١ك: ١٥).

كما أن النبي صلى الله عليه وسلم جعل السعى على الرزق جهادًا إذا استحضر المرء مرضاة الله بهذا السعى! فقد أخرج الطيراني عن كعب بن عجرة قال: "مر على النبي صلى الله عليه وسلم رجل فرأى أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم من جلده ونشاطه فقالوا: "يا رسول الله، لو كان هذا في سبيل اللَّه"؛ فقال رسول صلى اللَّه عليه وسلم: "إن كان خرج يسعى على ولده صغارًا فهو في سبيل الله، وإن كان خرج يسعى على أبوين شيخين كبيرين فهو في سبيل الله، وإن كان خرج يسعى على نفسه يعفها فهو في سبيل اللَّه، وإن كان خرج يسعى رياءً ومفاخرة فهو في سبيل الشيطان".

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لأن يحتطب أحدكم حزمة على ظهره، خير له من أن يسآل أحدا، فيعطيه أو يمنعه . (متفق عليه).

فكانت معالجته صلى الله عليه وسلم معالجة عملية، استخدم فيها رسول الله كل الطاقات والإمكانات المتوفرة لدى الشخص الفقير.

مفاهيم اقتصادية ينفرد بها الاقتصاد الإسلامي:

ينضرد الإسسالام دون سيائر المذاهب الاقتصادية والنظم الوضعية، بنظرة خاصة للمال. وموقف معين بالنسية للملكية الفردية فهو لا ينكرها شأن المذاهب الجماعية والنظم الاشتراكية، كما أنه في الوقت ذاته لا يُطلقها شأن المذاهب الفردية النظم الرأسمالية، وإنما هو يعترف بها نتيجة عمل وجهد بقوله تعالى: ﴿ وَلَا تُأَكُّواْ مُوَلِّكُم بِينَكُم بِٱلْبَطِلِ، (البقرة ١٨٨). وفي حدود معينة بقوله تعالى: ﴿لَرْجَالِ تَصِيتُ مِمَّا

أَكْنَسَبُوا وَلِلنِسَاءِ نَصِيتُ مَّا ٱكْنُسَيِّنُ ، (النساء: .(44

ومن أبرز المفاهيم الاقتصادية التي انفرد بها الإسلام:

(١) اختصاص البعض بالمال في الإسلام ليس ميزة أو امتلاكا، وإنما هو أمانة ومسؤولية وعلى ذلك تحقق إجماع الفقهاء القدامي. يقول الله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ هُوْ لِأَمْنَتَتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَعُونَ ، (المؤمنون ٨). وقوله تعالى: ﴿ ثُمُّ لْتُتَكُّلُّ يُوْمَهِدٍ عَن ٱلنَّعِيمِ » (التكاثر ٨). وهو ما عبر عنه الفقهاء المحدثون بأن المال مال الله والبشر مستخلفون فيه.

(٢) حفظ التوازن الاقتصادي بين أفراد المجتمع؛ حتى يعم الخير الحميع، فلا تستأثر به فئة دون أخرى لقوله تعالى: ﴿ فَي لا يكون دُولَة بين الاغتياء منكم ، (الحشر: ٧).

(٣) أحقية الفقيرفي مال الغني هي بقدرما يكفيه. فمن السلم به شرعًا أن للفقير حقًا معلومًا في مال الغني، يضمن حدّ الكفاية، لا مجرد حدّ الكفاف، إعمالاً لقوله تعالى: « وَفِي أَمُوالِهِمْ حَقَّ لِلسَّابِلِ وَلَلْحُرُومِ » (الذاريات: ١٩). (٤) الإسلام لا يضع حدًا أعلى للملكية. وانما ينفرد دون سائر النظم الوضعية بوضع قيود على استعمالها. فلا يستطيع المسلم أن يكنز ماله أو يحبسه من التداول، ولا يمكن أن يصرفه على غير مقتضى العقل، وإلا حُجِر عليه للسفه، وهو أيضا لا يملك أن يعيش عيشة مترفة وإلا عُدُ بنص كتاب الله مبذرًا. وهو مُطالب شرع بأن ينفق كل ما زاد عن حاجته في سبيل الله سواء في صورة إنفاق مباشر على المحتاجين أوفي صورة استثمارات تعود بالنفع على المحتمع. (٥) شرعية الملكية باعتبارها وسيلة إنمائية، فعندما اعترف الاسلام باللكية سواء كانت خاصة أم عامة، وفي نظرته إليها وتنظيمه لها، إنما أقامها باعتبارها وسيلة إنمائية أي حافز من حوافز التنمية، بحيث تنتفى أو تسقط شرعية الملكية سواء كانت خاصة أم عامة؛ إذا لم يحسن الفرد أو الدولة استخدام هذا المال استثمارًا أو إنفاقا في مصلحته ومصلحة الجماعة.

نسأل الله تعالى السداد والتوفيق.





## من نور كتاب الله

من أسباب الرزق: الاستغفار

قال تعالى: "وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَىٰ المَّنُوا وَاتَّقُوا لَفَنَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكْتِ مِنَ ٱلسَّمَالِهِ وَٱلْأَرْضِ وَلَكِن كُذَّبُوا فَأَخَذْ تَهُم بِمَا كَانُوا يَكْمِنُونَ " (الأعراف: ٩٦)

من هدي وسول الله

36

صلى الله حليه وسلم

## من فضائل الصحابة

عن أنس رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم صعد أُحدًا وأبو بكر وعمر وعثمان فرجف بهم؛ فضربه برجله، وقال: "اثبت أُحد؛ فإنما عليك نبي وصديق وشهيدان" (رواه البخاري)

## صيام ستة أيام من شهر شوال

عن أبي أيوب الأنصاري رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "من صام رمضان ثم أتبعه ستًا من شوال كان كصيام

الدهر" (صحيح مسلم)

## حكم ومواعظ

قال أعرابي: عظ الناس بفعلك، ولا تعظهم بقولك، واستحي من الله بقدر قربه منك، وخفه بقدر قلدرته عليك. (كنزالعمال).

### من آثار العصية

Name of Street, or other order or the

عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه قال: "جزاء المعصية الوهن في العبادة. والضيق في المعيشة، والنقص في اللذة. قيل: وما النقص في اللذة؟ قال: لا ينال شهوة حلال إلا جاءه ما ينغصه إياها. (تاريخ الخلفاء)

Upload by: altawhedmag.com





الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد: فهذه بعض أحكام صلاة العيد وآدابه، عسى الله أن

ينفع بها بإذن الله.

أولا: حكم صلاة العيد:

اختلفت اقوال العلماء في حكم صلاة العيد، بعد إجماع الأمة على مشروعيتها إلى ثلاثة أقوال:

 القول الأول: أن صلاة العيد سنة مؤكدة، وهذا مذهب مالك والشافعي.

ومن أدلتهم:

أ- حديث طلحة بن عبيد الله رضي الله عنه، وفيه..... فإذا هو يسأل عن الإسلام، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: خمس صلوات في اليوم والليلة، فقال: هل علي غيرها؟ قال: لا إلا أن تطوع عيرها؟ ومسلم وغيره).

٢- القول الثاني: أن صلاة
 العيد فرض كفاية (إذا صلاها

## د. متولي البراجيلي

البعض سقط الإثم عن الباقين).

ومن أدلتهم:

أ- ليس لها أذان، فلم تجب على الأعيان مثل صلاة الجنازة. ب-أن الاستماع إلى الخطبة فيها ليس بواجب، كخطبة الجمعة.

٣- القول الثالث: صلاة العيد واجبة على الأعيان: وهذا مذهب أبي حنيفة ورواية عن أحمد وقول للشافعي وبعض المالكية واختيار ابن تيمية وابن القيم والشوكاني، ومن أدلتهم:

أ- قول الله تعالى: ( فَصَلِّ لَرِكَ وَ وَالْأَصَلِ الْمِكَ وَالْأَصَلِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عليه الله عليه الله عليه الله عليه

ب- أن النبي صلى الله عليه وسلم داوم عليها ولم يتركها في عيد من الأعياد، وكذلك الخلفاء الأربعة وسائر المسلمين.

ج- أن النبي صلى الله عليه

وسلم أمر بخروج جميع الناس النها، كما بحديث أم عطية رضي الله عنها: أنها سمعت رسول الله عليه وسلم يقول: ليخرج العواتق وذوات الخسدور والحيض فيشهدن الخير ودعوة المؤمنين، وليعتزل الحيض المصلى (البخاري ومسلم المقاتق وهي الأنثى أول ما تبلغ، والتي لم تتزوج بعد. والخدور: جمع خدر، وهو في ناحية من البيت يترك عليها ستر، تكون فيه الجارية البكر).

 د- أنها إذا اجتمعت مع صلاة الجمعة صارت صلاة الجمعة غير واجبة، وما ليس بواجب لا يسقط ما كان واجبًا.

فعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: اجتمع عيدان على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم فصلى بالناس -أي العيد - ثم قال: قد اجتمع في يومكم هذا عيدان، فمن شاء أن يأتي الجمعة فليأتها، ومن

وفى رواية فمن شاء أجزاه عن الجمعة، وإنّا مجمعون إن شاء الجمعة، وإنّا مجمعون إن شاء الله (سنن أبي داوود وغيره) (انظر المجموع ٥/٥، معالم السنن ١/ ١٢٢، التمهيد ٣٣/ ٨/ ٣٤٠ و ١٤٠ فتح الباري لابن رجب لابن حجر ١/ ١٠٠٧، ٢/ ٢٠٠٠ لابن حجر ١/ ١٠٠٧، ٢/ ٢٠٠٠ الشاشي ولا شك أن أدلة كل فريق ولا شك أن أدلة كل فريق

شاء أن يتخلف فليتخلف،

ولا شك أن أدلة كل فريق تحتاج إلى بحث -والأمر سيطول- . لكن أرى والله أعلم: أولاً: أن مراعاة التقسيم إلى واجب ومستحب، هذا حدث بعد عصرالنبي صلى الله عليه وسلم، وإنما الصحابة رضى الله عنهم كانوا يفعلون ما يفعله رسول الله صلى الله عليه وسلم، فكيف والنبى صلى الله عليه وسلم لم يترك صلاة العبد وداوم عليها، ثم حث جميع الناس كبيرهم وصغيرهم ونساءهم، حتى أصحاب الأعدار منهن أن يخرج الجميع إلى مصلى العيد، ألا يكون هذا مدعاة لتوكيد صلاة العيد، وأنها شعيرة من شعائر الإسلام.

يقول السرخسي عن صلاة العيد: "ولكنها من معالم الدين، أخذها هدى وتركها ضلالة (انظرالمبسوط للسرخسي ٢٧/٢).

### ثانيا؛ كيفية صلاة العيد:

صلاة العيد، ركعتان جهرًا، في الركعة الأولى يكبر تكبيرة الإحسرام، شم يكبر بعدها

سبع تكبيرات قبل القراءة، وصح عن ابن عمر رضي الله عنهما مع تحريه للسنة أنه كان يرفع يديه مع كل تكبيرة (انظر زاد المعاد ١/ ٤٢٧).

ولم يثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه كان يقول شيئًا بين هذه التكبيرات، لكن ورد عن ابن مسعود رضي الله عنه أنه، قال: بين كل تكبيرتين حمد الله عز وجل وثناء على الله (سنن البيهقي ٦/ ٥٦٤).

ويقرأفي الركعة الأولى الفاتحة ثم يقرأ سبح اسم ربك الأعلى، أو ق، والقرآن المجيد، فقد ثبت ذلك عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، ثم يركع ويسجد، ويقوم للركعة الثانية ويكبر خمس تكبيرات بعد تكبيرة الانتقال ثم يقرأ الفاتحة. والغاشية أو اقتربت الساعة وانشق القمر، شم يكمل الصلاة على كيفيتها المعتادة. عن عائشة رضى الله عنها أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يكبر في الفطر والأضحى في الأولى سبع تكبيرات، وفي الثانية خمسًا سوى تكبيرتي الركوع (سنن أبى داوود وغيره).

بيد ويخطب بعدها الإمام خطبة واحدة فهذا هو الراجح، والمسألة فيها خلاف فقد ذهب فريق من أهل العلم أنها خطبتان كخطبة الجمعة.

والخطبة تكون بعد الصلاة؛ ففي حديث ابن عمر رضي

الله عنهما: أن النبي صلى الله عليه وسلم وأبا بكر وعمر، كانوا يصلون العيدين قبل الخطبة (متفق عليه). وهي كسائر الخطب تفتتح بالحمد والثناء على الله تعالى؛ فلم يصح حديث في أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يضتتحها بالتكبير. وصلاة العيد ليس لها أذان ولا إقامة ولا نداء الصلاة جامعة، وليس للعيد سنة قبل صلاته أو بعدها، وليس للمصلى تحية مسجد، وإن جوز بعض أهل العلم صلاة تحية المسجد، وإن كانت ستصلى في المسجد صلى تحية المسجد.

ودعاء الاستفتاح يكون بعد تكبيرة الإحرام كسائر الصلوات، وهذا عند الحنفية والشافعية والمقدم عند الحنابلة. وفي رواية أخرى عن أحمد أنه يستفتح بعد التكبيرات السبع وليس بعد تكبيرة الإحرام (انظر الموسوعة الفقهية الكويتية المحداد).

### ثالثًا: هل تُقضَى صلاة العيد لمن فاتته؟

اختلف أهل العلم في ذلك، فمنهم من قال: إنها لا تُقضى، ومن ومنهم من قال تُقضى، ومن قال إنها لا تقضى قال: إنها مثل صلاة الجمعة شرعت على وجه الاجتماع فلا تُقضى إذا فاتت كصلاة الجمعة قضاها ظهرًا: لأنها فريضة)، وإلى ذلك ذهب الحنفية والمالكية، وأما



الشافعية فقد أطلقوا القول بمشروعية قضائها عي أي وقت شاء-وكيفما كان منفردًا أوجماعة.

وأما الحنابلة فقالوا: لا تُقضى صلاة العيد: فإن أحب قضاءها فهو مخيّر إن شاء صلاها أربع ا إما بسلام واحد وإما بسلامين. ومن ذهب إلى قضائها أربع ركعات للأثر الورد عن ابن مسعود رضي الله عنه في ذلك. لكنه لم يصح (انظر إرواء الغليل ٣/ ١٢١).

والقول بأن يقضيها على صفتها لكن بدون خطبة، أراه أولى الأقوال، وقد بوب البخاري في صحيحه: باب إذا فاتته صلاة العيد يصلى ركعتين، وذكر بعض الأشار في ذلك، منهم أثر أنس بن مالك رضي الله عنه: أنه إذا فاتته صلاة العيد مع الإمام، جمع أهله ومواليه فيصلى بهم ركعتين، يكبر فيهما (السنن الكبرى للبيهقى ٦/ ٥٩٣، وأخرجه ابن حجر في تغليق التعليق). (انظر الاستذكار ٢/ ٣٩٨، المجموع ٥ /٤، شرح صحيح البخاري لابن بطال ٧٢/٥-٤٧٥، فتح الباري لابن رجب ۲۹/۷۹-۲۹).

### رابعًا؛ خروج النساء إلى صلاة العيد؛

عن حفصة بنت سيرين قالت: كنا نمنع عواتقنا وجوارينا أن يخرجن في الفطر والأضحى، فلما قدمت أم عطية الأنصارية رضي الله عنها سألتها: أسمعت النبي صلى الله عليه وسلم في كذا وكذا، قالت: نعم، سمعته

يقول: "ليخرج العواتق وذوات الخدور والحيّص، فيشهدن الخير ودعوة المؤمنين وليعتزل الحيض المصلى، فقالت امرأة يا رسول الله، هل على إحداثا بأس إن لم يكن لها جلباب أن لا تخرج؟ فقال؛ فلتعرها أختها من جلابينها ولتشهد الخير ودعوة المؤمنين. (البخاري ومسلم وغيرهما). وكذلك يخرج الأطفال، كما في حديث ابن عباس رضى الله عنهما لما سئل أشهدت العيد مع النبي صلى الله عليه وسلم؟ قال: نعم، ولولا مكاني من الصغر ما شهدته (البخاري وغيره)

شهدنه (البخاري وغيره)
فضي الحديثين - كما لا
يخفي - الحثّ على خروج
الجميع صغارًا وكبارًا نساءً
ورجالاً إلى صلاة العيد.

### خامسًا: بداية

### التكبير في عيد الفطر:

اختلف أهل العلم في ذلك فمنهم من قال: إن التكبير يبدأ من غروب شمس آخر ليلة من رمضان -ليلة العيد محتجين بقول الله تعالى: (وَلِنُكَيْرُوا الله عَلَى مَا هَدَدُمُمْ وَلَمُلَّكُمْ تَذَكُرُونَ ) (البقرة: ١٨٥)، وذهب إلى ذلك ابن عباس والشافعي وابن قدامة وفريق من أهل أيد بن أسلم: التكبير إذا قال زيد بن أسلم: التكبير إذا والهلال.

راى الهارق. وقال ابن قدامة: ويظهرون التكبير في ليالي العيد، وهو في الفطر آكد، ثم ذكر الآية .... وقال: يستحب للناس إظهار التكبير في ليلة العيد. قال ابن عباس رضي الله

عنهما، حق على السلمين إذا نظروا إلى هلال شوال أن يكبروا الله حتى يفرغوا من عيدهم (انظر المجموع ٥/٣٠).

وقال مالك وفريق من أهل العلم أن التكبير يبدأ من الغدو إلى التكبير يبدأ من الغدو إلى الصلاة. قلت: والسالة فيها سعة.

صيغة التكبير؛ لم يصح -فيما أعلم - عن النبي صلى الله عليه وسلم حديث مرفوع في صيغة التكبير، لكن ثبت عن ابن مسعود رضي الله عنه أنه كان يقول؛ الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر ولله الحمد (أخرجه ابن أبي شيبة ١/ ٤٨٩).

ونقل التكبير ثلاثًا عن ابن عمر رضي الله عنهما: (الله أكبر الله أكبر الله أكبر لا إله إلا الله الله أكبر الله أكبر، ولله الحمد) (انظر الإرواء تحت ح 705).

التكبير الجماعي: منعه بعض أهل العلم وقالوا لم يثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم، وجوزه بعض أهل العلم واستدلوا بآثار منها: أن ابن عمر رضي الله عنهما كان يكبر في قبته بمنى فيسمعه أهل المسجد فيكبرون، ويكبر أهل الأسواق حتى ترتج منى تكبيرًا (صحيح البخاري).

يقول الشافعي رحمه الله: "فإذا رأوا هلال شوال أحببت أن يكبر الناس جماعة وفرادى في المسجد والأسواق والطرق والمنازل ....." (انظر الأم (۲۲٤/).

وذهب إلى ذلك بعض المالكية،

وكذلك كان ابن عمر وأبو هريرة رضى الله عنهما يخرجان إلى السوق في أيام العشر يكبران ويكبر الناس بتكبيرهما (صححه الألباني في الارواء حامة).

وكذلك كن النساء يكبرن خلف أبان بن عثمان، وعمربن عبدالعزيز ليالي التشريق مع الرجال في المسجد (صحيح البخاري).

سادسا: صلاة العيد في الساحات: هذه هي السُّنة، ولأنها إظهار لشعيرة العيد واجتماء الناس، وماية ذلك من بهجة غير معتادة طوال العام، مع جواز صلاتها في المسجد، إن كان هناك ضرر سيقع من التجمعات كالأوبئة ومثل ذلك، أو المطر، أو برد شديد وغير ذلك، قال الله تعالى: (وما جعل عليكم في الدين من حرج).

### من آداب العيد:

١- التهنئة بالعيد: يقول شيخ الإسلام: أما التهنئة يوم العيد بقول بعضهم لىعض إذا لقيه بعد صلاة العيد: تقيل الله منا ومنكم، وأحال عليك، ونحو ذلك، فهذا قد روى عن طائفة من الصحابة أنهم كانوا يفعلونه، ورخص فيه الأئمة كأحمد وغيره ..... ونقل الحافظ ابن حجر بإسناد حسن عن جبير بن نفير قال: كان أصحاب رسول الله صلى الله عليه

وسلم إذا التقوا يوم العيد يقول بعضهم لبعض: تقبل الله منا ومنك (فتح الباري .(01V/Y

فأصل التهنئة بالعيد حائزة، وليس لها تهنئة مخصوصة، فما اعتاده الناس فهو جائز مثل كل عام وأنتم بخير ونحوها. وذهب الشيخ ابن عثيمين رحمه الله إلى جواز المعانقة والمصافحة والتهنئة بالعيد (انظر فتاوی ابن عثیمین ۱۹/ .(Y1 . - Y . A

٢- غسل العيد: وهو مستحب لفعل ابن عمر رضى الله عنهما كما في الموطأ وغيره (٢/ ٢٤٨). ٣- التجمُّل بارتداء أحسن الثياب، وقد بوب البخاري (باب في العيدين والتجمل فيهما)، أورد تحته أثر ابن عمر رضى الله عنهما. وعن ابن عباس رضى الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يلبس يوم العيد حلة حمراء (الصحيحة ح ١٢٧٩)

٤- الأكل قبل الخروج إلى صلاة عيد الفطر:

عن أنس رضى الله عنه: كان رسول صلى الله عليه وسلم لا يغدو يوم الفطر حتى يأكل تمرات (البخاري وغيره).

٥- رفع الصوت بالتكبير للرجال وللأطفال والخروج جماعة عند الذهاب إلى مصلى العيد: عن ابن عمر رضى الله عنهما: أن رسول

الله صلى الله عليه وسلم كان يخرج في العيدين مع الفضل بن عباس وعبدالله بن عباس وعلى وجعفر والحسن والحسين رافعا صوته بالتكبير (سنن البيهقي ٦/ ١٩٧٠، وحسنه الألباني في الإرواء).

٦- يستحب الذهاب ماشيًا (إن كان المصلى قريبًا)، ويبكر في الذهاب للمصلى، عن ابن عمر رضي الله عنهما: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يخرج إلى العيد ماشيا ويرجع ماشيا (صحيح ابن ماجه).

وأن يذهب من طريق ويعود من طريق آخر كما ثبت ذلك عن النبي صلى الله عليه وسلم (كما بالبخاري ح ٩٨٦).

٧- صلة الأرحام والتزاور مع الأهل والجيران، وإدخال السرور على أهل بيته.

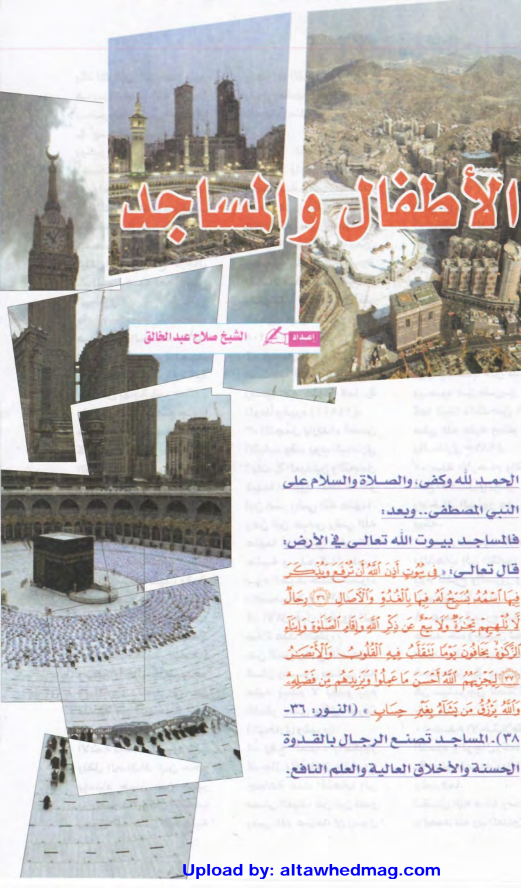
٨- عدم تجديد الأحزان بالذهاب إلى المقابر، فهذا يوم للفرح والسرور وليس لتجديد الأحزان.

٩- عدم تبرج النساء عند خروجهن لصلاة العيد، فتبرجهن حرام، فجلوسهن في بيوتهن إذا كن سيتبرجن للصلاة لهو خير لهن.

١٠-عدم الاختلاط بين النساء والرجال، كما نرى في بعض المصليات والشوارع وغيرهما.

تقبل الله منا ومنكم، والحمد لله رب العالمين.









أحفاده إلى المسجد:

الأحاديث كثيرة نذكر منها على سبيل

١- عَنْ أَبِي قَتَادَةَ: ﴿ أَنَّ رَسُولُ اللَّهُ صلى اللَّهُ عليه وسلم كان يُصلَّى وَهُوَ حَامِلُ أَمَامَةَ بنُتَ زَيْنَبَ بنُت رَسُولِ اللّه صلى اللّه عليه وسلم وَلا بسي العاص بُن الرّبيع، فإذا قام حَمَلَهَا، وَإِذَا سَجِـدُ وضَعَهَا؟، رواه البخاري (٥١٦)، ومسلم (٣٤٥).

-استُدلُ بهذا الحديث على جُواز إدْخَال الصبيّان المساجد. فتح الباري (٢٠٢/٢). ٢- عن أبي بُرَيْدة ، يَضُول : كَانَ رَسُولَ اللّه صلى الله عليه وسلم يخطبنا إذ جاء الحسن والحسين عليهما قميصان أحمران يَمْشيَان وَيعْثُران، فَنَزَل رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم من المنبر فحملهما ووضعهما بِينَ يَدِينُهُ ثُمَّ قَالَ: صَدَقَ اللَّهِ انْمَا أَمُوالْكُمْ وَأُولِا دُكُمْ فَتُنَاةً ، نَظَرْتَ إِلَى هَذَيْنِ الصَّبِيِّينِ يَمْشِيان وَيعُ ثران فَلَمُ أَصُهِرْ حَتَّى قَطَعْتُ حَديثي وَرَفَعُتُهُمَا. سنن الترمذي (٣٧٧٤) صحيح ابن ماجه (٣٦٠٠).

- تأمل أخي الكريم كيف أن نبينا صلى الله عليه وسلم لم يغضب لجيء الحسن والحسين، وهما طفلان يتخطيان صفوف المسلين وقت خطبة الجمعة، بل نزل من على المنبر وقطع خطبته وحملهما ولم يعاتب على بن أبى طالب ولا فاطمة على مجىء أطفالهما إلى المسجد.

٢- الصحابة يصطحبون أطفالهم إلى المساجد اعتاد سلفنا الصالح على اصطحاب أطفالهم معهم إلى المساجد ليلا ونهاراً، وكان ذلك شيئاً مألوفاً عندهم في حياتهم اليومية؛ فعن أنسَ بْنَ مَالك، أنَّ النَّهِيُّ صلى الله عليه وسلم قَالَ: ﴿ إِنِّي لأَدْخُلُ فِي الصَّلاة وَأَنَا أُرِيدُ إِطَالْتَهَا، فَأَسْمَعُ بُكَاءُ الصَّبِيِّ، فَأَتَجِوْزُ فِي صَلاتِي مِمَّا أَعُلُمُ منْ شدَّة وَجُد أمَّه منْ بُكَائِه ، رواه البخاري

-انظروا إخواني الكرام، كيف أن نبينا صلى [ 43

عمارة المساجد بالطاعة مطلوبة لسعادة المسلم:

١- الهداية والتوفيق في الدنيا: قال تعالى: وَإِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَجِدَ اللَّهِ مَنْ وَامْرَى بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِدِ وَأَقَامُ ٱلصَّلَوٰةَ وَمَالَى ٱلرَّكُوٰةَ وَلَمْ يَخْشَ إِلَّا اللَّهُ فَعَسَىٰ أَوْلَتُهِكَ أَن يَكُونُوا مِنَ ٱلْمُهْتَدِينَ ، (التوبة: ١٨).

٢- السعادة يوم القيامة في ضيافة الملك: عَنْ أبي هُرَيْرَةً، عَن النّبيُّ صلى اللّه عليه وسلم قَالَ: "سَبْعَهُ فِي عَبِادَة رَبِّه، وَرَجُلُ قَلْبُهُ مُعَلَّقَ فِي الْسَاجِدِ.." رواه البخاري (۱۰۳۱) ومسلم (۱۰۳۱).

التحذير من طرد الأطفال من المساجد: اعتاد الكثيرون من الناس طرد الأطفال من المساجد بحجة أنهم يُحدثون ضوضاء ويمرون أمام المصلين ويحتجون على جواز طردهم بحديث ضعيف جدًا، لا تقوم به حجة، ألا وهو (جنبوا مساجدنا صبيانكم ومجانینکم وشراءکم وبیعکم) ضعیف الترغيب والترهيب (١٦٨).

-إن طرد الأطفال من المساجد خطأ كبير، يقع فيه كثير من الناس لأن هذا الطرد له أشره السيئ في نفوس الأطفال، فالطفل النذي اعتاد أن يطرده الناس من المسجد، سوف يكره الصلاة والذهاب إلى المسجد عندما يكبر.

### وقفة هامة للتأملء

إذا لم نجعل أطفالنا يعتادون على الذهاب إلى المساجد، وإذا لم نعلمهم آداب المسجد والمحافظة عليه وإذا لم نعلمهم أحكام الطهارة والصلاة في صغرهم فمتى يتعلمون؟ وإذا لم يشعر الأطفال بالانتماء إلى بيوت الله وحب الصلاة في جماعة في صغرهم فمتى يشعرون؟

أخي المسلم الكريم: إذا كان بعض الناس يصطحبون أطفالهم معهم إلى أماكن اللهو المحرِّم ويشجعونهم على ذلك، فلماذا لا يحافظ أهل الحق على اصطحاب أطفالهم معهم إلى المساجد وأماكن الطاعات؟

١- نبينا صلى الله عليه وسلم يصطحب



الله عليه وسلم قد خفف من صلاته من أجل بكاء الصبى ومع ذلك لم يعاتب أمه؛ لأنها جاءت به إلى المسجد ولم يأمرها بعدم المجيء بالصبي مرة أخرى إلى المسجد. قارن أخى الكريم بين فعل نبينا وبين ما يفعله الناس اليوم عندما يسمعون بكاء

صبي في المسجد وحدث ولا حرج.

- لم ينقل إلينا أحدُ من العلماء أن نبينا صلى الله عليه وسلم أو الصحابة أو التابعين كانوا يطردون الأطفال من المساجد، بل كانوا على العكس من ذلك تماماً، كانوا يربّون الأطفال على حب المساجد والمحافظة عليها، فهل نحن أكثر فقهاً وتقوى من سلفنا الصالح؟! وقوف الأطفال مع الرجال في صف واحد خلف الإمام في صلاة الفريضة:

الأطضال المميزون، الذين بلغوا سبع سنوات فأكثر وكانوا يعرفون صفة الوضوء الصحيح وبعضاً من أحكام الصلاة واعتاد أهل السجد منهم ذلك، يجوز لهم أن يقفوا خلف الإمام مع الرجال في صف واحد في الصلوات المفروضة.

-المشهور فكثير من كتب الفقه عند تسوية الصفوف أن تكون صفوف الرجال خلف الإمام أولا ثم صفوف الأطفال ثم صفوف النساء واحتج القائلون بذلك بما رواه أبو داود عَنْ عَبْد الرَّحْمَنِ بْنِ غَنْم قَالَ: قَالَ أَبُو مَالِكَ الْأَشْعَرِيِّ: أَلَا أَحَدُ ثُكُمْ بِصَلاَةَ النَّبِيِّ قال فأقام الصّلاة وصف الرّجال وصف خَلْفَهُمْ الْغُلْمَانَ ثُمَّ صَلَّى بِهِمْ" وهذا حديث ضعيف لا تقوم به حجة. (ضعيف أبي داود للألباني حديث ١٣٢).

والصحيح في صحيح مسلم (٤٣٢) عن أبي مَسْعُود، قال: كانَ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم يمسخ مناكبنا فالصَّالاة، ويَصُّول: واست ووا، ولا تحتاف وا، فتحتاف قلوبكم، ليُلني منكُمُ أُولُو الأحْلامِ وَالنَّهِي ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ ،-فمرادُه صلى الله عليه وسلم حَثُ البالغين العقالاء على التقدُّم؛ لا تأخير الصُّغار عن أماكنهم.

الشرح المتع لابن عثيمين (١٨/٣). بعض من فتاوى العلماء في وقوف الأطفال: في جواز وقوف الأطفال الميزين مع الرجال في صف واحد خلف الامام كثيرة منها مثلا: -عَنْ أَنْسَ بْنِ مَالِكَ، أَنَّ جَدَّتَهُ مُلْيِكَةً، دَعَتْ رُسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم لطعام صنعته، فأكل منه، ثم قال: " قوموا فأصلي لَكُمْ "، قَالَ أَنْسُ بُنُ مَالِكَ فَقَمْتُ إِلَى حَصِير لنَا قَد اسُودُ مِنْ طُولِ مَا لَبِسِ، فَنضَحُتُهُ بِمَاء فَقَامَ عَلَيْهُ رَسُولُ اللَّهُ صلى اللَّهُ عليه وسلم وصففت أنا، واليتيم وراءه، والعجوز منْ وَرَائِنَا، فَصَلَّى لَنَا رَسُولُ اللَّه صلى

## ١- سُنل ابن عثيمين (رحمه الله) السؤال التالي: ما حُكم إبعاد الصبي عن مكانه في

الله عليه وسلم ركعتين، ثم انصرف. رواه

البخاري (۳۸۰)، و مسلم (۲۵۸)

فأجاب رحمه الله: الصحيح عدم جواز إبعاد الصبى عن مكانه في الصف لحديث عن ابن عُمَر، عَن النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم قال: « لا يُقيمَى أَحَدُكُمُ الرَّجُلَ مِنْ مَجْلسه، ثُمَّ يُجلسُ فيه ، رواه البخاري (٩١١) ومسلم (٢١٧٧) ولأن فيه اعتداء على حق الصبي وكسراً لقلبه، وتنضيراً له عن الصلاة، وزرعاً للبغضاء والحقد في قليه. ولأننا لو قولنا بجواز تأخير الصبيان إلى آخر الصفوف لاجتمعوا في صف واحد، وحصل منهم اللعب والعبث في الصلاة، لكن لا بأس بزحزحته عن مكانه للتفريق بينهم إذا خيف منهم اللعب. (فتاوي أركان الاسلام لابن عثيمين ص١٠ رقم ٢٣٠).

### ٢- سُئلت اللجنة الدائمة السؤال التالي: أمْ رجل صبيين أو أكثر لم يبلغوا، أين يقف الصبيان، خلفه أم عن يمينه؟

فأجابت اللجنة: السُّنة للصبيان إذا بلغوا سبعاً فأكثر أن يقفوا خلف الإمام، كالبالغين، فأما إن كان الموجود واحداً فإنه يقف عن يمينه لأنه ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه صلى في بيت أبي طلحة



- وعلى الأغنياء أن يخصصوا بعضاً من

الأطفال في المدارس وفي المنازل وفي

ثالثًا: دور الأغنياء في تربية الأطفال في

الشوارع.

المساجد

أموالهم لشراء بعض الهدايا التي تشجع الأطفال على التمسك بآداب المسجد وتحثهم على حفظ القرآن الكريم وأحاديث نبينا محمد صلى الله عليه وسلم ومعرفة سيرته المباركة وسير الصحابة، ومعرفة بعض الأحكام الفقهية في الطهارة والصلاة والصوم والزكاة والحج وغير ذلك من الأمور الشرعية وذلك عن طريق عقد مسابقات بأسلوب بسيط لهؤلاء الأطفال وتوزيع الهدايا عليهم أمام المصلين في المسجد. وليتذكر الأغنياء أن هذا العمل سوف يكون في ميزان حسناتهم يوم القيامة إن شاء الله تعالى؛ لأنه من أبواب الدلالة على الخير.- عن أبي مسعُود الأنصاري قال رسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: من دل على خير فله مثل أجر فاعله .. صحيح مسلم (١٨٩٣). رابعًا: مشكلة عيث الأطف الفي الصلاة وعلاجها:

من المعلوم أننا إذا جمعنا الأطفال بعضهم إلى بعض في صف واحد غالباً ما يحدث منهم اللعب والعبث الذي يشغل المصلين ويحرمهم من الخشوع في الصلاة.

وعلاج هذه المشكلة هو: أن نضرق بين هولاء الأطفال وذلك بأن نجعل رجلا يصلى بين كل طفلين، وهذا يمنع الأطفال من اللعب والعبث في الصلاة.

هـ ذا العالج، وإن كان يستلـ زم أن يتأخـر بعض الرجال إلى الصف الثاني أو الثالث حسب كثرة الأطفال، إلا أنه يترتب عليها فائدة كبيرة للمصلين؛ ألا وهي الخشوع في الصلاة. (الشرح المتع لابن عثيمين جا ص ۲۰۲:۲۰۱).

الحمد لله رب العالمين.

وجعل أنسأ واليتيم خلضه وأم سليم خلفهما، وثبت عنه صلى الله عليه وسلم في رواية أخرى أنه صلى بأنس وجعله عن يمينه وصلى بابن عباس وجعله عن يمينه. (فتاوى اللجنة الدائمة ج٨ص

### كيف نعالج أخطاء الأطفال في الساجد؟

أولا: الرفق مع الأطفال:

عندما يخطئ الأطفال أثناء وجودهم بالسجد يجب علينا أن نعلمهم الصواب برفق وهدوء وسعة صدر لكى يعرف هؤلاء الأطفال أن هذا التصرف معهم برفق إنما هو من أخلاق الإسلام.

١-قال تعالى: ﴿ فَهِمَا رَحْمَةِ مِنْ أُلَّهِ لِنتَ لَهُمَّ وَلَوْ كُنْتَ فَظًّا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَأَنْفَضُّواْ مِنْ حَوْلِكَ » (آل عمران: ١٥٩).

٢- قال سبحانه: « أَدْعُ إِلَّى سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبُّكَ هُوَ أَعْلُمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِةٍ". وَهُوَ أَعْلُمُ بالمهتدين ، (النحل: ١٢٥).

وعَنْ عَانشة، زوج النبي صلى الله عليه وسلم عَن النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم قال: وإنَّ الرُّفْق لا يَكُونَ فِي شَيْء إلا زانه، ولا يُنْزُعُ مِنْ شَيْءِ إِلاَّ شَانَهُ ، مسلم (٢٥٩٤). ثائيًا؛ يمكن أن نجعل في كل مسجد مسئولاً عن تربية الأطفال، يعلمهم آداب المسجد وكيفية المحافظة على نظافته، ويعلمهم كذلك كيفية تلاوة القرآن والعقيدة الصحيحة وأحكام الطهارة والصلاة، وباقي آداب الإسلام كآداب الطعام والشراب وأذكار النوم واليقظة ويشجعهم على ذلك ببعض الهدايا البسيطة أو الحلوى، فإن قلوب الأطفال تميل إلى حب من أحسن إليهم، وهذه الهدايا من أفضل وسائل تربية الأطفال. فإذا اعتاد الطفل أن يحصل على هدية بسيطة في نهاية اليوم لمواظبته على الصلاة في جماعة والتزامه بآداب المسجد كان لهذا أشره العظيم على تحسن سلوك





اعداد کے د/عزة محمد رشاد (ام تمیم)

بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم. أما بعد: فهذه بعض الأحكام المتعلقة بفقه المرأة في شهر شوال؛ عسى الله تعالى أن ينفع بها ويجعلها في ميزان حسناتنا.

### أولاً: استحباب صيام ستة أيام من شوال:

ذهب أكثر أهل العلم إلى استحباب صيام ستَّة أيام من شهر شوال، وهذا مذهب الشافعي وأحمد وأكثر الحنفية وأكثر المالكية وداود الظاهري وغيرهم. واستدلوا على ذلك بما يأتي:

عن أبي أيوب الأنصاري رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «من صام رمضان ثم أتبعه ستًا من شوال كان كصيام الدهر»- أخرجه مسلم (١١٦٤).

ثانيًا: صيام الستة أيام من شوال متوالية عقب يوم الفطر أو متفرقة: يجوز صيام الستة أيام من شوال متفرقة أو متتابعة في أول الشهر أو أخرد، لأن الحديث ورد مطلقًا، وهذا مذهب جمهور أهل العلم.

ثَالِثًا: هَلَ يَجُورُ لِلْمُرَأَةُ صُومَ السَّنَّةُ مِنْ

شوال قبل قفاء ما عليها من صيام رمضان؟
ثم يرد في هذه المسألة نص من كتاب
أو سنة ولم ينعقد الإجماع على شيء
صريح، ولكن قال بعض أهل العلم؛ لا
يجوز صيام الستة أيام من شوال قبل
قضاء رمضان وحجتهم قول رسول الله

صلى الله عليه وسلم: «من صام رمضان ثم أتبعه ستًا من شوال، أخرجه مسلم (١١٦٤)، قالوا: الذي عليه صوم من رمضان لا يقال له صام رمضان لأنه لم يكمل عدة رمضان فلا يحصل له ثواب من صام رمضان ثم أتبعه ستًا من شوال.

وذهب أكثر زهل العلم إلي جواز صيام التطوع قبل قضاء رمضان، ومن ثمَّ جواز صيام الستة من شوال قبل قضاء رمضان، وإن كان الأفضل تقديم القضاء على صيام الست من شوال، والله تعالى أعلم بالصواب.

### رابعا: خروج الرأة يوم العيد:

عن أم عطية قالت: «كنا نؤمر أن نخرج يوم العيد، حتى نخرج البكر من خدرها، حتى نخرج الحيض فيكن خلف الناس فيكبرون بتكبيرهم ويدعون بدعائهم، يرجون بركة ذلك اليوم وطهرته، أخرجه البخاري (٩٧١)، ومسلم (٩٧١).

عن أم عطية قالت: "كنا نؤمر بالخروج في العيدين والمخبأة والبكر. قالت: الحيض يخرجن فيكن خلف الناس. بعثًا قطعة أو يأمر بشيء أمر به، ثم انصرف، أخرجه البخاري (٩٥٦) ومسلم (٨٨٩). قال الشافعي رحمه الله:

بلغنا أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يخرج في العيدين إلى المصلى بالمدينة، وكذلك من كان بعده وعامة أهل البلدان إلا أهل مكة، فإنه لم يبلغنا أن أحدًا من السلف صلى بهم عيدًا إلا في مسجدهم. وأحسب ذلك-والله أعلم- لأنه المسجد الحرام خير بقاع الدنيا، فلم يحبوا أن يكون لهم صلاة إلا فيه ما أمكنهم. الأم (٣٨٩/١).

قال مالك: لا يصلي في العيدين في موضعين ولا يصلون في مسجدهم، ولكن يخرجون كما خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم. قال ابن وهب عن يونس عن ابن شهاب، قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يخرج إلى المصلى ثم استن بذلك أهل الأمصار. المدونة (٢٤٨/١).

وفي الشرح الممتع (١٥٧/٥)؛ وتسن في الصحراء؛ أي يسن إقامتها في الصحراء التي خارج البلد، وينبغي أن تكون قريبة لئلا يشق على الناس.

والدليل: فعل النبي صلى الله عليه وسلم، وخلفائه الراشدين، فإنهم كانوا يصلونها في الصحراء ولولا أن هذا أمر مقصود لم يكلفوا أنفسهم ولا الناس أن يخرجوا خارج البلد. صلاة العيدين بغير أذان ولا إقامة:

عن ابن عباس وعن جابر بن عبد الله قالا: «لم يكن يؤذن يوم الفطر ولا يوم الأضحى»-أخرجه البخاري (٩٦٠).

مخالفة الطريق:

- عن جابر قال: «كان النبي صلى الله عليه وسلم إذا كان يوم عيد خالف الطريق»-أخرجه البخاري (٩٨٦).

- عن أبي هريرة ،أن النبي صلى الله عليه وسلم كان إذا خرج إلى العيد فرجع في غير الطريق الذي أخذ فيه - صحيح ابن ماجه (١٣٠١) وصحيح الترمذي (١٤٦) وابن خزيمة (١٤٦٨). والأرواء (١٠٤/٣). تقبل الله منا ومنكم صالح الأعمال.

والحمد لله رب العالمان.

يكبرون مع الناس"- أخرجه البخاري (٩٧٤)، ومسلم (١١- ٨٩٠) واللفظ لمسلم.

خامساه اداب يوم العيدين

التجمل فيه:

عن عبد الله بن عمر قال: «أَخَذَ عُمَرُ خُبِهُ مَنُ إِسْتَبْرِقَ تَبْاعُ فِي السَّوقِ، فَأَخَذَهَا، فَأَتَى بِهَا رَسُولَ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم، فقالً: في رَسُولَ اللَّه الْبَتْغُ هَذِه تَجْمَلُ بِهَا لَلْعيد واللَّه والوقُ ود، فقال لله رسيولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم: إنْما هذه لِبَاسُ مَنْ لاَ خَلاقَ لَهُ فَلَبْتُ ، ثُمَّ أَرْسَلُ فَلَبْتُ ، ثُمَّ أَرْسَلُ وَلِيبَاءٍ ، فَأَقْبَلَ بِهَا عُمرُ، فَأَتِي بِهَا رَسُولُ اللَّه عليه وسلم بِجُبُة ديبَاجٍ، فأقبل بِهَا عُمرُ، فَأَتِي بِهَا رَسُولُ اللَّه عليه وسلم، فقال يَا رَسُولُ اللَّه عليه وسلم، فقال يَا رَسُولُ اللَّه وَلَي اللَّهُ عَلَيه وسلم، فقال يَا رَسُولُ اللَّه وَأَرْسَلْتَ إِلَي بِهذه الْجُبَة، فقال لَهُ رَسُولُ اللَّه وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيه وسلم، فقال يَا رَسُولُ اللَّه وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيه وسلم: «تَبِيعُهَا أَوْ تُصِيبُ بِهَا وَاللَّهُ عَلَيه وسلم: «تَبيعُها أَوْ تُصِيبُ بِهَا وَاللَّهُ عَلَيه وسلم: «تَبيعُها أَوْ تُصِيبُ بِهَا وَاللَّهُ عَلَيه وسلم: «تَبيعُها أَوْ تُصِيبُ بِهَا أَوْ تُصِيبُ بِهَا وَلَهُ وَاللَّهُ عَلَيه وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ أَوْ تُصِيبُ بِهَا أَوْ تُصِيبُ بِهَا وَلَا اللَّهُ عَلَيه وَلَا اللَّهُ عَلَيه وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيه وَلَا الْعَالُونُ إِلَيْهُ الْمُؤْمِةُ الْوَ تُصِيبُ بِهَا عُمْرُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلْهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُوالِعُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُوالِعُ الللَّهُ اللَّهُ اللَ

- وهذا دليل على أن التجمل عندهم في هذه المواضع كان مشهورًا وروى ابن الأحمر في العيدين والجمعة بإسناده عن ابن عباس قال: «كان النبي صلى الله عليه وسلم يلبس في العيدين بردة حيرة».

وقال مالك: سمعت أهل العلم يستحبون الطيب والزينة في كل عيد والإمام أحق بذلك لأنه المنظور إليه. المغني (٢٣٣/٢). الأكل يوم الفطر قبل الخروج:

- عن أنس قال: «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم لا يغدو يوم الفطر حتى يأكل تمرات».

وقال مرجأ بن رجاء: حدثني عبيد الله، قال حدثني أنس عن النبي صلى الله عليه وسلم «وَيَأْكُلُهُنَّ وِتُرَا»-أخرجه البخاري (٩٥٣).

أداء الصلاة في المصلى:

- عن أبي سعيد الخدري قال: «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يخرج يوم الفطر والأضحى إلى المصلى، فأول شيء يبدأ به الصلاة ثم ينصرف فيقوم مقابل الناس- والناس جلوس على صفوفهم فيعظهم ويوصيهم ويأمرهم فإن كان يريد أن يقطع







فإن من فضائل شهر رمضان وجوائزه العظام؛ تضمُّنه لليلة القدر، وهي ليلة عظيمة القدر، ضاعف الله فيها أجر العمل الصالح لهذه الأمة أضعافًا كثيرة. إنها ليلة الفُرقان والغفران والتوبة والرحمة والبركة والعتق من النار، وليلة سلام للمؤمنين من كل خوف. إنها ليلة هي أعظم الليالي قدرًا ومنزلة عند الخالق جل في علاه. وهي الليلة التي أنزل فيها القرآن، قال الله سبحانه وتعالى: «إِنَّا أَنزَلْتُهُ فِي اللّهُ عَلاه. وهي الليلة التي أنزل فيها القرآن، قال الله سبحانه وتعالى: «إِنَّا أَنزَلْتُهُ فِي لِيَامَةٍ مُّتَركَةً إِنَّا كُنَّا مَنْ لِينَ الله عَلَى وَعَلان وَإِنَّا أَنزَلْتُهُ فِي لِيَامَةٍ مُّتَركَةً إِنَّا كُنَّا مُنْ لِينَهُ المُنْدِينَ وَ (المدان ٢٠١٤). وقال الله جل وعلا: « إِنَّا أَنزَلْتُهُ فِي لِيَامَةٍ مُّتَركَةً إِنَّا كُنَّا مُنْ لِينَ الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَمُ الله عَلَى الل

### اختصاص الأمة الإسلامية بليلة القدر؛

كانت أعمار الأمم السابقة أعمارًا مديدة. فيخبرنا المولى سبحانه وتعالى أن نبي الله نوح ظل يدعو قومه تسعمائة وخمسين سنة، فيقول سبحانه وتعالى: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا وَمُ اللّهِ مُنْ اللّهُ وَاللّهِ مُنْ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ مَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى السبعين الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه الله عنه ال

في جامع الترمذي وصحيح ابن حبان قال: رسول الله صلى الله عليه وسلم: "عُمْرُ أَمْتي من ستين سنة إلى سبعين سنة". فإذا كان عمر الإنسان ستين سنة، ذهب ربعها قبل التكليف، فبقيت خمسة وأربعون سنة ينام ثلثها ويلهث خلف لقمة العيش ثلثها أو يزيد، فيقي من عمره خمسة عشر سنة، وفيما بقي من عمر الإنسان يأكل ويشرب ويدخل الخلاء، ويغتسل، ويقضي حوائجه، ويتبادل الزيارات وواجباته العائلية، ويقرأ، ويشاهد التلفان ويتنزه، وبمرض، وغير ذلك

في هذا الثلث الباقي، وهو ما يعني أن وقت العبادة الخالصة لا يصل إلى عامين في حياة استمرت ستين سنة أو يزيد. ولذلك من الله سبحانه وتعالى على هذه الأمة بأزمان فاضلة عوضًا عن قصر أعمارها، ومن هذه الأزمان الفاضلة ليلة القدر.

### فضل ليلة القدر؛

سميت ليلة القدر، من القدر وهو الشرف، ومن التقدير لأنه تُفصّل فيها أقدار العباد من أمور الدنيا؛ كالرزق، والأجل، والحوادث، وغير ذلك من مقادير السنة إلى ليلة القدر من العام القابل، وتتنزّل من اللوح المحفوظ الى أيكة من الملائكة. لقوله تعالى؛ وينا أَذَرَكْنَهُ فِي لِنَا مُنْ رَكَةً إِنّا كُمّا مُنْ رَبِينٍ وَقَسمى ليلة التنزيل لأن القرآن الكريم نزل وتسمى ليلة التنزيل لأن القرآن الكريم نزل فيها.

والعبادة فيها تفضل عبادة تزيد على خلافة وثمانين سنة؛ لقوله تعالى: " ليلة السلام، القدر خير من ألف شهر". وهي ليلة السلام، إذ يبارك الله-تعالى- فيها الأرض بنزول اللائكة؛ فيعم الرحمة؛ ويشعر فيها المؤمن بالطمأنينة والسلام، لقوله تعالى: (سلام هي حتى مطلع الفجر). وأنزل الله في فضلها سورة كاملة في القرآن الكريم مما يدل على عظيم قدرها وشرفها.

وثقيام ثيلة القدر قدراً عظيماً، ثقول النبي صلى الله عليه وسلم في حديث أبي هريرة رضي الله عنه المتفق عليه: "من قام ثيلة القدر إيماناً واحتساباً غفر له ما تقدم من ذنبه". وهذا لا يحصل في قيام ثيلة سوى ثيلة القدر.

ويذهب الروافض إلى أن ليلة القدر كانت في زمن النبيصلى الله عليه وسلم وأنها قد رفعت، والصحيح بلا شك أنها باقية، وما ورد في حديث عبادة بن الصامت رضي الله عليه عنه في الصحيحين أن النبيصلى الله عليه وسلم قال: " خَرِجْتُ لأُخْبِرُكُمْ بِلِيلَةَ القدر فتلاحي فلأن وَفلانُ فرُفعت وَعَسَى أن يكون خَيْرًا لكم فالتمسُوها في التاسعة والسابعة والخامسة "فالمقصود رفع تعيينها، ولو كان

فضلها قد رفع وانتهى لما قال فالتمسوها. وذكر القاضي عياض الإجماع على بقائها فيقول:" أجمع من يعتد به من العلماء المتقدمين والمتأخرين على أن ليلة القدر باقية دائمة إلى يوم القيامة..".

اختلاف العلماء في تحديد ليلة القدر: وقد اختلف العلماء في تحديد ليلة القدر على أقوال نعرض لأشهرها:

### ليلة القدر ليلة في السنة كلها:

ذهب بعض الفقهاء كأبي حنيفة وصاحبه أبي يوسف القاضي إلى أن ليلة القدر هي ليلة في العام قد تكون في رمضان ، وقد تكون في غيره ، وثبت ذلك في صحيح مسلم عن عبد الله بن مسعود حيث يقول: من يقم الحول يصب ليلة القدر. ويرد ذلك أن ليلة القدر في رمضان لقوله تعالى: " إِذًا أَنْرَلْنَاهُ الله الذي أنْرُلْنَاهُ الله القدر في ليلة القدر في المنازل فيه القران "هور ومضان التولية تعالى: " إِذًا أَنْرَلْنَاهُ الله القدر في المنازل فيه القران "فالقران أنزل في شهر رمضان فتكون ليلة القدر في رمضان بلا ريب.

### ليلة القدر ليلة في رمضان كله:

نقل ابن أبي شيبة في مصنفه أن هذا كان مذهب الحسن البصري، وحكاه الغزالي في الوجيزوجهًا عند الشافعية.

ليلة القدر ليلة السابع عشر من شهر رمضان:
استدل بعض الفقهاء على ذلك يقوله
تعالى: وإن كُنتُم آمَنْتُم بِالله وَمَا أَنزَلْنَا عَلَى
عَبْدِنَا يَوْمَ الْفُرْقَانِ يَوْمَ الْتَقَى الْجِمْعَانِ،
سورة الأنفال.

ونقل عبد الرزاق في مصنفه عن عبد الله بن مسعود: تحروا ليلة القدر ليلة سبع عشرة، صبيحة بدر، وهذا أثر موقوف على عبد الله بن مسعود، وأورده أبو داود في سننه مرفوعاً عن عبد الله بن مسعود: "قال لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم اطلبوها ليلة سبع عشرة من رمضان وليلة إحدى وعشرين وليلة ثلاث وعشرين ثم سكت ".

### ليلة القدر لبلة في العشر الأواخر من رمضان؛

ذهب جمهور الفقهاء من المالكية والشافعية والحنابلة إلى أن ليلة القدر هي ليلة غير معينة في ليالي العشر الأواخر من رمضان ولكن اختلف جمهور الفقهاء في أرجى ليلة



من هذه الليالي العشر، على النحو التالي: ليلة القدر في ليلة احدى وعشرين،

يرى الشافعي أن أرجى ليلة من الليالي العشر هي ليلة إحدى وعشرين وذلك لحديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه في الصحيحين: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "رَأَيْتَنِي أَسْجُدُ فِي مَاءِ وَطِينِ مِنْ صَبِيحَتِهَا"؛ فمطرت السماء تلك الليلة، وكان المسجد على عريش، فوكف المسجد، فبصرت عيناي رسول اللهصلى الله عليه وسلم على جبهته أثر الماء والطين، من صبح إحدى وعشرين.

ليلة القدر هي ليلة اثنتين وعشرين:

وذلك لحديث عبد الله بن أنيس أنه قال للنبيصلى الله عليه وسلم: أرسلني إليك رهط من بني سلمة يسألونك عن

ثيلة القدر، قال: كم اللَّيْلَةَ ؟ قلت: اثنتان وعشرون، قال: هي اللَّيْلَةُ. ثُمَّ رَجَعَ، فَقَالَ: أُو الْقَابِلَةُ. يُرِيدُ لُيْلَةً ثلاث وَعشْرين.

ليلة القدرهي ليلة ثلاث وعشرين:

كان هذا مذهب الشافعي القديم لحديث عبد الله بن أنيس الجهني قلت: يا رسول الله، إن لي بادية أكون فيها، وأنا أصلي فيها بحمد الله، فمرني بليلة أنزلها إلى هذا المسجد، فقال: انزل ليلة ثلاث وعشرين. المسجد، فقال: انزل ليلة ثلاث وعشرين. أتيت، وأنا نائم في رمضان، فقيل لي: إن الليلة ليلة القدر، قال: فقمت، وأنا ناعس، فتعلقت ليعض أطناب فسطاط رسول الله صلى الله عليه وسلم، فأتيت رسول الله صلى الله عليه وسلم، فإذا هو يصلي. قال: فنظرت في تلك وسلم، فإذا هو يصلي. قال: فنظرت في تلك الليلة، فإذا هي ليلة ثلاث وعشرين.

ولكن هذا الأُشر لا يعول عليه في تحديد ليلة القدر لأن الأحكام الفقهية لا تبنى على الرؤى والمنامات.

### ليلة القدر هي ليلة أربع وعشرين؛

لمَا أَخْرِجِهُ أَحِمِدَ فِي مَسندهُ عَنْ عَنْ بِالأَلْ بِنَ رباح رضي الله عنه: أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: " لَيُلَةُ القَدْرِ لَيُلَةُ أَرْبِعِ وَعِشْرِينَ " ولكنه حديث ضعيف.

ولما أورده عبد الرزاق في مصنفه عن الحسن

البصري أنه قال: "نظرت الشمس عشرين سنة. فرأيتها تطلع صبيحة أربع وعشرين من رمضان ليس لها شعاع".

### ليلة القدر هي ليلة الحادي والعشرين. أو الثالث والعشرين، أو الخامس والعشرين:

وذلك لما يرويه البخاري عن ابْن عَبَّاس رضي الله عليه وسلم الله عليه وسلم قال: "التمسُوهَا في العَشْر الأواخر من رَمَضانَ ليلة القَدر في تاسعة تبقى في سابعة تبقى في خامسة تبقى ".

وقالوا أن التاسعة التي تبقى هي ليلة الحادي والعشرين، وأما السابعة التي تبقى فهي ليلة الثالث والعشرين، وأما الخامسة التي تبقى فهى ليلة الخامس والعشرين.

ولكن يرد على أصحاب هذا القول بأنه لو كان الشهر كاملاً فإن التاسعة التي تبقى تكون ليلة الثاني والعشرين، والسابعة ليلة الرابع والعشرين، والخامسة ليلة السادس والعشرين، فلا يصح الحساب على أساس أن الشهر ناقص دومًا وهذا غير متصور.

### ليلة القدرهي ثيلة السابع والعشرين

لما يرويه مسلم عن أبي بن كعب رضي الله عنه أنه حلف لا يستثني أنها ليلة سبع وعشرين، فقال له ذر بن حبيش: بأي شيء تقول ذلك يا أبا المنذر ؟ قال: بالعلامة، أو بالآية التي أخبرنا رسول الله صلى الله عليه وسلمأنها تطلع يومئذ لا شعاع لها ".

ورغم أن الحديث لم يشر إلى ليلة السابع والعشرين، إلا أن العوام اغتروا بالاحتفال بليلة القدر، وختم القرآن والدعاء العريض هذه الليلة خاصة، وساهم بعض أئمة المساجد في ترسيخ هذا المفهوم عند الناس. ورغم أن النبي صلى الله عليه وسلم لما رآها في منامه نسيها، فلا يتصور أنه لم يعلمها النبي صلى الله عليه وسلم وعلمها هؤلاء الدين الله عليه وسلم وعلمها هؤلاء الذي المناقد المناقد

ليلة القدر ليلة غير معينة في السبع الأواخر من رمضان

يرى أصحاب هذا القول أن ليلة القدر يكون تحريها في السبع الأواخر من شهر رمضان لحديث ابن عمر رضي الله عنهما المتفق عليه



خَمْسِ وَعِشْرِينَ، أَوْ سَبْعِ وَعِشْرِينَ، أَوْ تِسْعِ وَعِشْرِينَ، أَوْ فِي آخِرِ لَيْلَةَ، هَمَنْ قَامَهَا إِيمَانَا وَاحْتِسَابًا غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ وَمَا تَأَخَّرَ.

### القول الراجع في تعيين ليلة القدر:

اختلف العلماء في تعيين ليلة القدر على أكثر من أربعين قولاً-كما ذكر الحافظ ابن حجر في شرحه لصحيح البخاري-، والقول الراجح في ليلة القدر أنها غير معينة- خلافًا لما يظن كثير من الناس-والذين يجتهدون في ليلة معينة ظنًا منهم أنها ليلة القدر، ويضترون فيما سواها من الليالي، كما أنها تتنقّل من عام إلى عام فهي غير ثابتة، وفي ذلك يقول النووي في المجموع: "... مذهب الشافعي أن أرجاها عنده ليلة إحدى وعشرين، وقال في القديم ليلة إحدى وعشرين أو ثلاث وعشرين فهما أرجى لياليها عنده، ويعدهما ليلة سبع وعشرين، هذا هو المشهور في المذهب أنها منحصرة في العشر الأواخر من رمضان، وقال إمامان جليلان من أصحابنا وهما المزني وصاحبه أبو بكر محمد بن إسحق بن خزيمة أنها منتقلة في ليالي العشر تنتقل في بعض السنين إلى ليلة وفي بعضها إلى غيرها؛ جمعًا بين الأحاديث، وهذا هو الظاهر المختار لتعارض الأحاديث الصحيحة في ذلك، ولا طريق إلى الجمع بين الأحاديث إلا بانتقالها...".

فليلة القدر الراجح أنها في العشر الأواخر من رمضان؛ وهي ليست ثابتة، وإنما هي تنتقل من عام إلى آخر، فتكون عاماً ليلة إحدى وعشرين، وعاماً ليلة اثنين وعشرين، وعاماً ليلة أربع وعشرين، وعاماً ليلة خمس وعشرين وعاماً ليلة تسع وعشرين، وهكذا... وبذلك يمكن جمع الأحاديث الواردة بشأن ليلة القدر دون أدنى تعارض بينها، وينبغي أن ينتبه إلى أنها تكون في الأشفاع كما أنها تكون في الأوتار، والله تعالى أعلم. أَن رسولِ الله صلى الله عليه وسلم قال: أَرَى رُوْيًاكُمْ قَدُ تَوَاطَأَتْ فِي السَّبْعِ الأَوَاخِرِ، فَمَنْ كَانَ مُتَحَرِّيهَا فَلْيَتَحَرَّهَا فِي السَّبْعِ الأَوَاخِرِ".

### ليلة القدر في الوتر مما يبقى من العشر الأواخر؛

أخرج البخاري عن أبن عباس رضي الله عنهما: أن النبيصلى الله عليه وسلم قال: " التَّمِسُوهَا فِي العَشْرِ الأُوَاخِرِ مِنْ رَمَضَانَ، لَيْلُهُ القَدْرِ فِي تَاسِعَة تَبْقَى، فِي سَابِعَة تَبْقَى، فِي ضَابِعَة تَبْقَى، فِي خَامَسَة تَبُقَى."

ويؤكد ذلك على خطأ احتساب الليالي الوتر بما مضى من الشهر لأن العبرة وفقًا لهذا الحديث بما بقى لا بما مضى.

وبما أخرجه مسلم عن أبي سعيد الخدري أنه قال: "قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: التمسوها في التاسعة والسابعة والخامسة، فقال أبو نضرة: يا أبا سعيد إنكم أعلم بالعدد منا، فما التاسعة والسابعة والخامسة قال: إذا مضت واحدة وعشرون فالتي تليها ثنتين وعشرين، وهي التاسعة فإذا مضت ثلاث وعشرون فالتي تليها السابعة، فإذا مضى خمس وعشرون فالتي تليها الخامسة ".

والصحابي الذي يروي الحديث-بلا ريب-هو أعلم بالمقصود منه. ولذلك بوب ابن خزيمة بقوله: "باب ذكر الدليل على أن الأمر بطلب ليلة القدر في الوتر مما يبقى من العشر الأواخر لا في الوتر مما يمضي منها".

### ليلة القدر هي آخر ليلة في شهر رمضان:

لحديث معاوية بن أبي سفيان في صحيح ابن خزيمة أن رسول اللهصلي الله عليه وسلم قال: " التَّمِسُوا لَيْلَةَ القَدْرِ فِي آخِرِ لَيْلَةَ القَدْرِ فِي آخِرِ لَيْلَةَ الْقَدْرِ فِي آخِرِ لَيْلَةً ".

وأيضًا لحديث عبادة بن الصامت رضي الله عنه في مسند أحمد أنه قال: يا رسول الله، أخبرنا عن ليلة القدر، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: هي في رمضان، الله صلى الله عليه وسلم: هي في فرمضان، التمسوها في العشر الأواخر؛ فإنها وترب في إحدى وعشرين، أو ثلاث وعشرين، أو



# مقدار زكاة الفطر وزنأ



- ١) وجود هذه القصة في بعض كتب السنة الأصلية، يجعل من لا دراية له بالتحقيق يتوهم أن هذه القصة صحيحة.
- ٢) تحقيق الغاية من هذه السلسلة وتحذير الداعية من القصص الواهية ، لتعم الفائدة:
  - أ) فالقارئ الكريم: يقف على درجة القصة.
- ب) والداعية: يكون على حذر ويسلم له عمله على ألسنة وحدها.
- ج) وطالب هذا الفن: يجد نماذج من علم الحديث التطبيقي.
- ٣) من أجل هذا سنطبق من خلال تخريج وتحقيق هذه القصة نماذج من علم الحديث التطبيقيء.
- ٤) ونبين للقارئ الكريم ، والداعية ، وطالب العلم منهج الحاكم في المستدرك، وموقف أئمة الجرح والتعديل من هذا المنهج حتى يكونوا على بصيرة من التطبيق عند التحقيق.
- فمنهج الحاكم في الستدرك، بينه الإمام ابن الصلاح في علوم الحديث ص (٩٣).
- قال: «واعتنى الحاكم أبو عبد الله الحافظ بالزيادة في عدد الحديث الصحيح، على ما في الصحيحين، وجمع ذلك في كتاب سماه «المستدرك» أودعه ما ليس في واحد من الصحيحين، مما رآه على شرط الشيخين قد أخرجا عن رواته في كتابيهما، أو على شرط

## قصة النداء يوم القيامة بغض البصر حتى المر الاطما والت الآتي صلى الأبه حليه وسلم

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم.

وبعدا فتواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة الواهية التي اشتهرت على ألسنة الوعاظ والقصاص وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق،

## الشيخ على حشيش

البخاري وحده أو على شرط مسلم وحده، وما أدى اجتهاده إلى تصحيحه وإن لم يكن على شرط واحد منهما ، اهـ.

٥) ولقد بين الحافظ ابن كثير في داختصار علوم الحديث، ص (٢٤) حقيقة المستدرك على الصحيحين، للحاكم فقال: ﴿ فِي هذا الكتاب أنواع من الأحاديث فيه الصحيح المستدرك وهو قليل، وفيه صحيح قد خرجه البخاري ومسلم أو أحدهما، لم يعلم به الحاكم. وفيه الحسن والضعيف والموضوع». اه..

قلت؛ ولا تعجب من قول الحافظ ابن كثير عن ومستدرك الحاكم، وفيه الموضوع . اه.

فقد قال الإمام الذهبي في دالميزان، (٧٨٠٤/٦٠٨/٣): أبو عبد الله الحاكم النيسابوري يصحّح في مستدركه أحاديث ساقطة، ويكثر من ذلك، فما أدري هل خفيت عليه فما هو ممن يجهل ذلك، وإن علم فهذه خيانة عظيمة ،. اه.

قلت: وقول الإمام الذهبي: وأبو عبد الله الحاكم النيسابوري يصحح في مستدركه أحاديث ساقطة، اه.

قول بحثم علينا التحقيق فيما صححه الحاكم في مستدركه، وبالاستقراء نجد أن هذه الأحاديث تدور على أربعة أحكام صحح بها الحاكم الأحاديث:



الأول قال فيه: «هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه.

الثاني قال فيه: وهذا حديث صحيح على شرط البخاري ولم يخرجاه.

الثالث قال فيه: «هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاد،

الرابع قال فيه: «هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه،

قلت: وسنطبق ما قاله الإمام الذهبي على ما صححه الحاكم في مستدركه، على سبيل الثال لا الحصر.

التطبيق الأول: حديث ، النداء يوم القيامة بغض البصرحتى تمر فاطمة بنت محمد صلى الله عليه وسلم».

قال الحاكم في المستدرك، (١٥٣/٣): هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه ،. اه. قلت: وهو موضوع بحثنا هذا.

التطبيق الثاني: حديث: «الكيس من دان

قال الحاكم في المستدرك (٥٧/١): هذا حديث صحيح على شرط البخاري ولم يخرجاه ، اه.

تعقّبه الإمام الذهبي في «التلخيص» فقال: «لا والله أبو بكرواد، اهـ.

قلت: أبو بكر الذي روى له الحاكم هذا الحديث هو أبو بكر بن عبد الله بن أبي مريم الغساني الشامي، وقد يُنْسَب إلى جده قال الإمام المزي في «تهذیب الکمال» (۷۸۳٥/۲۹/۲۱): «روی له أبو داود والترمذي وابن ماجه، فهو لم يكن من رجال البخاري ولا من رجال مسلم. ولذلك لم يذكره الإمام ابن القيسراني في كتابه: «الجمع بين رجال الصحيحين، (٢/٢٥).

وأقره الحافظ ابن حجر في «التهذيب» (٣٣/١٢) ونقل أن ابن عدي قال: «الغالب على حديثه الغرائب، وأن الدارقطني قال: «متروك».

التطبيق الثالث: حديث: «نحن بنو عبد المطلب سادة أهل الجنة أنا وعلي وجعفر وحمزة والحسن والحسين والمهدي..

قال الحاكم في المستدرك (٢١١/٣): هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه ،. اه.

• تعقبه الإمام الذهبي في «التلخيص» فقال: «ذا

موضوع، اه. أي كذب مختلق مصنوع.

قلت: وعلته: عبد الله بن زياد اليمامي، قال الإمام البخاري في «التاريخ الكبير» (٩٥/١/٣): «منكر الحديث، اهـ، وقال الشيخ أحمد شاكر في اختصار علوم الحديث، ص (٨٩): "قوله هذا يريد به الكذابين .. اهـ، وعبد الله بن زياد اليمامي ليس من رجال مسلم وذلك باستقراء من «اسمه عبد الله» في كتاب ورجال صحيح مسلم اللامام ابن منجويه

التطبيق الرابع: حديث «المائدة التي نزلت من السماء وأكل منها النبي محمد مع الياس.

قال الحاكم في الستدرك (٢١٢/٢): هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه .. اه.

تعقبه الإمام الذهبي في «التلخيص» فقال: «بل هو موضوع قبّح الله من وضعه، وما كنت أحسب ولا أجوز أن الجهل يبلغ بالحاكم أن يصحح هذا الإستاد ، اه.

٦) من هذا البيان يتحتم تخريج وتحقيق هذه القصة لأن كثيرًا من الوعاظ والقصاص بل بعض أصحاب الرسائل العلمية غرهم قول الحاكم في الستدرك، هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه، اه.

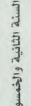
فيقول: ،أخرجه الحاكم وصححه، يظن أنه قد أدى ما عليه. ولكن هيهات هيهات لما ذكرناه آنفًا. من قول الإمام الذهبي: ﴿إِنْ الْحَاكُم يَصَحُّح فِيْ مستدركه أحاديث ساقطة،. اه. وطبقناه على درجات تصحيحه الأربعة في مستدركه. وأنه لا يسلم له التصحيح مطلقًا.

وهذا يقتضى تحقيق ما يصححه الحاكم في مستدركه .. وهذه القصة ستكون نموذجًا لعلم الحديث التطبيقي.

روى عن علي بن أبي طالب رضى الله عنه قال: سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول: وإذا كان يوم القيامة نادى مناد من وراء الحجاب يا أهل الجمع غضوا أبصاركم عن فاطمة بنت محمد صلى الله عليه وسلم حتى تمر،

### ثالثا: التخريج:

هذا الحديث الذي جاءت به قصة مرور فاطمة بنت النبي صلى الله عليه وسلم يوم القيامة..



أخرجه الإمام الحافظ أبو عبد الله الحاكم في المستدرك، (١٥٣/٣) قال: أخبرنا أبو بكر محمد بن بن عبد الله بن عتاب العبدي ببغداد، وأبو بكر بن أبي دارم الحافظ بالكوفة، وأبو العباس محمد بن يعقوب، وأبو الحسن بن مائي بالكوفة، والحسن بن يعقوب العدل قالوا: حدثنا إبراهيم بن عبد الله العبسي، حدثنا العباس بن وليد بن بكار الضبي، حدثنا خالد بن عبد الله الواسطي، عن الضبي، حدثنا خالد بن عبد الله الواسطي، عن الضبي، عن أبي جحيفة، عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه قال: سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول: وإذا كان يوم القيامة....

### والغاء اللحقاق

 هذا الحديث قال الحاكم بعد إخراجه:
 هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه. اه..

 ٢) تعقبه الإمام الذهبي في التلخيص (١٥٣/٣)
 مستدرك) قال: «لا والله بل موضوع والعباس قال الدارقطني كذاب». اه.

قلت: ولقد بين ذلك الحافظ ابن حجرية ، شرح النخبة ، ص (٤٤) فقال: الطعن بكذب الراوي في الحديث النبوية هو «الموضوع» وهذا ينطبق تمام الانطباق على هذا الحديث كذلك.

٣) قول الإمام الذهبي: «والعباس قال الدارقطني كذاب».

قلت: والعباس هو: العباس بن وليد بن بكار الضبي هو علة هذا الحديث ولذلك قال الإمام النهبي في «الميزان» (١٣٠/٣٨٢/٢): «العباس بن بكار الضبي، بصري قال الدارقطني: «كذاب» ثم قال: «اتهم بحديثه عن خالد بن عبد الله، عن بيان، عن الشعبي عن أبي جحيفة عن علي مرفوعًا، ثم ذكر أحاديث وقال: هذه من أباطيله، ومصائبه قدمها بهذا الحديث».

قلت: وأقرَه الحافظ ابن حجر في دلسان الميزان، (٢٩٩/٣) (٤٤٢٦/٧٥) ونقل عن أبي نعيم الأصبهاني قال: ويروي المناكير لا شيء.

 4) وقال الإمام الحافظ الدارقطني في «الضعفاء والمتروكين» (٤٢٤): «عباس بن بكار الضبي بصري كذاب». اه.

٥) وقال الإمام الحافظ العقيلي في «الضعفاء

الكبير، (۱۳۹۹/۳۶۳/۳) ، العباس بن بكار بصري الغالب على حديثه الوهم والمناكير، . اهـ.

٢) وقال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين»
 (١٩٠/٢): «العباس بن الوليد بن بكار من أهل البصرة يروي عن خالد الواسطي وأهل البصرة العجائب، لا يجوز الاحتجاج به بحال ولا كتابة حديثه إلا على سبيل الاعتبار للخواص». اهـ.

خامسًا: طريق آخر وسرقة الحديث:

أخرجه الحاكم في المستدرك، (١٦١/٣) عن عبد الحميد بن بحر، حدثنا خالد بن عبد الله الواسطي عن بيان، عن الشعبي، عن أبي جحيفة عن علي بن أبي طالب مرفوعًا.

قلت: فيظن من لا دراية له بسرقة الحديث أن الراوي عبد الحميد بن بحر متابع للعباس بن وليد بن بكار الضبي البصري متابعة تامة: حيث رواه عن خالد بن عبد الله المواسطي به. وهذا الحديث يعرف بالعباس بن وليد بن بكار الضبي وهو المتهم بهذا الحديث سرقه منه عبد الضبي وهو المتهم بهذا الحديث سرقه منه عبد يق «التلخيص» (١٩٥٣- مستدرك)، قال: «ثم أورد هذا الحديث الحاكم بعد ورقتين عن عبد الحميد بن بحر حدثنا خالد فذكره وزاد فتمر فاطمة وعليها ريطان خضروان، وعبد الحميد قال البديث الحديث الحديث الحديث الحديث الحديث عن عبد قاطمة وعليها ريطان خضروان، وعبد الحميد قال ابن حبان يسرق الحديث، اهد.

قلت: قال الإمام الحافظ ابن حجرية المجروحين المرودية المحرودين المحرية عبد الحميد بن بحر سكن البصرية كان يسرق الأحاديث لا يحل الاحتجاج به بحال اله. اهـ.

فائدة؛ وهذا الحديث الذي جاء بقصة النداء يوم القيامة بغض البصر حتى تمر فاطمة بنت النبي صلى الله عليه وسلم، من علامات وضعه مناقضته لما جاءت به السنة الصحيحة مناقضة بيئة حيث جاء في المتفق عليه عند البخاري ح بيئة حيث جاء في المتفق عليه عند البخاري ح (٢٥٢٧) ومسلم (٢٨٥٩) من حديث عائشة قالت: مسمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: فيحشر الناس يوم القيامة حفاة عراة غرلاً. قلت: يا رسول الله النساء والرجال جميعًا ينظر بعضهم إلى بعض؟ قال صلى الله عليه وسلم: يا عائشة الأمر أشد من أن ينظر بعضهم إلى بعض. هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد.



56

# حرر البحار شي بيان ضمين الأحاديث القصار

الشيخ على حشيش

(٩٧٦)؛ من تزين بعمل الأخرة وهو لا يريدها ولا يقبلها لعن في السماوات والأرض،

الحديث لا يصح: أورده الإمام السيوطي في «مخطوطة درر البحار في الأحاديث القصار، (١/٦٥) مكتبة الحرم النبوي «الحديث» رقم المخطوطة (٢١٣/١٠٧) وقال: «طس عن أبي هريرة».

قلت: وطس، ترمز إلى والمعجم الأوسط للطبراني،

وهذا تخريج بغير تحقيق فيتوهم من لا دراية له بالصناعة الحديثية أن الحديث صحيح، وهو كما سنبين أنه حديث موضوع.

والموضوع: هو الكذب المختلق المصنوع، وهو شر الضعيف وأقبحه، ويحرم روايته في أي معنى كان سواء الأحكام، أو القصص أو الترهيب والترهيب وغيرها إلا مقرونًا ببيان وضعه.

تنبيه: ننبه على هذا المصطلح «الموضوع» ودرجته وحكم روايته؛ لأنه قد اشتهر على ألسنة القصاص والوعاظ أن الحديث الضعيف يُعمل به في فضائل الأعمال والترغيب والترهيب، وهو لا يدري درجة الضعف ونوع الحديث الضعيف وحكم روايته، ولقد قال الحافظ ابن حجر في كتابه «تبيين العجب بما وردفي شهر رجب» ص (٢٦): «ولا فرق في العمل بالحديث في الأحكام أو الفضائل إذ الكل شرع». اهد.

والى القارئ الكريم التخريج والتحقيق لهذا الحديث.

### أولا: التخريع:

الحديث أخرجه الإمام الحافظ

الطبراني في «المعجم الأوسط» (٣٩٠/٥) ح (٤٧٧٣) قال: حدثنا عبد الرحمن بن خلاد الدورقي، قال: حدثنا سعدان بن زكريا الدورقي، قال: حدثنا إسماعيل بن يحيى التميمي، عن ابن أبي ذئب، عن الزهري، عن أبي سلمة عن أبي هريرة مرفوعًا.

#### ثانيا: التحقيق:

قال الطبراني: «لم يروهذا الحديث عن الزهري إلا ابن أبي ذئب، تفرد به إسماعيل بن يحيى، اهـ.

قلت: فالحديث غريب وعلته إسماعيل بن يحيى. لذلك أورده الإمام الهيثمي في المجمع، (٢٢٠/١٠)، وقال: رواه الطبراني في الأوسط، وفيه إسماعيل بن يحيى التيمي، وهو كذاب. اهـ.

وهذه أقوال أئمة الجرح والتعديل فيه: ١) قال الإمام ابن حبان في «المجروحين»

ا) قال الإمام ابن حبان في المجروحين ( ١٢٦/١): السماعيل بن يحيى التيمي يروي عن ابن أبي ذئب كان ممن يروي الموضوعات عن الثقات، وما لا أصل له عن الأثبات لا يحل الرواية عنه ولا الاحتجاج به بحال».

۲) قال الإمام الذهبي في «الميزان» (٩٦٥/٢٥٣/١): «إسماعيل بن يحيى التيمي: قال صالح بن محمد جزرة: كان يضع الحديث». وقال الأزدي: «ركن من أركان الكذب لا تحل الرواية عنه، وقال الإمام ابن عدى: عامة ما يرويه بواطيل». اهـ.

وقال أبو علي النيسابوري الحافظ والدارقطني والحاكم: «كذاب».

ثم قال الإمام الذهبي في ختام أقوال الأئمة: «مجمع على تركه». اهـ.

الملم والإيمان الملل والإيمان الملم والإيمان الملك والملك والإيمان الملك والملك والإيمان الملك والملك والملك والإيمان الملك والملك وا

معاول المنشار/أحمد السيد على إبراهيم نائب رئيس قضايا الدولة

إن الحمد لله: نحمده ونستغفره، ونستغفره، ونسوز ونسوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادى مضل له، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم. أما بعد: فقد رخص الله للحامل والمرضع إن خافتا على نفسيهما أو ولديهما أن تفطرا في رمضان رحمة بهما وبأولادهما، وقد اختلف أهل العلم في حكم قضائهما لما أفطرتاه، وذلك على حالتين، على التفصيل الأتي:

LOC CONTROL WILLIAM PROPERTY.

the trade of the state of the s

الحالة الأولى: إذا كان إفطار الحامل والمرضع بسبب الخوف على نفسيهما:

إذا كان إفطار الحامل والمرضع بسبب الخوف على نفسيهما، فعليهما قضاء الأيام التي أفطرتاها فقط، ولا فدية عليهما، وهذا هو مذهب جمهور أهل العلم من الحنفية، والشافعية، والحنابلة، وقول جماعة من السلف، بل وحكى الإجماع على ذلك.

أولاً: من المنقول:

أ - من القرآن الكريم: قال الله تعالى:

«فَمَن كَاكَ مِنكُمْ مَّ مِثْنَا أَوْ عَلَى سَغَرِ

فَمَا كُونَ مِنْ أَيْنَامٍ أُخَرَ » (البقرة: ١٨٤).

ب - من السنة النبوية: عن أنس بن مالك الكعبي رضي الله عنه, قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: «إنَّ الله تبارك وتعالى وضع عن السافر شطر الصلاة،



وعن الحامل والمرضع الصُّومَ أو الصَّيامَ» (رواه الترمذي، وقال الأثباني: حسن صحيح).

وجه الدلالة: أن النبي صلى الله عليه وسلم ألحق الحامل والمرضع بالمسافر في وضع الصيام، فصار حكمهما كحكمه، وليس على المسافر إلا القضاء فقط، فكذلك الحامل والمرضع.

### ثانيًا ، من المعقول:

١- قاسوا الحامل والمرضع على المريض
 الخائف على نفسه.

٢- قالوا: الأنه يلحقها الحرجُ في نفسها أو ولدها، والحرجُ عُذرٌ في الفطر كالمريض والمسافر.

الحالة الثانية: إذا كان إفطار الحامل والمرضع بسبب الخوف على ولديهما:

إذا كان إفطار الحامل والمرضع بسبب الخوف على ولديهما، فقد اختلف أهل العلم في حكم قضائهما للصيام على عدة أقوال، وذلك على النحو التالى:

القول الأول: عليهما القضاء فقط، وليس عليهما فدية " إطعام مسكين عن كل يوم ": وهو مذهب الأحتاف، وممن قال به من السلف: علي بن أبي طالب، وعطاء بن أبي رباح، والحسن والضحاك والنخعي والزهري، ومن المعاصرين ابن باز، وابن عثيمين.

أدلة هذا القول: أولاً: من المنقول:

### أ- من القرآن الكريم:

الحقال تعالى: « يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ وَامْوُا كُيْبَ عَلَيْكُمُ اللَّهِيَ الْمَوْا كُيْبَ عَلَيْكُمُ الْمَلَكُمُ الْمَلِكُمُ الْمَلْكُمُ الْمَلْكُمُ الْمَلْكُمُ اللَّهُمُ الْمَلْكُمُ اللَّهُمُ الللَّهُمُ اللَّهُمُ الللِّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّ

وجه الدلالة: أن الله فرض على المسلمين صيام شهر رمضان، ومن لم يستطع صيامه لعذر، لزمه صيامه بعد زواله، والحامل والمرضع داخلتان في حكم الآية، فوجب عليهما الصيام بغير فدية، ومن يلزمهما بفدية مع الصيام يخرجهما من حكم الآية فيلزمه الدليل، ولا دليل معه.

٢- قال تعالى: « وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيعُونَهُ فِذْ يَهُ طَمَامُ
 يشكِيزٌ فَمَن شَلَوْعَ خَيْرًا فَهُوْ خَيْرٌ أَذُهُ وَأَن تَشُومُوا خَيْرًا

لَكُمْ إِن كُمُ مُلْمُونَ ، (البقرة: ١٨٤).

وجه الدلالة: خير الله المسلمين - في بادئ الأمر- بين الصيام، وبين الفدية بإطعام مسكين عن كل يوم يفطرونه، فكانت الفدية بدلاً عن الصيام، ثم نسخت الآية في حق غير القادرين على الصيام، وبقيت في حق غير القادرين على الصيام، وبقيت في حق غير القادرين عليه، فمن عجز عن الصيام عجزا لا يرجى زواله، وجبت عليه الفدية بإطعام كل يوم مسكينًا، والحامل والمرضع من أصحاب الأعذار الطارئة التي لها مدة معينة وتزول، فالقضاء واجب عليهما، ولو أوجبنا الفدية عليهما كان ذلك جمعاً بين البدلين وهو غير جائز، لأن القضاء بدل، والفدية بدل، ولا يمكن الجمع بينهما فالواجب أحدهما.

هـ قال تعالى: وشَهْرُ رَمْضَانَ ٱلْذِى أُمْزِلُ فِيهِ الْفُرْوَالُ فِيهِ الْفُرْوَالُ فَاللّهُ وَالْمُؤْمَالُ هُدُى فَلِكَاسٍ وَيَثَيْنَتُ مِنَ أَلْهُدَىٰ وَالْمُؤْمَالُ فَهُنَ مَهُمْ النّهُرَ فَلْمُصْمَنْهُ وَمَن كُمْ النّهُرَ فَلْمُصْمَنْهُ وَمَن كُمْ النّهُرَ فَلْمُصْمَنْهُ وَمَن كُمْ النّهُرَ فَلْمُصْمَنْهُ وَمَن كُمْ النّهُر مَرْيضًا أَوْ عَلَى سَقِرٍ فَهِدَةٌ مِنْ أَيَامٍ أُخَرُهُ مَرْيضًا أَوْ عَلَى سَقرٍ فَهِدَةٌ مِنْ أَيَامٍ أُخَرُهُ مَرْيضًا أَوْ عَلَى سَقرٍ فَهِدَةٌ مِنْ أَيَامٍ أُخَرُهُ مَن اللّهِ الْمَدْرُهِ (الله قرة: ١٨٥).

وجه الدلالة: قوله تعالى: "وَمَنْ كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِنْ أَيّام أُخْرَ، أوجب الله القضاء على المَريض والمسافر، وعدرهما من الأعدار التي يرجى زوالها، والحامل والمرضع حالهما كحال المريض مرضا يرجى زواله إذ الحامل لا تبقى حاملاً والمرضع لا تبقى مرضعاً فيجوز لهما الفطر ثم تقضيان ما أفطرتا من رمضان، ولأن فطر الحامل والمرضع فطر أبيح لعدر، فلم يجب به كفارة، كالفطر للمرض

### ب- من المعقول:

ا- قاسوا الحامل والمرضع على الحائض والنفساء فالحائض والنفساء يفطران ويقضيان الإطاقتهما القضاء وعذرهما مؤقت، وكذلك الحامل والمرضع إذ الحامل والمرضع تطيقان القضاء وعذرهما مؤقت فلزمهما القضاء كالحائض والنفساء.

القول الثاني: عليهما القضاء والفدية معًا: وهو قول الشافعي وأحمد، ومن المعاصرين صالح فوزان الفوزان.

أدلة هذا القول:

أ- من المنقول:

ب- عن قتادة أن عكرمة حدثه، أن ابن عباس قال: «أثبتت للحبلي والمرضع» (رواه أبو داود، وصححه الألباني).

وتفسير ابن عبّاس رضى الله عنهما تعلق بسبب نزول الآية، والمقرِّرُ في علوم الحديث أنَّ تفسير الصحابيّ الذي له تعلّقٌ بسبب النزول له حكمُ الرفع. وعلى الرأي الأول القائل بأن الآية محكمة دخلت الحامل والمرضع في حكمها، وعلى القول بالنسخ احتملتهما الآية فترجّح أن حكمهما الإطعام لا القضاء.

ج - من المعقول:

١- قالوا: إن من قواعد الإسلام الكلية الكبرى أن المشقة تجلب التيسير، ومن المشقة إلزام من تحمل وترضع سنوات عديدة قد تتجاوز العشر سنوات بالقضاء،إذ أنها تحمل في الطفل الواحد تسعة أشهر، وترضعه قرابة السنتين، فيكون مجموع ذلك قرابة الثلاث سنوات للطفل الواحد، ولو أنجبت أربعة أطفال لتركت الصيام قرابة اثنتي عشرة سنة، مما يؤدي إلى مشقة شديدة في قضاء ثلاثمائة وستين يومًا، أي صيام سنة كاملة متواصلة، فييسر عنهما بالفدية دون القضاء.

 ٢- قالوا: الغالب في المرأة المتزوجة أنها قد تكون حاملًا، أو مرضعًا، فلا تنقطع أبداً في حياتها عن أحد هذين الحالين، فهي في كل أيام السنة إما مرضع وإما حامل، فمتى تقضى الصيام؟ ١

٣- قالوا: إن المنطق الفقهي لا يستقيم مع إيجاب القضاء عليها مع قيام سبب الرخصة، فهل يستقيم فقها أن يكون صيام شهر رمضان ليس واجبا على الحامل بسبب كونها حاملا، وعلى المرضع بسبب كونها مرضعا ثم يجب على الحامل القضاء وعلى المرضع القضاء؟ والسبب الذي من أجله رُخص لها في الأداء قائم عند إلزامها بالقضاء؟

القول الرابع: ليس عليهما قضاء ولا فدية: وهو قول ابن حزم.

أدلة هذا القول:

أ- من المنقول " السنة النبوية ": عن أنس بن مالك الكعبي رضي الله عنه، أن النبي صلى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: ﴿إِنَّ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ وَضَعَ عَنِ ] 59 أ - من الأشار؛ عن ابن عمر ،أن امرأة حبلي صامت في رمضان فاستعطشت، فسئل عنها ابن عمر: فأمرها أن تفطر وتطعم كل يوم مسكينًا مـدًا، ثم لا يجزيها فاذا صحت قضته، (رواه البيهقى في السنن الكبرى).

ب - من المعقول: قالوا: إذا وجب القضاء عند الفطر للخوف على النفس، فعند عدمه أولى، أما الفدية لأنه فطر بسبب نفس عاجزة عن الصوم في أصل الخلقة، فأوجب الفدية كالشيخ الهرم.

القول الثالث: عليهما الفدية فقط، ولا قضاء عليهما:

وهو قول ابن عمر وابن عباس وسعيد بن جبير، ومن المعاصرين الألباني.

أدلة هذا القول:

أولا: من المنقول:

أ- من القرآن الكريم:

١- قال تعالى: ﴿ وَعَلَى الَّذِيرَ كَ يُطْلِقُونَهُ فِذَيَّةٌ طَعَامُ مِسْكُانٌ فَمَن تَطُوَّعَ خَيْرًا فَهُوَّ خَيْرًا لَهُ, وَأَن نَصُومُوا خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُ مُعْلَمُونَ ، (البقرة: ١٨٣- ١٨٤).

وجله الدلالة: أن الآيلة محكمة وليست منسوخة، والمقصود بها وعلى الذين يطيقونه بمشقة شديدة بالغة، أو وعلى الذين لا يطيقونه كالشيخ الكبير فدية طعام مسكين، ومما يؤيد ذلك قراءة " يُطوفونه " بتشديد الواو وفتحها أي وعلى الذين يقدرون على الصوم مع الشدة والمشقة- وهم الشيخ والعجوز والحامل والمرضع- فدية طعام مسكين. ويؤيد

أ- عن سعيد بن أبى عروبة عن قتادة عن عزرة عن سعيد بن جبير عن ابن عباس قال: «رخص للشيخ الكبير، والعجوز الكبيرة في ذلك وهما يطيقان الصوم أن يفطرا إن شاءا، ويطعما كل يوم مسكينًا، ولا قضاء عليهما، ثم نسخ ذلك في هذه الأيلة: وفَمَن شَهِدَ مِلكُ النُّبْرَ فَلْصَنَّةً ، (البقرة: ١٨٥).، وثبت للشيخ الكبير والعجوز الكبيرة إذا كانا لا يطيقان الصوم، والحبلي والمرضع إذا خافتا أفطرتا، وأطعمتا كل يوم مسكينا ، (رواه ابن الحارود في المنتقى، والبيهقى في السنن الكبرى، وصححه الألباني).



الْمُسَافِرِ شَطْرَ الصَّلاَة، وَعَنِ الْمُسَافِرِ وَالْحَامِلِ وَالْمُرْضِعِ الصَّوْمَ أَوِ الصَّيَامَ» (رواه الترمذي، وقال الألباني، حسن صحيح).

وجه الدلالة: قالوا: إن الحديث دل على وضع الصوم عن الحامل والمرضع والمسافر، ولا يصح قياسهما على المسافر لأن المسافر إنما لزمه القضاء بنص خارج عن الحديث وهو قوله تعالى: " فَمَن كَانَ مِنكُمْ مَرْبِعُنَّا أَوْ عَلَى سَعْمُ مَرْبِعُنَّا أَوْ المسافرة: ١٨٤). أما الحامل والمرضع فأين الملزم لهما؟.

ب- من المعقول: قالوا: إن الأصل براءة الذمة ما لم يأت نص على انشغالها، وليس هناك ثمة نصوص تؤدى لانشغالها.

القول الخامس: التفرقة بين الحامل. والمرضع، فالحامل تقضي ولا فدية عليها، والمرضع تقضي وعليها الفدية: وهو قول مالك، واللبث.

أدلة هذا القول: من المعقول: قالوا: تجب الفدية على المرضع دون الحامل؛ لأن المرضع أفطرت لمعنى منفصل عنها؛ ففارقت المريض والمسافر، والحامل أفطرت لمعنى متصل بها فالحمل جزء منها، والولد إذا تضرر لحقها ضرره فأشبهت المريض.

الرأي الراجح: هو القول الأول القائل بوجوب القضاء فقط على الحامل والمرضع، وذلك لوافقته للكتاب والسنة، وسلامة أدلتهم عن المعارض ولأن أدلة غيرهم إما ضعيفة، أو لا تخلوا من الاعتراضات المعتبرة، وهذا ما أفتى به علماء الأمة المعاصرون.

قال الشيخ ابن باز-رحمه الله- في "مجموع الفتاوى": «الحامل والمرضع حكمهما حكم المريض، إذا شق عليهما الصوم شرع لهما الفطر، وعليهما القضاء عند القدرة على الفطر، وعليهما القضاء عند القدرة على ذلك، كالمريض، وذهب بعض أهل العلم إلى أنه يكفيهما الإطعام عن كل يوم: إطعام مسكين، وهو قول ضعيف مرجوح، والصواب أن عليهما القضاء كالمسافر والمريض؛ لقول الله عز وجل: «فَمَنْ كِانَ مَنْكُمْ مَريضاً أَوْ عَلى سفر فَعدة مِنْ أَيُّامٍ أَخَرَ» (البقرة: ١٨٤)».

وقال أيضًا في "مجموع الفتاوى": «الصواب في

هذا أن على الحامل والمرضع القضاء وما يروى عن ابن عباس وابن عمر أن على الحامل والمرضع البرضع الإطعام هو قول مرجوح مخالف للأدلة الشرعية، والله سبحانه يقول: «ورَسَ كَانَ مَ بِعَمَا أَوْ عَلَى سَعَرٍ فَمِدَّةُ مِنَ أَبَالِ أُخَرَ، والبهم والمرضع تلحقان بالمريض وليستا في حكم المسيخ الكبير العاجز بل هما في حكم المريض فتقضيان إذا استطاعتا ذلك ولو تأخر القضاء» اهد.

وقال الشيخ ابن عثيمين في "الشرح المتع".

بعد أن ذكر اختلاف العلماء في حكم المسألة،
واختار أن عليهما القضاء فقط، قال: وهذا
القول أرجح الأقوال عندي، لأن غاية ما
يكون أنهما كالمريض والمسافر فيلزمهما
القضاء فقط، اهـ.

وجاء في "فتاوى اللجنة الدائمة "؛ «إن خافت الحامل على نفسها أو جنينها من صوم رمضان أفطرت وعليها القضاء فقط، شأنها في ذلك شأن المريض الذي لا يقوى على الصوم أو يخشى منه على نفسه مضرة، قال الله تعالى: «وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَعَم فَوِيدَةً مِّنَ أَكِيامٍ أُخَرَ» (البقرة: ١٨٥)، وكذا المرضع إذا خافت على نفسها إن أرضعت ولدها في رمضان، أو خافت على ولدها إن صامت ولم ترضعه أفطرت وعليها القضاء فقط، اه.

وجاء في "قتاوى اللجنة الدائمة" أيضا: أما الحامل فيجب عليها الصوم حال حملها الا إذا كانت تخشى من الصوم على نفسها أو جنينها فيرخص لها في الفطر وتقضي بعد أن تضع حملها وتطهر من النفاس... ولا يجزئها الإطعام عن الصيام، بل لا بد من الصيام ويكفيها عن الإطعام، الهـ.

### العكم في حالة تعذر القضاء؛

في حالة تعذر القضاء، كمن تتابع حملها وإرضاعها سنوات متتالية، فأفطرت سنوات كثيرة عديدة كالتي تفطر اثنتي عشرة سنة فيلزمها قضاء ثلاثمائة وستين يومًا أي عامًا كاملاً، فلها أن تطعم عن كل يوم مسكينًا، وليس عليها قضاء هذه الأيام.

والله تعالى أعلم.





والفوائد المتعلقة بهذه الست.

## أولاً: حكم صوم ستَّة أيَّام من شوَّال:

Child the layer have not been been placed

اختلف الفقهاء في ذلك على قولين:
الأول: أنه يستحب وهو مذهب جمهور
الفقهاء -المالكية، والشافعية، والحنابلة
ومتأخرو الحنفية - (انظر: شرح الخرشي
على مختصر خليل ٢٤٣/٢، المجموع
للنووي ٢٨٨/٣، المغني ٣٢/٢، البحر الرائق

والأصل في ذلك حديث أبي أيوب رضي الله تعالى عنه قال: قال النبيّ صلى الله عليه وسلم: «من صام رمضان، ثمّ أتبعه ستّاً من شوّال، كان كصيام الدّهر» أخرجه مسلم. قال الترمذي: وقد استحب قوم صيام ستة أيام من شوال بهذا الحديث (سنن الترمذي).

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعدُ:

فإن شهر شوال يبدأ بيوم يوفى الصائمون لرمضان أجورهم في يوم الفطر وهو يوم الجوائز، وهو من الأشهر التي يستحب فيها القيام بعبادة عظيمة، ومن العمل الصالح الذي حثّ عليه الشرع بعد انقضاء شهر رمضان، أي: أتم أيامه صيامًا حتى طلع عليه هلال شوال، ثم أتبعه ستًا من شوال أي: بعد عيد الفطر؛ لأنه معلوم أن العيد أي: بعد عيد الفطر؛ لأنه معلوم أن العيد تحوز صومه لا في قضاء ولا كفارة ولا تطوع. فيبدأ الصوم من اليوم الثاني أو ما بعده إلى أن يتم صوم الأيام الستة يكون بعد عقد تحقق له أنه (أتبعه ستًا من شوال).

ولما روى عن ثوبان رضي الله تعالى عنه قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: «صيام شهر رمضان بعشرة أشهر وستّة أيّام بعدهنَ بشهرين، فذلك تمام سنة». أخرجه أحمد وابن ماجه وغيرهما.

وجه الدلالة: أن الحسنة بعشر أمثالها فالشهر بعشرة أشهر، والأيام الست بستين يومًا، فتكون سنة كاملة، وهذا يدل على فضل صيام الست.

قال الشوكاني: وقد استدل بأحاديث الباب على استحباب صوم ستة أيام من شوال. (نيل الأوطار ٣٢٢/٤).

الثاني: يُكره وهو قول في المذهب الحنفي وقال به الإمام مالك (انظر: بدائع الصنائع للكساني ٧٨/٢، حاشية الدسوقي على الشرح الكبير ١٧/١).

واحتجوا بما روي يحيى راوي الموطأ عن مالك يقول في صيام ستة أيام بعد الفطر من رمضان إنه لم ير أحدًا من أهل العلم والفقه يصومها، ولم يبلغني ذلك عن أحد من السلف وإن أهل العلم يكرهون ذلك ويخافون بدعته وأن يلحق برمضان ما ليس منه أهل الجهالة والجفاء لو رأوا في ذلك رخصة عند أهل العلم ورأوهم يعملون ذلك رخصة عند أهل العلم ورأوهم يعملون ذلك (انظر: موطأ مالك).

وراوهم يعملون دلك (انطر: موطا مالك).
وقد اعتذر أصحاب مالك عن قوله ولم يقل به أكثرهم؛ فمن ذلك ما قاله ابن عبد البر؛ لم يبلغ مالكًا حديث أبي أيوب على أنه حديث مدني، والإحاطة بعلم الخاصة لا سبيل إليه، والذي كرهه مالك أمر قد بينه وأوضحه وذلك خشية أن يُضاف إلى فرض رمضان، وأن يستبين ذلك إلى العامة، وكانرحمه الله- متحفظا كثير الاحتياط للدين، وأما صيام الستة الأيام من شوال على طلب رضي الله عنه- فإن مالكًا لا يكره ذلك إن الفضل وعلى التأويل الذي جاء به ثوبان مضا الله؛ لأن الصوم جنة وفضله معلوم لن رد طعامه وشرابه وشهوته لله تعالى وهو عمل بر وخير، وقد قال الله عز وجل (وافعلوا الخير) الحج ٧٧، ومالك لا يجهل شيئًا من

هذا، ولم يكره من ذلك إلا ما خافه على أهل الجهالة والجفاء إذا استمر ذلك وخشي أن يعدوه من فرائض الصيام مضافًا إلى رمضان، وما أظن مالكًا جهل الحديث والله أعلم؛ لأنه حديث مدني انفرد به عمر بن ثابت. (الاستذكار- لابن عبد البر٣٨/٣).

وأما قول مالك: لم أر أحدًا يصومها فليس بحجة في الكراهة؛ لأن السنة ثبتت في ذلك بلا معارض فكونه لم ير لا يضر. (انظر: الجموع للنووي ٣٧٩/٦).

الترجيح: لا شك أن ما ذهب إليه جمهور الفقهاء هو الراجح؛ لقوة أدلتهم، وما قاله مالك في الموطأ من أنه لم ير أحدًا من أهل العلم والفقه يصومها، وما قاله من أن أهل الجهالة ربما ألحقوا برمضان ما ليس منه، وما قاله أبو حنيفة ومالك من كراهة صومها بدعوى أنه ربما ظن الناس وجوبها عليهم، هي أقوال في مقابلة النصوص فلا يُلتفت بليها، وهي من الضعف وسهولة الرد بحيث لا تحتاج إلى وقفة أطول، ولعل هذا القول قد صار مهجورًا فلا أعلم أحد من أهل العلم الأن يقول به.

### ثانيًا؛ حكم تتابع صيام الست:

اختلف الفقهاء في هذه المسألة إلى أربعة أقوال:

الأول: الأفضل تتتابعها وهو مذهب الشافعية وقول عند الحنفية ورواية عند الحنابلة (انظر: مغني المحتاج للشربيني الالالاك، حاشية ابن عابدين ٢٥٥/١، مطالب لأولي النهي للرحيباني ٢١٤/٢)

واحتجوا بحديث لا يصح عن أبي هريرة (من صام ستة أيام بعد الفطر متتابعةً: فكأنما صام السنة)، وبأن صيامها متتابعة فيه مبادرة إلى الخيرات والتي وردت به عموم الأدلمة كقوله تعالى (فاستبقوا الخيرات) سورة البقرة ١٨٤.

الثاني: الأفضل تفريقها ولا يكره تتابعها وهو قول عند الحنفية (انظر: حاشية ابن عابدين ٤٣٥/٢)، قالوا: وتفريقها أي

الدسوقي على الشرح الكبير ٥١٨/١، الكافيّ لابن قدامة ٣٥٩/١.

واستدلوا بعموم الأدلة على جواز التطوع بالصوم قبل القضاء ومنها قوله تعالى: (فعدة من أيام أخر) فالآية دالة على القضاء على التراخي، ومن ذلك حديث عائشة رضي الله عنها تقول؛ كان يكون علي الصوم من رمضان فما أستطيع أن أقضي صلى الله عليه وسلم. رواه البخاري. ووجه الدلالة: تأخير عائشة لقضاء ما عليها من رمضان إلى شعبان ويبعد أن تترك صوم الست من شوال وغيرها من صيام النوافل طوال السنة.

وأجيب عنه: بأنه لو كان ذلك واجباً شرعاً لا مكّنها الرسول صلّى الله عليه وسلّم من تركه والاستطاعة هنا استطاعة شرعية؛ وذلك مراعاة للرسول صلّى الله عليه وسلّم، وحسن عشرته، وليست استطاعة بدنية. (انظر: الشرح المتع للعثيمين ١٤٦/٦).

الثاني: عدم جواز صيام الست من الشوال قبل قضاء ما عليه من رمضان وهو مذهب الحنابلة (انظر: الإنصاف للمرداوي الاختابلة (انظر: الإنصاف للمرداوي الاختابلة (استدلوا بحديث أبي أيوب السابق ووجه الدلالة تعليق الأجر على صوم رمضان ومن بقي عليه قضاء شيء منه فإنه لا يصح أن يقال إنه صام رمضان. وأجيب بأن صوم رمضان معلق بالذمة فإذا صام ستًا من شوال ثم قضى ما عليه من رمضان بعد ذلك فقد برئت ذمته.

الترجيح: ما ذهب إليه جمهور الفقهاء من جواز صيام الست من شوال قبل قضاء ما عليه من رمضان لقوة أدلتهم.

### رابقاء حكم من أفسد صيام الست من ثنوال لفير عدر .

من المعلوم أن الفقهاء قد أجمعوا على أن من صام تطوعًا ثم فسد صومه لعذر ليس عليه قضاء ذلك اليوم، واختلف الفقهاء إذا أفسده لغير عذر على قولين: صوم الستة أفضل لأنه أبعد عن الكراهة والتشبه بالنصارى في زيادة صيام أيام على صيامهم (انظر: مجمع الأنهرفي شرح ملتقى الأبحر لشيخي زاده ٢٧٦/١).

وأجيب عنه بأن الزيادة تحصل بالتتابع والتفريق.

الثالث: لا فرق بين التتابع والتفريق وهو رواية عند الحنابلة، وعللوا ذلك بأن الحديث ورد بها مطلقًا من غير تقييد فضيلتها لكونها تصير مع الشهر ستة وثلاثين يومًا والحسنة بعشر أمثالها فيكون ذلك كثلاثمائة وستين يومًا، وهي السنة كلها، فإذا وجد ذلك في كل سنة صار كصيام الدهر كله، وهذا المعنى يحصل مع التفريق (انظر: المغنى لابن قدامة ١٧٧/٣).

الرابع: يُكره تتابعها وهو مذهب المالكية وعللوا ذلك بمخافة أن يلحق الناس برمضان ما ليس منه (انظر: شرح الخرشي على مختصر خليل ٢٤٣/٢).

الترجيح: لم يرد في الأدلة ما يرجح التتابع أو التفريق إلا أن عموم الأدلة يرجح جانب التتابع للحث على المسارعة إلى فعل الخيرات.

### ثالثاً: حكم صيام الست من شوال لن عليه قضاء من رمضان:

من المعلوم أن القضاء فريضة، فهي على الوجوب، أما صوم شوال فنافلة ما لم ينذره العبد فيصبح عليه فريضة بنذره، والقضاء مقدم على صوم النافلة، فإن استطاع العبد القضاء في شوال، ثم صام الستة بعدها فهو أفضل بلا خلاف بين أهل العلم وإنما الخلاف في اشتراط ذلك لصيام الست.

اختلف الفقهاء في ذلك على قولين: الأول: جواز صيام الست من شوال لمن عليه قضاء من رمضان وهو مذهب جمهور الفقهاء من الحنفية والشافعية وقول للمالكية والحنابلة. (انظر: بدائع الصنائع للكسائي ٧٨/٧، نهاية المحتاج للرملي ٢٠٨/٢، حاشية



الأول: يجب عليه القضاء وهو ما ذهب اليه الحنفية والمالكية. (انظر: العناية شرح الهداية للبابرتي ٣٢٨/٣، الذخيرة للقرافي (١٨/٢)؛ واحتجوا لذلك بقوله تعالى (١٠ المالة ا

وجه الدلالة لزوم الإتمام بعد الشروع ولزوم القضاء بعد الإفساد إنما يثبت ضرورة صون المؤدى عن البطلان فلا يظهر في غير الصون فلا يظهر في غير الصون فلا يظهر في حق اشتراط كمال الأداء في الحال ولإكمال القضاء في المآل. (انظر: تبيين الحقائق للزيلعي).

قال ابن بطال: ومن أفطر متعمدًا بعد دخوله في الصوم فقد أبطل عمله. (انظر: شرح البخاري لابن بطال ٤٦٥/٥١).

وأجيب بأن المراد بإبطال الأعمال في الآية أمرين إبطالها لها بالردة والرياء.

الثاني: لا يجب عليه القضاء وهو ما ذهب إليه الشافعية والحنابلة. (انظر: مغني المحتاج للشربيني ١/٨٤٤، حاشية ابن عابدين (٣٤٣/٢)

واحتجوا بحديث أم هانئ أن رسول الله صلى الله عليه وسلم دخل عليها فدعا بشراب فشرب ثم ناولها فشربت فقالت يا رسول الله: أما إني كنت صائمة فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم الصائم المتطوع أمير نفسه إن شاء صام وإن شاء أفطر. رواه أحمد وصححه الألباني في صحيح الجامع.

وجه الدلالة: أن النبي جعل للصائم حق الاختياربين إتمام الصوم أو عدمه.

الترجيح: أري رجحان القول الثاني؛ لأن حديث أم هانئ نصفي المسألة.

### خامسا: صيام الست في غير شوال:

اختلف الفقهاء في ذلك على قولين:
الأول: عدم جواز ذلك وهو ظاهر مذهب
الشافعية ومذهب الحنابلة: وصرح الشافعية،
والحنابلة: بأنه لا تحصل الفضيلة بصيام
الستة في غير شوال، وتفوت بفواته، لظاهر
الأخبار كحديث أبي أيوب فقيد حديث أبي
أيوب الأنصاري. رضي الله عنه. صيام الست

فعينها في شهر شوال لما فيه من المبادرة للعبادة والاستباق اليها لقوله عز وجل فاستبقوا الخيرات وسارعوا إلى مغفرة من ربكم ولظاهر لفظ الحديث ومن ساعده الظاهر فهو أولى (انظر: أنوار البروق في أنواع الفروق للقرافي /٢١٧/٤).

الشاني: جواز ذلك وهو مذهب المالكية. واحتجوا أيضًا بحديث أبي أيوب ووجه الدلالة منه قوله (كان كصيام الدهر) فجعل الدهر كله محالاً للصيام من غير فصل، وإنما الدهر كله محالاً للصيام من غير فصل، وإنما خص الستة بكونها من شوال لمجرد التخفيف التيسير (انظر: منح الجليل لعليش ١ /١٢٢). الترجيح: أرى ترجيح القول الأول لقوة أدرد لهذه المسألة في عدد شوال من العام الماضي الدكتور محمد عبد العزيز بحثًا مستقلًا أبدع فيه فليراجع

### ا سادساء صوم ست من شوال له فوائد عديدة، منها:

واليك هذه الفوائد أسوقها إليك مختصرة من كلام الحافظ ابن رجب رحمه الله:

 ۱- إن صيام ستة أيام من شوال بعد رمضان يستكمل بها أجر صيام الدهر كله.

٢- ومنها؛ إن صيام شوال وشعبان كصلاة السنن الرواتب قبل الصلاة المفروضة وبعدها، فيكمل بذلك ما حصل في الفرض من خلل ونقص، فإن الفرائض تجبر أو تكمل بالنواهل يوم القيامة.

٣- ومنها: إن معاودة الصيام بعد صيام رمضان علامة على قبول صوم رمضان، فإن الله إذا تقبل عمل عبد وفقه لعمل صالح بعده، كما أن من عمل حسنة ثم أتبعها بسيئة كان ذلك علامة رد الحسنة وعدم قبولها.

٤- إن الصائمين لرمضان يوفون أجورهم في يوم الفطر وهو يوم الجوائز فيكون معاودة الصيام بعد الفطر شكراً لهذه النعمة، فأما مقابلة نعمة التوفيق لصيام شهر رمضان بارتكاب المعاصي بعده، فهو من فعل من بدل نعمة الله كفراً.

نسأل الله التوفيق لما يحبه ويرضاه، والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وعلى آله وصحبه ومن اهتدى بهديه إلى يوم الدين، وبعد،

فإن الله تعالى قضل- بحكمته- بعض الأزمنة على بعض، وجعل منها مواسم للتجارة الرابحة معه سبحانه، فكما فضل شهر رمضان على بقية الشهور، فقد جعل العشر الأواخر منه أفضل لياليه، وأيامها أكمل أيامه، وخصها عن بقية أيام الشهر ولياليه بخصائص ومزايا.

ومن أظهر هذه الخصائص وأهمها:

أولاً: اجتهاد النبي صلى الله عليه وسلم فيها فوق ما كان يجتهد في غيرها في العبادة، كما روى مسلم عن عائشة رضي الله عنها قالت: «وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يجتهد في العشر الأواخر ما لا يجتهد في غيره».

يتمثل ذلك في إحياء الليل كله، والجد، وشد المنزر، وإيقاظ الأهل لشهود هذا الخير وعدم المحرمان منه، وَرد ذلك في الحديث المتفق عليه من رواية أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها قالت: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا دخل العشر أحيا الليل، وأيقظ أهله، وجد، وشد المنزر، وهذا لفظ مسلم.

فأنت ترى أيها المسلم أيها الصائم مبالغته صلوات الله وسلامه عليه في الاجتهاد، حتى إنه كان يشد مئزره، كناية عن اعتزال النساء، أو كناية عن الاجتهاد، وهذا من الأسوة الحسنة، صلوات الله وسلامه عليه، يدل على مبادرته واغتنامه الأوقات الفاضلة واجتهاده في طاعة ديه.

ثانيًا؛ ومن خصائص هذه العشر ومزاياها أن

جعل سبحانه فيها ليلة القدر، وهذه الليلة قد خصها الله سبحانه وتعالى بخصائص منها: ١- أنه سبحانه أنزل فيها القرآن الكريم، قال تعالى: ﴿إِنَّا أَنْرَلْتُهُ فِي لِّلَةٍ ٱلْفَدْرِ ﴾ (القدر: ١). وقال تعالى: ﴿حَمْ اللَّهُ وَالْكِنْبُ ٱلنَّبِينِ اللَّهِ إِنَّا أَنْرَلْنَهُ فِي لِينَا لِمَ مُّبَرِكُمْ إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ ﴾ (الدخان: ١-٣). ٢- وصفها بأنها خير من ألف شهر: ﴿لَيْلَةُ ٱلْفَدْرِ خَرِّ

مَنْ أَلْفِ شَهْرِ، (القدر: ٣). مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ، (القدر: ٣).

٣- وصفها بأنها مباركة، قال تعالى: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَهُ فَي لَيْلًا مُبْرَكُةً ﴾.

3- أنها تنزل فيها الملائكة والروح: « كَثَرُلُ ٱلْكَتِكُدُ وَرَارُحُ فِيمًا إِذْنِ نَعِم مِن كُلِ أَحِه (القدر: ٤). قال ابن كثير في «تفسيره»: أي يكثر تنزل الملائكة في هذه الليلة لكثرة بركتها، والملائكة يتنزلون مند مع تنزل البركة والرحمة، كما يتنزلون عند تلاوة القرآن، ويحيطون بحلق الذكر، ويضعون أجنحتهم لطالب العلم بصدق تعظيمًا له، وأما الروح فالمراد منه هنا جبريل عليه السلام، فيكون من عطف الخاص على العام. (ابن كثير «تفسير سورة القدر»).

و- وصفها بأنها سلام، أي سالمة لا يستطيع الشيطان أن يعمل فيها سوءًا أو يعمل فيها أذى، كما قال مجاهد، أو تقضى فيها الأمور وتقدر الأجال والأرزاق كما قال قتادة، أو تُسلم فيها الملائكة على أهل المساجد حتى يطلع الفجر، كما قاله الشعبي. (تفسير ابن كثير بتصرف). ٢- وصفها بأنها يُفرق فيها كل أمر حكيم؛ أي يُفصلُ من اللوح المحفوظ إلى الكتبة أمر السنة وما يكون فيها من الأرزاق والأجال، وما يكون فيها من كل أمر محكم لا يبدل ولا يغير، وذلك



مما سبق علمُ الله تعالى به وكتابته له، ولكن يظهر للملائكة ما سيكون فيها ويأمرهم بفعل ما هو من وظيفتهم. (ابن كثير، تفسير سورة الدخان).

٧- أن من قامها إيمانًا واحتسابًا غفر الله له ما تقدم من ذنبه، كما جاء في حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: من صام رمضان إيمانًا واحتسابًا غفر له ما تقدم من ذنبه، ومن قام ليلة القدر إيمانًا واحتسابًا غفر له ما تقدم من ذنبه، ومن قام ليلة القدر إيمانًا واحتسابًا غفر له ما تقدم من ذنبه، (متفق عليه).

وبعد، ففي هذا ترغيب للمسلم وحث له على قيام ليلة القدر، وابتغاء وجه الله بذلك، والاقتداء برسول الله صلى الله عليه وسلم في التماسها وتحريها، فقد ثبت في الصحيح عنه صلى الله عليه وسلم أنه اعتكف العشر الأول ثم الأوسط ثم الأخير، وفي ذلك كله يلتمس ليلة القدر حتى أكد صلى الله عليه وسلم أنها في العشر الأخير، وهي في أوتار العشر آكد؛ لحديث عائشة رضي الله عنها، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: تحروا ليلة القدر في الوتر من العشر الأواخر، (رواه للبخاري).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: ولكن الوتر يكون باعتبار الماضي، فتطلب ليلة إحدى وعشرين، وليلة خمس وعشرين، وليلة شبع وعشرين، ويكون وليلة سبع وعشرين، ويكون باعتبار ما بقي كما قال النبي صلى الله عليه وسلم: ولتاسعة تبقى، لخامسة تبقى، لثالثة تبقى، فعلى هذا إذا كان الشهر ثلاثين يكون ذلك ليالي الأشفاع، وتكون الاثنتان والعشرون تاسعة تبقى، وليلة أربع وعشرين سابعة تبقى مجموع الفتاوى (٢٨٥٠ /٨٤/٢٥).

وأرجاها السبع الأواخر، كما جاء في حديث ابن عمر؛ أن رجالاً من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم أزوا ليلة القدر في المنام في السبع الأواخر، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أرى رؤياكم قد تواطأت في السبع الأواخر، فمن كان متحريها فليتحرها في السبع الأواخر، (متفق عليه). وفي حديث مسلم: «التمسوها في العشر الأواخر،

وع حديث مسلم: «التمسوها في العشر الأواخر، فإن ضعف أحدكم أو عجز فلا يُغَلَّبِنُّ على السبع البواقي».

وقد اختلف العلماء في تعيينها أي ليلة من ليالي العشر، بناءً على اختلاف الأدلة فيها، ورجح بعض العلماء أنها تنتقل وليست في ليلة معينة كل عام.

قال النووي رحمه الله: وهذا هو الظاهر المختار لتعارض الأحاديث الصحيحة في ذلك، ولا طريق إلى الجمع بين الأحاديث إلا بانتقالها .. (المجموع) وذكر أنه رجحه المزني وابن خزيمة وكذلك رجحه الحافظ ابن حجرفي فتح الباري . ولعل الحكمة في إخفاء هذه الليلة هي أن يجتهد العباد في طلبها. ويجدوا في العبادة، كما أخفيت ساعة الجمعة وغيرها.

فينبغي للمؤمن أن يجتهد في أيام العشر ولياليها طلبًا لليلة القدر، اقتداءً بنبينا صلى الله عليه وسلم، وأن يجد في الدعاء والتضرع إلى الله، ومما ورد من الدعاء في تلك الليلة ما روت عائشة رضي الله عنها قالت: قلت: يا رسول، أرأيت إن وافقت ليلة القدر ما أقول؟ قال: قولي: «اللهم إنك عفو ليلة القدر ما أعفو فاعف عني». (رواه أحمد والترمذي وابن ماجه، واللفظ للترمذي، وقال: حسن صحيح).

ثالثا: اختصاص الاعتكاف فيها بزيادة الفضل على ما سواها من أيام السنة.

والاعتكاف: لزوم المسجد لطاعة الله تعالى، ولقد كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يعتكف هذه العشر كما صحت بذلك الأحاديث، وكان صلى الله عليه وسلم إذا أراد أن يعتكف صلى الفجر ثم دخل معتكفه، كما جاء في الصحيحين من حديث عائشة.

ويسن للمعتكف الاشتغال بالطاعات، من قراءة قرآن، وذكر، وتسبيح، وصلاة، ونحوها. ويحرم عليه الجماع ومقدماته؛ لقوله تعالى: ولا تُباشرُوهُنْ وأنتم عاكفُون في المساجد، (البقرة: 1۷۷).

ولا يخرج من المسجد إلا لحاجة لا بد منها، ولا يمكن فعلها في المسجد؛ لقول عائشة رضي الله عنها؛ وكان النبي صلى الله عليه وسلم إذا اعتكف يدني إلي رأسه فأرجله، وكان لا يدخل البيت إلا لحاجة الإنسان». (متفق عليه، واللفظ لمسلم).

وللمعتكف أن يجلس مع أهله أو غيرهم ممن يأنس به ويتحدث إليه في مباح قليلاً من وقته،

جعلنا الله من المسابقين إلى الخيرات، المتباعدين عن المنكرات والزلات، وغفر لنا ولوالدينا ولجميع المسلمين.

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين.





إن الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله صلى الله عليه وآله وصحبه أجمعين والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.

أما بعد: فقد ذكرت قبل ذلك من أنواع التفسير النبوي: تخصيص العام، وتقبيد المطلق، وبيان المجمل، وتعيين المبهم، وقلت: إن هذه الألفاظ تحتاج لتوضيح، فتكلمت من تخصيص العام، واستكمالاً لذلك أقول:

### فما هو المطلق وكيف يقيد؟

عرف العلماء المطلق فقالوا: المطلق: الدال على الماهية بلا قيد، وهو من المقيد كالعام مع الخاص.

قال العلماء: متى وجد دليل على تقييد المطلق صير اليه، والا فلا؛ بل يبقى المطلق على إطلاقه، والمقيد على تقييده.

والضابط: أن الله إذا حكم في شيء بصفة أو شرط، ثم ورد حكم آخر مطلقًا، انظر: فإن لم يكن له أصل يرد إليه إلا ذلك الحكم المقيد وجب تقييده به وذلك مثل اشتراط العدالة

في الشهود على الرجعة والفراق والوصية في قوله: (وَأَشْهِدُواْ ذُوَى عَدل مِنكُو، (الطلاق: ٢). وقوله: وشَهَدَهُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدُكُمُ ٱلْمَوْتُ عِينَ أَلُوصِينَةِ ٱلْمُنَانِ ذَوَا عَدَّلِ مِنكُمْ " (المائدة: ١٠٦). وقد أطلق الشهادة في البيوع وغيرها في قوله:

« وَأَشْهِ لُوا إِذَا تَهَا يَعْتُمُ ، (البقرة: ٢٨٢)، وقوله: و فَإِذَا دَفَعْتُمْ إِلَيْهِمْ أَمْوَلَهُمْ فَأَشْهِدُواْ عَلَيْهِمْ ، (النساء: ٦)؛ فيحمل المطلق على المقيد وذلك بأن تكون عدالة الشهود مشترطة في جميع الأحوال وكذلك ما اشترط في كفارة القتل من الرقية المؤمنة في قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ قَبْلُ مُؤْمِنًا خَطَكًا فَتَحْرِرُ رَفِّيةٍ مُّوْمِنَةِ ، (النساء: ٩٢)، واطلاقها في كفارة الظهار في قوله تعالى: « وَالَّذِينَ يُطُّهِرُونَ مِن نِسَامِهِمْ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُواْ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِن قَبَلِ أَن بماسًا، (المجادلة: ٣).

وفي كفارة اليمين في قوله تعالى: ﴿ لَا يُوْلَحِدُكُمُ أَمَّهُ بِٱللَّغُو فِي أَيْمَانِكُمْ وَلَكِن يُؤَاخِذُكُم بِمَا عَقْدَتُمُ ٱلْأَيْمَانَ فَكُفُّنُونَهُم إِطْعَامُ عَشَرَةِ مَسْكِكِينَ مِنْ أُوسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أُوْكِسُونُهُمْ أَوْتَحْرِيرُ رَفَّيْهِ، (المائدة: ٨٩)، فيحمل المطلق على المقيد في وصف الرقية بأن تكون مؤمنة.

ثم يكمل التعريف فيقول: وإن كان له أصل غيره يرد إليه لم يكن رده إلى أحدهما بأولى

من الآخر.

وذلك مثل تقييد الصوم بالتتابع في كفارة القتل في قوله تعالى: وَهُنَ لَّمْ يَحِدُ نُصِيّامُ مُنْهُرُيْنَ مُتَابِعَيْنَ وَإِنَّهُ مِنَ آلَهِ ، (النساء: ٩٢)، وفي كفارة الظهار في قوله تعالى: وهَنْ أَوْ عَدْ نُصِيَّامُ تُهْرَيْنَ مُتَنَاعِتُن مِن قَبْل أَن يَشَاتَنا ، (المجادلة: ٤)، وتقييده بالتفريق في صوم التمتع، كما قال تعالى: 🕉 لْمُ يَجِدُ فَهِيَامُ ثَلَاتُهُ أَيَّامٍ فِي لَلْمَجْ وَمَنْفَقِ إِذَا ﴿ رَجْعُتُمْ بَاكَ عَشَرَةً كَيلًا ، (البقرة: ١٩٦). وأطلق كفارة اليمين: وَفَمَنَ لَوْ يَجِدُ فَضِيبًامُ لَلْنَتُو أَيَّامٍ ذَالِكَ كُفَّدُوا الْمُمْتِكُمُ [اَ عَلَنْكُ ، (المَائِدة ٨٩)، وكذلك أطلق في قضاء رمضان: ﴿فَهَنَ كَانَ مِنكُمْ مَّرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَر فَعِـذَةً ۗ مِنْ أَيَادٍ أَخُرُهُ (البقرة: ١٨٤)، فيبقى المطلق على إطلاقه من جوازه مضرقا ومتتابعًا، لأنه لا يمكن حمله عليهما معًا لتنافي القيدين وهما التفريق والتتابع، ولا على أحدهما لعدم وجود مرجع يرجع الحمل على أحدهما. (ينظر: الإتقان في علوم القرآن- للسيوطي، ج٢، ص ٢٠، ٦١).

الضرق بين العام والمطلق،

الفرق بين العام والمطلق هو أن العام يدل على شمول كل فرد من أفراده، وأما المطلق فيدل على فرد شائع أو أفراد شائعة لا على جميع الأفراد، فالعام يتناول دفعة واحدة كل ما يصدق عليه من الأفراد، والمطلق لا يتناول دفعة واحدة إلا فردا شائعا من الأفراد، وهذا هو المراد بقول الأصوليين: عموم العام شمولي، وعموم المطلق بدلي. (علم أصول الفقه- لعبد الوهاب خلاف، ص ١٨٢).

ونضرب مثالاً لتوضيح هذا الكلام، فلفظ الإنسان مثلاً في قوله تعالى: «إنَّ الْإِنسَّنَ لَنِي غَيْرٍ » (العصر: ٢). لفظ عام يتناول جميع أفراد الإنسان، فهذا عموم شمولي، ولفظ البقرة في قوله تعالى: ﴿إنَّ البقرة في قوله تعالى: ﴿إنَّ البقرة على كل البقرة وهو عموم بدلي بمعنى أي يصدق على كل البقرة وهو عموم بدلي بمعنى أي بقرة من كل البقر.

### المجمل والمبين:

المجمل: ما لم تتضح دلالته. وهو واقع في القرآن وقد يقع التبيين متصلاً، نحو: «من الْفَجْر، بعد قوله: وَلَيْ الْأَيْسُ مِنَ الْيَلِ الْأَمْوَدِ (البقرة: ١٨٧). (الإتقان في علوم القرآن- للسيوطي، ج٢).

ص ٣٧). فقوله تعالى: «حتى يتبين لكم الخيط الأبيض من الخيط الأسود » مجمل، وبينه قوله تعالى «من المفجر» في نفس الآية، وقد ورد في ذلك أحاديث متفق عليها توضح هذا الإيصال، وهنا التبيين وهو ما رواه سهل بن سعد رضي الله عنه قال: لما نزلت هذه الآية «وَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الْأَبْيَضِ مِن الخَيْطُ الأَسُود » فياكل حتى يستبينهما، حتى أنزل الله عز وجل: همن الفجر «فبين ذلك. (رواية مسلم في صحيحه برقم ١٩٨١/٣٤).

وفي رواية أخرى عن سهل بن سعد رضي الله عنه قال: لما نزلت هذه الآية: «وكُلُوا واشْرِبُوا حَتَّى يَتَبِينَ لَكُمُ الْخَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطُ الْأَسُود قال: فكان الرجل إذا أراد الصوم ربط أحدهم في رجليه الخيط الأسود والخيط الأبيض فلا يزال يأكل ويشرب حتى يتبين له رؤيتهما، فأنزل الله بعد ذلك «من الْفَجْر، فعلموا إنما يعني بذلك الليل والنهار. (متفق عليه رواه البخاري برقم الليل ورواه مسلم برقم عليه رواه البخاري برقم

وكذلك ما رواه عدي بن حاتم رضي الله عنه قال: لما نزلت: وحتى يتبين لكم الخيط الأبيض من الخيط الأبيض من الخيط الأسود والى عقال أسود والى عقال أبيض فجعلتها تحت وسادتي، فجعلت أنظر في الليل فلا يستبين لي، فغدوت على رسول الله صلى الله عليه وسلم فذكرت له ذلك فقال: إنما ذلك سواد الليل وبياض النهار. (رواه البخاري في صحيحه برقم (١٩١٦)، ورواه مسلم في صحيحه برقم (١٩٩٦).

وفي رواية مسلم: فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن وسادتك لعريض إنما هو سواد الليل وبياض النهار». (رواد مسلم في صحيحه برقم (١٠٩٠).

وفي رواية للبخاري في كتاب التفسير من صحيحه عن عدي بن حاتم رضي الله عنه قال: قلت يا رسول الله، ما الخيط الأبيض من الخيط الأسود. أهما الخيطان؟ قال: وإنك لعريض القفا إن أبصرت الخيطين، ثم قال: لا، بل هو سواد الليل وبياض النهار، (رواها البخاري في صحيحه في كتاب التفسير برقم (٤٥١٠)).

وقال النووي في شرحه لهذا الحديث في شرح صحيح مسلم: قوله صلى الله عليه وسلم: «إن وسادك لعريض». قال القاضي: معناه إن جعلت تحت وسيادك الخيطين الذين أرداهما الله تعالى وهما الليل والنهار فوسادك يعلوهما ويغطيهما وحينئذ يكون عريضًا، وهو معنى الرواية الأخرى في صحيح البخاري وإنك لعريض القفاء؛ لأن من يكون هذا وساده يكون عظيم قفاه من نسبته بقدره وهو معنى الرواية الأخرى إنك لضخم، وأنكر القاضي قول من قال إنه كناية عن الغباوة أو عن السمن؛ لكثرة أكله إلى بيان الخيطين، وقال بعضهم المراد بالوساد النوم أى إن نومك كثير، وقيل: أراد به الليل أي من لم يكن النهار عنده إلا إذا بان له القفا لأن طال ليله وكثر نومه، والصواب: ما اختاره القاضي، والله أعلم. (صحيح مسلم بشرح

وهكذا رجح النووي رأي القاضي في شرح هذه الجملة (إنك لعريض القفا) من قول الرسول صلى الله عليه وسلم أنه لا يراد به ذم ولا قدح، وإنما أراد الرسول صلى الله عليه وسلم الليل والنهار.

النووي، ج٧، ص ٢٠٢).

ونقل ابن حجر العسقلاني أيضا في فتح الباري رأي القرطبي فقال: وجزم الزمخشري بالتأويل الثاني فقال: إنما عرض النبي صلى الله عليه وسلم قفا عدى؛ لأنه غفل عن البيان، وعرض القفا مما يستدل به على قلة الفطنة، وأنشد في ذلك شعرًا، وقد أنكر ذلك كثير منهم القرطبي فقال: حمله بعض الناس على الذم له على ذلك الفهم، وكأنهم فهموا أنه نسبه إلى الجهل والجفاء وعدم الفقه، وعضدوا ذلك بقوله: «إنك عريض القفاء وليس الأمر على ما قالوه لأن من حمل اللفظ على حقيقته اللسانية التي هي الأصل إن لم يتبين له دليل التجوز لم يستحق ذمًا ولا ينسب إلى جهل، وإنما عني واللَّه أعلم أن وسادك كان يغطى الخيطين اللذين أراد الله فهو إذا عريض واسع، ولهذا قال في إثر ذلك: إنما ذلك سواد الليل وبياض النهار، وكأنه قال: فكيف بدخلان

ورد أيضًا ابن كثير على هذه الشبهة في تفسيره فقال: ومعنى قوله: «إن وسادك إذا لعريض، أي: إن كان يسع لوضع الخيط الأسود والخيط الأبيض المرادين من هذه الآية تحتها، فإنهما بياض النهار وسواد الليل، فيقتضي أن يكون بعرض المشرق والمغرب القفاء وجاء في بعض الألفاظ «إنك لعريض القفاء ففسره بعضهم بالبلادة، وهو ضعيف، بل يرجع إلى هذا، لأنه إذا كان وساده عريضا فقفاه أيضًا عريض، والله أعلم. (تفسير ابن كثير، تحقيق واختصار أحمد شاكر-ج١، ص

وكذلك قوله تعالى: ﴿ لَا تُدْرِكُ ٱلْإِمْكُرُ ﴾ (الأنعام: ١٠٣)، بينه قوله تعالى: ﴿ وَمُؤْرِّ نِبَدِ السُّرُ اللهِ مَا اللهِ القيامة: ٢٢، ٢٣) قدل على جواز الرؤية ولكنها لا تحيط به دون (لا تراه).

وكذلك قوله تعالى: «فَلَفَّ الدَّمُ مِن رَبِهِ كَلَنْتِ ، (الْمُعُونِ وَيَهِ كَلَيْتِ ، (البقرة: ٣٧)، بينه قوله تعالى: «قَالا رَبَّا طَلَنَا الْفُسِينَ ، أَلْفُسِينَ ، أَلْفُسِينَ ، (الأعراف: ٣٧).

ونكتفي بهذا القدر، والصلاة والسلام على رسولنا محمد صلى الله عليه وسلم وعلى آله وصحبه أجمعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.





الحمد لله، مالك الملك، يؤتي الملك مَنْ يشاء، ويُعَزِع الملك مَمْن يشاء، ويُعزّ مَنْ يشاء، ويُعزّلُ مَنْ يشاء، بيده الخير؛ إنّه على كل شيء قدير، يولج الليل في النهار، ويُولج النهار في الليل، ويُخرِج البحيّ من الميت، ويُخرِج المحيّ واليه الميت من الحيث ويرزُق مَنْ يشاء بغير حساب، لا إله إلا هو، له الحمد في الأولى والأخرة، وله الحكم واليه ترجعون، وأشهد ألّا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أنّ محمدًا عبدُ الله ورسولُه، وخليله وخيرته من خلقه، بلغ رسالة ربه، وأقام الحجة على أمته، هما ترك خيرًا إلا دلها عليه، ولا شرًا إلا حذرها منه، فصلوات الله وسلامه عليه، وعلى آل بيته الطيبين الطاهرين، وعلى أزواجه أمهات المؤمنين، وعلى أصحابه الغرامين، وعلى التابعين ومَنْ تبعَهم بإحسانِ إلى يوم الدين، وسلم تسليمًا كثيرًا.

أما بعدُ، فيا أيها الناسُ: اتقوا الله حقَ التقوى، واستمسكوا من الإسلام بالعروة الوثقى، والزموا جماعةَ المسلمين وإمامَهم؛ فإنَّ يدَ الله علي الجماعة. وإيَّاكم ومُحدَثاتِ الأمور؛ فإنَّ كل مُحدَثة بدعةٌ، وكلَ بدعة ضلالةٌ.

عباد الله: إن الحياة تقلُّبُ وتـداوُلُ، تَحمل في طياتها أفراحًا وأتراحًا، وضحكًا وبكاء، وكدرًا وصفاء، من سرَّه زمن ساءَه زمن آخرُ، فمُنغَصاتُها كثيرةٌ، ونفسُ المرء تحوم بها في كلِّ اتجاه زوابعُ الكدروالقتر، والهموم والغموم، ومثل هذا التراكم حباد الله- كفيلُ بغياب راحة البالِ عن المرء، حتى يُحيل له العسلَ مُرَّا، والعذب ملحا أُجاجًا. وممًا لا ريب فيه -عباد الله- أن منُ أعظم النعم في هذه الحياة راحة البال؛ فإنَّ من ذاقها في حياته فكأنه ملك كلُّ شيء، ومن فقدها في حياته فكأنه لم يملك شيئًا البتة، ولا ينبغي أن يقهم أحدً

أن راحة البال تعني ترك العمل، أو هي الدّعَة والكسلُ، كلّا بل إنَّ هذه الراحة برُمّتها متولدة عن عمل قلبي وعمل بدني، ولا عجب إذا قيل؛ إنَّ العمل من مُقتضيات راحة البال، والبال -أيها المسلمون- هو الحال والشأن، يقال؛ فلانٌ رخيُ البالِ، وناعمُ البال؛ أي؛ موفورُ الْعيْش، وهادئُ البالِ، وناعمُ البال؛ أي؛ موفورُ الْعيْش، وهادئُ النفس والخاطر، وهو باعتبار ما يضاف الميه، المنشودُ لكلُ عاقلِ هو راحـهُ البالُ التي هي المنشودُ لكلُ عاقلِ هو راحـهُ البالُ التي هي المنشودُ لكلُ عاقلِ هو راحـهُ البالُ التي هي ملاحه وصفاؤه، والله -جل وعلا- يقول؛ (اللين كَنُوا وَمَدُوا عَنْ سَبِيلِ اللهِ أَصَلُ أَعْلَهُمْ أَنْ وَلَيْنِ عَامُوا فَيْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ الله

وانَّ أهلُ النَظُر والنَبْاهة يُدركونَ جميعًا: أنَّ راحةَ البالِ غايةٌ منشودةٌ للمرء، وأنها تفتقر إلى سكينة قلب لا يغشاها جَلَبةٌ، وصفاء روح لا يشوبه كُدرٌ،

وأخذ بالأسباب الجاذبة، وقطع للأسباب الدافعة؛ فالاحتقانُ النَّفسيُّ والقلقُ، والتوترُ والفرق. وتغليبُ الظنون السلبيَّة على الظنون الإيجابية، كلها عوامل مزاحمة لراحة البال، إن لم تكن طاردةً لها بالكليَّة، ومربط الفرس في ذلكم كله هو القلب؛ لأن القلب إذا كان سليمًا يقظًا استسقى راحة البال بمجاديح الصفاء، وسلامة الصدر، فإذا كان تصفير التلوث البيئيَ أمرًا منشودًا عند الناس، فإنَّ تصفيرُ التلوث القلبي كذلكم؛ فالأول للحفاظ على البيئة، والأخر للحفاظ على البال؛ حيث إنَّ راحة البال لا يذوقها امرؤ ذم غيره لينال المدح دونه، ولا امرؤ خضض شأن غيره ليعلو شأنه، ولا امرؤ أطفأ نور غيره ليسطع نوره. ولا امرؤ أسكت غيره ليكون الحديث له وحده، ولا امرؤ صعد على أكتاف الأخرين؛ ليقطف الثمرة له دونهم، ولن يذوق راحة البال من لم يتصالح مع نفسه، ومع الناس، ويصفر صراعاته معهم، وكذلكم لن يذوق راحة البال: من لم يكن كما هو بلا تكلف، ومن لبس لبوسا ليس لبوسه.

ومن مشى مشية ليست مشيته. فعلى المرء المسلم أن يعيد تقييم نفسه. وينظر في كل ما يعنيه، ويتسلل لواذا من كل ما يُلحق الضرر بروحه وجسده، فلا راحة بال لحاسد، ولا راحة بال لنمام، ولا راحة بال لقلب ملي بالضغائن، وإنما يمنح الله راحة البال لمن كان مخمومُ القلب، أتدرون من هو مخمومُ القلب؟ إنَّه التَّقِيُّ النَّقِيُّ، لا إثم فيه ولا غل ولا بغي ولا حسد، كما صحّ بذلكم الخبر عن الصادق المصدوق. صلوات الله وسلامه عليه.

إنْ راحة البال لنعمة كبرى، ومنحة جُلي، لا ينالهاكل أحد، فهي لا تُشترى بالمال، ولا تفتقد بِالفَقْرِ؛ لأَنَّهَا إِحساسٌ قَلْبِيٌّ، وشعورٌ عاطفيٌّ لا تستجلبُه زخارف الدنيا، بالغة ما بلغت من المال والحاه، وفي الوقت نفسه لا يعيقه فقر ولا عوز بالغين ما بلغا من المسغدة والاملاق، فقد ينال راحة البال فقير يبيت على حصير، ويفتقدها غنيٌ يتكيُّ على الأرائك، ويفترش الحرير، فذلكم الشعورُ العاطفيُ عباد الله هو راحة البال التي لا تتحقق إلا بجسر مشيد،

ينشئه المرء فوق بحر الأثرة والغل والحسد؛ ليعبر به من دنياه إلى أخراه، عزيز النفس، سليم القلب، منشرح الصدق، تراه قد أوى إلى فراشه حين يرخى الليل سدوله، فيغمض عينيه ويغط في نوم عميق. لا يعيقه تفكير، ولا ينغص نومه أرق.

وإنَّ منْ أخصر الطرق الاستجلاب راحة البال: إدراك المرء أن الحياة مهما طالت فهي قصيرة. وأنها مختصرة في ثلاث آيات قصيرات، من قول الله -جل شأنه- عن الإنسان: (عند عند الله - الله التَّيِلُ بِشَرَةُ أَنَّ أَنِّ أَنِينًا فَأَنْ أَنْ أَنْ فَأَنْ ) (عَنْسُ: ١٩-٢١)، نعم عباد الله: لم تكن الحياة بحاجة إلى وصف أكثر من هذا، ولا أوجز منه؛ ليُدرك المرء؛ أنَّ الأمور بيد الله، فما شاء الله كان، وما لم نشأ لم يكن، وأنَّ ما كان له فسيأتيه وإن أبي الناسُ أجمعون، وأنَّ ما لم يكن له فلن يأتيه ولو ملك كنور قارون، وأنَّ ما مضى فاتَّ فلنَّ يرجعُ إليه، وأنَّ المستقبل غيبُ لا يعلمُه إلَّا اللَّهِ، وأنَّه ليس له إلا ساعته التي هو فيها، ولهذا استدل أهل المعرفة على راحة بال المرء بثلاث: بحسن التوكل فيما لم ينل، وحُسن الرضا فيما قد نال، وحُسن الصبر على ما قد فات.

إنّ المرء بمثل هذا الفهم واستصحابه في كل آن، سيتدثر براحة باله، ويتزمّل بسكينة قلبه وصفاء عيشه، ولأجل أنْ يُؤمِّن المرءُ لنفسه ديمومة راحة البال. فعليه استصحابُ أمور أربعة: أولها: أنَّه لا نجاة له من الموت، بل هو مُلاقيه وإنْ فرّ منه؛ لأنّ الموت يرقيه من أمامه لا مِنْ خَلِفُهُ: ( قُلُ إِنَّ ٱلْمُوَّتَ ٱلَّذِي تَفِرُّونَ مِنْهُ وَإِنَّهُ مُلْفِيكُمُ )(الجمعة: ٨)، وليستحضر في نفسه قول على -رضى الله تعالى عنه-: "أي يومي من الموت أفرَ؟ يومُ لم يُقدُر، أو يوم قدر، يوم لم يُقدر فلا أحدره، ومن المقدور لا منحو الحدر".

وثانيها: أن لا راحة دائمة في الدنيا، وأن الأيام قَلْبُ، إِنْ سَرَّتَ نَفْسًا ضَاحِكَةً سَاءِتَ نَفْسًا باكية. وثالثها: أنْ لا سلامة من الناس على الدوام، وأنَّه مهما كان تحرِّزه منهم وعزلته فالسلامة منهم أعز من الكبريت الأحمر، وقديمًا قبل:



### ولو أنَّ واش باليمامة دارُه

وداري بأعلى حضرموت اهتدى ليا

وإنَّ من الخطأ البين ظنَّ كثير من الناس أنَّ راحة البال لا تتحقّق إلا بالعزلة دون الخُلطة، وفي الدُّعة دون الكد، ففي الحديث الحسن: "المؤمنُ الذي يُخالط الناس ويصبر على أذاهم أفضل من المؤمن الذي لا يُخالط الناس ولا يصبر على أذاهم". ورابع الأمور عبادَ اللَّه: أنَّه لا راحة بال لِنُ لا رضا له، فإنَّ الرضا بالله وبقضائه وقدره أسُّ أساسٌ لراحة البال، قال عبد الله بن مسعود -رضى الله تعالى عنه-: "إن الله بقسطه وعدله جعل الروح والفرح في اليقين والرضا، وجعل الهم والحزن في الشك والسخط"، ورى مكحول أن ابن عمر -رضى الله تعالى عنهما- كان يقول: "إن الرجل ليستخير الله فيختار له فيتسخط على ربه ولا يلبث أن ينظر في العاقبة فإذا هو خير له"، وسئل الحسن البصري: "من أين أتى هذا الخلق؟ قال: من قلة الرضا عن الله. قيل له: ومن أين أتى قلة الرضاعن الله؟ قال: من قلة المعرفة

وجماعُ ذلكم كله -عباد الله- ما ذكره من أُوتي جوامعُ الكلم، وأفصحُ منْ نطق بالضاد، -صلوات الله وسلامه عليه- بقوله: "ذاق طعمَ الإيمان مَنْ رضيَ بالله ربًا، وبالإسلام دينًا، وبمحمد رسولا"(رواه مسلم).

عباد الله: اعلموا أن جماع راحة البال في أربعة؛ في البدن، بعدم إرهاقه بكثرة العمل، وعدم إكساله بالدعة وقلة العمل، وفي النَّفْس بقلة المعاصي والدنوب، وفي القلب بقلة الاكتراث بهموم الدنيا، وفي اللسان بحفظه ممّا يسفُل به، وزمّه عن مزالق القول وفحشه، ثم اجتهدوا -يا رعاكم الله- بالتماس راحة البال في طاعة الله وذكره، التمسوها في قلب سليم وخلق حسن، وكفّ الأذى عن الناس، وكفكفة دمع مكلوم، ومسح رأس يتيم، التمسوها في الصدق والأمانة. والتواضع والرضا، التمسوها في تجاهُل السفهاء، ومجادلة الحمقى، والتغافل؛ فهو تسعة أعشار راحة البال الهال كلها.

مَنْ لَم تَكَنَّ هُدَه مَظَانً راحة البال عندَه فعليه أَنَّ يَعنَى؛ لأنَّه كالذي يَطلُب الريِّ بالماء المالح، أو

كالذي يستسمن ذا ورم، وينفخ في غير ذي ضرم. ثم إنَّ التقربُ إلى الله بالنوافل، من أعظم أسباب راحة البال؛ لأنَّ كِثرةَ النوافل مدعاةً لِحبُّة اللَّه، ومَنْ أحبُّه اللَّه أصلح بالله وأراحَـه؛ ففي الحديث القدسي قول الله جلُّ شأنه: "وما تقرَّب إلي عبدي بشيء أحبُّ إلى ممَّا افترضتُه عليه، ولا يزال عبدي يتقرَّب إلى بالنوافل حتى أحبُّه، فإذا أحببتُه كنتُ سمعه الذي يسمع به. وبصره الذي يُبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجُلُه الَّتِي يَمشي بِها، ولنَّنْ سألني لأعطينُه. ولئن استعادني لأعيدنه" (رواه البخاري)، وإن من النوافل التي ندب إليها في ديننا الحنيف صيام يوم عاشوراء؛ فهو شعيرة من شعائر الدين القيم، وقد قال عنه المصطفى -صلى الله عليه وسلم-؛ "أحتَسبُ على الله أن يُكفِّر السِّنةَ التي قبله" (رواد مسلم).

هذا وصلوا -رحمكم الله- وسلموا على البشير النذير، والسراج المنير، محمد بن عبد الله، صاحب الحوض والشفاعة، فقد أمركم الله بأمر بدأ فيه بنفسه، وثنّى بملائكته المسبحة بقدسه، وأيّه بكم -أيها المؤمنون-، فقال جل وعلا: (يَكَأَيُّ اللِّهِ عَلَى الله على الله على عبدك ورسولك محمد، صاحب الوجه الأنور، والجبين الأزهر، وارض اللهم عن خلفائه الأربعة: أبي بكر وعمر وعثمان وعلى، وعن سائر صحابة نبيك محمد -صلى الله عليه وسلم-، وعن التابعين، ومن تبعهم باحسان إلى يوم الدين، وعنا معهم بعضوك وجودك وكرمك، يا أرحم الراحمين.

اللهم أعز الإسلام والمسلمين، اللهم انصر دينك وكتابك، وسُنَة نبيك وعبادك المؤمنين، اللهم فرج هم المهمومين من المسلمين، ونفس كرب المكروبين، واقض الدين عن المدينين، واشف مرضانا ومرضى المسلمين، برحمتك يا أرحم الراحمين.

(رَبِّنَا ءَالِنَا فِي ٱلدُّنْكَا حَكَنَةً وَفِي ٱلْآخِرَةِ حَكَنَةً وَفِنَا عَدَابَ النَّادِ )(الْبَقَرَة: ٢٠١).

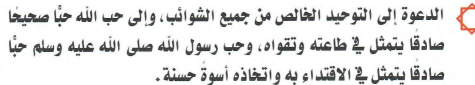
عبادَ اللهِ: اذكروا الله العظيم الجليل يذكركم، واشكروه على آلائه يزدكم، ولذكر الله أكبر، والله يعلم ما تصنعون.

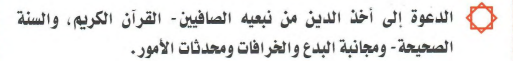


# جماعة أنصار السنة المحمدية

## تأسست عام 1345هـ- 1926م

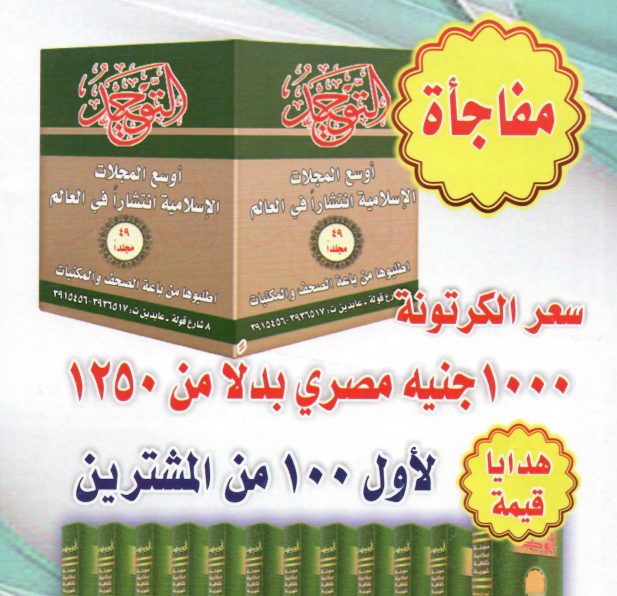












يوجد مجلدات لسنوات مختلفة سعر المجلد الواحد ٢٥ جنيهًا بدلا من ٤٠ جنيهًا