## حقيقة التدين بين المعاني والمباني



في بناء الحضارات





السنة النبوية ودورها في صياغة الروابط الاجتماعية

# تاريخ مشروعية الحج



رئيس مجلس الإدارة

أ.د. عبد الله شاكر الجنيدي

نائب رئيس مجلس الإدارة والمشرف العام لجلة التوحيد

د. عبد العظيم بدوي

أ. د. مرزوق محمد مرزوق

مستشار التحرير

جمال سعد حاتم

رئيس اللجنة العلمية

د. جمال عبد الرحمن

اللجنة العلمية

معاوية محمد هيكل

د. محمد عبد العزيز السيد

د. عاطف التاجوري

الاشتراك السنوي

ا- في الداخل ٢٠٠ جنيه توضع في حساب المجلة رقم/١٩١٥٩٠ ببنك فيصل الإسلامي مع إرسال قسيمة الإيداع على فاكس المجلة رقم/ ٢٣٣٣٠٦٦٢٠

٢- ١٤ الخارج ٨٠ دولاراً أو ٤٠٠ ريال
 سعودى أو مايعاد لهما

مطابع المنابية 🙈 🛋

# & Rala polimin

## تعظيم الأشهر الحرم

أظلنا شهر عظيم هو أول الأشهر الحُرم، وهو شهر ذي القعدة، والأشهر الحُرم، وهو شهر ذي القعدة، والأشهر الحُرم أشْهُر عظمها الله تعالى في كتابه، فقال: «إِنَّ عِدَّةَ الشُّهُورِ عِندَاسَهِ اثنَا عَمْرَ شَهْرًا فِي حَنْبِ اللهِ يَوْمَ عَلَقَ السَّمَوْنِ عَنْدَا أَلْهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْ النَّمَوْنِ عَنْدَا اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

وقد سُميت الأشهر الحرم بهذا الاسم؛ لزيادة حرمتها، وعظم الذنب فيها، وسُمي ذو القعدة بهذا الاسم؛ لأن العرب كانت تقعد فيه عن القتال، فلا تقاتل، وقد اعتمر النبي صلى الله فلا تقاتل، وقد اعتمر النبي صلى الله عليه وسلم قبل حجة الوداع ثلاث عمرات، كلهن في شهر ذي القعدة، وهي عمرته في العام السادس للهجرة من الحديبية، وعمرة القضية في العام السابع من الهجرة، وعمرته من المجرة، وعمرته من المجرة القضية في المعرانة في العام الثامن من الهجرة بعد تقسيم الغنائم.

فَحَرِيّ بِالْسلم أَن يُعظّم ما عظّمه الله تعالَى.

التحرير

## نقدم للقارئ الكريم كرتونة كاملة تحوي ٤٩ مجلداً من مجلدات مجلة التوحيد عن ٤٩ سنة كاملة



صاحبة الامتياز جمعية أنصار السنة المحمدية

رئيس التحرير،

مصطفى خليل أبو المعاطي

رئيس التحرير التنفيذي،

حسين عطا القراط

مدير التحرير

إبراهيم رفعت أبو موته

الإخراج الصحفي:

أحمد رجب محمد محمد محمود فتحي

إدارة التحرير

٨ شارع قولة عابدين - القاهرة ت:۲۲۹۳۰۱۷ فاکس :۲۲۹۳۰۱۷

البريد الإلكتروني MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

#### ثمنالنسخة

مصر ١٠ جنيهات ، السعودية ١٢ ريال ، الإمارات ١٢ دراهم ، الكويت ۱ دینار ، المغرب ۲ دولار آمریکی ، الأردن ١ دينار ، قطر١٢ ريال ، عمان اريال عماني ، أمريكا ؟ دولار، أوروبا ٤ يورو

منفذ البيع الوحيد

بمقر مجلة التوحيد

الدور السابع

## أ فيرس المدد

| کر ۳ | . عبد الله شا | الأنبياء: | دعوات | ج من | نماذ |
|------|---------------|-----------|-------|------|------|
|------|---------------|-----------|-------|------|------|

- باب التفسير: د. عبد العظيم بدوي
  - حقيقة التدين بين المعاني والمباني:
- د. مرزوق محمد مرزوق
- الشيخ عبده أحمد الأقرع الحج المبرور: الدعوة على منهاج النبوة:
- الشيخ معاوية محمد هيكل
- هجرة زينب بنت رسول الله: د. سيد عبد العال 11
- تاريخ مشروعية الحج: د. محمد عبد العزيز
  - أنواع الطلاق وعدد النساء:
- المستشار أحمد السيد على

السنة النبوية ودورها في صياغة الروابط الاجتماعية:

- د. عبد الوارث عثمان
- واحة التوحيد: علاءخضر
- د. متولى البراجيلي دراسات شرعیة: 41
- الشيخ صلاح عبد الخالق لا كرب وأنت رب: 24
- د. عزة محمد رشاد فقه المرأة المسلمة: 57
- الشيخ مصطفى البصراتي دراسات قرآنیة: تحذير الداعية من القصص الواهية:
- الشيخ علي حشيش
  - لمن سرت شركياتهم في الأمة كالنارفي الهشيم:
- د. محمد عبد العليم الدسوقي
  - أخطاء يقع فيها بعض الحجاج والمعتمرين:
- د. حمدی طه
- من صور الاعتداء على الدين: د. عبد القادر فاروق ١٤ تفسير الصحابة للقرآن:
- د. محمد عاطف التاجوري
  - دور القيم والأخلاق في بناء الحضارات:
- د. صالح بن حُميد

١٠٠٠ جنيها ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر و٣٠٠ دولارا خارج مصر شاملة سعر الشحن

الرئيس العام آ الله شاكر

الحمد لله مجيب الدعوات، والصلاة والسلام على من ختم الله به الرسالات، وعلى آله وأصحابه ومن اهتدى بهديهم إلى يوم الدين.

أما بعد: فقد تكلمت فيما مضى عن مكانة الدعاء، وبيّنت أنه حق خالص لرب العباد، وفيّ هذا اللقاء أذكر بعض النماذج عن دعوات الأنبياء والمرسلين وأنهم كانوا يتوجهون بدعائهم إلى رب العالمين، فأقول وبالله التوفيق:

> إن الناظر في سير الأنبياء والمرسلين يجد أنهم مع مكانتهم وقدرهم عند رب العالمين كانوا لا يتوجهون بالدعاء إلا إلى خالقهم ومرسلهم رب العالمين، وكانوا جميعًا يدعون أقوامهم إلى ذلك، وإليكم طرفًا من الحديث حول هذا الموضوع، وأبدأ الكلام بذكر آدم عليه السلام، وآدم أول من حمل رسالة الله إلى الخلق، وقد خلقه الله بيديه وأسجد له ملائكته، وتفضّل عليه بأن أسكنه جنته، وأمره الله يأمر ولكنه عصى فيه ريه، فماذا فعل؟ إن آدم عليه السلام لم يجد بابًا سوى باب ريه ومولاه، فرجع إليه، ولاذ بحماه، وسأله وحدد دون سيواد، وقال هو وزوجه حــواء: «رَبِّنَا ظَلَّتُنَا أَنفُسَنَا وَإِن لَّهُ تَغَفُّر لَنَا وَرَبْحَمُّنَا لْتُكُونُنُّ مِنَ ٱلْخَسِينَ ، (الأعراف: ٢٣)، وهذا اعتراف منهما بالذنب

وسؤال ريهما العفو والمغضرة.

قال ابن جرير رحمه الله في تفسيره للآية: (وهـذا خبر من الله جل ثناؤه عن آدم وحواء فيما أجاباه به، واعترافهما على أنضسهما بالذنب ومسألتهما إياه المغضرة منه والرحمة). (تفسير ابن جرير، ج١٠٧/٨).

وقد تفضّل الله عليهما بقبول التوبة، كما قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿فَنَلَقِّنَ ءَادُمُ مِن زِّيِّهِ، كُلِمُتِ فَنَابَ عَلَيْهُ إِنَّهُ هُوَ ٱللَّهِ آنُ أَرْجِعُي (البقرة: ٣٧).

وهذا نوح عليه السلام بعثه الله إلى قومه، فمكث فيهم ألف سنة إلا خمسين عامًا، وكان يدعوهم إلى الله وإلى عبادته وحده دون سواه، فكذبوه ولم يستجيبوا لدعوته، فلم يجد نوحًا إلا ربه ومولاه فلجأ إليه ودعاه وحده دون سواه، فاستجاب الله له ونجاه من القوم الظالمين، وفي ذلك يقول الله تعالى:



کثیر، ج۲/۸۰۲).

وهذا شعيب عليه السلام أرسله الله إلى قبيلة مدين فأمرهم بعبادة الله وحده، وكانوا مع شركهم يبخسون المكال والميزان، فنهاهم عن ذلك، ولكنهم كذبوه، وقالوا له كما ذكر القرآن الكريم عنهم؛ وقالوا له كما ذكر القرآن الكريم عنهم؛ أولا يشعيف ما تقد كيرا منا تقول والمرك فيا شيطا ولالا رقطك لرحمك والمرك فيا منوط المود؛ (٩)، فرد شعيب عليه السلام عليهم بما ذكر الله عنه؛ ثم جاء أمر الله بإهلاكهم، وهو وحده القادر على أمر الله قال تعالى: " ولذا كه أنها عنه شيئ والله المناه المنا

وفي قصة شعيب فوائد وعبر كثيرة منها: أن الكفار كما يخاطبون بأصل الإسلام، فكذلك يخاطبون بشرائعه؛ لأن شعيبًا دعا قومه إلى التوحيد أولاً، ثم أمرهم بإيفاء المكيال والميزان، ومنها: أن نقص المكيال والميزان من كبائر الذنوب، ونخشى المعقوبة العاجلة لمن تعاطى ذلك، ومنها: أن البرزاء من جنس العمل، فمن بخس أموال الناس، يريد زيادة ماله، عُوقب بنقيض الناس، يريد زيادة ماله، عُوقب بنقيض ذلك، ومنها: أن الصلاة لم تزل مشروعة للأنبياء المتقدمين، ويجب تقديمها على سائر الأعمال.

وهذا يوسف عليه السلام لما أتم الله عليه نعمته، وذلك بتخليصه من المحن المعظيمة وإعطائه الملك والعلم، توجه إلى ربه بهذا الدعاء قائلاً: «رَبِّ قَدْ مَاتِنِي مِنَ المُنْكِ وَعَلَمْتَنِي مِنَ الْمُنْكِ وَعَلَمْتَنِي مِنَ الْمُنْكِ وَالْعَلَمْ، توجه إلى المُنْكِ وَعَلَمْتَنِي مِن تَأْوِلِ الْمُنْكِينِ فَلِمْ النَّعْوَتِ وَمَالَّاتِينَ فَلِمْ النَّعْوَتِ وَمَالَمْتِينَ مِن الْمُنْكِ وَالْمُنْكِ وَالْمُنْكُونِ والْمُنْكُونِ وَالْمُنْكُونِ وَالْمُنْكُونُ وَالْمُل

وما من الله به عليه

﴿ وَقُومًا إِذْ تَكَادَىٰ مِن فَكُنَّلُ فَأَسْتَجَيْدًا لَهُ. فَنُحَّتَكُهُ وَلَمْلَةُ مِنَ ٱلْكُرْبِ ٱلْمَطِيدِ ۞ وَتَصْرَتُهُ مِنْ الْفَوْمِ ٱلَّذِينَ كُذُوا بِنَابِنِينَا إِنَّهُمْ كَالُواْ فَوْمُ سَوْمِ فأعرفتهم أمين ، (الأنبياء: ٧٦- ٧٧)، كما أخبرنا القرآن الكريم أن الله تبارك وتعالى أرسل إلى عاد هودًا عليه السلام، فدعاهم إلى عبادة الله وحده، ونهاهم عن عبادة غير الله وبين لهم فساد عبادة ما سواه، كما أمرهم بالتوبة والاستغفار، وأن ذلك من أسباب الخير العميم لهم وزيادة في قوتهم، ولكنهم كذبوه وتولوا عنه مجرمين، وقالوا له كما ذكر القرآن عنهم: ﴿ قَالُوا رَهُو مُا حِنْنُنَا بِيَنِينَهِ وَمَا غَنْ بِتَارِكَ وَالْهَيْنَا عَن قَوْلِكَ وَمَا غَنْ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ ۞ إِن نَفُولُ إِلَّا ٱعْفَرَىٰكَ بَعْشُ وَالِهَيْدَا بِشُوِّهُ قَالَ إِنِّينَ أَشْهِدُ اللَّهُ وَأَشْهَدُوٓا أَنِّي بَرِئَةً يُمَّا تُشْرَقُونَ ﴿ ﴿ مِن دُونِيِّهِ. فَكِدُوفِ جَيِمَا ثُمَّةً

ولما قالوا له ذلك، أخبرهم هود عليه السلام أنه متوكل في أمره كله على الله، وهو خالقهم جميعًا وبيده مقاليد أمورهم ونواصبي جميع المخلوقين تحت قهره وسلطانه، وأعلن لهم ذلك إعلامًا لهم أن المتصرف في الكون وحده هو الله، فقال كما ذكر القرآن الكريم عنه: ﴿ إِنْ وَكُنْ عَلَى اللهِ وَنَوْ وَرَبِي مَنْ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

لانطرون ، (هود: ٥٠ - ٥٥).

قال ابن كثير رحمه الله في تفسيره للأية:

"وقوله: (إني توكلت على الله ربي وربكم ما
من دابة إلا هو آخذ بناصيتها) أي: تحدى
قهره وسلطانه، وهو الحاكم العادل الذي لا
يجورفي حكمه فإنه على صراط مستقيم
وقد تضمن هذا المقام حجة بالغة ودلالة
قاطعة على صدق ما جاءهم به، وبطلان
ما هم عليه من عبادة الأصنام التي لا
من هم عليه من عبادة الأصنام التي لا
تنفع ولا تضر، بل هي جماد لا تسمع ولا
تبصر، ولا توالي ولا تعادي، وإنما يستحق
إخلاص العبادة الله وحده لا شريك له،
الذي بيده الملك، وله التصرف، وما من
شيء إلا تحت ملكه وقهره وسلطانه، فلا
الله إلا الله، ولا رب سواه). (تفسير ابن



من النبوة والملك؛ سأل ربه عز وجل، كما أتم سيما إذا دعم عليه نعمته في الدنيا، أن يستمر بها عليه (تفسير ابن ك في الأخرة، وأن يتوفاه مسلمًا حين يتوفاه، وأختم الكلام وأن يلحقه بالصالحين). (تفسير ابن كثير، الذي كان لا

وهذا نبي الله أيوب عليه السلام أعطاه الله الشيء الكثير وتفضل عليه، ثم ابتلاه في الشيء الكثير وتفضل عليه، ثم ابتلاه في ماله وولده وجسده، فصبر على ذلك كله، حتى ضرب به المثل في الصبر، ولم يجد أيوب عليه السلام سوى ربه ومولاه يسأله ويدعوه، فاستجاب الله له وعاهاه. قال تعالى: ﴿ وَأَنُوبُ الْمُ نَادَىٰ رَبُهُ أَنْ سَنِي الشَّرُ وَأَنْ لَا الله الله وَعَاهَاه. قال أَرْكُمُ الرَّعِمِ الله وَعَاهَاه. وَالله الله وَالله الله وَعَاهَاه. وَالله الله وَالله الله وَالله الله وَالله وَالله وَالله الله وَالله وَله وَالله و

قال البغوي رحمه الله في تفسير قوله تعالى: واستجبنا له فكشفنا ما به من ضرّ وذلك أنه قال له: «أركض برجلك فركض برجله فنبعت عين ماء باردا، فأمره الله أن يغتسل منها ففعل، فذهب كل داء كان بظاهره، ثم مشى أربعين خطوة. فأمره أن يركض برجله الأرض مرة أخرى ففعل فنبعت عين ماء بارد، فأمره فشرب منها، فذهب كل داء كان بباطنه - فصار كأصح ما يكون من الرجال وأجملهم. (تفسير البغوي، ٢٦٣/٢٠).

قال ابن كثير رحمه الله في تفسير قوله تعالى: «فاستجبنا له ونجيناه من الغم « (أي: أخرجناه من بطن الحوت، وتلك الظلمات، وكذلك ننجي المؤمنين أي: إذا كانوا في الشدائد ودعونا منيسين إلىنا، ولا

سيما إذا دعوا بهذا الدعاء في حال البلاء) (تفسير ابن كثيرج٣/٢٦٥).

وأختم الكلام هنا بسيد الأنبياء والمرسلين، اللذي كان لا يفتر عن دعاء ربه ومولاه، وسيرته دالة على ذلك، وأذكر هنا نموذجًا واحدًا من ذلك، وهدو ما حدث في غزوة بدر، وهي أول غزوة في الإسلام، وكان عدد المشركين أكثر من المؤمنين، وهنا قام رسول الله صلى الله عليه وسلم يستغيث بربه ومولاه ومعه الصحابة الكرام. قال الله عنهم: ﴿ إِذْ تُسْتَغِيثُونَ رَبِّكُمْ فَاسْتَمَابَ لَكُمْ أَنْ فَالْ الله عنهم: ﴿ إِذْ تُسْتَغِيثُونَ رَبِّكُمْ فَاسْتَمَابَ لَكُمْ أَنْ فَالْ الله عنهم: ﴿ إِذْ تُسْتَغِيثُونَ رَبِّكُمْ فَاسْتَمَابَ لَكُمْ أَنْ فَالْ الله عنهم: ﴿ إِذْ تُسْتَغِيثُونَ رَبِّكُمْ فَاسْتَمَابَ لَكُمْ أَنْ فَالْ الله عنهم: ﴿ إِذْ تُسْتَغِيثُونَ رَبُكُمْ فَاسْتَمَابَ لَكُمْ أَنْ الله عليه والله عنهم: ﴿ إِذْ تُسْتَغِيثُونَ رَبُكُمْ فَاسْتَمَابَ لَكُمْ أَنْ الْمُلْتِهُ عَلَيْكُمْ مِأْلُولُ مِنْ الْمُلْتَهَابُ لَكُمْ الْمُنْ الْمُلْتَهُمُ وَلَيْ الله عَلَيْكُمْ وَالْمُنْ الْمُلْتَهُمُ وَلَيْ الْمُلْتُهُمُ وَلَيْكُمْ مِأْلُولُ مِنْ الْمُلْتُهُمُ وَلَا الله عَلَيْكُمْ مِأْلُولُ مِنْ الْمُلْتَهُمُ وَلَيْكُمْ الله عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَلَيْتُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَلَا اللّهُ عَلَيْكُمْ مِأْلُولُ مِنْ الْمُولِدُ عَنْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ مِأْلُولُ مِنْ الْمُؤْمِنُ مِنْ الْمُعْمَالُهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ مِأْلُولُ مِنْ اللّهُ عَلْمُ الصّحالِيةُ الْمُلْلُهُ عَلَيْكُمْ وَلَيْتُولُولُ وَالْمُنْ الْمُؤْمِنُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ويذكر لنا عمر بن الخطاب رضي الله عنه: ما كان من النبي صلى الله عليه وسلم في هذا اليوم فيقول: ﴿ لما كان يوم بدر نظر رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى المشركين وهم ألف وأصحابه ثلاثمائة وتسعة عشر رجلاً، فاستقبل نبى الله القبلة، ثممد يديه فجعل بهتف بريه: اللهم أنجز لي ما وعدتني اللهم آت ما وعدتني، اللهم أن تهلك هذه العصابة من أهل الإسلام لا تعبد في الأرض، فما زال يهتف بريه، مادًا يديه، مستقبل القبلة، حتى سقط رداؤه عن منكبيه، فأتاه أبو بكر، فأخذ رداءه فألقاه على منكبيه، ثم التزمه من ورائه، وقال: يا نبى الله، كفاك مناشدتك ربك، فإنه سينجر لك ما وعدك، فأنزل الله عز وحل: إذ تستغيثون ربكم فاستجاب لكم أنى ممدكم بألف من الملائكة مردفين ، فأمده الله باللائكة. (مسلم ١٧٦٢).

والنماذج الدالة على ذلك كثيرة. وكلها تدل وتؤكد على أن الأنبياء والمرسلين كانوا بتوجهون إلى الله ويطلبون حاجتهم ممن يقول للشيء كن فيكون، وهو القائل سبحانه وتعالى: وقال ربُّكُمُ ادْعُوني أَسْتَجِبُ لَكُمْ .. أسأل الله تعالى أن يوفقنا لما يحبه ويرضاه، وأن يجعلنا من المراعين له وحده دون سواه، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

# **سُورَة الرُّوم** سُورَة الرُّوم

سورة الروم



قال تعالى: « الله الذي مُرْسِلُ الرَيْحَ فَشِيْرُ سَحَابًا فَيَسُطُهُ فِي السَّمَآءِ كَيْفَ يَشَاهُ وَجَعَلُهُ كِسَفَاهُ فِي السَّمَآءِ كَيْفَ يَشَاهُ وَجَعَلُهُ كِسَفَاهُ فِي السَّمَآءِ كَيْفِ بِشَاهُ مَرْجَعَلَهُ كِسَفَا فَمْرَى الْوَدَق يَغَرُجُ مِن خِلَلِهِ فَإِنَّ أَصَابَ بِهِ. مَن قِبَلِهِ لَسُلِيبِ فَيْ هُمْ يَسَنَّمُ مُوتِهَا إِنَّ ذَلِكَ لَمُحِي الْمَوْقَ وَهُ مَنْ قَبَلِهِ اللهِ وَمَن قَبِلِهِ السَّلِيبِ فَيْ الْمَوْقَ وَهُ مَنْ مِنْ قَبِلِهِ اللهِ وَمَن قَبِلِهِ اللهِ وَقَلْ مُلْمِينَ وَهُو عَن كُلِي الْمَوْقَ وَلَا شَعِعُ الصَّمَّ اللهُ عَلَيْهُ إِنَّ وَلَوْا مُنْ بَعِيهِ وَهُو عَن كُلِي أَلْمُونَ وَلَا شَعِعُ الصَّمَّ اللهُ عَلَيْهِ أَلَوْ مُنْ مِنْ فِي وَلَا شَعِعُ الصَّمَ اللهُ عَلَيْهُ الْمُنْ عَلَيْهِ فَي الْمُوقَى وَلَا شَعِعُ الصَّمَ اللهُ عَلَيْهِ أَلَوْ مُنْ مِنْ اللهِ وَلَا مُنْ يَوْمِنُ بِعَالِيفًا فَهُم مُسْلِقُونَ ، وَمَا أَلْتَ يَهِدِ الْفُعْمِ عَن صَلالِهِم إِن تَسْعِعُ إِلَّا مَن يُؤْمِنُ بِعَالِينَا فَهُم مُسْلِقُونَ ، وَمَا أَنْتَ يِهِدِ الْفُعْمِ عَن صَلالِهِم إِن تَسْعِعُ إِلَّا مَن يُؤْمِنُ بِعَالِينَا فَهُم مُسْلِقُونَ ، وَمَا أَنْتَ يَهُدِ اللهُمْ عَن صَلالِهِم إِن تُسْعِعُ إِلَّا مَن يُؤْمِنُ بِعَالِينَا فَهُم مُسْلِقُونَ ، وَمَا أَنْتَ يَهِدِ الْفُعْمِ عَن صَلالِهِم أَن شَيعُ إِلَّا مَن يُؤْمِنُ بِعَالِينَا فَهُم مُسْلِعُونَ ، وَلَا مُنْ يَعْلَى اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْلِينَا فَهُم أُسْلِيقُونَ ، وَلَا شُعْمَ عَن صَلالِهِم إِن شَيعُ إِلَّا مِن يُؤْمِنُ بِعَالِينَا فَهُم أُسْلِقُونَ ، وَالْمُعْمِقِيقُ الْمُعْمِقِيقُ الْمُعْمِقِيقُ الْمُعْمِقِيقُ الْمُعْمِقِيقِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُعْمِقِيقِ اللّهُ الْمُعْمِقِيقِ اللّهُ اللّهُ الْعُنْمُ عَلَيْ مُنْ اللّهُ الْمُعْمِقِيقِ اللّهُ الْمُعِلَى الْمُعْلَالِهُ مِنْ اللّهُ الْمُعُلِيقِ الْمُعُومُ اللّهُ اللّهُ الْمُعْمِقُومُ اللّهُ الْ

### مداد کرد عبدالعظیم بدوي

وَيَنْزِلُ الْمُطُرُ. وَأَحْيَانَا يَجْعَل الله السحاب كسفا أي قطعًا مُتفرقة غير متصلة، ثمّ ينزل الطر، وهي ظواهر مَرْئِيَةً مَشْهُودَةً، وَالَّكَ تَقْدِيرُ أُمِّيرَ أَلْعَلَى (يس: ٣٨)، قال تَعَالَى: ﴿ أَلَوْ تَرَ أَنَّ ٱللَّهَ يُسْرِحِي مَعَابًا مُمْ نُوَلِفُ بِينَهُ مُمْ يَعْمَلُهُ رُكُامًا فَتَرَى ٱلْوَدْفَ يَغْرُجُ مِنْ خِلْلِهِ. وَيُنزِّلُ مِنَ ٱلتَّمَانَ مِن جِبَالِ فِهَا مِنْ بَرَدِ فَيُصِيبُ بِدِ. مَن يَشَآهُ وَيَصْرِفُهُ عَن مَّن يَشَآهُ يَكَادُ سَنَا بَرْقِهِ. يَذْهَبُ بِٱلْأَبْسِئِرِ ﴿ اللَّهِ يُقَلِّبُ أَلِلَّهُ ٱلَّذِلَ وَٱلنَّهَارَ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِبْرَةً لأولى الأنسر و (التور: ٣٤، ٤٤). ثُمُّ ذَكْرُ اللَّهُ تَعَالَى حَالَ النَّاسِ بعد نزول المطروحالهم قبله،

﴿ فَإِذَا أَصَابَ بِهِ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشُرُونَ ٤٨ الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

#### أثار رحمة الله:

والله الدي يرسل الرياح فتثير سحابا فيبسطه في السَّمَاء كَيْفَ يَشَاءُ وَيَجْعَلُهُ كسفًا فترى الودق يُخرُجُ من خلاله فإذا أصاب به من يشاء من عباده إذا هم يستبشرون ٤٨ وإن كانوا من قبل أن يُنزل عليهم من قبله لبلسين ٤٩ ،: هذا تفصيل المجمل في قوله تَعَالَى: « وَمِنْ آيَاتُهُ أَنْ يُرْسِلُ الرِّيَاحَ ،، يَقُولَ سُبْحَانُهُ: اللَّهُ لا غيره، هو الذي يرسل الرِّيَاحَ ، فتثيرُ سَحَابًا، أي: تبعثه وتحركه فيبسط الله تعالى هذا السَّحَابُ في السَّمَاء كيف يشاءُ، وَيَمُدُهُ حَيْثُ يَشَاءُ، فَيُعْطَى السَّمَاء

وَإِن كَانُوا مِن قَبِلُ أَن يُنزَلُ عَلَيْهِم مِن قَبِلُه لِبُلِسِينَ 24 مِلْيُهِم مِن قَبِلُه لِبُلِسِينَ 24 مِلَا لَمَسَدُ، وَانْقَطَعَ الأَمْسُ، ثَمَّ فَاجَأَهُمُ اللَّه تَعَالَى بِالْغَيْثُ فَاجَأَهُمُ اللَّه تَعَالَى بِالْغَيْثُ فَاجَالَى عِلْغَيْثُ فَاجَالَى عِلْمُ فَرَحُونَ مَسْرُورُونَ، فَاذَا هُمْ فَرحُونَ مَسْرُورُونَ، فَاذَا هُمْ قَرحُونَ مَسْرُورُونَ، فَاذَا هُمْ قَالَى الْعَيْثُ مِنْ مَعْدِ مَا قَنْطُوا يَعِيْثُ مِنْ مَعْدِ مَا قَنْطُوا وَيَعْدُرُ رَحْمَتُهُ وَهُو الْوَلُ الْوَلِيُ الْحَيْدُ، وَهُو الْوَلُ الْحَيْدُ، وَمُو الْوَلُ الْحَيْدُ، وَلَا وَلِنْ الْحَيْدُ، وَكُو الْوَلُ الْحَيْدُ، (الشورى: ٢٨).

وَانظُرْ إِلَى آشار رَحْمَتِ اللَّهِ كَيْفُ يُحْيِي الْأَرْضِ بِعُدَ كَيْفُ يُحْيِي الْأَرْضِ بِعُدَ مَوْتَهَا وَلاَرْضِ بِعُدَ مَوْتَهَا وَلاَرْضِ بَعْدَ مَوْتَهَا لَا يَعْمَ فَتُهُمْ حَابًا لَمْ اللَّهِ عَنْهُمْ حَابًا لَمْ اللَّهِ عَنْهُمْ حَابًا الْأَرْضُ بَعْدَ مَوْتَهَا كَنْبُكُ النَّنُودُ وَالْمَرْضُ عَنْهَا لَى: وَاللَّهُ النَّوْلُ وَلَى النَّنُودُ وَاللَّهُ اللَّهُ الْرَضُ عَنْمَتَوَا إِلَى النَّكَمَةِ اللَّهُ الْأَرْضُ عَنْمَتَوَا إِلَيْ النَّكَمَةِ اللَّهُ الْأَرْضُ عَنْمَتَوَا إِلَى النَّكَمَةِ اللَّهُ الْأَرْضُ عَنْمَتَوَا إِلَى النَّكَمَةِ اللَّهُ اللَّوْشُ عَنْمَتَوَا إِلَى النَّكَمَةِ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُ

أَمْزُلُ مِنَ ٱلسَّمَالِهِ مَانَا فَأَخْرَجْنَا بِهِ.

خو القعدة \$\$\$١ هـ - العدد ١٣٣ - السنة الثانية والخمسون

أَسْدَادًا وَأَنْتُمْ مُعْلَنُونَ ، (البقرة: ٢٢،٢١).

كُمَا أَنَّ تَلْكُ الأَثَارَ مِنْ دَلَائِل القَدْرَة عَلَى الْبَعْثُ بِعُدُ الْمُوت، ولذلك قال تعالى: «فانظرُ إلى آشار رحمت الله كيف يُحْيِي الأَرْضَى بَعْدَ مَوْتَهَا إِنَّ ذلك لُحْيي المؤتى وَهُو عَلَى كل شيء قدير ٥٠، وقد تكرر الاستدلال على إحياء المؤتى بِإِحْيَاءِ الأَرْضِ بَغُدَ مَوْتَهَا فِيْ مُواضع، منها قوله تعالى: و وَأَلِلَّهُ ٱلَّذِينَ أَرْسَلَ ٱلرَّيْمَ فَنُنْعُرُ خَفَّابًا فَسُفْتَهُ إِلَى بَلَدِ مَّيْتِ فَأَخِيبَنَا بِهِ ٱلْأَرْضَ مَّدُ مَوْتُهَا كُذَاكَ ٱلنَّدُورُ ، (فاطر: ٩)، وقوله تعالى: دومن النه أَنْكُ نُرَى ٱلأَرْضَ خَنِيْعَةُ وَإِنَّا أَرْكَا عَلَيْهَا ٱلْمُلَّةُ الْمُثَرِّثُ وَرُبِّتُ إِنَّ ٱلَّذِي أَحِيَاهَا لَمُعَى ٱلْمَوْقَةُ إِنَّهُ. عَلَى كُلِّ مَنْهِ فَيْلِ، (فصلت: ٣٩)، وقال تُعَالَى: ﴿ وَنَوْى ٱلْأَرْضَى هَامِلَةً مَانَا أَدِلْنَا عَلَيْهِمَا ٱلْمَاةَ ٱهْمَرَّتُ وَرَبُّ وَأَلْبَنَتْ مِن كُلِّ رَقَّع بَهِيج 🕡 ذَلِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ وَأَنَّهُ، يُعَى ٱلْمَوْتَى وَأَنَّهُ عَلَى كُلُّ شَيْءِ قَدِيثُ (١) وَأَنَّ السَّاعَةُ عَاتِيةٌ لَّا رَبُّ فِهَا وَأَكِ ٱللَّهُ يَبَعَثُ مَن فِي ٱلْقُبُورِ، (الحج: ٥-٧).

ولاً بين أنهُم عند توقف الخير يكونون مُبلسين آيسين، وعند ظهُوره يكونون مُستبَشرين، بين أنَّ تلك الحالة أيضا لا يدومُون عليها، بل لو أصاب زرعهم ريح مصفر لكفروا، فهم منقلبون غير ثابتين لنظرهم إلى الحال لا إلى المآل (التفسير الكبير ١٣٥/٢٥). فقال تعالى: «ولئن أرسلنا ريحًا فراؤه مُصفراً لَظَلُوا من بعده يكفرون ٥١»: وَهَاذَهُ الأَثَارُ مِنْ دَلَائِلًا التَّوْحِيد، وَأَنْهُ لا إِلَهُ إِلَّا اللَّهُ وَلِدَلِكَ قَالَ اللَّهُ تَعَالَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ تَعَالَى للَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَليه وسلم: لرَسُولِهُ صلى اللَّهُ عليه وسلم: وَلَيْ صَالَتُهُمْ مِنْ فَرْلَ مِنَ اللَّهُ عَلَى اللْهُ اللَّهُ عَلَى اللْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْهُ عَلَى الْهُ الْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الْهُ عَلَى الْهُ عَلَى الْمُلِي اللَّهُ عَلَى اللَل

فَإِذَا كِأْنَ اللَّهُ تَعَالَى هُوَ الْمُخْتَصِّ بِإِنْزَالِ اللَّاءِ مِنَ الْمُخْتَصِّ بِإِنْزَالِ اللَّاءِ مِنَ السَّمَّاءِ، وَاحْيَاءِ الأَرْضِ بَعْدَ مَوْتِهَا، وَجَبَ أَنْ يَكُونَ هُوَ اللَّخْتَصِ بِالْعِبَادَة، ولذَلكَ قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهُا النَّالُ المَّنْدُوا فَلَا تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهُا النَّالُ المَّنْدُوا فَلَا يَعْدُوا لَكِ مَنْكُمُ وَالَّذِينَ مِن قَلِكُمْ لَلْكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَلِكُمْ لَلْكُمْ وَالْذِينَ مِن قَلِكُمْ لَلْكُمْ وَالْذِينَ مِن قَلِكُمْ لَلْكُمْ وَالْذِينَ مِن قَلِكُمْ لَلْكُمْ وَالْذِي مِن قَلِكُمْ لَلْكُمْ وَالْمَاكِمَةِ مِنْ فَلَكُمْ وَالْمَاكِمَةِ مِنْ لَكُمْ وَالْتَعَالَة مِنَا وَالْتَعَالَة مِنْ وَلَكُمْ وَالْمُونَ وَلَوْ اللَّهُ وَالْمُونَ وَلَوْ اللَّهُ وَالْمُونَ وَلَيْ اللَّهُ وَالْمُونَ وَلَا لَكُمْ وَالْمُونَ وَلَا لَكُمْ وَالْمُونَ وَلَا لَكُمْ وَلَا يَعْمَلُوا فِي وَلَيْ اللَّهُ وَالْمُونَ وَرَقًا لَكُمْ فَلَا يَعْمَلُوا فِيقًا لِللْمُ الْمُؤْمِنَ وَرَقًا لَكُمْ فَلَا يَعْمَلُوا فِي الْمُؤْمِنِ وَرَقًا لَكُمْ فَلَا يَعْمَلُوا فِي الْمُؤْمِ وَلَا لَكُمْ وَلَا لَمُنْ الْمُعْمَالُوا فِي الْمُؤْمِ وَلَا لَكُمْ الْمُونَ وَلَا لَكُمْ وَلَا لَكُمْ وَلَا لَكُمْ وَلَا لَكُمْ الْمُؤْمِ وَلَا لَكُونُ وَلَا لَكُمْ وَلَا لَكُمْ وَلَا لَكُمْ وَلَا لَكُمْ وَلَا لَكُمْ وَلَا لَكُمْ وَلَا لَكُونَ وَلَا لَكُونُ وَلَا لَكُوا لَكُوا لَا لَكُونُ وَلَا لَكُمْ وَلَا لَكُونُ وَلَا لَكُوا لَيْ وَلَا لَكُونُ وَلِهُ اللْمُؤْلِقِي اللْمُعَلِّي الْمُؤْلِقِي اللْمُؤْلِقِي اللْمُلِي اللَّهُ الْمُؤْلِقِي اللْمُؤْلِقِي الْمُؤْلِقِي اللْمُؤْلِقِ اللْمُؤْلِقُونَ اللَّهُ الْمُؤْلِقِي الْمُؤْلِقُ وَلِي الْمُؤْلِقِي اللْمُؤْلِقِي اللْمُؤْلِقِي اللَّهُ الْمُؤْلِقُونَ الْمُؤْلِقُولُوا اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ وَلِي الْمُؤْلِقُونَا لِلْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ وَلِمُ الْمُؤْلِقُونَا اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُعُلِولُوا لِلِلْمُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِ

﴿ فَ رَأُونُ \* يَضَلُّحُ لَلْعَوْدِ عَلَى الربيح، الأنها مُؤنث غيرُ حَقيقيٌّ، فَهُوَ يُذَكِّرُ وَيُؤنَّث، كما تقول: هذا الطريق، وهذه الطريق، وهذا السوق، وَهَدْهُ السُّوقَ، وَيَصْلَحُ للْعَوْد عَلَى النَّرُوعِ اللَّذِي هُوَ أَشُرُ مِنْ آثار رَحْمُهُ اللَّهِ، وَعَلَى الأُولَ يكون المعنى: «وَلَنْنُ أَرْسُلْنَا ريحًا فَرَأُوْهُ مُصْفِرًا \* وَتَلْكُ الرِّيحُ لا تأتى بَحَيْرٍ، الظُّلُوا من بَعْده يكفرُونَ ١٥، نعْمَة الله التي أنعم بها عليهم من قبل، بسبب الرياح الميشرات. وعلى الثاني يكون المُعْنَى: ﴿ وَلَنَّنُ أَرْسَلْنَا رِيحًا ﴾ صَرْصَرًا عَاتَيَةً، فأصَابِتُ زرْعَهُمْ وَفُرَاوُهُ مُصْفِرًا ، قد حِفْ وَيَبُسُ، وَهَلك، وَلَطُلُوا من بعده يكفرون ٥١، فهم بالرياح المشرات يفرخون ولا يشكرون، وبالريح المصفر يكفرون ولا يصبرون.

وقيه من دمهم بعد تثبيتهم وسرعة تزلزلهم بين طري الإفراط والتفريط مالا يخفى، حَيْثُ كان الواجبُ عَلَيْهِمْ أَنْ يَتُوكُلُوا عَلَى اللَّه تعالى في كل حال، ويلجؤوا إليه بالاستغفار إذا احتبس عَنْهُمُ القطرُ، ولا يياسوا من رُوْح اللَّه تعالى، ويبادروا إلى الشكر بالطاعة إذا أصابهم برحمته، ولا يُضرطوا في الاستبشار، وأنْ يصيروا على بالائه إذا اعترى زرعهم آفة ولا يكفروا بنعمائه، فعكسوا الأمر، وأبوا ما يُحديهم، وأتوا يما يُرديهم (ارشاد العقل السليم ١٨١/٥)، وتلك حال الكافر، أما المؤمن فشاكر

كُنتَ لَدرى مَا ٱلكِنتُبُ وَلَا ٱلإيمَانُ وَلَنَكِن جَعَلْنَهُ نُوزًا نَهُدِي بِهِ. مَن نُشَآهُ مِنْ عِبَادِمَا ۚ وَإِنَّكَ لَنَهَدِئَ إِلَىٰ صِرَطِ مُستقيم (الشوري: ٥٢).

فالكفارُ أمْ وات، والمؤتى لا يسمعون، فهم لا يستجيبون للُّه وَالرَّسُولِ، وإنَّمَا يَسْتَجِبُ ٱلَّذِينَ يستعون والموتى يتعثهم الله ثم إليه يْجَنُونَ ، (الأنعام: ٣٦).

وفانك لا تسمع المؤتى ولا تَسْمِعُ الصِّمُ الدُّعَاءَ إِذَا وَلُوْا مُدْبِرِينَ ٥٢ ،، وَالأَصِيمُ لا يسمع من قرب، فكيف وإذا وَلُوا مُدُبِرِينَ ٥٢ ١٥، وَمَا أَنْتَ بهاد العمى عن ضلالتهم»، والمراد بالعمى عمى القلب، لا عمى العين، كما قال تَعَالَى: ﴿ أَفَاتُرْ بَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَتَكُونَ لَمُمْ قُلُوبٌ يَعْفِلُونَ بِهَا أَوْ مَانَانُّ بِسَمَّعُونَ بِمَا ۚ فَإِنْهَا لَا نَعْمَى ٱلاَّبْصَنْرُ وَلَكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَٰتِي فِ ٱلصُّدُولِ ، (الحج: ٤٦)، فعمى العين لا يمنع من الايمان إذا أراد الله بالعبد خيرًا، ولذلك آمن كشيرون ممن فقدوا أبصارهم، وفي مقدمتهم عبد الله بن أم مكتوم رضى الله عنه.

ثُمَّ قَالَ اللَّه تَعَالَى لرسُولُه صلى الله عليه وسلم: (إن تسمع إلا من يؤمن بآياتنا فَهُم مُسْلَمُونَ ٥٣ ،، فَالْوَمِنُونَ هم الذين يستمعون القول فيتبغون أحسنه.

سرتعداد التشابيه ف الايتان:

إن تعداد التشابيه منظور فيه إلى اختلاف أحوال طوائف المشركين فكان لكل فريق تشبيه:

فمنهم من غلب عليهم

صَابِرٌ، إِنْ أَعْطَاهُ اللَّهُ شَكْرٍ، وإن قدر عليه رزقه صدر، قال النبيُّ صلى الله عليه وسلم: (عَجِبًا لأَمْرِ المُؤْمِنِ إِنَّ أَمْرُهُ كله خير وليس ذاك لأحد الا للمؤمن إن أصابته سرّاء شكر فكان خيرًا له وإنْ أصابتُهُ ضرّاءُ صَبّر فكان خيرًا له) (صحيح مسلم: ١٥٣).

انك لا تهدي من أحببت:

وكان النبي صلى الله عليه وسلم يضيق صدرًا بكفر الكافرين، وتكذيب المكذبين، بعد كل هذه الأدلة والبراهين، فقال الله له:

وفانك لا تسمع المؤتى ولا تَسْمِعُ الصُّمُّ الدَّعَاءِ إِذَا وَلُوْا مُذَبِرِينَ ٥٢ وَمَا أَنْتُ بِهَاد العمى عن ضلالتهم إن تسمع إلا من يومن بآباتنا فهم مُسلمُونَ ٥٣ ،:

الفاءُ فصيحة تبدل على كلام مقدر، أي إن كبر عليك اعراضهم وساءك استرسالهم على الكفرف إنهم قوم أموات، وإنك لا تسمع المؤتى (التحريروالتنوير ١٢٥/٢١). وقد سمى الله تعالى الكافرين موتى في أكثر من آية، وسمي المؤمنين أخياء، قال تعالى: وأوَمَن كَانَ مَيْسَنًا فَأَحْيَيْنَكُ وَجَعَلْنَا لَهُ فُورًا يُكِينِي بِهِ، فِي ٱلنَّاسِ كُمِّن مُثَلِدُ فِي ٱلطُّلُمَنَةِ لَيْسَ بِخَادِج مِنْهَا كَذَالِكَ أَنِّنَ لِلكَّنفِينَ مَا كَانُوا بعملوت و (الأنسام: ۱۲۲)، والمعنى «أومن كان ميتًا» بالشرك والكفر، وفأحييناه، بالايمان، وجعلتا له نورًا نمشى به في الناس، وهو نور الإيمان. كما قال تعالى:

و وَكُذَاكِ أَوْحَيناً إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنا مَا

التوغل في الشيرك، فلا يُصدقون بما يُخالفه، ولا يتأثرون بالقرآن والدعوة إلى الحق، فهؤلاء بمنزلة الأموات، أشباح بلا أدراك، وه ولاء هم دهماؤهم وأغلبهم ولذلك ابتدئ بهم. ومنهم من يُعْرض عن استماع القرآن، وهم الذين قالوا: وقُلُوبُنَا فِي أَكِنَةِ مِمَّا تَدْعُونَا الَّهِ وَفِي عَاذَانِتَا وَقُرٌّ وَمِنْ بَيْنِنَا وَيَثَنِكَ حِاتِّ، (فصلته) وقالوا: ﴿ لَا تستغوا لمنكا الغرمان والغوافيه لعلكو تَعَلَّوْنَ ، (فصلت: ٢٦)، وهؤلاء هُمْ سَادَاتُهُمْ، وَمَدَيْرُو أَمْرَهُمْ، يخافون إن أصغوا الى القرآن أَنْ يَمُلكُ مَشَاعِرَهُمْ، فَلَذَلْكُ يتباعدون عن سماعه، ولهذا قَيْدُ الَّذِي شَيْهُوا بِهُ بِوَقْت تُوليهم مُدبرين إعراضا عن الدُّعُوة، فهُو تشبيه تمثيل. ومنهم من سلكوا مسلك ساداتهم، واقتفوا خطاهم، فانحرفت أفهامهم عن الصواب، فهم يسمعون القرآن ولا يستطيعون العمل يه، وهو لاء هُمُ الْذينَ اعْتَادُوا متابعة أهوائهم، وهم الذين وَ قَالُوا إِنَّا وَجَدْنَا مَاتِياتُنَا عَلَيْ أَمَّةِ وَإِنَّا عَلَىٰ ءَاثَرُهِم مُّهْمَدُونَ، (الزخرف: ۲۲).

ويحصل من جميع ذلك تشبيه جماعتهم بجماعة تَجِمعُ أَمُواتًا، وَصُمًّا، وَعُمْيًا، فليس هذا من تعدد التشبه لشبه واحد، كالذي في قوله تعالى: «أو كصبب من السماء» (البقرة: ١٩) (التحرير والتنوير ١٢٥/٢١).

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.



بين المعاني

والمباني



اد . مرزوق محمد مرزوق

نائب الرئيس العام والمشرف على الجلة

الحمد لله الذي من على عموم المسلمين بنفحات شهر رمضان، ومنَّ عليهم فيه بالصيام والذكر والصدقات والشكر والقرآن والغفران، وما تلاه من أيام شوال وذى القعدة، ويتلوهم في ذي الحجة من أيام الرحمن، والصلاة والسلام الأتمان على رحمة الله للأنام وآليه والصحب الكرام، ويعد:

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبيّ صلى الله عليه وسلم قال: "من لم يدع قول الزُّورِ والعملَ به والجهلَ، فليس لله حاجةٌ أن يَدع طعامه وشرابه".

العزو: رواه البخاري ٥/١٥١ (٥٧١٠)، .(11.1)

#### مفردات العديث:

((قول الزور)): الكذب وقول الباطل.

((والعمل به)): يعنى العمل بالباطل.

((والجهل)): السَّفْه، سواء أكان سفها على النفس أو على الآخرين.

#### المعنى العام للحديث:

لم يكن الصيام قرارًا للحرمان أو لتعذيب بني الإنسان، كما زعم أهل الزيغ والهوى والطغيان وإنما للصيام مقصد أسمى كما قَالَ تَعَالَى واستوى: ﴿ يَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيامُ كَمَا كُيْبَ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمُ لَمَلُّكُمْ تَنْقُونَ ، (البقرة: ١٨٣).

لذا قرر وعلمنا عليه الصلاة والسلام أن الإنسان إذا صام ولم يدع الزور-وهو قول الماطل والكذب- والعمل به؛ فليس لله حاجة في أن يمتنع عن الطعام والشراب وهو يقارف هذه الخطايا طالما لم يتحقق المقصد الذي هو في حقيقته سعادة للانسان.

#### مما يستفاد من الحديث:

أولاً: من فوائده الظاهرة مختصرًا:

بيان الحكمة من مشروعية الصيام، فإن الله تعالى لم يشرع الصيام لأجل الامتناع عن المباحات والطعام؛ وإنما شرع الصيام لحكمة عظيمة، نقر وذكرها الله تعالى في كتابه وذكرها الله تعالى في كتابه الله جل وعلى السفنا تقوى الله تعالى تكون باثباع شرعه أمر به وترك ما نهى عنه.

هذا الحديثُ أصلُ عظيم في

وفيه الزجر عن تعاطي فعل أهل السفه وقول الباطل والعمل به.

أنه يتأكّد على الصائم ترك الذنوب والمعاصي أكثر من غيره، وإلا لم يكن لصيامه معنى؛ إذ قد خرج عن مقصده الأسمى الذي شرع له، وهو حال العبادات؛ فقد شرعت لصلاح الأفراد والمجتمعات. إن الذنوب والمعاصي تؤثّر في الصوم فتُجرحه وتُضعف ثوابه وتنقصه. والصيام مدرسة يتربى فيها المسلم على

فنجرحه وتصعف توابه وتنقصه. والصيام مدرسة يتربى فيها المسلم على طاعة الله، فلا بد أن يتميز المسلم في صيامه بتقوى الله جل وعلا، فيترك ما اعتاده من التقصير في الواجبات، ويترك ما اعتاده قبل ذلك من المنكرات.

ثانيًا: من فوائده المفهومة من معناه: وهو المقصد الأول من إيرادنا للحديث وهو بيان حقيقة التدين والتعبد لرب العالمين، وهذا أمر من الأهمية بمكان؛ إذ في عمي وعقيدتي وفهمي أن أغلب مشاكل المتدينين أصلها وسببها الرئيس: عدم فهم حقيقة الدين أو فهمه ثم تجاهله؛ إذ في نضوس البشر ركام كثيف من الشهوات الجامحة، والنزعات المغلوطة تأتلف جميعًا لتصوغ عملها وتضع سلوكها فيما تشاء له من قوالب، ولتلونه

أغلب مشاكل المتدينين أصلها وسببها الرئيس عدم فهم حقيقة الدين؛ إذ في نفوس البشر ركام كثيف من الشهوات الجامعة، والنزعات المغلوطة تأتلف جميعا لتصوغ عملها وتضع سلوكها فيما تشاء له من قوالب، ولتلونه بما تحب له من صبغة أو شهوة.

بما تحب له من صبغة أو شهوة تروق لها، وهنا موطن الخلل سواء عن عمد وشهوة أو عن جهل وغفلة فيترتب على هذا الغلط والجهل وتغيير الحقائق وتجاهل المعاني الحقائق وتجاهل المعاني المظاهر والمباني- يترتب على هذا كله خروج فئات مختلفة من المخالفين على هذا كله خروج فئات يشتركون جميعًا في سواء الصيام وغيره كما

يشتركون في تفريغ الأمور من مضمونها، والبعد بها عن حقيقتها ومقصودها فيجعلون مع ظاهر عباداتهم ظلم العباد، والله لا يحب الظالمين، أو يفسدون في الأرض، والله لا يحب الفساد والمفسدين. أو يتكبرون بعباداتهم على الخلق والله لا يحب المتكبرين، أو يُنصَبون أنفسهم على الخلق حكامًا يتألون بذلك على الله، والله جعل فعلهم هذا من كبائر الذنوب وأشد العيوب؛ فإن تعاشر هؤلاء القوم لا تجد فيهم إلا الحنظل المر أو على أفضل الفروض يظهر رائحة ريحان الشرع ويبطن مرارة طعمه وتضريغه من حقيقته ومقصوده؛ لذا كان علاج ذلك جميعه أن يعلم هؤلاء حقيقة التدين كما أمر الله ووصف لنا رسول الله.

#### حقيقة التدينء

هذا وليعلم الجميع أن حقيقة التدين هي التمسك والالتنام بما أمر الله والانتهاء عما نهى الله ظاهرًا وباطنًا، فمن تمسك بالدين ظاهرًا وباطنًا فهو المتدين حقيقة، ومن تمسك به ظاهرًا وتركه باطنًا فهو مدّع للتدين حاله قريب من حال المنافقين شبهًا وليس حكمًا؛ إذ الأحكام لها شروط تتحقق



وموانع تنتفي، وهذا قطعًا ليس متدينًا، والدعاوي ما لم تكن عليها بينات فأهلها أدعياء ونفوسهم كاذبات، ومن ادعى التمسك الباطني وترك الظاهر لا شك عمل مُفض إلى البدعة كمن وقع فيها أصحاب الضرق وأهل الضلال، وعليه فإنه كما أن للتدين مظاهر نحكم بها فله خفيات تظهر آثارها، مظاهر متعلقة بالقلب والجوارح معا ينبغى مراعاتها، والحرص على

تحقيقها.

ونبينا صلى الله عليه وسلم جمع في بعض جوامع كلمه حقيقة التدين بوصيته لأحد الصحابة رضى الله عنهم لما سأله فقال: "قل: آمنت بالله ثم استقم"، وهذه كلمات جامعات جمعت الدين كله في كلمتين: قل: آمنت بالله، يعني: حَقِّق الإيمان في قلبك وبلسانك. (ثم استقم) في جوارحك وأعمالك وفي سلوكك وأخلاقك.

والإيمان بالله لا يكون إلا بمقتضى العقيدة الصحيحة المنبثقة من الكتاب والسنة بفهم الصحابة والصالحين من علماء سلف الأمة، وهذا لا شك فيه، وإلا كلّ يدعى الإيمان بالله كما ادعى المخالفون على اختلاف عقائدهم وأهل الباطل على اختلاف مشاريهم.

والاستقامة على دين الله لا تكون إلا بمقتضى العمل بشرع الله، وبما سنَّه رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ فحتى الإيمان بالله والاستقامة هي دعوى، لها شروط وضوابط وحقيقة ومفاهيم، وعلى هذا فإن التدين أمر لا بد أن يحكم حياة المسلم كلها، في قلبه وروحه ونفسه وعواطفه ومشاعره وأعماله ومواقفه، كل هذه الأمور لا بد أن

يتحقق فيها معنى التدين.

هذا وأول حقيقة في بلوغ المراد الشرعي بالتدين: هي صلاح القلب، وصلاح القلب يكون أولاً بتعظيم الرب في أسمائه وصفاته وأفعاله. ويظهر أثر ذلك في تحقق أركان العبادة في قليه، فالعبادة في القلب لا بد أن تقوم على ثلاثة أركان: المحبة والخوف والرجاء.

ويكون من مظاهر ذلك أن يتحقق معنى التدين في صلاح القلب بالتذلل لله سبحانه، التذلل القدري والشرعي، فيؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم

الأخر والقدر خيره وشره.

حقيقة التدين هي التمسك

والالستسزام يصا أمسر الله

والانتهاء عمانهي الله ظاهرا

وباطئا، والدعاوي ما لم تكن

عليها بينات فأهلها أدعياء،

فكما أن للتدين مظاهر نحكم

بها فله خفيات تظهر آثارها،

متعلقة بالقلب والجوارح مغا

ينبغى مراعاتها، والعرص

على تحقيقها .

ومن مظاهره كذلك: فعل ما أمر الله به، كما قال الله عز وجل: ﴿ قُلْ إِن كُنتُ اللَّهِ عَلْ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَأَنَّيْغُونَ يُحْبِبَكُمُ أَلَّهُ ، (آل عمران:٣١)، وذلك باتباع رسول الله، والاتباع يبدأ بالمحبة، بأن يحب المسلم الرسول صلى الله عليه وسلم حتى يكون أحب إليه من نفسه وماله وولده والناس أجمعين، وعندما تتحقق المحبة تثمر اتباع ما جاء عن رسول الله صلى الله عليه وسلم من قول أو فعل أو تقرير، فيستعد المسلم لتوقير النبي صلى الله عليه وسلم في كل أحواله، ثم اتباع سُنته والاهتداء بهديه، وحبّ ما يحبه الرسول صلى الله عليه وسلم ومن يحبه كذلك. وبغض ما يبغضه الرسول صلى الله عليه وسلم، ومن يبغضه كذلك.

ومن حقيقة التدين ما يكون من صلاح القلب: في الرقابة لله عز وجل، والذي ينتج عنها تقوى الله، فمن راقب الله اتقاه، وهذه من معانى الإحسان التي أشار إليها خير الأنام في حديث جبريل عليه السلام، حينما سأله جبريل عن الإحسان فقال: "أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن

تراه فانه براك"، بهذا الاستشعار تتحقق الرقابة لله عز وجل في قلب المؤمن وعقله ومشاعره وروحه وعواطفه، فإذا تحققت الرقابة لله عز وجل فإن المسلم لا بد أن يتقى الله، وهذه نتيجة طبيعية، بل نتيجة حتمية، فكل من راقب الله واتقاه فلا بد أن يقوم بما أوجب عليه الله، وأن ينتهي عما نهي عنه .oyga

من حيث صلاح القلب: في الرقابة لله عز وجل، والذي ينتج عنها تقوى الله، فمن راقب الله اتقاد، وهذه من معانى الإحسان التي أشار إليها الثبي صلى الله عليه وسلم في بيان الإحسان.

> ثم لا بدأن ينتج عن هذا الأمر أمر آخر تتجلى فيه أيضًا حقيقة من حقائق التدين؛ وهو تحقيق العبودية المنشودة بجميل معانيها المفقودة. فالإنسان إذا خضع قلبه لله عز وجل، وإذا استكانت جوارحه وعواطفه وعقله وروحه لله عز وجل، فلا بد أن يؤكد ذلك بتحقيق العبادة، فإذا كانت العبادة على منهج سليم، على ما شرع رب العالمين وسن رسوله الأمين صلى الله عليه وسلم تحقِّق التدين في جانب العبادة لله، وذلك بامتثال ما شرعه الله بامتثال الفرائض والواجبات، والتقرب إلى الله عزوجل بما يحبه من الأعمال القلبية والعملية، والابتعاد عما يُبغضه الله من الأعمال والأقوال القلبية والعملية.

> ثم تتجلى حقيقة التدين بعد إقامة الفرائض وإقامة الواجبات في عمل السنن والنوافل والمستحيات؛ إذ الأعمال الصالحات يجر بعضها إلى بعض، فالحسنات تدعو إلى الحسنات، فإذا وفق الإنسان الى الحسنة فيرجى-بإذن الله- أن يهتدي بها إلى الحسنة الأخرى، فمن أقام الفرائض على وجهها، وأدى الواجبات على حقيقة

تتحلى حقيقة التدين

ذلك في ظهور مظهر آخر من التدين، لا يتذوقه إلا من كان على هذا الطريق، وهو التقرب إلى الله بالنوافل، كما جاء في الحديث القدسى: "ولا يزال عبدي يتقرب إلى بالنوافل حتى أحيه، فإذا أحببته كنت بصره الذي يبصر به، وسمعه الذي يسمع به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشى بها؛ ولئن سألنى

وصفها فيرجي أن يثمر

لأعطينه، ولئن استعادني لأعيدنّه".

إذا: تتجلى حقيقة التدين كذلك بالتعبد لله عز وجل، والتعبد لا بد أن يكون على ما شرعه الله عز وجل، فكثير من عباد الأمم وأصحاب الديانات الباطلة قديمًا وحديثًا يتعبون وينصبون في التعبد، لكنهم على غير شرع صحيح، فهؤلاء من الأخسرين أعمالاً، الذين ضل سعيهم في الحياة الدنيا وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعا

وأخيرًا؛ فإننا إن كان الله قد تفضّل علينا بشهر رمضان ونضحاته، ثم تفضل علينا بشوال وصلته برمضان وكراماته، ثم من علينا بذي القعدة لاستقبال شهر الحج الأكبر؛ فكلها نفحات بعد نفحات، فنود-شكرًا لله- أن تكون العبادات عمومًا وعبادة الصيام خصوصًا مُحقّقة لقاصدها ومعناها، بعيدةً عن الاكتفاء بأخشابها ومبناها، واللَّهُ تعالى نسأل أن يَجِير كسرنا ويُصلح بالنا ويُدخلنا جنات النعيم، والحمد لله رب العالمين.





الحمد لله وكفى، وسلام على عباده الذين اصطفى.

أما بعد: فلا يخفى على كل مسلم-بحمد الله- مكانة الحج في دين الله، فهو ركن عظيم من أركان الإسلام، ثم هو حق مؤكد لله تبارك وتعالى علينا، إن استطعنا إليه سبيلاً. قال الله تعالى: وَلِله عَلَ النَّاسِ حَجُّ النَّاسِ عَبْدَ الله تعالى: وَلِله عَلَ النَّاسِ حَجُّ النَّاسِ حَجُّ النَّاسِ حَجُّ النَّاسِ حَجُّ النَّاسِ عَبْدَ الله عَمران عَمران عَلَيْ الله عَمران عَلَيْ الله عَمران عَمران

وقد أمر الله الخليل إبراهيم عليه السلام أن يصدع بذلك قال عز وجل: « وَأَذِن فِ السَّامِ أَن يَا لَتُ اللهِ السَّامِ أَن يَا لَكُ إِنَّ اللهِ اللهِ السَّامِ وَأَلْدَ فَ النَّامِ اللهِ عَلَى حَلَّ ضَامِ اللهِ عَلَى حَلَى ضَامِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الل

وهو ركن عظيم من أركان هذا الدين؛ قال رسيول الله صلى الله عليه وسلم: «بُني

الإسلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وحج البيت، وصوم رمضان». (متفق عليه، البخاري: (٨)، ومسلم: (١٦).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: خطبنا رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: «يا أيها الناس إن الله فرض عليكم الرحج، فحجوا» فقال رجل: أكل عام يا رسول الله؟ فسكت، حتى قالها ثلاثًا، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لو قلت: نعم لوجبت ولما استطعتم»، ثم قال: «ذروني ما تركتكم، فإنما هلك من كان قبلكم بكثرة سؤالهم، واختلافهم على أنبيائهم، فإذا أمرتكم بشيء فأتوا منه ما استطعتم وإذا نهيتكم عن شيء فدعود». (مسلم ١٣٣٧).

وعنه أيضًا رضى الله عنه قال: سُئل النبي صلى الله عليه وسلم: أي العمل أفضل؟ أن يراعي في حجه هذه الأداب: قال: «إيمان بالله ورسوله، قيل: ثم ماذا؟ قال: «الجهاد في سبيل الله»، قيل: ثم ماذا؟ قال: «حج مبرور». (متفق عليه: البخاري (١٥١٩)، ومسلم ٨٣). والمبرور هو الذي لا

> والحج طهارة من جميع الذنوب والآشام، قال رسيول الله صلى الله عليه وسلم: ، من حج فلم يرفث، ولم يفسق، رجع كيوم ولدته أمه .. (متفق عليه: البخاري (١٥٢١)، ومسلم ١٣٥٠).

يرتك صاحبه فيه معصية.

وبين صلى الله عليه وسلم أن الحج أفضل الجهاد؛ فعن أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها قالت: قلت: يا رسول الله، نرى الجهاد أفضل العمل، أفلا نجاهد؟ فقال: «لكنَّ أفضل الجهاد: حج مبرور». (البخاري:

ومن أعظم ما يشحذ: أي: يقوى همم أهل الإيمان، ويستنهض عزائمهم، حيث لم يرض- رب العزة سبحانه وتعالى- لمن أتى به على الوجه الشرعي ثوابًا إلا الجنة. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «العمرة إلى العمرة كفارة لما بينهما، والحج المبرور ليس له جزاءً إلا الجنة .. (متفق عليه: البخاري (١٧٧٣)، مسلم ١٣٤٩). ألا ما أعظمها من مكرمات! وما أسعدها من لحظات يعيشها المسلم هي أسعد أيام حياته على الإطلاق! كيف لا؟ والذنوب مغضورة، والدرجات مرفوعة، والجزاء الجنة التي قال الله عز وجل عنها: وأعددتُ لعبادي الصالحين، ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر. واقرؤوا إن شئتم ﴿ إِلَّا نَعْلَهُ قَتَّى مَّا لُّغْنِي أَنَّا مِن قُرَّةِ أَغَيْنِ جَرَّةً بِمَا كَانُوا لِمُمَلُّونَ ، (السجدة: ١٧)». (متفق عليه: البخاري (١٧٧٣)، .(1789 alma

#### أداب الحج والممرة:

وحتى يظفر الحاج بهذا الذي وعد الله به

ورسوله صلى الله عليه وسلم يجب عليه

أولاً: يجب على الحاج وغيره أن يخلص نيته وقصده لله تعالى فيجعل عمله كله لله حتى يقع أجره على الله، وينال ثوابه، قال الله تعالى: ﴿ وَمَا أَمُوا إِلَّا لِمُنْدُوا أله عنين له التي عناله ، (السينة: ٥)، فلا رياء ولا سمعة، ولا انصراف عن الله إلى غيره. وذلك أن الله تعالى لا يقبل من العمل إلا ما كان خالصًا وابتغى به وجهه. قال الله تعالى: «أَنَا أَغْنِي الشركاءِ عِن الشرك، مِن عمل عملاً أشرك فيه معى غيري تركته وشركه .. (مسلم (۲۹۸۵)؛ فمن حج يبتغي الذكر والصيت انقلب إليه عمله، ولم يرفع فوق راسه.

#### ثانيا: المتابعة لرسول الله صلى الله عليه وسلم:

فالأخلاص لله دون متابعة لرسول الله صلى الله عليه وسلم لا يكفى ولا يجزئ، فأبى الله أن يقبل عملاً إلا إذا أخلص فيه صاحبه لله، وجـرَّد المتابعة لرسول الله صلى الله عليه وسلم فهو القائل عليه الصلاة والسلام: «خذوا عنى مناسككم». (صحيح مسلم: ١٢٩٧).

وحذر صلى اللَّه عليه وسلم من مخالفته. فقال صلى الله عليه وسلم: « من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد ،. (متفق عليه: البخاري (٢٦٩٧)، ومسلم ١٧١٨). وفي رواية: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا، فهو رد، (صحيح مسلم: ١٧١٨). أي: مردود عليه، غير مقبول.

### ثالثًا؛ اجتناب الشرك بأنواعه وأشكاله:

وذلك أن الشرك أعظم ذنب عُصى الله به، وهو مُحْبِط للعمل. قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدُّ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَينَ أَشْرُكُ لِيَحْظِلُ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَدُ مِنَ لَلْفُنسِينَ 🕟 بَلِ اللَّهُ فَأَغَيُّكُ وَكُن مر ألك من " (الزمر: ٦٥- ٦٦).

والمعنى: لئن أشركت يا محمد ليبطلن عملك الصالح، ولتكونن في الأخرة من جملة الخاسرين بسبب ذلك، وهذا على



سبيل تعليم أمته، وإلا فالرسول صلى الله عليه وسلم قد عصمه الله وحاشا أن يشرك بالله، وهو الذي أرسله الله لإقامة صرح التوحيد.

فالشرك إذا خالط العبادة أفسدها وأحبط العمل.

فالعبادة لا تسمى عبادة إلا مع التوحيد، كما أن الصلاة لا تسمى صلاة إلا مع الطهارة، فإذا أدخل الشرك فيها فسدت كالحدث إذا دخل في الصلاة.

وأعظم مقاصد الحج تحقيق التوحيد لله، والبعد عن الإشراك به، يقول سبحانه: مَوَاذَ بَوَأَنَا لِإِبْرُهِــ مَكَاتَ ٱلْبَيْتِ أَن لَا مُركِ فَي مَنِياً ، (الحج: ٢٦). فلا يجوز أن يلجأ العباد- في قضاء حاجاتهم، وتفريج كرباتهم، وشفاء مرضاهم- إلا إلى من بيده وحده تصريف الأمور، ودفع الشرور، لا إله غيره، ولا معبود بحق سواه فالتوكل على اللَّه وحده، وتفويض الأمور إليه دون غيره، واعتقاد أنه مالك النفع والضر دون سواه-أمور يجب على المسلم أن يعتقدها دينًا لله الواحد الأحد، لا بشركه فيها أحد من الخلق: قال الله تعالى: ﴿ فَلْ أَوْمَانُ مُ مَا نَاعُونَ مِن دُونِ أَنَّهِ إِنْ أَرَادَنِي أَنَّهُ بِشُرْ هَلَ هُنَّ كَيْمُونَتُ شُرِود أوْ أَرَادَ فِي بِرَحْمَةِ عَلَ هُرَى مُنْسِكُتُ رَحْمَتِهِ! قُلْ حَبِّيَّ أَمَّهُ عَلَيْهِ بِنَوَكَّلُ ٱلْمُتَوَّكُلُونَ ، ((الزمر: ٣٨)؛ وقال تعالى: ﴿ وَإِنْ يَمْسَسُكُ اللَّهُ بِضُرٍّ فلا كاشف له إلا هُو وإن يُردُك بخير فلا رَادُ لَفُضَلِه يُصِيبُ بِهِ مَن يَشَاءُ مِنْ عَبَاده، (پونس: ۱۰۷).

فعلق قلبك بربك أيها الحاج، وضع نُصب عينيك وصية المصطفى صلى الله عليه وسلم لعبد الله بن عباس رضي الله عنهما: «إذا سألت فاسأل الله، وإذا استعنت فاستعن بالله، واعلم أن الأمة لو اجتمعت على أن ينضعوك بشيء لم ينضعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك، ولو اجتمعوا على أن يضروك بشيء لم يضروك إلا بشيء قد كتبه الله على، رفعت الأقلام وجفت الصحف».

(صحيح الجامع رقم (٧٩٥٧). ورواه أحمد (٢٩٣/١)، وصحيح الجامع رقم (٧٩٥٧).

#### رابعًا: التوبة النصوح ورد المطالم:

على الحاج أن يتوب من ذنوبه توبة نصوحًا. قال الله تعالى: رَبِّأَيُّا اللَّهِ مَا مُوَّا وُوُّوًا إِلَّ اللهِ وَنَّ مُسُوعًا، (التحريم: ٨)، وإن للتوبة النصوح شروطًا؛

الإقلاع عن الذئب، بأن يخلع نفسه من
 الذئب كما يخلع قميصه.

٢- الندم على ما فات، والتأسف عليه.

 ٣- العزم على أن لا يعود إلى هذا الذنب أيدًا.

أن تقع التوبة حال الصحة والعافية قبل اليأس من الحياة ومعاينة ملك الموت. قال الله تعالى: ﴿ وَلِيَسَنِ النَّوْسَةُ لِلَّذِينَ مِسْمَلُونَ الله تعالى: ﴿ وَلِيَسَنِ النَّوْسَةُ لِلَّذِينَ مِسْمَلُونَ الله تعالى: ﴿ وَلَيْسَنِ النَّوْسَةُ لِلَّذِينَ مَنْ النَّوْسَ وَهُمْ كُفُلُونَ الله وَ النَّهِ مَنْ النَّنِ مَنْ النَّهِ مَنْ النَّهِ مَنْ النَّهِ مَنْ النَّهِ مَنْ النَّهِ الله الله فإن الذنب متعلقًا بعباد الله فإن على التائب أن يرد على العباد حقوقهم إذا على التائب أن يرد على العباد حقوقهم إذا

#### خامشا: الاستعداد للحج بالعلم النافع، والفقه في الأحكام:

استطاع، وأن يتحللهم إن أمكن.

المسلم إنما يعبد الله على بصيرة وعلم، وإذا أوجب الله على العبد أن يحج إلى بيته، وجعل ذلك أحد أركان دينه، كان من الواجب على المسلم أن يتعلم ما يلزمه في حجه.

فمن الخطأ أن تجد الرجل يحج، ويقتحم أبواب هذه العبادة بغير علم، وإنما يبني عبادته على شيء يظنه أو سمعه ممن لا علم له، ثم يذهب بعد وقوع المحذور في حجه مستفتيًا أهل العلم، قائلاً؛ أوجدوا لي مخرجًا.. وكان الواجب عليه أن يعلم قبل أن يعمل، قال الإمام البخاري في كتاب العلم، «باب: العلم قبل القول والعمل، لقول الله تعالى: ﴿ فَأَعَارُ أَنَّ لَا إِلَهُ إِلَّا أَمُّ ﴾ (محمد، ١٩) فبدأ بالعلم. (فتح الباري ١٩/١).

فلا يجوز أن يعبد الله على جهل، أو تؤدي المناسك على غير هدي، وذلك أمر ينبغي أن

#### يعني به الحجاج أيما عناية. سادها: النّماس الرفيق الصالح:

نهى الإسلام أبناءه عن الوحدة في السفر، وحثهم على الترافق واتخاذ الصحبة، لما في ذلك من تلبية لاحتياج النفس إلى الاجتماع، ولما يشتمل عليه من أنس وتكامل وعون ووقاية وتبادل خدمة، فقال صلى الله عليه وسلم: «الراكب شيطان، والراكبان شيطانان، والثلاثة ركب». (صحيح الجامع رقم ٣٥٢٤).

وية الوقت نفسه جاءت النصوص بالحث على حسن اختيار الرفيق، ومن ذلك: قوله صلى الله عليه وسلم: «إنما مثل الجليس الصالح والجليس السوء، كحامل المسك، ونافخ الكير، فحامل المسك، إما أن يحذيك، وأما أن تبتاع منه، وإما أن تجد منه ريحًا طيبة، ونافخ الكير إما أن يحرق ثيابك وإما أن تجد منه ريحًا منتنة». (متفق عليه؛ أن تجد منه ريحًا منتنة». (متفق عليه؛

فاستعن بالله تعالى واسأله أن يوفقك لحسن الرفقة وطيب العشرة، والانتفاع بالصحبة، فينبغي على الحاج أن يصاحب رفيقًا يذكره إذا نسي، ويقويه إذا عجز، ويصبره إذا يئس، ويشجَعه إذا جبن، يأخذ بيده للخير ويدله عليه، يحب له الخير كما يحبه لنفسه، ينصح له في حله وترحاله.

#### سابعًا: النّعلي بمكارم الأخلاق وحسن العشرة؛

فإن مكارم الأخلاق صفة من صفات الأنبياء والصديقين والصالحين، بها ترفع الدرجات، وتضاعف الحسنات، وإنها الغاية الأولى من بعثة نبينا صلى الله عليه وسلم، قال عليه الصلاة والسلام: «إنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق». (الصحيحة رقم ٤٥).

فالمسلم مطالب بالتحلي بحُسن الخلق في كل زمان ومكان وكل وقت وحين، ولا سيما في هذا الموطن، فالسفر غالبًا يعري الإنسان من الأقنعة التي كانت تحجب

طبيعته، وما سمي السفر سفرًا إلا لأنه سفر عن أخلاق الرجال، فكن أخي الحاج حسن الخلق مع إخوانك فإن حُسُن الخلق عنوان كمال الإيمان؛ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أكمل المؤمنين إيماناً أحسنهم خُلقًا». (صحيح الجامع رقم المرا).

ومن ذلك استعمال مفاتيح القلب والولوج من بوابات النفس: من تبسم الوجه طلاقته، وكلمة طيبة، وحسن استماع، ومشاركة وجدانية، والحفاظ على المشاعر والحقوق والممتلكات، وإحسان الظن، والتماس العذر، وتذكر الحسنات، وتغليب التسامح والرحمة على المحاققة، وتجاوز الإساءة، والتغافل عن الخطأ، وسرعة الاعتذار عن الزلل، وحسبك قول النبي صلى الله عليه وسلم، من كظم غيظًا، وهو قادر على أن ينفذه، دعاه الله على رؤوس الخلائق، حتى يخيره من الحور العين، يزوجه منها ما يخيره من الحور العين، يزوجه منها ما عد. (صحيح الجامع رقم ٢٥٢٢).

ثامناء تجنب الرفث والفسوق والجدالء

قال الله تعالى: «الحَجُّ أَشُهُرٌ مَعُلُومَاتٌ هَمَن هَرَضَ فيهِنَّ الحَجُّ فَلا رَفَثَ وَلا فُسُوقَ وَلا جَدَالُ فِي الحَجُّ (البقرة: ١٩٧)، يعني أنه من أوجب الحج على نفسه خلال هذه الشهور بأن تلبِّس به، وألزمه نفسه، فليحترم ما التزمه من شعائر الله، وليصنه من الرفث الذي هو مقاربة النساء ما دام محرمًا، ومن الفسوق الذي هو الخروج عند حدود الشرع بفعل أي محظور يخل بإحرامه، ومن الجدال.

قاسفا، العدر كل العدر من مقارفة المعاسي: قال الله تعالى: ، وَمَن يُسِرُ فِيهِ بِإِلْحَادٍ يُطْلِر لُّرِفَهُ مِنْ عَلَابِ أَلِيرٍ، (الرحج: ٢٥)، فإذا كان ذلك المجرد الإرادة فكيف بمن يريد ويفعل؟

إن في هذا التعبير البليغ زيادة في التحذير، ومبالغة في التوكيد، ولقد ضرب السلف



15.

الصالح أروع الأمثلة في الأدب مع حرم الله عز وجل. يقول عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما: «كنا نعد: لا والله، وبلى والله، من الإلحاد في الحرم».

ويسروى عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قوله: «لأن أخطئ سبعين خطيئة به (ركبة)- أحب إلي من أن أخطئ خطيئة واحدة في الحرم». (المصنف لعبد الرزاق (٢٨/٥)). معنى (ركبة)؛ اسم موضع بالحجاز بين غمرة وذات عرق.

#### عاشرا: استثمار الوقت في العجر

الحج أيام معدودة، وسويعات محدودة، ينقضي بانقضائها، ويستفاد منه بمقدار استثمارها، فمن صدق فيها ربه فنفر من المعاصي والمنكرات وجد في الطاعات، واستكثر من الخيرات بانيا عمله على واستكثر من الخيرات بانيا عمله على اخلاص واتباع، فحري به أن ينال عالي وسعي مشكور وتجارة لن تبور، بإذن الله، وقد وردت في ثنايا آيات الحج إشارات تحث وقد وردت في ثنايا آيات الحج إشارات تحث أداء النسك، ومن ذلك؛ قوله عز وجل؛ ومن أداء النسك، ومن ذلك؛ قوله عز وجل؛ ومن أداء النبي من أهم الطاعات التي ينبغي أن يستكثر منها العبد الطاعات التي ينبغي أن يستكثر منها العبد ويشغل بها وقته أثناء النسك؛

1) أعمال القلوب من إخلاص، ومحبة، وتوكل، وخوف، ورجاء، وتعظيم، وخضوع، ورجاء، وتعظيم، وخضوع، وإظهار افتقار، وصدق في الطلب والمسألة، والتوبة والإنابة، والصبر، والرضا والمطأنينة... ونحو ذلك، فهذا من أهم ما ينبغي أن ينشغل به العبد في حجه، إذ مدار ومن تأمل الشريعة في مصادرها ومواردها علم ارتباط أعمال الجوارح بأعمال القلوب وأنها لا تنفع بدونها، وأن أعمال القلوب أفرض من أعمال الجوارح وعبودية القلب أعظم من عبودية الجوارح وأكثر وأدوم، فهي واجبة في كل وقت. (بدائع الفوائد:

-(mm./m

٢) قراءة القرآن والذكر والاستغفار. وقد أمر الله الحجيج بالذكر والاستغفار في ثنايا آيات الحج، وقال صلى الله عليه وسلم حاثًا على التلبية والذكر فقال صلى الله عليه و وسلم: ما أهل مُهلَ ولا كبر مُكبر قط إلا بُشر، قيل بالجنة؟ قال: نعم،. (السلسلة الصحيحة رقم ١٦٢١).

٣) بذل المعروف: عن أبي ذر رضي الله عنه قال: قال لي النبي صلى الله عليه وسلم: «لا تحقرن من المعروف شيئًا ولو أن تلقى أخاك بوجه طلق». (مسلم: ٢٦٢٦). وقوله صلى الله عليه وسلم: «أحب الناس إلى الله أنفعهم للناس». (صحيح الجامع رقم ١٦٧).

إدراك العبد حقيقة الحج والحكم والأسرار التي شرعت الشعائر من أجلها، يهيئ العبد ليكون حجه مبرورًا؛إذ القيام بذلك بمنزلة الخشوع في الصلاة، فمن كان فيها أكثر خشوعًا كانت صلاته أكثر قبولاً، وكذلك الحج، كلما استوعب المرء حقيقة الحج، وروحه، والحكم والغايات التي شرع من أجلها، واتخذ ذلك وسيلة لتصحيح عقيدته وسلوكه، كلما كان حجه أكثر قبولاً وأعظم أجرًا، هكذا يجب أن يعي الحجاج هذه الفريضة العظيمة، وأن يلتزموا بهذه الوصايا في قلوبهم، ويمتثلوها واقعًا عمليًا الوصايا في الوجهم.

﴿ وَالِكَ وَمَن إِنْفَظِمْ حُرُمَتِ اللهِ فَهُوَ خَيْرٌ اللهِ عِندَ
 ﴿ وَلِيكَ ﴿ (الحج: ٣٠).

وَلَاكَ وَمَن يُعْظِمْ شَكَيْرَ أَقْدِ فَإِنْهَا مِن تَقْوَف
 أَلْتُلُوب، (الحج: ٣٢).

فتعظيم شعائر اللّه يكون بإجلالها بالقلب ومحبتها، وتكميل العبودية فيها.

نسأل الله تعالى بأسمائه الحسنى وصفاته العلا، أن يكتب لنا ولكل متشوق حج بيته الحرام، وأن يتقبل من الحجاج وأن يجعل حجهم مبرورًا، وسعيهم مشكورًا، وذنبهم مغفورًا، إنه ولى ذلك والقادر عليه.



Upload by: altawhedmag.com

فعن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما : أن رسول الله صلي الله عليه وسلم لما بعث معاذًا رضي الله عنه إلى اليمن قال له الله تقدمُ على قوم أهل كتاب : فليكن أوَّل ما تدعوهم إليه : عبادة الله .

(وفي رواية : فادعهم إلى أن يشهدوا أن لا إله إلا الله ، وأن محمدًا رسول الله)

(وفي رواية : أن يوحُدوا الله تعالى)

ثم قال : فإن هم أطاعوا لك بذلك (وقي رواية : فإذا عرفوا الله

) فأخبرهم أن الله قد فرض عليهم خمس صلوات في كل يوم وليلة .

فإن هم أطاعوا لك بذلك ؛ فأخبرهم أن الله قد فرض عليهم صدقة تُؤخذ من أغنيائهم ؛ فتردُّ على فقرائهم .

فإن هم أطاعوا لك بذلك ؛ فإياك وكرائم أموالهم ؛ واتق دعوة المظلوم ؛ فإنه ليس بينها وبين الله حجاب . (متفق عليه ؛ البخاري (١٤٥٨) (٧٣٧٧) (١٤٩٦) ومسلم (١٩).

معانى الكلمات

بعث : أرسل ، وكان إرسال النبي - صلى الله عليه وسلم- لمعاذ سنة عشر قبل حج النبي -عليه الصلاة والسلام -.

أهل الكتاب: هم اليهود والنصاري.

شهادة أن لا إله إلا الله : المراد بذلك نطقا بها ،

ومعرفة معناها ، والعمل بمقتضاها.

أطاعوك لذلك: آمنوا بذلك وعملوا به.

افترض : أوجب.

صدقة : المراد بها الزكاة.

فإياك: احذر

كرائم أموالهم : خيارها.

اتق دعوة المظلوم:

اجعل بينك وبينها وقاية بالعدل.

حجاب: حائل.

من فوائد الحديث:



77

ا فيه فضل معاذ رضي الله عنه
 ا فقد ارتضاه النبي صلي الله عليه وسلم نائبًا عنه ؛ ومبلغًا دعوته ... وقد وصفه صلي الله عليه وسلم فقال ؛ أعلمهم بالحلال والحرام. صحيح سنن الترمذي (٣٧٩٠).

٢) فيه أن أهل الكتاب أفضل من سائر المشركين.

قال الحافظ ابن حجر رحمه الله ، وليس فيه أن جميع من يقدُم عليهم من أهل الكتاب ؛ بل يجوز أن يكون فيهم من غيرهم ؛ وإنما خصَّهم بالذكر ، تفضيلًا

لهم على غيرهم . فتح الباري (٣٥٨/٣) . فتُؤكل ذبائحهم . وتُنكح مُحصناتهم . وتُقبل منهم الجزية .

٣) فيه بيان منهج الدعوة إلى الله ، والبدء فيها بالأهم فالأهم . وأهل السنة والجماعة يُفرّقون بين منهج الدعوة إلى الله ، وبين وسيلة الدعوة (المباحة) إلى هذا المنهج ؛ فالأول توقيفي ؛ والثاني محل اجتهاد .

غ) فيه أنه ليس كل من ادعى شيئًا فهو فيه !
 قال القاضي عياض رحمه الله عند قوله :
 فإذا عرفوا الله : هذا يدلُّ على أنهم ليسوا بعارفين الله تعالى ! (شرح مسلم (١٩٩/١) .

 ه) فيه أهمية الصلاة والزكاة ، وأنهما يأتيان بعد توحيد الله مباشرة .

آن العبادات لا تصخ قبل التوحيد ؛
 فهو شرط لقبولها .

قال الحافظ ابن حجر رحمه الله: المراد بعبادة الله: توحيده: وبتوحيده: الشهادة له بذلك، ولنبيه بالرسالة: ووقعت البداءة بهما لأنهما أصل الدين الذي لا يصح شيء غيرهما إلا بهما . فتح الباري (٣٥٨/٣) .

٧) فيه دليل إلى أن الوتر ليس بواجب ؛ وإن
 كان من آكد المستحبات ؛ فإن الله تعالى افترض
 إليوم والليلة خمس صلوات فحسب.

٨) فيه الإشارة إلى أنه من حِكم فرض الزكاة:

التوحيد أوَّلُ دَعْوةِ الرَّسُلِ ، وَأَوَّلُ مَنَازِلِ الرَّسُلِ ، وَأَوَّلُ مَنَازِلِ الطَّرِيقِ ، وَأَوْلُ مَقَامِ الطَّرِيقِ ، وَأَوْلُ مَقَامِ يَقُومُ فِيهِ السَّالِكُ إلى الله عَزْ وَجَلَ .

كِلْ أُمْوَ رَسُولًا أَنِ أَمْدُواْ أَنَّهُ وَرَّولًا أَنِ الْمُدُواْ أَنَّهُ وَرَّولًا أَنِ أَوْلُ واجب يجبُ على المُكلف شهادة أَنَّ لا إلله إلا الله، لا النَظر، ولا الشَّكُ القصد إلى النَظر، ولا الشَّكُ مُكما هي أقوالُ لأرباب الكلام المذموم، بل أنمة السلف كُلُهم مُتَفَقُون عَلَى أَنْ أَوْلُ مَا لِيَدْخُلُ بِهُ فَالتَّوْحِيدُ أَوْلُ مَا يَدْخُلُ بِهُ فَالتَّوْحِيدُ أَوْلُ مَا يَدْخُلُ بِهُ فَالتَّوْحِيدُ أَوْلُ مَا يَدْخُلُ بِهُ يَعْمُرُ مِا اللَّهُ السَّلَامُ مَا يَدْخُلُ بِهُ فَالتَّوْحِيدُ أَوْلُ مَا يَدْخُلُ بِهُ فَالتَّوْحِيدُ أَوْلُ مَا يَدْخُلُ بِهُ يَعْمُ لِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى أَنْ أَوْلُ مَا يَدْخُلُ بِهُ فَالسَّلَامُ ، وَآخِرُ مَا يَحْرُخُ لِيهُ بِهُ مِنَ اللَّهُ فَيَا النَّنِي يَعْمُ لِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا يَحْرُخُ بِهُ لِهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُ الْمُعْمُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُنْ اللْمُنَالِهُ اللَّهُ الْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنَالِي اللْمُنَالِي اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنَالِلْمُ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنَا

صلى الله عليه وسلم : «من

كَانَ آخُرُ كَلاَمِهِ لاَ إِلَّهَ إِلاَّ اللَّهَ دُخَلَ الْجَنَّةَ، . وَهُو أُوَّلُ وَاجِبٍ، وَآخَرُ وَاجِبٍ. فِالتَّوْحِيدُ أَوْلُ الأَمْرِ وَآخِرُهُ . أَعْنِي تَوْحِيدَ الأُلُوهِيَّةَ ، «شرح العقيدة الطّحاويّة ، : (٧٧–٧٧).

فالنبي عليه الصلاة والسلام أرسل معاذًا ليبلغ الناس أول الواجبات وأهم المهمات ؛ ألا وهو شهادة التوحيد وعبادة الله .

وأما الإيمان بوجود الخالق وربوبيته ؛ فهو مما جعله الله في قرارة نضوس البشر قبل خَلْقهم !

قال الله تعالى : ﴾ وإذ أخذ ربّك من بني آدم من ظهورهم ذريتهم وأشهدهم على أنفسهم ألستُ بربكم قالوا بلى شهدنا ﴿ بل إن الله قد فضح من جهر بإنكار وجوده سبحانه وتعالى ؛ فقال عن فرعون وقومه: «وجحدوا بها واستيقنتها أنفسهم ظُلمًا وعُلوًا)

١٤) فيه الرد على الأشاعرة ومن نحا نحوهم الذين يعتقدون أن العقائد لا تثبت بخبر الأحاد ابل لا بد لثبوتها (عندهم) من خبر متواتر !

فهذه العقيدة مع كونها خالية من دليل متواتر لثبوتها : فهي -أيضًا- مخالفة لصريح هذا الحديث !

قال العلامة الألباني رحمه الله إن هذا الحديث دليل قاطع على أن العقيدة تثبت بخبر الواحد، وتقوم به الحجة على الناس إرساء ما يُسمَّى اليوم بـ "التكافل الاجتماعي" ؛ فهو في مصلحة المجتمع عمومًا ، وليس مجرد استخلاص للأموال!

قال عمر بن عبد العزيز رحمه الله: إن الله تعالى بعث محمدًا هاديًا ، ولم يبعثه جابيًا ؛ الحكم الجديرة بالإذاعة (٢٦). فيه اتقاء خير أموال الناس في الزكاة ؛ وأن أخذها من الظلم . قال الحافظ ابن حجر رحمه الله ؛ الزكاة ؛ لمواساة الفقراء ؛ فلا يُناسب ذلك ؛ الإجحاف بمال الأغنياء ؛ فتح البارى (٣٦٠/٣).

١٠) فيه أن الأصل في الزكاة أن تُصرف لأهل
 بلد الْزُكِي . ( ... أغنيائهم ... فقرائهم)

١١) فيه أن زكاة المال نجب على كل من بلغ عنده نصابها ، وإن كان صغيرًا أو مجنونًا ... للدخولهم في قوله : تُؤخذ من أغنيائهم .

١٢) فيه لطيفة ، وهي أن الحد الفاصل بين الفني والفقير : هو ما تجب فيه زكاة المال .

17) فيه رد على الأشاعرة وأهل الكلام ؛ الذين جعلوا أول الواجبات على المكلفين ؛ هو الشك في وجود الله تعالى ، ثم البحث ، واثبات ذلك من طريق العقل لا ( سبحانه وتعالى عما يقولون علوًا كبيرا )

قال الإمام القرطبي رحمه الله : ولو لم يكن في الكلام إلا مسألتان هما من مبادئه لكان حقيقا بالذم :

إحداهما ، قول بعضهم ، إن أول واجب الشك ؛ إذ هو اللازم عن وجوب النظر ، أو القصد إلى النظر !



، ولولا ذلك لما اكتفى رسول الله صلي الله عليه الله عليه وسلم بإرسال معاذ وحده لا وهذا بين ظاهر.

وجوب الأخذ بحديث الآحاد (٨).

.١٥) فيه الرد على بعض الجماعات الذين يدعون الناس إلى فضائل الأعمال ، ويتركون الدعوة إلى أصل الدين وأساسه الذي جاء من عند الله سبحانه وتعالى ، ألا وهو : دعوة الناس إلى توحيد الله ، ونبذ الشرك .

قال تعالى: « وما أرسلنا من قبلك من رسول إلا نوحي إليه أنه لا إله إلا أنا فاعبدون » ولذلك دعا النبي صلي الله عليه وسلم ، وأرسل معاذًا وغيره ؛ ليبلغوه للناس .

١٦) فيه الرد على المستشرقين والمستغربين من زنادقة الشرق والغرب ؛ الذي يُصوُرون لأقوامهم أن الإسلام لم ينتشر إلا بقوة السبف ، وسفك دماء الناس ... د

والحقيقة أن الإسلام جاء بدعوة الناس لاحياء ما وقرية قلوبهم وفطرهم ، من توحيد الخالق ، وتعبيدهم إليه ، والكفر بما سواه من معبودات ، وليس ثمة إجبار للناس في هذا .

قال الله تعالى: « لا إكراه في الدين "
قال العلامة ابن سعدي رحمه الله: هذا بيان لكمال هذا الدين الإسلامي، وأنه لكمال براهينه، واتضاح آياته، وكونه: هو دين العقل والعلم؛ ودين الفطرة والحكمة؛ ودين الصلاح والإصلاح؛ ودين الحق والرشد .. فلكماله وقبول الفطرة له لا يحتاج إلى الإكراه عليه؛ لأن الإكراه إنما يقع على ما تنفر عنه القلوب، ويتنافى مع الحقيقة والحق، أو لما تخفى براهينه وآياته. تيسير والحق، أو لما تحفى براهينه وآياته. تيسير الكريم الرحمن (٩٥٤).

.وعن بريدة بن الحصيب رضي الله عنه قال على رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا أمَّر أميرًا على جيش أو سرية : أوصاه في خاصَّته بتقوى الله ، ومن معه من المسلمين خيرا ، ثم قال : اغزوا باسم الله ، في سبيل الله ، قاتلوا

من كضر بالله ، اغروا ولا تغلوا ، ولا تغدروا ، ولا تُعدروا ، ولا تُمثّلوا ، ولا تقتلوا وليدًا ، وإذا لقيتَ عدوك من المشركين : فادعهم إلى ثلاث خصال - أو خلال - فأيتهن ما أجابوك فاقبل منهم ، وكُفَّ عنهم:

١- ثمادعهم إلى الإسلام، فإن أجابوك : فاقبل منهم ، وكف عنهم ، ثم ادعهم إلى التحول من دارهم إلى دار المهاجرين ، وأخبرهم أنهم إن فعلوا ذلك : فلهم ما للمهاجرين ، وعليهم ما على المهاجرين .

قإن أَبُوا أَن يتحولوا منها : فأخبرهم أنهم يكونون كأعراب المسلمين ، يجري عليهم حكم الله الذي يجري على المؤمنين . ولا يكون لهم في الفنيمة والفيء شيء ؛ إلا أن يُجاهدوا مع المسلمين .

٢- فإن هم أبوا : فسلهم الجزية ، فإن هم أجابوك : فاقبل منهم ، وكف عنهم .

٣- فإن هم أبوا : فاستعن بالله وقاتلهم .
 صحيح مسلم (١٧٣١) .

١٧) فيه بيان خطورة الظلم وشناعته ،
 ووعيد الله للظالم بعاجل مجازاته

قال تعالى : اتقوا دعوة المظلوم ، وإن كان كافرًا : فإنه ليس دونها حجاب . السلسلة الصحيحة (٧٦٧) .

وقال: اتقوا دعوة المظلوم: فإنها تحمل على الغمام، يقول الله جل جلاله: وعزّتي وجلالي: لأنصرنك، ولو بعد حين. السلسلة الصحيحة (٨٧٠)

ودعاء المظلوم وغيره مُقيِّد بما جاء في قول النبي صلى الله عليه وسلم : ما من مسلم يدعو ، ليس بإثم ، ولا بقطيعة رحم ؛ إلا أعطاه إحدى ثلاث :

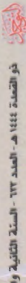
إما أن يُعجِّل له دعوته .

واما أن يَدُخرها له في الأخرة .

وإما أن يدفع عنه من السوء مثلها.

قيل: إذا نكثر؟

قال: الله أكثر. صحيح الأدب المفرد (٧١٠) هذا ما وفقني الله إليه ، والله من وراء القصد ، والحمدُ لله ربُ العالمين .



إن القلب ليتفطر عندما ينظر في حال البنت-رضى الله عنها- حال بعدها عن أبيها، فإذا التفتُ نحو الأب، وما يتحمله من مسئولية الرعاية نحو الأبناء فوق الحب والشفقة والرحمة، ذاب ولم يعد يتحمل، ولكن رسول الله صلى الله عليه وسلم احتمل وصبرهو وابنته رضى الله عنها ? فمن هي؟ إنها زينب رضى الله عنها، فما الذي حدث؟ لكي نتصور الأمر لا بد من الإشبارة إلى زينب، وزوجها وإلى قصة

#### أولاً: من هي زينب؟ 1

الهجرة وما الذي جرى لها فيها

إنها زَيْنَبُ بِنْتُ رَسُولِ الله-صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- وَأَكْبَرُ أَخُوَاتُهَا، مِنَ الْمُهَاجِرَاتَ السيدات... ولدت في سنة ثلاثين من مولد النَّبِي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وماتت في سنة ثمان من الهجرة.

قَالَ أَبُو عُمَرَ؛ كانت زينب أكبر بناته صلى الله عليه وسلم، لا خلاف أعلمه في ذلك إلا مًا لا يصح ولا يلتفت إليه، وإنما الاختلاف بين زينب والقاسم أيهما ولد له صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أُولاً.

سير أعلام النبلاء (٢٤٦/٢)، والاستيعاب (3/40VI).

#### ثانيا: زوجها:

هوأبو العاص ابن الربيع بن عبد العزى بن عبد شمس بن عبد مناف. اسمه القاسم،-وهو الثبت-، ويقال: لقيط، ويقال: مهشم، وكان يقال له جرو البطحاء، وأبو العاص هو ابن خالة زينب؛ أمه هالة بنت خويلد بن أسد أخت خديجة رضى الله عنها. وهو القائل وخرج إلى الشام فتشوق زينب: ذكرت زينب لما جاوزت إرما... فقلت سقيا لشخص يسكن الحرما

بنت النبي جزاها الله صالحة... وكل بعل سيثنى بالذي علما

وتوفي أبو العاص في ذي الحجة سنة اثنتي عشرة من الهجرة. معجم الشعراء (٣٣٢).



الحمد لله رب العالمين، وأشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمد عبده ورسوله صلى الله عليه وسلم.

أما بعد: فما زلنا نلتمس الهدى والرشاد في سيرة خيم العبيد صلى الله عليه وسلم، وقد انتها في ذلك من الكلام في وفاة رقية بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم في أعقاب بدر، وأما موضوعنا في هذا العدد فيتعلق بيوم آخر من أيام حياته صلى الله عليه وسلم مع إحدى بناته حيث فرق بينهما بالهجرة زمنًا لا يكاد يهون الفراق فيه على قلب الأب عمومًا؛ فكيف بقلب أرحم الأباء؟! صلى الله عليه وسلم؛ حيث أخرج نبينا -أبوها- صلى الله عليه وسلم وأصحابه من مكة وبقيت هي عند زوج كافر ويين الكفارد

امداد ک د/ سید عبد العال



الصحابة لآل البيت، وعن تترجم عن محبة الصحابة لآل البيت، وعن تكريم الإسلام للمرأة، وعما كان عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم من حسن السياسة والإكرام الأصحابة ورعاية الحقوق رغم ما كان عليه الصحابة من توقيره وتعزيره صلى الله عليه وسلم!

وذلك أنه كان مِنَ الأُسْرَى فِي بدر صِهُرُ الرَّسُولِصلى اللَّه عليه وسلم- أَبُو العَاصِ بِنُ الرَّبِيعرضي اللَّه عنه- وكَانَ مَا زَالَ مُشْرِكًا؛ فَعَنْ
عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتُ؛ لَمَّا بَعَثُ أَهْلُ مَكَّة
عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتُ؛ لَمَّا بَعَثُ أَهْلُ مَكَّة
صلى اللَّه عليه وسلم- فِي فَدُاء أَبِي الْعَاصِ
بنِ الرَّبِيعِ بِمَالٍ، وبَعَثْتُ فيه بِقَلَادَة لَهَا كَانَتُ
بنِ الرَّبِيعِ بِمَالٍ، وبَعَثْتُ فيه بِقَلَادَة لَهَا كَانَتُ
العَاصِ حِينَ بَنِي عَلَيْهَا، قَالَتُ؛ قَلْمًا رَآهَا رَسُولُ
اللَّه-صلى اللَّه عليه وسلم- رقَ لَهَا رقَة شديدَة،
وقالَ: "إِنْ رَأَيْتُمْ أَنْ تُطْلِقُوا لَهَا أَسِيرَهَا، وَتُردُّوا
اللَّه، قَاطُلُقُوهُ، وَرَدُّوا عَلَيْهَا الذي لَهَا.

قَالُ ابْنُ إِسْحَاقَ: فَكَانَ مِمَّنْ سُمِّيَ لَنَا مِمِّنْ مُنْ عَلَيْهِ وَسَلَمَ مِنْ عَلَيْهِ وَسَلَمَ مِنْ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَمَ مِنْ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَمَ مِنْ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَمَ مِنْ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَمَ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَمَ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَمَ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَدْ أَخَذُ عَلَيْهِ أَن يخلي سَبِيلَ زَيْنَبَ، يَعْنِي أَنْ قَدْ أَخَذُ عَلَيْهِ أَن يخلي سَبِيلَ زَيْنَبَ، يَعْنِي أَنْ قَدْ أَخَذُ عَلَيْهِ أَن يخلي سَبِيلَ زَيْنَبَ، يَعْنِي أَنْ تُهَاجِرَ إِلَى المَدِينَةِ، فَوقَى أَبُو العَاصِ بِذَلْكَ. صحيح. مسند أحمد (٢٦٣٦٢)، وشرح مشكل الأثار (٢٦٩٨) وسنن أبي داود (٢٦٩٢)، وانظر: السيرة النبوية لابن كثير (٢٨٤/٢).

فتأملوا كيف أطلق الصحابة الأسير الكافر؛ إكرامًا لزوجته؛ لأنها بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم، ومن أهل بيته! ثم يقال؛ إن الصحابة يعادون أهل البيت! وهذا كذب.

وكيف أكرمها رسول الله صلى الله عليه وسلم بدلك في موقف متعلق بالجيش والحرب والقوة والغلبة - ثم يقال: الإسلام ظلم المرأة ( وهذا محض افتراء.

وقوله: "فَلَمَّا رَآهَا"; أَيْ: تِلْكَ القِلَادَةِ "رَسُولُ اللَّهِ رَقَّ لَهَا"; أَيْ لِزَيْنَبَ "رِقَّةَ شَدِيدَةً"; أَيْ: لَغُرْنِتَهَا وَوَحْدَتَهَا وَتَدَكَّر عَهُدَ خَديجة وَصُحْبِتَهَا فَإِنْ القِلَادَة كَانْتُ لَهَا وَقِيْ عُنْقِهَا. مرقاة المفاتيح

وفيه إشارة إلى ما كان عليه النبي صلى الله عنها عليه وسلم من الحب لخديجة رضي الله عنها وأن ذلك ما زال باقيا حتى بعد موتها وأنه حفظ العهد بذلك، وقد ترجم البخاري فقال: باب حسن العهد من الإيمان.

ثُم روى عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، قَالَتُ: "مَا غَرْتُ عَلَى حَديجَة، وَلَقَدُ غَرْتُ عَلَى حَديجَة، وَلَقَدُ غَرْتُ عَلَى حَديجَة، وَلَقَدُ غَرْتُ عَلَى حَديجَة، وَلَقَدُ أَمُسُمّعُهُ يَذْكُرُهَا، وَلَقَدْ آمَرَهُ رَبُّهُ آنْ يُبَشِّرَهَا أَسْمَعُهُ يَذْكُرُهَا، وَلَقَدْ آمَرَهُ رَبُّهُ آنْ يُبَشِّرَهَا أَسْمَعُهُ يَذْكُرُهَا، وَلَقَدْ آمَرَهُ رَبُّهُ آنْ يُبَشِّرَهَا بِبَيْتَ فِي الْجَنْة مِنْ قَصْبِ، وَإِنْ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلْى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ لَيَدُبُحُ الشَّادُ ثُمَّ يُهُدِي فِي خُلْتِهَا مِنْهَا صحيح البخاري (١٠٠٤).

ثم تأمل: أن الراوي لذلك كله هي عائشة رضي الله الله عنها، وأنه في مناقب أهل البيت رضي الله عنهم، وهو واضح في بيان كذب الرافضة في ادعاء العداوة بين الصحابة وآل البيت عموما وبين عائشة رضي الله عنها خصوصاً لا

#### وابعاء يانكر موقف الهجرة،

وقد تعرضت فيه زينب رضى الله عنها لمحاولة اغتيال من بعض المشركين؛ كما في حديث عَائشَةَ رَضَىَ اللَّهُ عَنْهَا: أَنَّ رَسُولَ اللَّه-صلى اللَّه عليه وسلم- يَّا قدمُ الْمُدينَةِ، خُرِجْتِ ابْنَتُهُ مِنْ مَكُّهُ مَع بَني كِنَائِهُ فَخَرَجُوا فِي أَثْرِهَا-وَكَائِثُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا حَامِلاً - فَأَدْرِكُهَا هَبَّارُ بِنُ الْأَسْوَدِ، فَلَمْ يَرْلُ يُطْعَنُ بَعِيرَهَا بِرُمُحِهِ حَتَّى صَرَعَهَا، فَالْقُتُ مَا فِي بَطْنَهَا وَأَهْرِيقَتُ دَمَا؛ فَانْطَلَقَ بِهَا، وَاشْتَجَرَ فِيهَا بِنُو هَاشِمٍ، وَبِنُو أُمَيَّةً، فَقَالَ بِنُو أُمَيَّةَ: نَحْنُ أَحَقُّ بِهَا، وَكَانَتُ تَحْتَ ابْنِ عَمْهُمْ أَبِي العاص بن الرّبيع بن عُبد شَمْس، فَكَانَتُ عِنْدَ هند بنت عُثنة بن ربيعة، وكانتُ تَقُولُ لَهَا هندُ: هَذَا فِي سَبِّ أَبِيكَ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّه-صلى اللَّه عليه وسلم- لزيد بن حارثة: "ألا تَنْطَلقُ فتَجِيُّ بِزِيْنَبَ؟ " قَالَ: بِلَى يَا رَسُولُ اللَّه، قَالَ-صلى اللَّه عليه وسلم-: "فَخُذُ خَاتَمي هَذَا، فَأَعْطَهَا إِيَّاهُ"، فَانْطَلَقَ زُيْدٌ، فَلَمْ يَـزُلُ يَلْطُفُ، وَتَـرَكُ بَعِيرَهُ حَتَّى أَتَى رَاعِياً، فَقَالَ لَهُ: لَنْ تَرْعَى؟ قَالَ: لأبي العاص بن الرّبيع، قال: فلمن هذه الغَنَّم؟ قال: لرُيْنُكَ بِنْتَ مُحَمِّد-صلى اللَّه عليه وسلم-، فَسَارَ مَعَهُ شَيْئًا، ثُمَّ قَالَ لَهُ: هَلُ لَكَ أَنُ ٱعْطَيْكَ



ومنها: أن رَسُولُ اللَّه-صلى اللَّه عليه وسلم-كان يُثنى عَلَى أبي العاص بن الرّبيع-رضي اللَّه عنه- ويحفظ له هذا الموقف؛ فيقُولْ: "حَدُّكَنِي فَصَدُقَنِي، وَوَعَـدُنِي فَوَفَى لِي". البخاري (٣٧٢٩).

#### خامسا؛ شأن هبارين الأسود:

وَأَمَّا هَبَّارُ بِنُ الْأُسُودِ الذي طَعَنَ بَعِيرَ زَيْتُبَ فَأَسْقَطَهَا مِنْهُ، فقد مر بمرحلتين بعد ذلك: الأولى: أمر النبي صلى الله عليه وسلم بقتله حرقًا بالنار ثم نسخ ذلك بالأمر بقتله دون النار؛ فعن أبي هُريْرة -رضى اللَّه عنه- أنَّهُ قَالَ: يَعَثَنَا رَسُولُ اللَّه-صلى اللَّه عليه وسلم- في بَعْثُ فَقَالَ: "إِنْ وَجِدْتُمْ فَلَائًا وَفَلَائًا- هَبَّارَ بُنَ الأَسْوَد ، وَنَافِعَ بْنَ عَبْد القَيْسِ- فَأَحْرِقُوهُمَا بِالنَّارِ"، ثُمَّ قَالَ رَسُولُ اللَّه-صلى اللَّه عليه وسلم- حينَ أَرَدُنَا الْخُـرُوجَ: "إِنِّي أَمَرْتُكُمْ أَنْ تُحْرِقُوا فُلَانًا وَفُلَانًا، وَإِنَّ النَّارَ لَا يُعَدُّبُ بِهَا إِلَّا اللَّهُ، فَإِنْ وَجَدْتُمُوهُمَا فَاقْتُلُوهُمَا" البخاري (٣٠١٦)، وصحيح ابن حبان (٢٠١٦).

الثانية: توبته وإسلامه: عَن ابِّن أبي نَجيح أنه ذكر نحو الحديث السابق ثم قال: فَلَمْ تُصِيِّهُ السَّرِيَّةُ وَأَصَابَتُهُ نَقْلَةٌ إِلَى الْمُدينَةِ،

وقال ابن عبد البر: ثم أسلم بعد الفتح، وحسن إسلامه، وصحب النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، وعَاشَ إلى خَلَافَة مُعَاوِيةً بن أبى سُفْيَانَ-رضى اللَّه عنه-. سنن سعيد بن منصور (٢٦٤٦)، والاستيعاب (١٥٣٦/٤).

فتأمل هذا كله؛ يسلم ويعفو عنه رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ لأن الله يقبل توبة العبد ما لم يغرغر، ولأن الإسلام يجب ما كان قبله، ولأن الأعمال بالخواتيم؛ فسيحان ربنا الرحمن الرحيم!

وانظر: واللؤلؤ المكنون (٢/٤٧٤).

هذا ولقد توفيت زُيْنَبَ رضى الله عنها في أُوَائِلُ الْعَامِ الثَّامِنِ الْهِجُرِيِّ، ونذكر هناك قصة الغسل والتكفين وما يتعلق بهما إن شاء وكذلك أبناؤها من أبي العاص.

والحمد لله رب العالمين.

شَيْئًا تُعْطِيهَا إِيَّاهُ، وَلَا تَذْكُرُهُ لأَحَدِ؟ قَالَ: نَعُمْ، فَأَعْطَاهُ الْخَاتُمْ، فَانْطَلَقَ الرَّاعِي، فَأَدْخُلَ غُنَّمَهُ، وَأَعْطَاهَا الْخَاتَمَ فَعَرَفَتُهُ، فَقَالَتْ: مَنْ أَعْطَاكُ هَذَا؟ قَالَ: رَجُلُ، قَالَتْ: وَأَيْنَ تُرَكَّتُهُ؟ قَالَ: مَكَانَ كَذَا وَكَذَا، فَسَكَنَتُ حَتَّى إِذَا كَانَ اللَّيْلُ خُرُجَتُ اللِّيهِ، فَقَالَ لَهَا زَيْدٍ: ارْكَبِي بَيْنَ يَدَي، قَالَتْ: لا وَلَكَنْ ارْكَبْ أَنْتَ، فَرَكَبْ وَرُكِبِتْ وَرَاءُهُ حَتَّى أَتَت النَّبِيِّ-صلى اللَّه عليه وسلم-، كَانَ رَسُولُ اللَّه-صلى اللَّه عليه وسلم- يَقُولُ: "هي أفضَلُ بِنَاتِي أَصِيبَت فِي"

فَبِلَغُ ذَلِكَ عَلَى بُنَ حُسَيْنِ فَانْطَلَقَ إِلَى عُرُوةً فَقَالَ: مَا حَدِيثُ بِلَغْنِي عَنْكَ أَنَّكَ تُحَدِّثُهُ تَنْقُصُ فيه حَقَّ فَاطْمَةٌ؟ فَقَالَ عُرُوةُ: وَاللَّه مَا أُحِبُّ أَنَّ لَى مَا بَيْنَ الْمُشْرِقَ وَالْمُغْرِبِ، وَإِنِّي أَنْتَقِصُ لَفَاطِمَةَ حَقًا هُـوَ لَهَا، وَأَمَّا يَعْدُ ذَلكَ إِنِّي لَا أُحَدُّثُ بِهُ أَبِدًا. المعجم الكبير (۱۰۵۱)، والمستدرك (۲۹۱۵). وقال: إسناده جيد، وقال الحاكم: " هَذَا حَدِيثٌ صَحِيحٌ عَلَى شُرْط الشَّيْخَيْنِ وَلَمْ يُخَرِّجَاهُ " وانظر: والصحيحة (٣٠٧١).

#### وهذا فيه فوائد:

منها: أن ما كان من أمر النبي صلى الله عليه وسلم زيدًا باصطحاب زينب في السفر كان في حال أخوته لها بالتبني قبل تحريمه؛ فكان محرمًا لها؛ جائزًا له السفر بها، كما يَجُوز لأخ لو كان لها من النسب من السفر بها. شرح مشكل الأثار (١٣٥/١)، واللؤلؤ المكنون (Y/YY3).

ومنها: أن قوله-صلى الله عليه وسلم-: "أَفْضَلُ بِنَاتِي". هذا محمول على هذا الوقت والله أعلم قال ابن حجر: وَأَمَّا قُولُه: "هي أفضلُ بناتي أصيبتُ في "، فجوابه: أن ذلك كان مُتَقَدِّمًا، ثم وَهَبَ اللَّه تَعَالَى لَفاطمة من الأحوال السُّنيَّة والكمال ما لم يشاركها أحدُ من نساء هذه الأمة مطلقًا. الفتح (٧٧/٧). وقال: يحتمل: أن يقدر "من" أي من أفضل

وأن يقال: كان ذلك قبل أن يحصل لفاطمة جهة التفضيل التي امتازت بها عن غيرها من أخواتها. فتح الباري (١٠٩/٧).





فبقي الرحج شعيرة من شعائر الدين الظاهرة من هذا الوقت، حتى بدّل أهـل الجاهلية في دين الله، وأدخلوا عليه من البدع والمحدثات في العقائد والعبادات العملية الكثير، وكان من أوائل هؤلاء الذين غيّروا وبدّلوا في دين الله عز وجل أبو خزاعة عمرو بن لحي بن قمعة بن خندف أخو بني كعب، فهو أول من غيَّر دين إسماعيل عليه السلام ونصب الأوثان وسيّب السائبة،

فحجوا. فقال رجل: أكل عام يا رسول الله؟ فسكت حتى قالها ثلاثًا.

وأيها الناس: قد فرض الله عليكم الحج،

فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: لو قلت: نعم لوجبت، ولما استطعتم.

ثم قال: ذروني ما تركتكم، فإنما هلك من كان قبلكم بكثرة سؤالهم واختلافهم على أنبيائهم، فإذا أمرتكم بشيء فأتوا منه ما استطعتم، وإذا نهيتكم عن شيء فدعوه، أخرجه مسلم (١٣٣٧).

وإنما يجب الحج في العمر مرة بشروط من أعظمها الاستطاعة، قال الله تعالى: 

روَلِهَ عَلَ النَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مِن ٱسْتَطَاعٌ إِلَهْ 
سَيلًا ، (آل عمران: ٩٧).

وبحر البحيرة، ووصل الوصيلة، وحمى الحام، وابتدع للعرب عبادة الأصنام، فنصب بمنى سبعة أصنام ونصب صنمًا على القرين الذي بين مسجد منى والجمرة الأولى على بعض الطريق، ونصب على الجمرة الأولى صنمًا وعلى المدعى صنمًا، ونصب على شفير الوادي قوق الجمرة العظيمة صنمًا، وعلى الجمرة العظمى صنمًا، وعلى الجمرة العظمى صنمًا، وعلى الجمرة العظمى صنمًا، وقسم عليهن حصى الجمرة العظمى المقال وقسم عليهن حصى الجمرات إحدى وعشرون للوثن حين يرمى أنت أكبر من فلان الصنم الذي يُرمَى قبله. (أخبار مكة في قديم الدهر وحديثه، للفاكهى ٤/ ٢٨٧).

وهو الذي أمر بعبادة إساف بن عمرو، ونائلة ابنة سهيل، وكانا قد زنيا في الكعبة فمُسخا حجرين، فنُصبًا عند الكعبة.

وقيل: نصب أحدهما على الصفا، والآخر على المروة؛ ليُعتبر بهما، فقدُم الأمر، وأمر عمرو بن لحي بعبادتهما، ثم حولهما قصي فجعل أحدهما بلصق البيت وجعل الآخر بزمزم. وقيل: بل جعلهما بموضع زمزم ينحر عندهما، وكانت الجاهلية تتمسح بهما إلى أن كسرهما رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم الفتح. وهو الدي أدخل عبادة البلات في الطائف، واللات كان رجلاً من أهل الجاهلية كريمًا يقيم على صخرة بالطائف وعليها غنم له، فكان إذا مر به ناس أطعمهم حيسًا يصنعه من زبيب

فلما مات اللات قال لهم عمرو بن لحي: إنه لم يمت، ولكنه دخل الصخرة فعبدوها وبنوا عليها بيتًا، وكانت اللات بالطائف.

الطائف والأقط.

فكان هذا الرجل من حطب جهنم، فعن أبي هريرة رضي الله عنه؛ قال رسول الله صلي هريرة رضي الله عنه؛ قال رسول الله صلي الله عليه وسلم ولقد رأيت جهنم يحطم بعضها بعضًا، حين رأيتموني تأخرت، ورأيت فيها عمرو بن لحي وهو الذي سيب السوائب، أخرجه البخاري (۱۲۱۲)، ومسلم (۲۸۵٦). والمقصد أن الشيطان جعل يجر هؤلاء حتى طمسوا معالم التوحيد، حتى إن النبي صلى الله عليه وسلم دخل مكة يوم الفتح وقد نُصب حول بيت الله الحرام ٣٦٠ صنمًا، فعن عبد الله حول بيت الله الحرام ٣٦٠ صنمًا، فعن عبد الله

بن مسعود رضي الله عنه قال: «دخل النبي صلى الله عليه وسلم مكة يوم الفتح، وحول البيت ستون وثلاث مائة نُصُب فجعل يطعنها بعود في يده، ويقول: «جَّة ٱلْحَقُّ وَرَعَقَ ٱلْطَلُّ الْمَطْلُ كُنَّ رَعَوْقًا، (الإسراء: ٨١)، «جَّة ٱلْمُقُّ وَرَعَقَ الْمَطْلُ وَمَا يُعِيدُ، (سبأ: ٤٩)، أخرجه البخاري (٤٧٠)، ومسلم (١٧٨١).

وقد صوروا إبراهيم خليل الرحمن صلى الله عليه وسلم داخل الكعبة شبخا يستقسم بالأزلام إمعانًا في إضلال العداد حتى يظن النَّاسِ أَنْ هَذَا هُو مَا يُعِثْ بِهِ إِبِرَاهِيمِ صَلَّى اللَّهِ عليه وسلم، وصوروا صورة عيسى ابن مربم وأمه، وصورة الملائكة عليهم السلام أجمعين، فلما كان يوم فتح مكة دخل رسول الله صلى الله عليه وسلم الكعبة فوجد هذه الصور فأرسل الفضل بن العباس بن عبد المطلب فجاء يماء زمزم ثم أمر بثوب وأمر بطمس تلك الصور، فطمست، فعن ابن عباس رضى الله عنهما قال: « دخل النبي صلى الله عليه وسلم البيت، فوجد فيه صورة إبراهيم، وصورة مريم. فقال: أما لهم، فقد سمعوا أن الملائكة لا تدخل بيتًا فيه صورة، هذا ابراهيم مُصور. فما له يستقسم، أخرجه البخاري (٣٣٥١). وكما أحدثت الجاهلية في التوحيد أحدثت في هذاالنسك فكائت صلاتهم وعبادتهم وطوافهم بالبيت مكاء وتصدية، قال الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ صَلَائُهُمْ عِندُ ٱلْبَيْنِ إِلَّا مُكَانًا وَتَصْدِيَّهُ فَدُوقُوا الْمَدَابُ بِمَا كُتُمُ تَكُفُرُوكَ ، (الأنقال: ٣٥)، فكانوا يظنون أن هذه عبادة عند البيت. والمكاء: التصفير، والتصدية: التصفيق.

وكان الكفار يطوفون بالبيت عرايا رجالاً ونساء إلا أن يعطيهم الحمس من أهل البيت ثيابًا، فإنهم كانوا يتحرّجون عن دخولهم المسجد الحرام في ثيابهم التي أتوا فيها كل منكر.

قال في ذخيرة العقبى: ذكر ابن إسحاق أن قريشًا ابتدعت قبل الفيل، أو بعده ألا يطوف بالبيت أحد، ممن يَقْدَم عليهم من غيرهم أوّل ما يطوف إلا في ثياب أحدهم، فإن لم يجد طاف عريانًا، فإن خالف، وطاف بثيابه ألقاها إذا فرغ، ثم لم ينتفع بها، فجاء الإسلام، فهدم

ذلك كله.

وقد ظل هذا فيهم إلى العام التاسع من الهجرة حتى أبطل ذلك الإسلام فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: «بعثني أبو بكر الصديق في الحجة التي أمّره عليها رسول الله صلى الله عليه وسلم، قبل حجة الوداع، في رهط، يؤذنون في الناس يوم النحر: لا يحج بعد العام مشرك. ولا يطوف بالبيت عريان، أخرجه البخاري (P79). ومسلم (Y79).

وقد كانوا يستعلنون بالشرك في طوافهم لفظا كما يُضمرونه اعتقادًا؛ فعن عبد الله بن عباس رضى الله عنهما قال: «كان المشركون يقولون: لبيك لا شريك لك.

قال: فيقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: ويلكم، قد قد.

فيقولون: إلا شريكا هو لك، تملكه وما ملك، يقولون هذا وهم يطوفون بالبيت، أخرجه مسلم (١١٨٥).

ومعنى قول رسول الله صلى الله عليه وسلم: ويلكم، قد قد: كفاكم هذا الكلام فاقتصروا عليه ولا تزيدوا.

وقيل: إن مما أحدثه أهل الجاهلية في الحج أنهم كانوا يحجون عامين في ذي القعدة ويسمونه حينئذ ذي الحجة، ويحجون عامين آخرين في ذي الحجة. (إكمال المعلم، للقاضي عياض ٥

ولذا قال النبي صلى الله عليه وسلم في حجة الوداع: «إن الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق الله السماوات والأرض، السنة اثنا عشر شهرًا، منها أربعة حرم، ثلاثة متواليات: ذو القعدة وذو الحجة والمحرم، ورجب مضر، الذي بين جمادي وشعبان، أخرجه البخاري (٣١٩٧)، ومسلم

ومما أحدثه أهل الجاهلية في الحج حتى استقر في النفوس أنهم حرموا العمرة في أشهر الحج: (شبوال، وذي القعدة وذي الحجة)، وكانوا يعدونها من أفجر الفجور.

فعن ابن عباس رضى الله عنهما قال: «كانوا يرون أن العمرة في أشهر الحج من أفجر الفجور في الأرض. ويجعلون المحرم صفرًا، ويقولون: إذا برا الدبر وعفا الأثر، وانسلخ صفر حلت العمرة 26 المناعتمر.

ولما قدم النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه صبيحة رابعة مهلين بالحج، فأمرهم أن يجعلوها عمرة فتعاظم ذلك عندهم، فقالوا: يا رسول الله أي الحل؟ قال: حل كله .. أخرجه البخاري (١٠٨٥)، ومسلم (١٢٤٠).

ولذا تعجب الناس حين أمرهم النبي صلى الله عليه وسلم أن يحلوا في حجة الوداء اليوم الرابع من ذي الحجة بعدما طافوا وسعوا ويجعلونها

وكان مما أحدثته قريش في الجاهلية أنهم كانوا لا يخرجون مع الناس إلى عرفة؛ لأنها من الحل، ويقفون بالمزدلفة، ويفيض الناس من عرفة، وهم يفيضون من المزدلفة، فأبطل ذلك الإسلام، فعن عبد الرحمن بن يعمر رضى الله عنه قال: شهدت رسول الله صلى الله عليه وسلم فأتاه ناس، فسألوه عن الحج؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الحج عرفة، فمن أدرك ليلة عرفة قبل طلوع الفجر من ليلة جمع، فقد تم حجه، أخرجه أبو داود (١٩٤٩)، والترمذي (۸۸۹) و(۸۹۰) و(۲۹۷۵)، والنسائي (۳۰۱٦)، وابن ماجه عقب الحديث (٣٠١٥).

وأنسزل الله تعالى قوله: مَنْ إِذَا أَنْسُتُ مِنْ غرفت فأذكروا أقه عند المنسغر الكثرام وَأَذْكُرُوهُ كُمَّا هَدُنكُمْ وَإِن كُنتُم مِن قِبَّلِهِ، لِينَ الطَّنَالِينَ ﴿ إِنْ ثُمَّرُ إِفِيضُوا مِنْ حَيْثُ أَفْسَاطَى النَّتَاشُ وَأَسْتَغْفِرُوا أَلَّهُ إِلَى أَلَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ،

(البقرة: ١٩٨، ١٩٨).

إذا عرفت هذا أدركت أن الحج كان مشروعًا من أيام إبراهيم صلى الله عليه وسلم، وأن الجاهلية قد أحدثت فيه ما أحدثت.

وقد حج النبي صلى الله عليه وسلم قبل الهجرة فقيل حج حجتين، وقيل: بل حج كل عام حتى هاجرالي المدينة.

وقد أجمع أهل الإسلام أن النبي صلى الله عليه وسلم حج حجة واحدة بعد هجرته سميت: حجة الإسلام؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم لم يحج من المدينة غيرها.

وسميت حجة البلاغ؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم بلغ أهل الإسلام فيها شرع الله في الحج قولا وفعلا.

وسميت حجة الوداع لأن النبي صلى الله عليه وسلم ودع الناس فيها، ولم يحج بعدها، وعلى

ما يبدو أن هذه التسمية كانت بتوقيف من النبي صلى الله عليه وسلم لحديث عبد الله بن عمر رضي الله عنه، قال: «كنا نتحدث بحجة الوداع، ولا ندري أنه الوداع من رسول الله صلى الله عليه وسلم» أخرجه البخاري (٢٠٠)، ومسلم (١٢٠).

وقد وجُّه النبي صلى الله عليه وسلم أَمَته إلى أخذ أحكام المنسك منها وحدها، وأن يذروا ما أحدثته الجاهلية في النسك، فكان يقول الأصحابه رضي الله عنهم: «لتأخذوا عني مناسككم، فإني الأ أدري، لعلي الأ أحج بعد حجتي هذه، أخرجه مسلم (١٢٩٧)، وأبو داود (١٩٧٠)، والنسائي (٢٠٦٧).

وقد اعتمر رسول الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ قبل هذه الحجة ثلاث عمرات:

الأولى: عام الحديبية في ذي القعدة من عام: ست من الهجرة إذ صده المشركون عن البيت. والثانية: عام القضية من العام المقبل عام: سبع في ذي القعدة آمنًا هو وأصحابه.

ثم اعتمر الثالثة: في ذي القعدة من سنة ثمان. المقدمات المهدات، لأبي الوليد بن رشد الجد ١/٤٠٠).

وقد اتفقوا على أن الحج قد أقامه أهل الإسلام قبل هذه الحجة مرتين:

الأولى: في العام الثامن للهجرة حين استخلف عتاب بن أسيد أميرًا على أهل مكة بعد الفتح، فأقام الناس الحج سنة ثمان بأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم، وكان عتاب بن أسيد أمير مكة هو أمير الحج في هذا العام، وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم مقيمًا بالمدينة هو وأزواجه وعامة أصحابه.

الثانية: في العام التاسع للهجرة حين غزا رسول الله صلى الله عليه وسلم غزوة تبوك وانصرف عنها قبل الرحج، فبعث أبا بكر رضي الله تعالى عنهما أميرًا للحج، فأقام الناس الحج سنة تسع، ورسول الله صلى الله عليه وسلم هو وأزواجه وعامة أصحابه قادرين على الحج غير مشتغلين بقتال ولا غيره وهم مقيمون في المدينة.

وفي هذا العام أرسل النبي صلى الله عليه وسلم مؤذنين يؤذنون في الناس يوم النحر:

لا يحج بعد العام مشرك، ولا يطوف بالبيت عريان، أخرجه البخاري (٣٦٩)، ومسلم (١٣٤٧).

لكن اختلف الناس بعد ذلك متى فرض الحج؟

فقيل: فرض في العام العاشر حين دخل عليه ذو القعدة فتجهز للحج وأمر الناس بالحج، وقال النبي صلى الله عليه وسلم للناس، أيها الناس: قد فرض الله عليكم الحج، فحجوا، أخرجه مسلم (١٣٣٧).

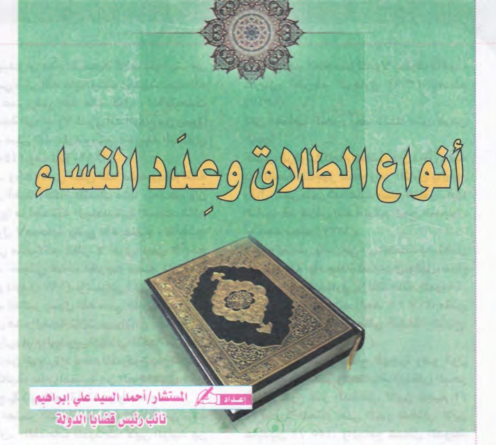
وخرج لخمس بقين من ذي القعدة، واستعمل على المدينة أبا دجانة الساعدي، وقيل: سباع بن عرفطة الغفاري. (المقدمات المهدات، لأبي الوليد بن رشد الجد ٣ / ٣٠٧، مغني المحتاج إلى معرفة معاني ألفاظ المنهاج، للخطيب الشربيني ٣/٣).

وقيل: في العام التاسع للهجرة وهو قول الحنفية والمالكية والحنابلة. (ينظر: البحر الرائق شرح كنز الدقائق، لابن نجيم ٢/ ٢٣٣، ورد المحتار على الدر المختار، لابن عابدين ٢/ ٤٥٥، والجامع لمسائل المدونة، لابن يونس ٤/٨٠، ومواهب الجليل في شرح مختصر خليل، للحطاب ٢/ ٤٧٣، والإنصاف في معرفة الراجح الخلاف ٣/٧٣، والفروع، لابن مفلح ٥/ ٢٠١).

وقيل فرض: سنة خمس أو ست لهجرة النبي صلى الله عليه وسلم، وهو قول الشافعية. (روضة الطالبين وعمدة المفتين، للنووي ١٠/ ٤٠٠، مغني المحتاج إلى معرفة معاني ألفاظ المنهاج، للخطيب الشربيني ٣ /٦، كفاية النبيه في شرح التنبيه، لابن الرفعة ٧ / ٥٠، ١٦/ ١٠٤٥، بحر المذهب، للروياني ١ / ٣٧٧، المجموع شرح المهذب ٧/ ١٠٠٤، أسنى المطالب في شرح روض الطالب، لزكريا الأنصاري ٤/ ١٧٥).

وفائدة معرفة تاريخ المشروعية -بعد الاتفاق على ما سبق - هي النظر في حكم وجوب الحج؛ أهو على التراخي، وهي مسألة تحتاج لبسط.

هذا ما يسره الله تعالى في تلك العجالة، والله أعلى وأعلم وأحكم.





إن الحمد لله نحمده؛ ونستعينه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله، وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدا عبده ورسوله.

أما بعد: فقد امتن الله على عباده بأن خلق لهم من أنفسهم أزواجا ليسكنوا إليها وجعل بينهم مودة ورحمة، ولا شك أن الأسرة هي اللبنة الأولى من لبنات المجتمع، إذا صلحت صلح المجتمع، وإذا فسدت فسد المجتمع، وقد تعتريها المشكلات، فمنها من تصمد إزائها، ومنها من تعصفه رياحها، فتقضى عليها، ولم يتركها الشارع الحكيم سدا لأهواء أصحابها بل شرع لها الطلاق لإنهائها، وسمى سورة من سور القرآن باسمه، وكثير من الناس لا يعلمون أنواع الطلاق، وعدد النساء، فأحببت أن أضع بين أيديهم هذا التفصيل لهما:

#### أولا: تعريف الطلاق وأنواعه:

أ- تعريف الطلاق:

الطلاق لغة: هو مصدر طلقت المرأة وطلقت تطلُق طلاقًا فهي طائق، ويدل على الترك والارسال والضراق والتخلية. قال الراغب الاصفهاني في «مضردات غريب القرآن»: «أصل الطلاق التخلية من الوثاق، يقال أطلقت البعير من عقاله وهو طالق وطلق، ومنه استعير: طلقت المرأة نحو خليتها، فهي

### طالق، اهـ.

الطلاق اصطلاحًا:

عرفه الفقهاء بأنه: "رفع قيد النكاح في الحال أو المآل"، والمقصود بالحال هو الطلاق البائن والمآل الطلاق الرجعي.

ب- أنواع الطلاق:

ينقسم الطلاق إلى طلاق رجعي، وطلاق بائن، والطلاق البائن ينقسم إلى قسمين: طلاق بائن بينونة صغرى، وطلاق بائن ثالثًا: منَ الإجماع: نقل الأجماعَ على ذلك: ابنُ الْمُنذِرِ، والغزاليُّ، وابنُ تَيميَّةَ.

٢- الطلاق البائن:

أ- تعريف الطلاق البائن:

تعريضه لغة: أصل كلمة بائن من البون؛ أي البُعد، يُقال: بان الشخص يبون بوناً، أي بعُد بعد قُربه، وفعل الأمر منها: بنُ، والمفعول مبينُ عنه، كما يُقال: بَانْت الفَتاةُ إذا تَرَوَجَتُ، وبان الشَخصُ: أي بعد عن الشيء أو الشخص وانقطع عنه، وبانت المرأة عن زوجها إذا فارقته بالطّلاق وانتهت عدتها.

تعريفه اصطلاحًا: هو الطلاق الذي يُنهي رابطة الزوجية بين الزوجين حالاً دون انتظار عدة، أو هو الطلاق الذي لا يملك الزوج معه أن يُرجع زوجته إلى عصمته وعقد نكاحه إلا بعقد جديد ومهر جديد وبعد أن يأخذ موافقتها على ذلك.

ب- أنواع الطلاق البائن: ينقسم الطلاق البائن إلى نوعين:

الطلاق البائن بينونة صغرى:

أ- تعريفه: هو ذلك الطلاق الذي لا يُنهي الحياة الزوجية بشكل قطعي فيمكن للزوج بعده أن يُرجع زوجته إلى عصمته وعقد نكاحه بموجب عقد جديد ومهر جديد وبعد أن توافق الزوجة على أن ترجع لزوجها. ب- حالاته: ويكون الطلاق بائنا بينونة صغرى في الحالات الآتية:

أ- الطلاق قبل الدخول: دليله: قال تعالى: ويَتَأْيُّهَا الَّذِينَ وَامْنُواْ إِذَا تَكَخْتُرُ الْمُؤْمِنَاتِ ثُمُّ طَلَقَتْمُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَنْ تَمْشُوهُ فَيَ فَا الْكُمُّ عَلَيْهِنَّ مِنْ عِنَّةٍ تَمَنَّدُونَهُمَّا فَمَيَّعُوهُنَّ وَمَرْمُحُوهُنَّ سَرَاحًا جَيلًا ، (الأحزاب: ٤٩).

وجه الدلالة: قوله تعالى (فما لكم عليهن من عدة تعتدونها) فإذا لم يكن لها عدة فلن يستطيع أن يعيدها فيها، ومن ثم إذا أراد مراجعتها فعليه أن يعقد عليها من جديد، وبمهر جديد.

ب- انقضاء عدة المطلقة رجعيًا:

بينونة كبرى، وذلك على النحو الآتي: \ - الطلاق الرجعي؛

أ- تعريف الطلاق الرجعي:

لغة: نسبة الى الرجعة من الفعل "رجع " وَرَجَعَةُ رَدُّهُ، وَارْتَجَعَ الْيَةَ ارْتَدُها، والرجعة اسم من رجع رجوعًا، ورجعة ولو على امرأته رجعة ورجعة بكسر الراء وفتحها والفتح أفصح ومنها الطلاق الرجعي

هو الطلاق الذي يملك فيه الزوج الحق في أن يعيد الزوجة إلى عصمته ثانية بغير عقد ولا مهر جديدين. فإذا كانت من ذوات الحيض فله أن يعيدها إلى عصمته قبل انقضاء الحيضة الثالثة، وإن كانت لا تحيض، أو انقطع حيضها، يعيدها قبل انقضاء ثلاثة أشهر هجرية.

ب- الدليل عليه:

أوَّلاً: منَ القرآن الكريم:

أ- قال تعالى: « وَٱلْمُطَلَّقَاتُ بَرَّرَهُمْ وَالْمُطَلِّقِينَ بَرَوَهُمْ وَ بِالْفُيهِينَ فَاللهُ وَوَلَّا يَهِلُ لَكُنَّ اللهِ يَكْتُمْنَ مَا خَلَقَ اللهُ فِي أَرْهُامِهِنَ إِن كُنُّمْنَ مَا خَلَقَ اللهُ فِي أَرْهُامِهِنَ إِن كُنُ مُؤْمِلُهُنَ أَخَةً مِرَهِمَ فِي دَلِكَ إِن كُنُ اللهِ وَٱلْيُوْرِ ٱلْآخِرِ وَيُحُولُهُنَ أَخَةً مِرَهِمَ فِي دَلِكَ إِن أَرْدُوا إِنْسُورَةً ، ٢٢٨).

ب- قَولُه تعالى: ﴿ الطَّلَقُ مَرَّنَانٌ فَإِسَالُا مِعَرُونِ أَوْ تَسْرِيعُ مِاحْسَنٌ ﴾ (البقرة: ٢٢٩).

وَجِهُ الدُّلالةُ: أَنَّ اللَّه تعالى أَخْبَرَ أَنَّ مَن طَلَقَ طُلقتَين فله الإمساكُ، وهو الرُّجِعةُ، وله التَّسريخُ، وهي الثَّالثةُ.

ثانيًا: من السنة النبوية:

عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أَدُهُ طُلُق امْرَاتُهُ وَهِي حَادَثُ فِي عَهْد رَسول الله صَلَى الله عليه وسلّم، فسأل عُمْرُ بنُ الْخَطّابِ رَسولَ الله عليه وسلّم عن ذلك، رَسولَ الله عليه وسلّم عن ذلك، فقال له رَسولُ الله صلّى الله عليه وسلّم؛ فقال له رَسولُ الله صلّى الله عليه وسلّم؛ مُرْهُ فَلْيُرَاجِعُهَا، ثُمَّ لِيَتْرُكُهَا حَتّى تَطْهُر، ثُمَّ وَانْ شَاءَ أَمْسكَ بَعْدُ، ثُمَّ وَانْ شَاءَ أَمْسكَ بَعْدُ، وَانْ شَاءَ أَمْسكَ بَعْدُ، وَانْ شَاءَ أَمْسكَ بَعْدُ، أَمْ وَانْ شَاءَ أَمْسكَ بَعْدُ، أَمْ وَانْ شَاءَ أَمْسكَ بَعْدُ، أَمْرَ الله عَزْ وَجَلَ أَنْ يَمِسٌ، فَتلْكَ العدَّةُ اللّتي أَمْرَ الله عَزْ وَجَلَ أَنْ يَمِسٌ، فَتلْكَ العدَّةُ اللّتي مسلم).

وجه الدلالة: قوله: ، مره فليراجعها) دليل على الرجعة.



فإذا طلق النزوج زوجته طلقة رجعية ثم انتظرت مدة العدة حتى انقضت ولم يرجعها التظرت مدة العدة حتى انقضت ولم يرجعها إلى عصمته وعقد نكاحه ينتقل الطلاق من رجعي إلى بائن بينونة صغرى، وهذا الأمر ينطبق على الطلاق الرجعي الأول والثاني، وفي هاتين الطلقتين يجوز للرجل إرجاع زوجته إلى عصمته بعقد ومهر جديدين وبعد أخذ موافقتها.

دليله: قال تعالى: ﴿ وَإِذَا طَلَقَتُمُ النِّسَةَ فَلَغَنَ أَجَلَهُنَ فَلَا مَرْضَوْا بَيْهُم فَلَا مَنْصُلُوهُنَ أَن بَنِكِعَنَ أَرْوَجَهُنَ إِذَا تَرْضُوْا بَيْهُم إِلَّا مُرْضُوا بَيْهُم إِلَيْمُ وَالْيُومِ وَالْيُومِ وَالْيُومِ اللّهَ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (اللّه قرة: ٢٣٧).

وجه الدلالة: قوله: (فلا تعضلوهن أن ينكحن أزواجهن) يدل على أنه يجوز للأزواج أن يعيدوا زوجاتهم إلى عصمتهم مرة ثانية بنكاحهن أي بالعقد عليهن من جديد وبمهر حديد.

ج - الطلاق على مال:

وهو أن تطلب الزوجة من زوجها أن يُطلقها أو أن يفسخ عقد زواجه منها لقاء تنازلها عن مهرها أو افتدائها نفسها بمالِ تعطيه له، فإن قبل الزوج بذلك أو طلبت الزوجة من القاضي أن يخلعها من زوجها وردت له مهرها الذي قبضته وافتدت نفسها طلقها القاضي منه، ويكون الطلاق بينهما بائناً بينونة صغرى، ولا يجوز له أن يرجعها في العدة ولا بعدها إلا بعقد جديد ويعطيها مهراً جديداً، وبعد أن توافق هي على الرجعة إليه.

دليله: قَالَ تعالى: ﴿ ٱلطَّلَقُ مَرَّنَانٌ فَإِمْسَاكُ عَمُونِ أَوْ تَسْرِيحٌ بِإِحْسَنُ وَلَا يَمِلُ لَكُمْ أَن تَأْخُدُوا مِمَّا عَاتَيْتُمُوفُنَ شَيْعًا إِلَّا أَن يَعَافَأَ أَلَا يُقِيمًا حُدُودَ اللَّهِ فَإِنْ خِفْتُمُ أَلَا يُقِيمًا حُدُودَ اللّهِ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمًا فِيَا أَفْنَدَتْ بِهِدُ ، (السقوة: ۲۲٩).

وَجِهُ الدُلالة؛ أَنَّ اللَّه سُبحانه وتعالى ذكرَ الطَّلاقَ بغير عوض وشرع معه الرَّجعة، ثمَّ ذكرَ الطَّلاقَ بغوض ولم يذكرُ بعده رجعة، وأيضًا جَعَله فديةً، والفديةُ خَلاصُ النَّاس، ولا خَلاصَ مسلطنة الرَّجعة.

٣- الطلاق البائن بينونة كبرى:

وهذا النوع من الطلاق يُزيل الحياة الزوجية بين الزوجين فوراً، فيُزيل ملك الزوجية عن الزوجية عن الزوج، كما يُزيل عنه حلّ الزوجية، ولا يجوز للزوج إرجاع زوجة في هذه الحالة نهائياً إلا أن تنكح زوجاً آخر غيره ويدخل بها الثاني دخولاً صحيحاً ثم يموت عنها أو يطلقها دون اتفاق بينهما على ذلك وتنتهي عدتها منه، ويكون الطلاق البائن بينونة صغرى بأن يطلق الزوج زوجته طلقة رجعية أو قبل الدخول، ثم يرجعها إلى عصمته، ثم يطلقها، ثم يُراجعها مرة أخرى، ثم يطلقها، فيكون الطلاق الأخير مرة الطلاق البائن بينونة كبرى.

دليله: من القرآن الكريم:

من السنة النبوية:

عن عروة عن عائشة أنّه سمعها تقولُ: ﴿ جاءِتُ امرأةُ رِفَاعةَ القُرظيُ إلى رسولِ اللّه صلّى اللّه عليه وسلّم فقالت: إني كنت عند رفاعة فبتُ طلاقي فتزوّجتُ عبد الرّحمن بن الزّبيروانما معه مثلُ هُدبة الثّوب، فتبسّم رسولُ اللّه صلّى اللّه عليه وسلّم فقال: أتريدين أن ترجعي إلى رفاعة لا حتى تذوقي عُسيلته ويذوق عُسيلته ويذوق

وجه الدلالة: بين لها صلّى الله عليه وسلّم أنّه إن كان الأمر كما يقولُ زوجُها عبدُ الرّحمن رضي الله عنه فإنّها لا تحلّ أو لا تصلُحُ لرفاعة زوجها السّابق، حَتّى يَدوق عبدُ الرّحمن زوجُك من عُسَيلتك؛ فشبّه لذة الجماع بذوق العُسَيلة، مُشتَقّة من العسَل. ثانيا: عدد النساء:

أ- تعريف العدة:

العدَّةُ لَّغَةً: تَرَبُّصُ الْرَاةِ اللَّدَّةَ الْواجِبِةَ عليها، مأَخوذُ من العَدُ والحسباب، وسُمَّي زَمانُ

وهي عدة المتوفى عنها زوجها، قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّونَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزُونَا لَرُيضًنَّ بِأَنفُسِهِنَ آرْبِعَةَ أَشْهُر وَعَشَرًا ، (البقرة: ٢٣٤). كيف تعتد المطلقة رجعيًّا، إذا توفي عنها

إذا طلقت المرأة رجعيًا، وانقضت عدتها، ثم توفى عنها زوجها، فلا شيء عليها، أما إذا لم تنقض عدتها، ثم مات زوجها، فعليها أن تعتد عدة المتوفى عنها زوجها، جاء في الموسوعة الفقهية: «متى يجوز للمعتدة بوضع الحمل الزواج: بالوضع أم بالطهر؟ اختلف الفقهاء في ذلك على قولين:

القول الأول: ذهب جمهور العلماء، وأئمة الفتوى إلى أن المرأة تتزوج بعد وضع الحمل، حتى وإن كانت في دمها؛ لأن العدة تنقضي بوضع الحمل كله، فتحل للأزواج، إلا أن زوجها لا يقربها حتى تطهر؛ لقوله تعالى: ﴿ وَلَا نَقْرَنُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرُنَّ ﴾ (البقرة:

القول الثاني: ذهب الحسن، الشعبي، والنخعي، وحماد إلى أنه لا تنكح النفساء ما دامت في دم نفسها؛ لما ورد في الحديث « فَلَمَّا تَعَلَّتُ مِنْ نَفَاسِهَا، تَجَمِّلَتُ لِلْخَطَّابِ» (رواه البخاري) ومعنى تعلت: يعني طهرت. اه.

حكم المطلقة قبل الدخول:

إذا عقد الرجل على المرأة وطلقها قبل الدخول بها فليس لها عدة، قال تعالى: ويَتَأَيُّ الَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا نَكُحْتُمُ ٱلْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ طَلَقَتْمُوهُنَّ مِن قَبْل أَن تَمَسُّوهُ يَ فَمَا لَكُمْ عَلَيْهِنَّ مِنْ عِدَّةِ تَعَلَّدُونَهُمَّا فَمَيْعُوهُنَّ وَسَرْحُوهُنَّ سَرَاحًا جَمِيلًا ،

(الأحزاك: ٤٩). عدة المرأة المختلعة:

اختلف أهل العلم في عدتها على رأيين: الأول: يرى أن الخلع طلاق، فتعتد عدة المطلقة، كما سبق بيانه.

الثاني: يرى أن الخلع فسخ للزواج، فتنقضى عدتها باستبرائها بحيضة واحدة فقط.

والحمد لله رب العالمين.

التربُّص عدَّةُ؛ لأنَّها تَعُدُّه، وأصلَ (عدد)؛ يدل على الإحصاء، يُقالُ: عَدَدْتُ الشَّيءَ، أي: أحصيته.

العدَّةُ شَرِعًا؛ اسمُ لُدَّة تتربَّصُ فيها المرأةُ عن التَّزويج بعد وفاة زُوجها أو فراقه لها؛ إمَّا بِالولادة، أو بِالأقراء، أو الأشهر.

ب - أنواع العدد:

١- ثلاثة قروء:

دليله: قال تعالى: ﴿ وَٱلْمُطَلِّقَتُ يَرَّبُضُنَ بِأَنفُسِهِنَّ ثَلَثَةً قُرُوءً ، (البقرة: ٢٢٨)، والقرء يقصد به الطهر، أو الحيض، والصحيح أنه الحيض، فعن سُفْيَانَ بْنَ عُيَيْنَةَ عَنْ أَيُوبَ عَنْ سُلَيْمَانَ بُن يَسَارِ عَن أَمْ سُلَمَة رَضَيَ اللَّهُ عَنْهَا عَنْ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ قَالَ فِي الْسُتَحَاضَةِ: «تَـدُعُ الصَّلاةُ أَيَّامُ أَقْرَائِهَا ،، وعن فَاطِمَةَ بِنْتِ إِبِي خُبِيْشِ أَنَّهَا سَأَلَتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَشِكَتُ إِلَيْهِ الدُّمُ فَقَالَ لَهَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: ﴿ إِنَّمَا ذَلِكَ عِرْقٌ فَانْظُرِي فَإِذَا أَتَّى قَرُولُكَ فَلا تُصَلِّي وَإِذَا مَرٌ صَلَّى مَا بِينَ الْقَرْءِ إِلَى الْقَرْءِ ، (رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ بِإِسْنَاد صحيح)، فذكر فيه لفظ الْقَرْءِ أَرْبِعَ مَرَات في كُلُ ذَلك يُريدُ به الْحيْض لا الطَّهْر.

٢- ثلاث أشهر:

بالنسبة لمن لم تحض من النساء، أو التي انقطع حيضها تنقضي عدتها بمضي ثلاثة أشهر.

قال تعالى: ﴿ وَالَّتِي بَيِسْنَ مِنَ الْمَحِيضِ مِن يُسَايِكُرُ إِنِ ٱرْبَبْتُدُ فَعِدَّتُهُنَّ ثُلَثَنَّةُ أَشْهُرٍ وَٱلْتِي لَدْ يَحِضْنَ » (الطلاق: ٤).

٣- وضع الحمل:

عدة المرأة الحامل تنقضى بوضع حملها، فقد تمكث تسعة أشهر، إن طلقها في بداية الحمل، وقد تمكث لحظة واحدة إن طلقها ثم وضعت جنينها.

دليله: قال تعالى: ﴿ وَأُوْلَنُّ ٱلْأَخْمَالِ أَعِلْهُنَّ أَن يَضَعْنَ حَمْلُهُنَّ وَمَن يَتِّقِ ٱللَّهُ يَجْعَل لَهُ مِنْ أَمْرِدٍ يُشْرًا ، (الطلاق: ٤).

٤- أربعة أشهر وعشرة أيام:



الجمد الله والصلاة والسلام على رسول الله واله وصحبه ومن والاه وبعد الأول الإصلام دين البشرية جمعاء نزل لإصلاج أحوال الناس في كل تواحي حياتهم فهو دين البشرية جمعاء نزل لإصلاج أحوال الناس في كل تواحي حياتهم فهو دين قيم جاء لإيجاد مجتمع فاضل بتعاون فيه كل الناس ويودي كل واحد فيها دورد بأمانة وصدق واخلاص فينفع نفسه ويغنج مجتمعه وهذا الدين صالح لكل زمان ومكان لا ياتي حليه التقادم ولا ينتهي بطول اللدة ورسالته الخالدة تتوافق مع حاجات الإنسان ويتعطيات والمتعليات ورشيات مع كل حاجات المشروتعامل معهم على أن لهم متعطليات ورشيات.

مع كل حاجات البشروتعامل معهم على أن لهم متعطليات ورشيات.

به عليهم الله للبي احتياجاتهم إلى الأمن والناس من حولهم في فرع ...
وكان أقل ما ينتفى أن يشكروا نعمة الله ويجيدوا رب هذا البيت ورشيات ورشيات المتعليات ورشيات ورشيات المتعليات ورشيات ورشيات المتعليات ورشيات المتعليات ورشيات المتعليات ورشيات ورشيات ورشيات المتعليات ورشيات ورش

وقد كانت البعثة المحمدية وما زالت مصدر كل خير وسعادة للبشرية جميعًا، الأنها كونت مجتمعًا إسلاميًّا هذّا ومثاخًا إيمانيًّا حملاقًا الم تعرف البشرية له نظيرًا في سابق تاريخها. ولو أن الباحثين والدارسين لنظم المجتمعات وآدابها استعرضوا المنهاج العملى للحياة الإسلامية العظيمة لعلم هؤلاء وأولئك أن هناك ثلاثة عوامل إضافية هي التي كانت عماد هذا المحتمد الحديد.

أ.د. عبد الوارث عثمان

أستاذ الفقه المقارن بجامعة الأزهر

32

\$\$\$\ ه- المدد ١٢٣٠ - السنة الثانية والخمسون

أولاً القرآن الكريم.

ذانيا: شخصية النبي صلى الله عليه وسلم
 وحياته وسيرته وأخلاقه.

فالثا: تعليمات النبي صلى الله عليه وسلم وإرشاداته وتوجيهاته وأعماله والتي يسمى مجموعها بالسنة النبوية.

تعاضدت هذه العوامل الثلاثة في تحقيق الأغراض والضوائد المنشودة من البعثة، وأوجدت أمة مثالية وحياة متكاملة، وهيكلا اجتماعيًا تتجلى فيه العقائد والأعمال والأخلاق والسلوكيات والعواطف والرغبات والميول والأذواق والأواصر والعلاقات، وشكلت بمجموعها المذوق الإسلامي الممتاز الذي لا يقتصر على التقيد الرسمى بالقواعد المقررة والضوابط المرسومة وإنما كان مشحونا المحافية وروح العبادة الخالصة ويتسم بالشاعر اللطيفة والأحاسيس الرقيقة بالمشاعر اللطيفة والأحاسيس الرقيقة ومكارم الأخلاق ودقائق الأدب.

فهذا القرآن الكريم يأمر بإقامة الصلاة ويلهج بذكر المؤمنون: ٢). بذكر المؤمنون: ٢). ولكنهم لم يتوصلوا إلى كيفيتها الصحيحة إلا حينما صلوا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم فعلا وشاهدوا هيئة قيامه وركوعه وسجوده وقراءته وذكره وحركاته وسكناته وجهره وسره الأمر الذي عبروا عنه بقولهم: "وهو يصلى ولجوفه أزيز كأزيز المرجل من البكاء". حديث صحيح: رواه أبو داود، والترمذي في الشمائل بإسناد صحيح.

وكذلك لم يقرروا الشغف بالصلاة والرغبة فيها إلا عندما سمعوا لسان النبوة يقول: "وجُعلت قرة عينى في الصلاة". رواه النسائي. ويقول بلهجة المحب الهائم لمؤذنه: "يا بلال أقم الصلاة، وأرحنا بها". صحيح أبي داود.

لم يتمكنوا حقًا من إدراك عمق الصلة بين السجد وقلب المؤمن حتى سمعوه يقول في شأن الصالحين السبعة الذين يظلهم تحت عرشه يوم لا ظل إلا ظله: "ورجل قلبه معلق بالمساجد". صحيح مسلم.

ويأتي الترغيب القرآني في الدعاء والابتهال والتضرع إلى الله مرة بعد أخرى، ويلوم ويعاقب الذين يستكبرون عن الدعاء، والصحابة

يسمعون قوله تعالى يتلى عليهم: «رَفَالَ رَنُكُمُ أَدْفُونَ الْنَجِبُ لَوْإِنَّ ٱلْذِيكَ يَسْتَكُرُونَ عَنْ عِنَادْقِ سَيِّدْخُلُونَ جَهَنَّمَ بَاخِرِيكَ ، (غاهر: ٢٠).

ولكنهم في ذات الأمر لم يكتنهوا حقيقة الدعاء مع معرفتهم بمعنى الدعاء ومفهوم التضرع والابتهال إلا عندما شاهدوا النبي صلى الله عليه وسلم يقول في بدر وقد وضع جبهته على الأرضى: "اللهم انشد عهدك ووعدك، اللهم إن شئت لم تُعبد". صحيح البخاري.

وقد رأى الصحابة رضي الله عنهم وسمعوا القرآن الكريم يقرر أن الدنيا ظل زائل وأن الآخرة وعد صادق كانوا يحفظون قول الله تعالى: «وَمَا هَلُهِ ٱلْجَوْةُ ٱلنَّيَا ۖ إِلَّا لَهُو وَلَيْتُ وَلِكَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْتُ وَلِكَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْتُ وَلِكَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْتُ وَلِكَ اللَّهُ وَلَيْتُ وَلِكَ اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْتُ وَلِكَ اللَّهُ وَلَيْتُ وَلِكُ وَلَيْتُ وَلِكُ اللَّهُ وَلَيْتُ وَلِيْتُوا اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِيْتُوا اللَّهُ وَلِيْتُ وَلِيْتُ وَلِيْتُوا اللَّهُ وَلِيْتُ اللَّهُ وَلِيْتُوا اللَّهُ وَلَيْتُ اللَّهُ وَلِيْتُوا اللَّهُ وَلِيْتُ وَلِيْتُوا اللَّهُ وَلِيْتُوا اللَّهُ وَلِيْتُونُ اللَّهُ وَلِيْتُوا اللَّهُ وَلَيْتُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَيْتُونُ وَلَيْتُ وَلِيْتُوا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْتُوا اللَّهُ وَلِيْتُ اللَّهُ وَلَيْتُونُ وَلِيْتُوا اللَّهُ وَلَيْتُوا اللَّهُ وَلَيْتُوا اللَّهُ وَلَيْتُوا اللَّهُ وَلِيْتُوا اللَّهُ وَلِيْتُوا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَيْتُوا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَالْمُؤْتُونُ اللَّهُ وَالْمُؤْتُونُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْتُونُ وَالْمُؤْتُونُ اللَّهُ وَالْمُؤْتُونُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْتُونُ اللَّهُ وَالْمُؤْتُونُ الْمُؤْتُونُ اللَّهُ وَالْمُؤْتُونُ اللَّهُ وَالْمُؤْتُونُ اللَّهُ وَالْمُؤْتُونُ اللَّهُ وَالْمُؤْتُونُ الْمُؤْتُونُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْتُونُ وَالْمُؤْتُونُ الْمُؤْتُونُ الْمُؤْتُونُ وَالْمُؤْتُونُ الْمُؤْتُ اللَّهُ وَالْمُؤْتُونُ وَالْمُؤْتُونُ وَالْمُؤْتُ وَالْمُؤْتُونُ وَالْمُؤْتُونُ وَالْمُؤْتُونُ وَالْمُؤْتُ وَالْمُؤْتُونُ وَالْمُؤْتُونُ وَالْمُؤْتُونُ وَالْمُؤْتُونُ وَالْمُؤْتُونُ وَالْمُونُ وَالْمُؤْتُونُ وَالْمُؤْتُ وَالْمُؤْتُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُؤْتُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالِمُونُ وَالِ

ولكنهم تعرفوا عن كثب- لا عن كتب- حقيقة الدنيا والتفسير العملى الواقعى لهذه الحقيقة من حياته صلى الله عليه وسلم وأساليب معيشته ومعاشرته لأهل بيته في حميع النظم الأسرية.

وما نشأ فيهم الخوف والرجاء، والشوق إلى الجنة ونعيمها، والخوف من جهنم وشدائدها إلا بترغيبه وتشويقه، وتخويفه وترهيبه ومشاعره صلى الله عليه وسلم الجياشة وعواطفه الحارة.

ولقد كانوا في واقعهم كأهل لغة نزل بها القرآن يعرفون معنى أمثال كلمات الرحمة والتواضع والرفق وغيرها مما ورد ذكره كثيرا في القرآن، وما تؤول إليه هذه المصطلحات من توجيهات وتعليمات إلا أنهم لم يعرفوا مدى سعة هذه الكلمات وطريق تطبيقها في الحياة العملية والعمل بها في واقع الحياة عملا صحيحا إلا عندما شاهدوا وشهدوا أن النبي صلى الله عليه يعامل الضعفاء والعجزة والأطفال والنساء واليتامى والفقراء والشيوخ وعامة رفاقه وأصحابه وخدمه وأهل بيته وسمعوا في ذلك أقواله ووصاياه.

وعرف الصحابة كذلك الأوامر القرآنية في أداء حقوق المسلمين عامتهم وخاصتهم لكن أشكالاً وصورًا كثيرة لهذه الحقيقة قد لا تخطر على بال كثير من الناس مثل عيادة المريض وتشميت العاطس وتشييع الجنائز وكيفية



السلام ورد السلام والمصافحة والمعانقة، ولو خطرت ما عرفوا لها قيمة.

#### تعاليم قرانية وتطبيقات نبوية:

وهناك روابط اجتماعية كثيرة حفلت بها آيات القرآن الكريم كالشورى والعدالة الاجتماعية ومعاملة المسرقة وتحرير الرقيق وغيرها من الروابط الاجتماعية التي صاغها كتاب الله وسنة رسوله الكريم صلى الله عليه وسلم ووضعا أسسها وقواعدها وأحكامها وبينا فضائلها.

ولو أحسنا فهم هذه الأسس وتفسيرها لشكلت نظامًا رائعًا صالحًا للناس جميعا في مختلف الأزمنة والأمانة، ولضمنت لهم السعادة كل السعادة وحسبك ان تتبصر القرآن وترى أسلوبه في تربية الفرد فإنه ربطه بخالقه عن طريق العبادات وربطه بالمخلوق عن طريق الأخوة التي أوجبها الله على المسلمين.

كما نظم أمور الأسرة وشؤون المجتمع، وأقام الإسلام مجتمعا سياسيًا على نظام الشورى المحقيقية، وأقام مجتمعا اقتصاديًا على أساس العدالة الاجتماعية، وأقام مجتمعًا اجتماعيًا على أساس المساواة، ونجد القرآن الكريم يربط المجتمع الإسلامي بالمجتمعات الأخرى على أسس متوازنة وحكيمة من العلاقات الدولية في حالتي السلم والحرب.

ولقد جاءت في القرآن الكريم تعاليم مؤكدة فيما يتعلق بالإحسان وحُسن السلوك مع أهل الحقوق، والبر بالوالدين، وصلة الأرحام، ولكن الحقيقة الفعلية لتنفيذ هذه التعاليم والميدان العملى لها كان في أفعاله متمثلاً، وفي خصاله ثابتًا حتى وصل إلى أرقى دراجات الإحسان ووصلوا معه كذلك، فلقد تحصلوا على هذه الصفات من خلاله صلى الله عليه وسلم قولاً.

لهذا فإن مجرد الأوامر والنواهي لا تكون مناخًا طبيعيًّا لحياة الإنسان ما لم تكن هناك البيئة المناسبة لصيانة جوهر الأوامر والنواهي وروحها، ويستقيم مزاج الفرد والجماعة في إعمال هذه الأوامر والنواهي إعمالاً يجعل كل الحركات والسكنات مؤثرة في الحياة الطبيعة لكل أفراد المجتمع، والواقع أن وقائع الحياة النبوية الماركة والإرشادات التفصيلية لكل

الجزيئات العملية هي التي خلقت ذلك الجو الذي تخضر فيه شجرة الدين وتورق بها وتثمر وتمتد إلى سائر بقاع الدنيا آثارها واشعاعاتها، وخير مجموعة موثوق بها لهذه العواطف والواقع والأمثلة العملية هي مجموعة الأقوال والأفعال والتقريرات الواردة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم محمد بن عبد الله النبي القرشي الكريم في كتب الصحاح والسنن والسانيد، والتي أصبحت من خصائص الأمة الإسلامية التي لا يشاركها فيها أمة من أمم الأنبياء، عليهم الصلاة والسلام، وأصحاب الأنبياة من الديانات السماوية التي لا يزال بقايا ذيانة من الديانات السماوية التي لا يزال بقايا أوانواعهم على وجه الأرض.

إن نظرة عاجلة في كتب السنة النبوية المباركة لباحث عادى غير متخصص تسهل عليه معرفة وصدق ما قلناه من أن حياة النبي صلى الله عليه وسلم في إجمالها وجزئياتها، بل ودقائقها كانت النموذج الأعلى لتكوين المناخ الإسلامي والبيئة الراقية التي لا نظير لها في التاريخ البشرى. وكذلك يستطيع الباحثون فضلا عن الدعاة والمصلحين أن يزنوا أعمال الأمة الإسلامية واتجاهاتها بميزان عادل هو ميزان السنة النبوية المطهرة، فكلما كانت الأمة متمسكة بالسنة النبوية المشرفة كلما كانت لها العزة في هذا الوجود والسيادة والقيادة للأمم، وكلما تخلفت عن ركب السنة وانحرفت فإن الواقع ينحرف ويتغير وليس ذلك مقيدًا بزمان أو مكان وإنما هو واقع حادث في كل زمان ومكان وأيضًا السنة النبوية ميزان بمعنى آخر، وهو أن يجعل الأمم منضبطة فالا إفراط ولا تفريط ولا مغالاة أو تهوين وإنما هو التوسط والاعتدال في كل أمور الحياة.

ثم إن السنة النبوية وهي كل ما ورد عن رسول الله صلى الله عليه وسلم من قول أو فعل أو تقرير أو صفة خلقية أو خلقية، زاخرة بالحياة والقوة والتأثير وهي عوامل تبعث على الإصلاح والتجديد ولم تزل باعثا على محاربة الفساد البدع والتبعية لأصحاب الأهواء من الغربيين والشرقيين والملاحدة المقوتين الماكرين، ولم تزل تظهر بتأثيريها في كل عصر أو بلد تنصر



راية من يرفع راية الإصلاح والتجديد ويحارب البدع والخرافات والعادات الجاهلية والمعتقدات الوثنية القديمة التي يتم بعثها مجدد في زماننا المعاصر.

إن السنة النبوية تدعو إلى التوحيد الخالص والدين القيم، لذلك كله كانت السنة النبوية من حاجات هذه الأمة الأساسية، وكان لابد من كتابتها وجمعها وتسجيلها وحفظها ونشرها.

#### مصادر الأصلاح الضرورية العثمية:

إن كتب السنة النبوية المطهرة مصدر من مصادر التجديد والتفكير الاسلامي الصحيح في الأمة الإسلامية تلقى منه المصلحون في عصورهم العلم الديني الصحيح والفكر الإسلامي النقى واحتجوا بأحاديثه واستندوا إليها في دعوتهم الإصلاحية وحربهم للبدء والفتن والمفاسد. ولا يستطيع احد في ميدان الدعوة إلى الله تعالى أن يستغنى بحال عن الحديث الشريف في دعوته الإرجاء السلمين في عصره إلى الدين الخالص والإسلام الكامل، ليوجد صلة بينهم وبين الحياة النبوية الحسنة الكاملة. ومع أهل الدعوة والإصلاح نقرن أهل الفقه والفتوى فإن الحديث الشريف هو المرجع العريض الواسع بعد القرآن الكريم يستطيعون الاعتماد عليه للاحظة تطورات العصور والأزمنة والتكيف مع الحضارات والشعوب وكذا استنباط الأحكام الجديدة الطارئة التي لم يدون فيها الأوائل من الفقهاء شيء.

والتاريخ خير شاهد على تأثير الحديث الشريف في ميدان الإصلاح والتجديد فما عرف التاريخ حاكما مصلحًا ولا أمير صالحًا أو سلطانًا عبادلًا وكذا عالمًا مربيًا أو داعيًا مخلصًا فعالاً أو تماسكًا للبنيان الاجتماعي مخلصًا فعالاً أو تماسكًا للبنيان الاجتماعي الرئيسي في ذلك، وهكذا كان علماء السنة والدعاة إليها على مر التأريخ، فهذا عمر بن عبدالعزيز، والحسن البصري، والشافعي، وابن حنبل، وغيرهم، ممن لا يحصون من الأمراء والأمة والدعاة، حتى هذا الزمان الذي أنجبت فيه الأمة المصلح الكبير المحدث

الإمام الشيخ محمود خطاب السبكى شارح سنن أبى داود، والداعي إلى السنة والمحارب للبدعة، فتاب على يديه واهتدى بجهوده بعد فضل الله- أعداد لا تحصى، سواء كانت نسبتهم للجمعية الشرعية التي أسسها، أو إلى غيرها، ومناف من أن الله يُونِه من يَكَنَّهُ وَأَنَّهُ رَاحًا لِللهِ عَيْرِها، ومناف من الله عنه الله الله عنه الله الله عنه الله عنه

وأختم بأن الجوالذي كونه الحديث الشريف، سواء كان ذلك بشخصية النبي صلى الله عليه وسلم، أو بتوجيهاته وارشاداته قد ملأ الأمة بالنماذج الصالحة التي يمكن أن يسير المسلم في أي زمان ومكان على منوالها، فالمجتمع الإسالامي الأول بألوانه المختلفة والحياة في القرن الأول بحقائقها المتنوعة كانت وما زالت مرآة لكل مسلم في مشارق الأرض ومغاربها يرى فيها حسناته ويراجع فيها سقطاته، وبقاء صورة العهد النبوي بجانب القرآن الكريم مسجلة، وبقاء حديث صاحب النبوة صلى الله عليه وسلم خير دليل على إمكانية عودة هذه الأمة إلى السيادة والقيادة وتكوين مجتمع مثالي صالح يقتدي به الناس ويجدون فيه الدين الكامل والإسلام الصحيح ويعايشون واقعا حسنا يكون سببا لسعادتهم في الدنيا والأخرة.

إن الطاعنين في سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم، والمتخرصين بالباطل حول طرق جمعها وعلومها ورجالها، لا يبغون من وراء ذلك سوى هدم الإسلام وتدمير بنيان المجتمعات الإسلامية وتقويض عمادها، وتضييع مستقبلها بتشويه تاريخها الزاخر بالمعرفة والعلوم والنظم والقواعد والأحكام الدالة على أنها أمة متفردة ومتميزة بين الأمم البشرية بمقومات ذاتية تجعلها قادرة على النهوض والبناء والعمل والتمكين في الأرض وتستطيع هدم الواقع المؤلم الذي تعيش فيه، وإعادة بناءه وإعماره من جديد على أساس مبادئ رسالة الإسلام الخالدة مهما كانت العوائق والعقبات، ومهما تكالب عليها الأعداء وأحاطت بها النوازل والشدائد والنكبات.

والله من وراء القصد.





#### من نور كتاب الله الاستقامة في اتباع القرآن والسُّنَّة

قال تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَلَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَاتَبِعُوهُ ۗ وَلَا تَنَبِعُوا السُّبُلَ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ \* ذَلِكُمْ فَفَقَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ \* ذَلِكُمْ وَضَنكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَنَعُونَ ، وَضَنكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَنَعُونَ ، وَضَنكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَنَعُونَ ، وَضَنكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَنَعُونَ ،

#### من فضائل الصحابة

عن أيوب السختياني رحمه الله قال: "دخلت المدينة والناس متوافرون القاسم ابن محمد وسليمان وغيرهما، فما رأيت أحدًا يختلف في تقديم أبي بكر وعمر وعثمان". (السنة للخلال)

#### الصلح بين المتخاصمين

عن سهل بن سعد رضي الله عنهما أن أهل قباء اقتتلوا حتى تراموا بالحجارة، فأخبر رسول الله صلى الله عليه وسلم بذلك، فقال:

داذهبوا بنا نُصُلح بينهم" (صحيح البخاري).

مَّنُ هَادِي رسولَ اللَّهُ مِسْلِم اللَّهُ عِلْيَهُ وَسِلْمِ

#### حكم ومواعظ

عن همام بن يحيى قال:
بكى عامر بن عبد الله
في مرضه الدي مات فيه
بكاء شديدًا، فقيل له: ما
يبكيك يا أبا عبد الله؟
قال: آية في كتاب الله: "إنما
يتقبل الله من المتقين".
(كتاب المحتضرين لابن أبي
الدنيا).

#### من أقوال السلف

كان الإمام الشافعي رحمه الله يقول: "إذا وجدتم في كتابي خلاف سُنَة رسول الله صلى الله عليه وسلم فقولوا بسُنَة رسول الله ودعوا ما قلتُ. (صفة الصفوة).

Upload by : altawhedmag.com



المشرع، وهذا يعارض حرمة المعازف.

وغناؤهن أشد تأثيراً في النفس من المعازف.

٨- القول بأن الأصل في الأشياء الإباحة، والمعازف من ذلك.

٩- القول بأنه لم يكن من المعازف في زمن النبي صلى الله عليه وسلم إلا الدف فقط، ولذا جوزه

١١- القول بأن النبي صلى الله عليه وسلم مدح صوت أبي موسى الأشعري رضي الله عنه في قراءة القرآن، وقال له: "لقد أوتيت مزمارا من

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خير المرسلين، ويعد،

> فقد تكلمت في الحلقات السابقة عن تعريف المعازف والأحاديث الـواردة فيها، وأجبت عن النقد الموجه لحديث هشام بن عمار عن المعازف في صحيح البخاري سندا ومتنا، وعن بعض الشبهات المثارة حول المعازف، في نقاط كالتالى:

١- القول بعدم الاتفاق على معنى كلمة

٢- القول بضعف دلالة الاقتران.

٣- القول أن الاستحلال هو اعتقاد حل ما حرمه الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم.

٤- القول أن التحريم في الحديث لاجتماع المذكورات الأربعة فيه (الحسر، والحريس، والخمر، والمعازف).

٥- القول بأن الوعيد-في الحديث- على شرب

٦- القول بأن الدف من المعازف، وقد جوزه

٧- القول بأن المشرع أباح الغناء للنساء،

التبي صلى الله عليه وسلم.

١٠- القول بأن الكلام عن المعازف هو مجرد إخبارعن علامات الساعة وليس تشريعا.

مزامير آل داوود"، ولو

كان المزمار حراماً ما شبّه به النبي صلى الله عليه وسلم تلاوة القرآن.

د. متولي البراجيلي

١٢- القول بأن فريقا من السلف يميل إلى الاستماع كالحسن البصري، وفريقا لا يميل اليه كالشعبي.

١٣ - القول بأن المعازف حلال ما لم تثر الغريزة الجنسية.

١٤- القول بجواز الغناء والمعازف، استدلالا من حديث عائشة رضي الله عنها عن غناء جاريتين من الأنصار أمام النبي صلى الله عليه

١٥- الاستدلال من حديث ابن عمر رضى الله عنهما وصوت مزمار الراعي، على جواز المزمار. وأستأنف-بإذن اللَّه تعالى- الرد على شبهات المبيحين للمعازف:

١٦- عن بريدة الأسلمي رضي الله عنه قال: خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم في بعض مفازيه، فلما انصرف، جاءت جارية سوداء، فقالت: يا رسول الله إني كنت نذرت إن ردك الله سالمًا أن أضرب بين يديك بالدف وأتغنى، فقال لها رسول الله صلى الله عليه وسلم: إن كنت نذرت فاضربي، والا فلا؛ فجعلت تضرب، فدخل أبو بكر رضي الله عنه وهي تضرب، ثم دخل عليّ رضي الله عنه وهي تضرب، ثم دخل عثمان رضي الله عنه وهي تضرب، ثم دخل عمر رضى الله عنه فألقت الدف تحت استها هذه المرأة وضربها بالدف واقعة عين مقصورة على الفرح بقدوم رسول الله صلى الله عليه وسلم سالماً من الغزو، خاصة أن هذه المرأة ضربت بالدف عند رسول الله صلى الله عليه وسلم وبحضور الصحابة، فتلك خصوصية للنبي صلى الله عليه وسلم (انظر السلسلة الصحيحة ح ١٦٠٩، انظر تحريم آلات الطرب

- قلت: لو كان الضرب بالدف مكروهًا- فضلاً عن يكون محرمًا- لما جوز رسول الله صلى الله عليه وسلم للمرأة أن توفي بنذرها: لحديث عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: لا نذر في معصية، وكفارته كفارة يمين (الترمذي وغيره، صححه الألباني في الإرواء ح ٢٥٩٠، والأرناؤوط في مسند أحمد ح٢٠٩٨).

#### - أقوال الأئمة الأربعة في المعارف:

أولا: المذهب الحنفي: يرى علماء الحنفية حرمة الاستماع لآلات المعازف، ومذهب الحنفية في ذلك من أشد المذاهب.

يقول ابن القيم: مذهب أبي حنيفة في ذلك من أشد المذاهب، وقوله فيه أغلظ الأقوال، وقد صرح أصحابه بتحريم سماع الملاهي كلها، كالمزمار والدف حتى الضرب بالقضيب (آلة إيقاع عربية قديمة من المعدن يوقع عليه بأداة صلبة) وصرحوا بأنه معصية يوجب الفسق وترد به الشهادة (إغاثة اللهفان ١٥٥/١).

ويقول أبو بكر الرازي الحنفي: استماع الملاهي وسماع صوت الملاهي كلها حرام، فإن سمع بغتة فهو معذور، ثم يجتهد أن لا يسمع مهما أمكنه (انظر تحفة الملوك ص ٢٣٨، البحر الرائق شرح كنز الدقائق ١٩٥٨، الدر المختار ص ٢٦٥). ثانياً: المذهب المالكي: سئل الإمام مالك عما

ثانياً: المذهب المالكي: سئل الإمام مالك عما يترخص فيه بعض أهل المدينة من الغناء، فقال: إنما يفعله عندنا الفساق.

وقال ابن القاسم؛ كان مالك يكره الدفاف والمعازف كلها في العرس، بل قال إذا اشترى جارية فوجدها مغنية، كان له أن يردها بالعيب. (انظر: ابن الجوزي في تلبيس ابليس ٢٤٤، المدونة ٣٩٨/٣، إكمال المعلم ٣٠٦/٣).

ويقول ابن رشد المالكي: ولا يجوز تعمد حضور

(مؤخرتها)، ثم قعدت عليه، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إن الشيطان ليخاف منك يا عمر، إني كنت جالساً وهي تضرب فدخل أبو بكر وهي تضرب، ثم دخل علي وهي تضرب ثم دخل علي وهي تضرب ثم دخل عثمان وهي تضرب، فلما دخلت أنت يا عمر ألقت الدف (رواه الترمذي وأحمد وغيره، صححه الألباني في الصحيحة ح١٦٠٩، حسحه الألباني في الصحيحة ح١٦٠٩، حقوى).

يقول الشيخ الألباني: "من المعلوم أن الدف من المعارف المحرمة في الإسلام، والمتفق على تحريمها عند الأئمة الأعلام كالفقهاء الأربعة وغيرهم.... ولا يحل منها إلا الدف وحده في العرس والعيدين، فإذا كان كذلك، فكيف أجاز النبي صلى الله عليه وسلم لها أن تفي بنذرها؟ ولا نذر في معصية الله تعالى؟

والجواب والله أعلم: لما كان نذرها مقرونًا بفرحها بقدومه صلى الله عليه وسلم من الغزو سالمًا، ألحقه صلى الله عليه وسلم بالضرب على الدف في العرس والعيد، ومما لا شك فيه أن الفرح بسلامته صلى الله عليه وسلم أعظم بما لا يقاس من الفرح في العرس والعيد، ولا لك يبقى هذا الحكم خاصًا به صلى الله عليه وسلم لا يقاس به غيره، لأنه من باب قياس الحدادين على الملائكة، كما يقول بعضهم، وقد ذكر هذا الجمع الأمام الخطابي بعضهم، وقد ذكر هذا الجمع الأمام الخطابي في معالم السنن، والعلامة صديق حسن خان في المروضة الندية. (انظر السلسلة الصحيحة في المروضة الندية. (انظر السلسلة الصحيحة).

يقول الخطابي: "ضرب الدف ليس مما يعد في باب الطاعات التي يعلق بها النذور وأحسن حاله أن يكون من باب المباح، غير أنه لما اتصل بإظهار الفرح بسلامة مقدم رسول الله صلى الله عليه وسلم حين قدم المدينة من بعض غزواته، وكانت فيه مساءة الكفار وإرغام المنافقين، صار فعله كبعض القرب التي من نوافل الطاعات، ولهذا أبيح ضرب الدف واستحب في النكاح لما فيه من الإشاعة بذكره والخروج به عن معنى السفاح الذي هو استسرار به واستتار عن الناس فيه، والله أعلم (معالم السنن ١٠/٤).



شيء من اللهو واللعب ولا من الملاهي المُطرية كالطبل والزمروما كان في معناه (انظر المقدمات المهدات ٤٦٢/٣).

ثالثاً: المدهب الشافعي: وأما الملاهي فعلى ثلاثة أضرب: حرام ومكروه وحلال، فأما الحرام: فالعود والطنبور (آلة من آلات العزف ذات عنق وأوتار)، والمعزفة والطبل والمزمار، وما ألهى بصوت مطرب إذا انفرد ... وكان بعض أصحابنا يخص العود من بينها ولا يحرمه – وهذا لا وجه له، لأنه أكثر اللهي طربا، وأشغلها عن ذكر الله تعالى وعن الصلاة ...

وأما المكروه، فما زاد به الغناء طرباً، ولم يكن بانفراده مطرباً، كالفسح والقضيب، فيكره مع الغناء لزيادة إطرابه، ولا يُكره إذا انفرد لعدم إطرابه، وأما المباح، فما خرج عن آلة الإطراب، إما إلى إنذار كالبوق، وطبل الحرب، أو لمجمع وإعلان كالدف في النكاح......

ثم قال عن الدف في النكاح أنه بحسب أحوال الأماكن والأزمنة، فقال: فعم بعضهم الإطلاق وخص بعضهم في البلدان التي لا يتناكر أهلها في المناكح كالقرى والبوادي، ويكره في غيرها، في مثل زماننا، لأنه قد عدل به إلى السخف والسفاهة. (انظر الحاوي الكبير ١٩١/١٧).

ويقول النووي: أن يغني ببعض آلات الغناء مما هو من شعار شاربي الخمر، وهو مطرب كالطنبور والعود والصنح، وسائر المعازف والأوتـار فيحرم استعماله، والسماع إليه.

وابن الصلاح (الشافعي): لما سُئل عن رجل مُصرَ على استماع المعازف فيجيب... وهذا السماع المعتاد حرام غليظ عند العلماء، وسائر من يُقتدى به في أمور الدين، ومن نسب حاله إلى مذهب الشافعي أو أحد من أنهة الصحابة رضي الله عنه وعنهم- فقد قال باطلاً. (انظر روضة الطالبين ٢٢٨/١١، الشرح الكبير للرافعي 10/١٣، فتاوى ابن الصلاح ٤٩٨/٢٤).

رابعًا: المذهب الحنبلي: يقول ابن قدامة: فصل في الملاهي، وهي على ثلاثة أضرب، محرم، وهو ضرب الأوتـار والنايات والمزامير كلها والعود والطنبور والمعزفة والرباب ونحوها، فمن أدام استماعها ردت شهادته... وضرب مباح وهو

الدف.. وذكر أصحابنا وأصحاب الشافعي أنه مكروه في غير النكاح... ثم رجح القول بالجواز في غير النكاح كالأعياد والعودة من السفر... وأما الضرب (بالدف) به للرجال فمكروه على كل حال (انظر المغني لابن قدامة ١٥٧/١٤).

ويقول ابن مفلح الحنبلي: يحرم مزمار وطنبور ونحوهما، نص عليه، فمن أدام استعمالها ردت شهادته وكذا عود وجنك (المبدع في شرح المقنع ٣١١/٨).

وقد نقلت أولاً أقوال المذاهب الأربعة في المعازف؛ لأن هناك من يقول إن المذاهب الفقهية الأربعة منهم يجيز المعازف.

بل قد نقل الإجماع على تحريم المعازف أكثر من واحد من أهل العلم، على سبيل المثال: أبو العباس القرطبي المالكي:

أما المزامير والأوتار والكوبة –وهو طبل طويل ضيق الوسط ذو رأسين – فلا يُختلف في تحريم سماعه، ولم أسمع عن أحد ممن يُعتبر قوله من السلف وأثمة الخلف من يبيح ذلك (انظر كشف القناع عن حكم الوجد والسماع ص ٧٢).

وابن الصلاح الشافعي؛ فليعلم أن الدف والشبابة والغناء إذا اجتمعت فاستماع ذلك حرام عند أئمة المذاهب وغيرهم من علماء المسلمين، ولم يثبت عن أحد ممن يُعتد بقوله في الإجماع والخلاف أنه أباح هذا السماع، والخلاف المنقول عن بعض أصحاب الشافعي إنما نقل في الشبابة منفردًا، والدف منفردًا، فمن لا يتأمل ربما اعتقد فيه خلافًا بين الشافعيين في هذا السماع الجامع هذه الملاهي، وذلك وهم، فإذن هذا السماع الجامع مباح بإجماع أهل الحل والعقد من المسلمين (انظر مجموع رسائل ابن رجب ٤٤٤٤).

وقال ابن حجر الهيتمي (الشافعي): الأوتار والمعازف كالطنبور والعود والصنح - أي ذات الأوتار-، وغير ذلك من الآلات المشهورة عند أهل اللهو والسفاهة والفسوق، وهذه كلها محرمة بلا خلاف، ومن حكى فيه خلافًا فقد غلط أو غلب عليه هواه، حتى أصمه وأعماه ومنعه هداه وزل به عن سنن تقواه. (انظر كف الرعاع عن محرمات اللهو والسماع ص١١٨).

وللحديث بقية، والحمد لله رب العالمين.

# أدب الرو وحسن خاهه حثوان سادته وثلاجه

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين.

أما بعد: فإن الله سبحانه وتعالى بعث نبيه صلى الله عليه وسلم ليتمم محاسن الأخلاق، ويُعلم الناس مكارمها، وكذلك ليدل الناس على معالى الأمور، ويناههم عن سفاسفها.

ولقد اعتنى الإسلام بتربية السلم على الأخلاق الحسنة، والآداب الراقية المهذبة أيما اعتناء؛ وذلك الأن حسن الأخلاق، والأدب الرفيع هو رمز الحضارة العالية البهية، وهو رأس أمرها، وذروة سنامها، وملاك أمرها، فهو طراز فريد في الدنيا للمسلم العامل بدينه، وفي الآخرة يجعله من أعلى الناس درجة، وأقربهم منزلة من رسول الله صلى الله عليه وسلم.

لذا عنى الإسالام بالدعوة إلى حسن الهدى والسمت والأخلاق، وكثر ورود ذلك في الكتاب والسنة، فمن ذلك أمر الله تعالى السلم أن لا يقول إلا القول المهذب الحسن، فقال تعالى: وَقُولُواْ لِلنَّاسِ خُسْنًا ، (البقرة: ٨٣)، وليس هذا خاصًا بمخاطبته للمسلم فقط، بل إن هذا للمسلم وغيره، فلفظ الناس لفظ عام؛ لذا كان خلق المسلم، وحُسن سمته، وهديه، وأدبه صفة لازمة له مع جميع الناس، وكان هذا فعل النبي صلى الله عليه وسلم وخلقه، فإذا سلم اليهود أو النصاري عليه، وقالوا: السام عليك لم يقل: وعليكم السام، بل كان يقول: وعليكم، فعن أنس قال: مريهودي برسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال: السام عليك، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ﴿ وعليكَ، أتدرون ما يقول؟ قال: السام عليك، قالوا: يا رسول الله ألا نقتله؟، قال: ولا إذا سلم عليكم أهل الكتاب، فقولوا وعليكم،. (أخرجه البخاري في صحيحه (٦٩٢٦)، واللفظ له، ومسلم في صحيحه (٢١٦٥)، قال الإمام ابن شهاب الزهري: والسام الموت).

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا خُبِيُّمْ بِنَجِيَةٍ ۖ فَحَبُّواْ الحَسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدُوهَا ، (النساء: ٨٦)، وعن ابن

الشيخ وعبد الفتاح محمد مصيلحي

عباس رضى الله عنهما قال: لو قال لى فرعون: بارك الله فيك، لقلت: وفيك. (أخرجه: البخاري في الأدب المفرد (١١١٣)، وابن أبي شيبة في مصنفه (٢٥٨٢٥)، وصححه العلامة الألباني). وهكذا جاء القرآن والسنة يدلان الناس على أحسن الأخلاق وأفضلها، وأصبح من موازين الشرع للعباد الأخلاق والأدب.

ولتعلم أخي المسلم أن حُسْن أدب المرء وخلقه هو عنوان سعادته في الدنيا والآخرة.

قال ابن القيم رحمه الله تعالى: "وأدب المرء عنوان سعادته وفلاحه، وقلة أدبه عنوان شقاوته وبواره، فما استجلب خير الدنيا والآخرة بمثل الأدب، ولا استجلب حرمانها بمثل قلة الأدب".

فانظر إلى الأدب مع الوالدين:

كيف نجى صاحبه من حبس الغارحين أطبق عليهم الصخرة (يشير إلى حديث ابن عمر المتفق عليه، حديث الثلاثة الذين كانوا في الغار وأطبقت عليهم الصخرة وأدب الرجل فيه مع والديه)، والإخلال به مع الأم تأويلاً وإقبالا على الصلاة كيف امتحن صاحبه بهدم صومعته، وضرب الناس له، ورميه بالفاحشة. (يشير إلى حديث أبي هريرة المتفق عليه، حديث جريج العابد).

وتأمل أحوال كل شقى ومغتر ومدبر: كيف تجد قلة الأدب هي التي ساقته إلى الحرمان". (مدارج السالكين لابن القيم: ٣٩١/٢).

ولنعلم - أحبتي في الله- أن سوء الأدب والخلق يؤدي إلى الشقاق، والخلاف، ووقوع الشحناء والبغضاء، وأما الأدب وحُسن الخلق فإنه يجمع بين المختلفين، ويؤلف بينهم، ويزيل حواجز القلوب، ويحمى النفوس من هاوية

والحمد لله رب العالمين.





الحمد للله مضرج الهموم ومنفس الكروب ومبدد الأحزان والغموم، جعل بعد الشدة فرجاً وبعد النصيق سعة ومخرجاً لم يُخلِ محنة من منحة ولا نقمة من نعمة ولا نكبة من هبة وعطية، والصلاة والسلام على نبيه المصطفي، أحسن الناس رضاً وصبراً. وبعد: يا رب لا كَرْبَ وأنت ربُّ؛ فالله قادرٌ أنْ يُفرِّج عنك كل كرب؛ لذلك ينبغي أن يكون شعار كل مؤمن؛ لا كربَ وأنت ربٌّ، ما دام لك ربٌ فلا تهتم ولا تياس، فليستُ مع الله مشكلة المشكلة ألاً يكون لك ربٌ تلجأ إليه.

دوالقعدة

الا كَرْبَ وأنت ربّ، فيجوز لك القنوط إن لم يكُنْ لك ربّ وأنت ربّ، فيجوز لك القنوط إن لم يكُنْ لك ربّ يتولاً ك، أما والرب موجود فلا يليق بك، كيف ومَنْ له أب لا يُلقي لهموم الدنيا بالاً، فلا يدري بازمات ولا غلاء أسعار، ولا يحمل هَمَّ شيء، ويستطيع أن يعتمد عليه يقضاء حاجاته، فما بالك بمَنْ له رَبّ يرعاه ويتولاه، ويستطيع أن يتوجه إليه، ويدعوه يقكل وقت؟ د (تفسير الشعراوي ١١٥١٧/١٨).

أولاً: تعريف الرب والكرب:

(١) الرَّبُ: اسم من أسماء الله الحسنى، ومعناه: السَّيْد، المالك المتصرَّف في مخلوقاته بإرادته، والبُّبِلغ كُل ما أبدع حدَّ كماله الدي قدُره له، ولا يقال لغيره تعالى: الربّ بالإطلاق، بل بالإضافة " والحمَّدُ لله رَبُ العَالَمِينَ، معجم اللغة العربية المعاصرة (٨٤٢/٢).

الرَّبُ: قال تعالى «رَبُ الْعَالَمِينَ » فدل على انفراده بالخلق والتدبير، والنعم، وكمال غناه، وتمام فقر العالمين إليه، بكل وجه واعتبار. (تفسير السعدي ٣٩/١).

(٢) كرُب (مضرد): ج كروب: حُـزُن وغمَ يأخـذ بالنَّفس، انكرب الشَّخصُ: ثقُل عليه الحـزنُ والهمَ. معجـم اللغة العربية المعاصرة (١٩١٦/٢).

الكرب" اشتداد الفم عليه، واستيلائه، الكرب" هو الأمر الذي يشق على الإنسان، ويملأ صدره غيظاً. الكرب أشد الفم. (منار القاري ٢٨١/٥).

ثانيا: من أسباب الكرب مثلاً:

(أ) وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي أَيْ: خَالَفَ أَمْرِي، وَمَا أَنْذَلْتُهُ وَتَنَاسَاهُ وَمَا أَنْزَلْتُهُ عَلَى رَسُولِي، أَعْرَضَ عَنْهُ وَتَنَاسَاهُ وَأَخَذَ مِنْ غَيْرِهِ هُدَّاهُ. تفسير ابن كثير وأخَذَ مِنْ غَيْرِهِ هُدَّاهُ. تفسير ابن كثير (٣٢٢/٥).

(ب) و فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَ فَضَنْكا و أي فإن له فِ هذه الدنيا عيشًا ضيقًا ومعيشة شديدة منغصة وما بشح المادة وإما بالقلق والهموم والأمراض. (المنير للزحيلي ٢٩٨/١٦).

(٢) كثرة الفساد وانتشاره: قال تعالى: وطَهَرَ الْنَسَادُ فِي الْنِرَ وَالْبَحْرِيمَا كَسَبَتْ الْبَيْ الْنَاسِ لِيُنِعَهُم بَعْضَ الَّذِي عِلْوا لَمَلَهُمْ بَرِعِوْنَ ، (الروم: ٤١).

هذه الآية فيها النتيجة والسبب والجزاء والعلاج.

النتيجة: (طُهَرَ الفساد في البروالبحر)؛ أي ظهرت البلايا والنكبات في بر الأرض وبحرها. السبب: (بما كسبت أيْدِي الناس)؛ بسبب معاصي الناس وذنوبهم.

الجزاء: (ليُذِيقَهُمْ بَعُضَى الذي عَملُوا) ليذيقهم وبال بعض أعمالهم في الدنيا قبل أن يعاقبهم بها جميعاً في الآخرة.

الوقاية والعلاج: (لَعَلَهُمْ يَرُجِعُونَ) لعلهم يتوبون ويرجعون عما هم عليه من المعاصي والآثام ويعودون إلى طاعة الله.

(٣) نشر المنكرات والفواحش: قال تعالى: 
وقَلُولَاكُانَ مِنَ ٱلْفُرُونِ مِن قَلِكُمْ أُولُواْ هِنَهُ بِنَبُونِكَ عَن 
الْسَادِ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا فَيلًا يَمِنَ ٱلْفِينَا مِنْهُ وَالنّبَعُ 
النّبِكُ طَلَمُواْ مَا أَنْرِفُواْ فِيهِ وَكَافُواْ عُرِمِيكَ ، (هود: 
اللّبِكُ طَلَمُواْ مَا أَنْرِفُواْ فِيهِ وَكَافُواْ عُرِمِيكَ ، (هود: 
اللّبِكُ طَلَمُواْ مَا أَنْرِفُواْ فِيهِ وَكَافُوا عُرِمِيكَ ، (هود: 
إلى الإسراف، والإسراف يُفضي إلى الفسوق 
والعصيان، والظلم والانحراف. (الوسيط 
للزحيلي ١٠٨٤/٢).

عَنْ عَبْد اللّه بْن عُمَر، قال: أقبل عَلَيْنَا رَسُولَ اللّه صلى اللّه عليه وسلم، فقال: "يا معشرَ الله حليه وسلم، فقال: "يا معشرَ بالله أن تدركوهن: لم تظهر الفاحشة في قوم على محتَّى يُعلنوا بها، إلا قشا فيهم الطّاعُون، قص أو الأوجاع التي لم تكن مضت في أسلافهم الذين مضوا ولا وجاع التي لم تكن مضت في أسلافهم الذين بالسّنين، وشدّة المُنُونة، وجور السلطان عليهم، بالسّنين، وشدّة المُنُونة، وجور السلطان عليهم، السّماء، ولولا البهائم لم يمطروا، ولم ينقضوا السّماء، ولولا البهائم لم يمطروا، ولم ينقضوا عدوا من غيرهم، فأخذوا بعض ما في أيديهم، عدوا مما في أيديهم، وما لم تحكم أنمتهم بكتاب الله، ويتخيروا مما أذرَل الله، الا جعل الله عليهم المن أن الله المناهن وما لم الله المناهن وما لم الله الله الله المناهن وما لم الله الله عليهم المناهن وما لم الله عليهم الله عليهم الله عليهم المناهن وما لم الله عليهم المناهن وما لم الله عليهم الله عليهم الله عليهم الله عليهم الله عليهم المناهن وما لم الله عليهم المناهن وما لم الله عليهم المناهن الم

وهذا حديث عظيم جامع الأسباب هلاك الأمم يشرح صلى الله عليه وسلم واقع الأمة اليوم وكأنه يعيش بيننا الآن، فكل هذا حدث،

وزاد الكرب والغم والهم الشديد. ثالثاً: علاج الكرب (لا كرُبَ وأنت ربًّ): قال تعالى: «قُلُ مَن يُنَجَيكُم مِن ظُلُنَتِ ٱلْبَرَّ وَٱلْبَرِّ مَنْعُونَهُ عَمَّرُهُا وَخُفْيَةً لَيْنَ أَجَتَا مِنْ هَذِهِ لَتَكُونَنَّ مِنَّ الْفَكِرَةِ مِنَّ مَنْ هَذِهِ لَتَكُونَنَّ مِنَّ الْفَكَرِينَ فَيْ مَنْ مَنْ هَذِهِ لَتَكُونَنَّ مِنَّ الْفَكَرِينَ فَيْ اللهِ يُفَيِّعُ مِنْهَا وَمِن كُلُ كُرْب مُثَمَّ أَنْتُمْ

الشَّكِرِينَ ﴿ قُلْ اللهُ يُنْجِيكُم مِنْهَا وَ تُشْرِكُونَ ﴾ (الأنعام: ٦٣- ٦٤).

لَفُظُ الآية يَدُلُ عَلَى أَنْ عَنْدَ حُصُولٍ هَذه الشَّدَائِد يَأْتِي الإنْسَانُ بِأَمُورِ وَأَحَدُهَا اللَّعَاءُ. الشَّدَائِد يَأْتِي الإنْسَانُ بِأَمُورِ وَأَحَدُهَا اللَّعَاءُ وَكَانِهَا اللَّا اللَّهَ اللَّهُ اللْمُلِي اللْمُعْلِيْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْكِلَّةُ الْمُنْ اللْمُلِي الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلِيْلِمُ اللْمِلْمُ اللَّهُ اللْمُلْكِلِي الْمُنْكِلِي الْمُنْفِي الللْمُلِيْلِيْلِيْلِيْلِل

من مفاتيح تفريج الكرب مثلا:

(١) الصبر والرضا بقضاء الله تعالى: قال تعالى: قال تعالى: قال تعالى: و وَلَنَبُلُونَكُمْ مِنْيَ وَمِنَ أَلَوْفِ وَالْجُوعِ وَفَقِي مِنَ الْمَوْفِ وَالْجُوعِ وَفَقِي مِنَ الْمَوْفِ وَالْجُوعِ وَفَقِي مِنَ الْمَوْفِ وَالْجُوعِ وَفَقِي مِنَ الْمَوْفِ وَالْمَوْفِ اللّهِ اللّهِ وَإِنّا إِلَيْهِ وَحِمُونَ اللّهِ اللّهِ وَإِنّا إِلَيْهِ وَحِمُونَ اللّهِ اللّهِ وَإِنّا إِلَيْهِ وَوَحْمَةٌ وَأُولَتِيكَ هُمُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ وَالْمَعْمَدُونَ وَالْمَعِيدَ اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ ا

وعَنْ صُهِيْبٍ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم: «عَجَبَا لأَمْرِ النُّوْمِن، إَنَّ أَمْرَهُ كُلَّهُ خَيْرٌ، وَلَيْسَ ذَاكَ لأُحَد إلاَّ للْمُؤْمِن، إِنَّ أَصَابَتْهُ سَرًاءُ شَكر، فَكَانَ خَيْرًا لُهُ، وَإِنْ أَصَابَتْهُ ضَرًاءُ، صَبَرَ فَكَانَ خَيْرًا لَهُ» صحيح مسلم (٢٩٩٩).

يا صاحبُ الكربِ إِنَّ الكربُ مُنْفَرِجُ

أبشر بخير فإن الفارج الله

اليأس يقطع أحيانا بصاحبه

لا تيأسنَ فإنَّ الكافيَّ الله

الله يُحُدثَ بعد الكربَ ميسرة

لا تجزَّعنَ فإنَّ الكاشفَ الله

إذا بُلِيتَ فَثَقَ بِاللَّهِ وَارضَ بِهِ

إنْ الذي يكشفُ البلوى هو الله

والله ما لك غير الله من أحد

وحسبك الله في كل لك الله

إذا قضى الله فاستسلم لقدرته

ما لامرى حيلةً فيما قضى الله

﴿ (٢) التوبة والاستغفار: قال تعالى: ﴿ مَثَلَثُ اللَّهُ مَا مَثَلُثُ اللَّهُ مَثَلُثُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ مَا مَثَلًا اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُولُونُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلِيكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَّاكُمُ عَلَّا عَلَيْكُمُ عَلَّهُ عَلَّاكُ عَلَّهُ عَل

أَهُلُ الْفُرُىّ ، أَمُنُواْ وَاتَعُوْاْ لَمُنْخَا عَلَيْهِم بَرَكُتِ مِنَ التَكَلَّهِ وَالْمُرَّانِ مَنَ التَكلِّهِ وَالْمُرَّقِيم وَالْمَكِينَ مَنَ النَّكِيرُونَ ، وَالْمُحْرَافِ، ٩٦). لاحظ معي كم عدد البركات وكم عدد البحيرات التي تأتي من الأرض والسموات لمن آمن واتقى وعمل الصالحات.

مهما بلغ بـك الكرب فالله تعالى وحده القادر على كشفه وتفريجه؛ لأنه مالك الملك فالجأ إليه بالذكر والدعاء.

مَن أَدَعَيةَ وَأَذَكَارِ تَقْرِيجِ الْكَرِبِ مِثَلاً: (١) عَـن ابُـن عَبّاس رَضَـيَ اللّه عَنْهُمَـا، قَالَ: (٤) عَنْ أَنَسِ بُنِ مَالِكَ، قَالَ: كَانَ النَّبِيُّ صلى اللَّهِ عليه وَسلم إِذَّا كَرَبِهُ أَمُرٌ قَالَ: «يَا حَيُ يَا عَيْ يَا قَيُّومُ بِرَحْمَتِكَ أَسْتَغِيثُ، سنن الترمذي يَا قَيُّومُ بِرَحْمَتِكَ أَسْتَغِيثُ، سنن الترمذي (٣٥٢٤)، صحيح الجامع (٤٧٧٧).

(يا حي يا قيوم برحمتك أستغيث) أستعين وأستنصر، يقال أغاثه الله أعانه ونصره وأغاثه الله برحمته كشف شدته. (فيض القدير ١٦٣/٥).

اللهم فرج كرب المكروبين وأزل هم المهمومين.

كَانَ النّبِيُ صلى اللّه عليه وسلم يَدْعُو عِنْدَ الْكَرْبِ يَقُولُ: ﴿ لَا إِلَهُ إِلَا اللّهِ العَظيمُ الْحَلِيمُ، الْكَرْبِ يَقُولُ: ﴿ لَا إِلَهُ إِلّا اللّهِ العَظيمُ الْحَلِيمُ، لَا إِلّهَ إِلّا اللّهِ اللّهُ رَبُ السّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ، وَرَبُ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ، صحيح البخاري ١٣٤٥. دل هذا الحديث على مشروعية الدعاء بما اشتمل عليه لمن نزل به كرب، وبعد فراغه اشتمل عليه لمن نزل به كرب، وبعد فراغه يدعو بأن يكشف الله عنه كربه، ويذهب عنه ما أصابه، ويدفع عنه ما نزل به. (منار عنه القاري ٢٨٠/٥).

(٢) عن عبد الرحمن بن أبي بكرة قال رسولُ الله صلى الله عليه وسلم: "دعواتُ الكروب: اللهُم رحمتك أرجُو، فلا تكلّني إلى نفسي طرفة عين، وأصلح لي شأني كُلّه، لا إله إلا أنت، «سأن أبي داود (٥٠٩٠)، صحيح الهامع (٣٣٨٨).

(٣) عَنْ سَعْد بْنِ أَبِي وَقَاصِ قَالَ؛ كُنَا جُلُوسًا عِنْدَ النَّبِيُ صَلَى اللَّه عليه وسلم فَقَالَ: ﴿ أَلَا عَنْدُ النَّبِيُ صَلَى اللَّه عليه وسلم فَقَالَ: ﴿ أَلَا الْحَبْرُكُمُ بِشَيْءِ إِذَا نَزَلَ بِرَجُلِ مِنْكُمْ كَرِبُ، أَوْ بَلاَءٌ مِنْ بَلَايَا اللَّدُنْيَا دَعَا بِه يُفَرَحُ عَنْهُ ٤ . بَلاَءٌ مِنْ بَلَايَا اللَّدُنْيَا دَعَا بِه يُفَرَحُ عَنْهُ ٤ . فَقِيل لَهُ بَلَي، فَقَالَ: " دُعَاءُ ذي النُون: لَا فَقِيل لَهُ اللَّهِ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ ا

#### 21143

تتقدم أسرة تحرير مجلة التوحيد بالتهنئة للدكتورة علياء عبد الخالق محمد قمر، بمناسبة حصولها على درجة الدكتوراه، بتقدير مرتبة الشرف الأولى مع التوجيه بتبادل الرسالة مع الجامعات الأخرى عن رسالتها بعنوان: «تأثير الاتصال التليفزيوني الحكومي على الثقة السياسية لدى الشباب المصري بكلية الإعلام جامعة القاهرة، قسم الإذاعة والتليفزيون، وذلك يوم الأحد ٢٠٢/٢/١٩م.

وقد تكونت لجنة المناقشة والحكم على الرسالة من كل من:

أد/ فرج الكامل، أستاذ الإذاعة والتليفزيون بكلية الإعلام جامعة القاهرة، مناقشًا ورئيسًا.

أ.د/ جمال عبد الجواد، أستاذ العلوم السياسية بالجامعة الأمريكية، مناقشًا. أ.د/ أيمن منصور ندا، أستاذ الإذاعة والتليفزيون بكلية الإعلام جامعة القاهرة مناقشًا. سائلين المولى عزوجل لها دوام التوفيق والسداد





#### اعداد (أم تميم)

بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم. أما بعد، فقد انتهينا من الكلام عن الرجعة، وبيِّنًا هل الإشهاد على الرجعة واجب أم مستحب، وبيِّنًا ما يجوز للزوج أن يَطّلع عليه من المطلقة الرجعية، ونستكمل ما بدأناه سائلين الله عز وجل أن يتقبل جهد المقل وأن ينفع به المسلمين.

#### أولا: الطلاق البائق:

إذا طلق الرجل زوجته ولم يدخل بها-طلقة- فقد بانت منه، ولا تحل له إلا بنكاح جديد. وكذا إذا طلق الرجل زوجته آخر ثلاث طلقات فقد بانت منه.

قال ابن المنذرية الإجماع (ص: ٣٤): وأجمعوا على أن من طلق زوجته ولم يدخل بها-طلقة- أنها قد بانت منه، ولا تحل له إلا بنكاح جديد، ولا عدة له عليها. وأجمعوا أن من طلق زوجته أكثر من ثلاث أن ثلاثاً منها تحرمها عليه.

#### ثانياء الهدم

تحرير محل النزاع:

أولاً: اتفق الفقهاء على أن الرجل إذا طلق زوجته ثلاث تطليقات لا تحل له حتى تنكح زوجًا عُيره ويدخل بها.

واستداوا على ذلك بما يأتي:

طُنّا أَنْ يُقِيما حُدُودَ اللهِ (البقرة: ٢٣٠).

٢- عن عائشة، قالت: جاءت امرأة رفاعة الشرطي النبي صلى الله عليه وسلم فقائت: كنت عند رفاعة، فطلقني فبت طلاقي، فتزوجت عبد الرحمن بن الزبير،

وَإِنَّ مَا مَعَهُ مِثُلُ هُدُبَة الثَّوْبِ؛ فَتَبَسَّمَ رَسُّولُ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلَم، فقال: وأَتْريدين أَنْ تَرْجِعي إلى رفاعَة؟ لا، حَتَّى تَذُوقِي عُسَيْلَتَهُ وَيَذُوقَ عُسَيْلَتَكِ، أخرجه مسلم (١٤٣٣).

ثانيًا: اتفقوا على أن الروج الثاني إذا طلقها بعد الدخول بها وانتهت عدتها، وأراد الزوج الأول أن يرجع لها ملك عليها شلاث تطليقات.

ثالثاً: اختلفوا في الرجل يطلق زوجته مرة أو اثنتين فتنقضي عدتها وتتزوج غيره ثم يطلقها الثاني، فإذا عاد إليها الأول فهل يرجع لها على ما بقي له من التطليقات الثلاث؟ أم أن العقد الجديد يهدم ما قبله ويبقى له عليها ثلاث تطليقات؟ على قولىن:

القول الأول: العقد الجديد يهدم ما قبله ويبقى له عليها ثلاث تطليقات، واليه ذهب أبو حنيفة.

القول الثاني: يرجع لها على ما بقي له من التطليقات الثلاث، واليه ذهب زفر بن الهذيل ومحمد بن الحسن ومالك والشافعي والأوزاعي وابن أبي ليلي.

أقوال الفقهاء في المسألة:

جاء في رد المحتار (٣١٦/١١): في معرض كلامه عن مسألة الهدم: وحاصلها أن الزوج

القول الأول: ذهب جمهور أهل العلم إلى أن طلاق المكره لا يقع، وحجتهم في ذلك أدلة الباب، وهذا مذهب مالك والشافعي وأحمد وابن حزم

> وابن القيم وغيرهم. واستدلوا على ذلك بما يأتى:

قال تعالى: ﴿ إِلَّا مَنْ أَكُرُهُ وَقُلْبُهُ مُطْمِّينٌ إِلَّالِيمَنِي ، (النحل: ١٠٦).

عن أبي ذر الغفاري قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: وإنَّ اللَّه تجاوز عن أمَّتي الخطأ وَالنَّسْيَانَ وَمَا اسْتَكْرِهُوا عَلَيْهِ، صحيح سنن ابن ماجة (٢٠٤٣) والبيهقي في السنن الكبري (۲۱/۲۱۱)، والارواء (۸۲).

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ولا طلاق ولا عُتَاقَ فِي غَلاق، أخرجه أحمد (٢٧٦/٦)، وصحیح سنن أبي داود (٢١٩٣)، وصحیح ابن ماجة (٢٠٤٦)، والدارقطني (١١/٤)- قال الحافظ: قد ضعفه أبو حاتم الرازي- تلخيص الحبير (٤٥٠/٣)، وقال المنذري: في إسناده محمد بن عبيد بن صالح المكي وهو ضعيف.

القول الثاني: ذهب قوم إلى أن طلاق المكره يقع، وهذا مذهب أبى حنيفة.

واستدلوا على ذلك بما يأتى: أن النية لا اعتبار لها بدليل أن الهازل واللاعب يقع منهما الطلاق. أقوال الفقهاء في المسألة:

جاء في العناية شرح الهداية (٢٨٥/٥)؛ وطلاق المكره واقع، خلافا للشافعي، هو يقول: إن الإكراه لا يجامع الاختيار وبه يعتبر التصرف الشرعي، بخلاف الهازل فإنه مختار في التكلم بالطلاق.

جاء في التاج والإكليل لمختصر خليل (٣٦/٦): قول مالك: المكره على اليمين ليس يمينه بشيء وإن أكره... قال اللخمي: من وقع منه الطلاق بغير نية، فالصحيح من المذهب أنه لا يلزمه، وهوفي المكره أيين.

قال الشافعي في الأم (٢٠٨/٩): وكل مكره ومغلوب على عقله فلا يلحقه الطلاق.

قال المرداوي في الإنصاف (٤٣٨/٨): ومن أكره على الطلاق بغير حق: لم يقع طلاقه، هذا المذهب مطلقا، نص عليه في رواية الحماعة وعليه الأصحاب.

وفي عون المعبود (١٨٨/٦)؛ قال الحافظ شمس

الثاني يهدم الثلاث، وما دونها عندهما، وعند محمد يهدم الثلاث فقط.

قال الماوردي في الحاوي (٢٨٦/١٠)؛ وإن نكحت زوجًا وأصابها ثم طلقها وعاد الأول بعد عدتها من الثاني وتزوجها، فقد اختلف الفقهاء فيه، فذهب الشافعي إلى أن وجود النزوج الثاني كعدمه، وأنه لا يرفع ما تقدم من طلاق الأول، وإذا نكحها الأول بعده كانت معه على ما بقي من الطلاق، فإن كان الطلاق واحدة بقيت معه على اثنتين، وإن كان اثنتين بقيت على واحدة، فإن طلقها في النكاح الثاني واحدة حرمت عليه حتى تنكح زوجًا غيره، وبه قال من الصحابة: عمر بن الخطاب وعلى بن أبى طالب وأبو هريرة.

ومن الفقهاء: مالك والأوزاعي وابن أبي ليلى وزفر بن الهذيل ومحمد بن الحسن.

وقال الشوكاني في السيل الجرار (٣٩٨/٢): وإذا عرفت أن التثليث هو مورد النص، فاعلم أنه لم يرد في شيء من الكتاب والسنة ما يدل على أنها إذا نكحت زوجًا غيره بعد طلقة أو طلقتين، أن الطلقة أو الطلقتين يكون لها حكم الثلاث في الانهدام، لكن هاهنا قياس قوي، قياس يسمونه قياس الأؤلى، وتارة يسمونه فحوى الخطاب، فإنه يدل على أن انهدام ما دون الثلاث مأخوذ من الآية بطريق الأؤلى، ويعضد هذا أن الاحتساب بما وقع من طلاق الزوج عليها بعد أن نكحت زوجًا غيره خلاف ما يوجبه الحل المفهوم من قوله: ,فلا تحل له، (البقرة: ٢٣٠)، فإن ظاهره أنها تحل له الحل الذي يكون للزوج على زوجته لو تزوجها ابتداء.

#### تَالِثًا: مِنْ يِقِعِ مِنْهُ الطَّارُقِ؟

تحرير محل النزاء:

أولا: اتفق الفقهاء على أن طلاق المسلم العاقل البالغ- الذي ليس سكران ولا مكرها ولا غضبان ولا محجورًا عليه ولا مريضا لزوجة قد تزوجها زواجًا صحيحًا، جائز إذا لفظ به بعد النكاح مختارًا له حينئذ، وأوقعه في وقت الطلاق بلفظ الطلاق على سنة الطلاق فإنه طلاق.

ثانيًا: وأجمعوا على أن المجنون والمعتوه لا يجوز

ثالثًا: اختلف الفقهاء في طالق المكره على قولين.



اللدين ابن القيم رحمه الله: في ثنايا شرحه لحديث: وشَلاتُ جدُّهُنَّ جِدُّ وَهَزُلُهُنَّ جِدُّ. النُّكَاحُ وَالطَّلَاقُ وَالرَّجْعَةُ، صَحيح سنن أبي داود (٢١٩٤)، وصحيح ابن ماجة (٢٠٣٩).

وقد احتج به من يرى طلاق المكره لازمًا، قال: لأن أكثر ما فيه أنه لم يقصده والقصد لا يعتبر في الصريح بدليل وقوعه من الهازل واللاعب، وهذا قياس فاسد، فإن المكره غير قاصد للقول ولا لموجبه، وإنما حُمل عليه وأكره على التكلم به ولم يكره على القصد، وأما الهازل فإنه تكلم باللفظ اختيارًا وقصد به غير موجبه وهذا ليس إليه، بل إلى الشارع، فهو أراد اللفظ الذي اليه، وأراد أن لا يكون موجبه، وليس إليه، فإن من باشر سبب ذلك باختياره لزمه مسببه ومقتضاه وإن لم يُرده، وأما المكره فإنه لم يرد لا هذا ولا هذا، فقياسه على الهازل غير صحيح؛

وإلى القول بعدم وقوع طلاق المكره ذهب ابن حزم في المحلى (٤٦٢/٩) مسألة ١٩٦٢.

تعقيب وترجيح

ما ذهب إليه جمهور أهل العلم من الصحابة ومن بعدهم ومنهم الأثمة الثلاثة (مالك والشافعي وأحمد) من أن طلاق الكره لا يقع-هو ما أرجَحه للأدلة الصحيحة الصريحة على هذا القول. والله تعالى أعلم.

#### رابعًا: طلاق السكران:

تنازع الفقهاء في طلاق السكران على قولين: القول الأول: ذهب فريق إلى أنه يقع، وهذا مذهب مالك وأبي حنيفة والشافعي في أحد قوليه ورواية عن أحمد وغيرهم.

وحجتهم في ذلك:

بعض الآثار عن الصحابة والتابعين، ومنها: أثر عمر- عن سليمان بن يسار قال: إن رجلاً من آل البختري طلق امرأته وهو سكران فضربه عمر الحد وأجاز عليه طلاقه- أخرجه ابن منصور في السنن- أثر (١١٠٦).

أن السكران لا يسقط عنه الفرض وكذا لا يسقط عنه الطلاق.

القول الثاني: ذهب فريق إلى أن طلاق السكران لا يقع وهذا ما ذهبت إليه طائفة من الحنفية منهم زفر والطحاوي وهو رواية عن أحمد

والقول الآخر للشافعي وطائضة من الشافعية وشيخ الإسلام ابن تيمية وابن القيم وابن حزم والشوكاني وغيرهم. وحجتهم في ذلك:

١- قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّ الَّذِينَ مَامَثُوا لَا تَقْرَبُوا الْشَكَلَوْةَ وَالنَّهُ الْمُكَلَّوْةَ وَالنَّمُ الْمُكَلِّوةَ وَالنَّسَاء: ٤٣).

٧- عن سليمان بن بريدة عن أبيه، قال: جاء ماعز بن مالك إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: يا رسول الله طهرني، فقال: ويُحكُ ارْجعُ فَاستَغْفِر الله وَتُبُ إليه، فرجع غير بعيد ثم جاء فقال: يا رسول الله طهرني... إلى أن قال له رسول الله عليه وسلم: وفيم أطهرك؟ فقال من الزني، فسأل رسول الله صلى الله عليه وسلم: أيه جُنُونٌ؟ فأخبر أنه ليس بمجنون، وقال: أشربُ حَمْرا؟ فقام رجل فاستنكهه فلم يجد منه ريح خمر، قال: فقال رسول الله صلى الله صلى الله عليه يجد منه ريح خمر، قال: فقال رسول الله صلى الله عليه فلم يجد منه ريح خمر، قال: فقال: نعم، فأمر به فرجم- أخرجه مسلم (١٦٩٥) وغيره.

٣- عن على بن أبي طالب أنه قال: أصبت شارفا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم في مغنم يوم بَدْرٍ، قَالَ: وَأَعْطَانِي رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وسلم شارفا أخرى فأنختهما يؤما عند باب رجل من الأنصار وأنا أريدُ أنْ أَحْمِلَ عَلَيْهِمَا إِذْخَرًا لأبيعُه ومعى صَائعُ مِنْ بَنِي قَيْنَقَاعَ فَأَسْتَعِينَ به على وليمة فاطمة، وحمزة بن عبد المطلب يشرب في ذلك البيت معه قينة، فقالت؛ ألا يا حَمْزُ للشرُفُ النَّوَاءِ، فَثَارَ إليهما حَمْزَةَ بِالسَّيْف فَجَبُ أَسْنَمَتُهُمَا وَبَقَرَ خُواصِرَهُمَا ثُمُّ أَخَذُ مِنْ أكبادهما، قلت لأبن شهاب: ومن السَّنام؟ قال: قد جب أسنمتهما فذهب بها، قال ابن شهاب: قال على رضي الله عنه فنظرت إلى منظر أفظعني، فأتيت نبي الله صلى الله عليه وسلم وَعَنْدُهُ زَيْدُ بُنُ حَارِثُهُ فَأَخْبَرْتُهُ الْخَبْرِ، فَخْرَجَ وَمَعَهُ زِيدٌ فَانْطَلَقْتُ مَعَهُ فَدُخُلُ عَلَى حَمْزَة فَتَغَيِّظُ عَلَيْهِ، فَرَفَعَ حَمْزَةً بِصَرِهُ وَقَالَ هَلَ أَنْتُمْ إلا عبيد لأبائي، فرجع رسول الله صلى الله عليه وسلم يُقهُقرُ حَتَّى خَرْجَ عَنْهُمْ وَذَلِكَ قَبْلُ تحريم الخمر، أخرجه البخاري (٢٣٧٥)، ومسلم (١٩٧٩) واللفظ للبخاري.

عن أبان بن عثمان عن عثمان، قال: ﴿لَيْسَ
 لَجُنُون وَلَا لَسَكُرانَ طَلاقُ، - أخرجه ابن أبي

شيبة في المسنف (١٧٩٠٢).

أقوال الفقهاء في مسألة طلاق السكران: جاء في فتح القدير (٤٧٠/٣): وطلاق السكران واقع، واختيار الكرخي والطحاوي أنه لا يقع، وهو أحد قولي الشافعي؛ لأن صحة القصد بالعقل، وهو زائل العقل فصار كزوائه بالبنج والدواء.

وفي المدونة الكبرى (٨٣/٢): قال مالك: وبلغني عن سعيد بن المسيب وسليمان بن يسار أنهما سئلا عن طلاق السكران إذا طلق امرأته أو قتل، فقالا: إن طلق جاز طلاقه وإن قتل قتل... وساق أثر عمر بن الخطاب المتقدم.

جاء في روضة الطالبين (٥٩/٦)؛ ولو تعدى بشرب الخمر فسكر أو بشرب دواء يجنن لغير غرض صحيح، فزال عقله فطلق-وقع طلاقه على المذهب المنصوص عليه في كتب الشافعي رحمه الله تعالى وحكي قول قديم فأثبته الأكثرون ومنعه الشيخ أبو حامد وممن قال لا يقع: المزنى وابن سريج... وذكر غيرهم.

جاء في المغني (٧٨/٧): قال الخرقي: وعن أبي عبد الله رحمه الله في السكران روايات: رواية يقع الطلاق، ورواية لا يقع، ورواية يتوقف عن الجواب ويقول: قد اختلف فيه أصحاب رسول الله عليه وسلم.

قال ابن قدامة؛ أما التوقف فليس بقول في المسألة إنما هو ترك للقول فيها وتوقف عنها لتعارض الأدلة فيها وإشكال دليلها ويبقى في المسألة روايتان؛

إحداهما: يقع طلاقه، اختارها أبو بكر الخلال والقاضي، وهو مذهب سعيد بن المسيب وعطاء ومجاهد والحسن... ومالك والثوري والشافعي في أحد قوليه وابن شبرمة وأبي حنيفة وصاحبيه وسليمان بن حرب لقوله صلي الله عليه وسلم: «كلُ طلاقٍ جَائِزُ إلا طلاق المَعندُوه».

الرواية الثانية: لا يقع طلاقه، اختارها أبو بكر عبد العزيز، وهو قول عثمان ومذهب عمر بن عبد العزيز والقاسم وطاوس وربيعة ويحيى الأنصاري والليث والعنبري وإسحاق وأبي ثور والمزني.

قال ابن المنذر؛ هذا ثابت عن عثمان ولا نعلم

أحدًا من الصحابة خالفه.

وقال أحمد: حديث عثمان أرفع شيء فيه وهو أصح -يعني: من حديث علي، وحديث الأعمش منصورٌ لا يرفعه إلى علي، ولأنه زائل العقل أشبه المجنون، والنائم، ولأنه مفقود الإرادة أشبه المحره؛ ولأن العقل شرط للتكليف قال ابن القيم في زاد المعاد (١٨٤/٥): بعد أن ذكر الآية: فجعل سبحانه قول السكران غير معتبر لأنه لا يعلم ما يقول، وصح عنه صلى الله عليه وسلم أنه أمر بالمقر بالزنى أن يُستنكه ليعتبر الذي أقر به أو يلغي.

وفي صحيح البخاري في قصة حمزة لما عقر بعيري علي، فجاء النبي صلى الله عليه وسلم فوقف عليه يلومه، فصعد فيه النظر وهو سكران، ثم قال: هل أنتم إلا عبيد لأبي، فنكص النبي صلى الله عليه وسلم على عقبيه، وهذا القول لو قاله غير سكران لكان ردة وكفرًا، ولم يُؤاخذ بذلك حمزة. وصح عن عثمان رضي الله عنه أنه قال... وساق أثر عثمان المتقدم وغيره من الأثار الدالة على عدم وقوع طلاق السكران.

قال الشوكاني في المنتقي (٢٨١/٦): بعد أن ذكر خلاف العلماء في المسألة: والحاصل أن السكران الذي لا يعقل لا حكم لطلاقه لعدم المناط الذي تدور عليه الأحكام، وقد عين الشارع عقوبته فليس لنا أن نجاوزها برأينا ونقول: يقع طلاقه عقوبة له، فيجمع له بين غرمين. قال أبو محمد بن حزم في المحلى (٢٧١/٩)؛ وطلاق السكران غير لازم، وكذلك من فقد وطلاق السكران غير لازم، وكذلك من فقد عقله بغير الخمر، وحد السكر: هو أن يخلط في كلامه فيأتي بما لا يعقل وبما لا يأتي به إذا لم يكن سكران.

تعقيب وترجيح

أعتقد بعد عرض أقوال كل فريق في المسألة أن الحق مع من ذهب من أهل العلم إلى أن طلاق السكران لا يقع؛ لأن العقل مناط التكليف، والسكران لا يعقل ولا يعلم ما يقول، فالسكران لا يُواخذ بما يقول ودليل ذلك الآية الكريمة وحديثا الباب، وقد استدل بها أصحاب هذا المقول على عدم وقوع طلاق السكران كما أسلفت، والله تعالى أعلم.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم. وبعد فهذه سلسلة جديدة من باب ردراسات قرآنیة، وهی سلسله وتاريخ القرآن، بعدما انتهيت من سلسلة الأمشال في التضرآن، ولله الحمد. فنقول -ويالله تعالى التوقيق ومنه السداد-:



الشيخ مصطفى البصراتي

ذو القعدة \$\$\$! ه - العدد ١٢٣ - السنة الثانية والخمسون إن من رحمة الله سبحانه وتعالى وعظيم

لطفه بخلقه، أن أرسل إليهم رسلاً، وفضّل هذه الأمة بأفضل الرسل، وجعل الرسالة المحمدية هي خاتمة الرسالات السماوية، وأفضلها وأكملها، وهي باقية إلى قيام الساعة، فحفظها الله من التحريف والتبديل، وذلك بحفظ مصادرها (الكتاب والسنة) فهي باقية صافية إلى قيام الساعة، لا يزيغ عنها إلا هالك، وكتب الله السعادة في الدارين للمتمسكين بها، والمتبعين لها، وكتب الشقاء والذلة والإهانة على مَن حاد عنها، وتنكب صراطها المستقيم، ونبينا الرحمة المهداة والنعمة المسداة لم يترك خيرًا إلا دل الأمة عليه، ولا شرًّا إلا حذرها منه، ومن أعظم

الخيرات كتاب الله تلاوة وتدبرًا وعملاً، قال تعالى: ﴿ قُلْ بِنَصْلِ ٱللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ. فِيذَلِكَ فَلَيْفُ رَجُواْ هُوَ خَيْرِ بِنَا يَعِينُونَ ، (يونس:٥٨ )، فكان رسول الله للأمة القدوة والنبراس والمنهج القويم في التعامل مع كتاب الله عز وجل، ثم تلقى الصحابة رضى الله عنهم من رسول الله صلى الله عليه وسلم، فلم يضيعوا منه جملة، ولم يهملوا حرفًا، واقتدوا به في العناية به، ومن ثم السلف الصالح الذين صاروا على نهجهم في تعلم كتاب الله وتعليمه، وتعظيمه في النفوس حفظًا وتجويدًا وترتيلًا، وهكذا حَمَلته في صدورهم وعمرت به الساجد والبيوت.

فهو عظيم لعظمة من تكلم به، وعظيم

لأنهما مادتان متغايرتان.

وقيل: مشتق من (قرنت الشيء بالشيء)، إذا ضممته إليه فسمي بذلك لقران السور والآيات والحروف فيه، ومنه قيل للجمع بين الحج والعمرة: قران، وإلى هذا ذهب أبو الحسن الأشعري.

وقيل: مشتق من (القراين) لأن الآيات منه يصدق بعضها بعضًا ويشابه بعضها بعضًا، فهى حينئذ قراين. قاله القرطبي.

قال الزجاج: وهذا القول سهو، والصحيح أن ترك الهمز فيه من باب التخفيف، ونقل حركة الهمزة إلى الساكن قبلها.

الفريق الثاني: قالوا هو اسم غير مشتق، ولا مهموز، بل هو علم غير منقول، خاص بكتاب الله سبحانه وتعالى.

قال الإمام الشافعي: "وقرأت القرآن على اسماعيل بن قسطنطين، وكان يقول: القران اسم وليس مهموزًا، ولم يؤخذ من «قرأت، ولو أخذ من «قرأت، لكان كل ما قرئ قرآنًا، ولكنه اسم للقرآن، مثل التوراة والإنجيل، تهمز قرأت، ولا تهمز القرآن، وقرأ به ابن كثير، وهو اختيار السيوطي. (إقراء القرآن الكريم، دخيل بن عبد الله الدخيل، ص ١٧ وما بعده).

#### الواي لشفتاوه

القرآن مصدر مهموز مشتق من (قرأ) يقال: قرأ قراءة وقرآنا، بمعنى: تبلا، قبال الله تعالى: «قرائمة وقرآنا، بمعنى: تبلا، قبال الله جمعه وقراءته، وإذا حذف همزه فإنها ذاك من أجل التخفيف، وهذا الاختيار استنادًا ألى مورد اللغة، وقوانين الاشتقاق، وسائما من الاعتراضات الموجهة لغيره. (انظر: مناهل العرفان للزرقاني ( ١٦/١ - ١٧)، وعلم القرآن من خلال مقدمات التفاسير، لمحمد القرآن من خلال مقدمات التفاسير، لمحمد صفاء ( ٣٩/١)، وإقراء القرآن الكريم- دخيل عبد الله الدخيل (٢١-١٧).

#### القرأن فيا الاصطلاح

القرآن أشهر من أن يُعرف، ويكفي في تعريف القرآن تعريفا تحديديا الإشارة الله مكتوبًا في المصحف أو مقروءًا باللسان، فتقول: هو

لكانة من نزل به، وعظيم لقام وشان من أنزل عليه، وعظيم لخيرية من خاطبوا به، وعظيم لفضل الزمن الذي نزل فيه، وحرمة الكان الذي نزل فيه.

فهو عظيم بتشريعاته الشاملة، وعظيم في مقاصده الحقة، وعظيم في تأثيره وأثره، وعظيم في تأثيره وأثره، وعظيم في الكمال المطلق لأنه نزل من الله الكامل المطلق، فله الحمد والمنة، وله الشكر والانعام.

والاشتغال بالقرآن، وخدمة القرآن، والتعريف به، ونشره، وتحبيبه إلى النفوس، وتشويق الأفئدة إليه، والتبصير به، ولفت الأنظار إليه والإبانة عن حقائقه وفضله وعظمته، وإقامة الحجة به على الأخرين لمن أفضل ما يُشتغل به، وتُنفق فيه الأوقات، وتُبذل في الأموال، ويُضحى فيه بالمُهج، وبكل ما هو أغلى وأنفس.

#### معنى القرآن الكويعء

القرآن في اللغة: اختلف العلماء في بيان معنى (القرآن) على فريقين:

القول الأول: أنه المصدر مهموز، وقد اختلفوا في أصل اشتقاقه: قيل: مأخوذ من قرأ: بمعنى: ضمّ وجمع. وسمي قرآنًا لأنه يجمع السور فيضمها، أو لجمعه الأحكام والقصص وغير ذلك، وقيل: مشتق من (القرء)، وهو بمعنى: الجمع، قال الزجاج: والقرء في اللغة: الجمع.

وقيل: مشتق من (قرأ)، يقال: قرأ قراءة وقرانًا، بمعنى: تلا، قال الله تعالى: وقرانًا، بمعنى: الله تعالى: وقراءته، ومنه قول حسان بن ثابت يرثي أمير المؤمنين عثمان بن عفان رضي الله عنه:

#### ضحوا بأشمط عثوان السجود به يقطع الليل تسبيحًا وقرأنا

أى: وقراءة.

القول الثاني: أنه مصدر غير مهموز، وقد اختلفوا في أصل اشتقاقه، قيل: مشتق من (القري)، يقال: قريت الماء في المقراة: جمعتُه. وجمع القرية: قُرى، لاجتماع الناس فيها. قال السمين الحلبي: وهو غلط



ما بين هاتين الدفتين.

وقد حاول العلماء -يرحمهم الله- وضع تعريف للقرآن ليميزوه عن غيره من الكتب السماوية السابقة، والأحاديث القدسية، وليس بهدف رفع الجهالة عنه، إذ الجهالة مرفوعة، والقرآن الكريم أعرف من أن يعرف. ومن تعريفاتهم للقرآن الكريم:

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: ، ومن الإيمان بالله وكتبه: الإيمان بأن القرآن كلام وأن الله منزل غير مخلوق، منه بدأ واليه يعود، وأن الله تكلم به حقيقة، وأن هذا القرآن الذي أنزله على محمد صلى الله عليه وسلم هو كلام الله حقيقة لا كلام غيره، ولا يجوز إطلاق القول بأنه حكاية عن كلام الله أو عبارة عنه، بل إذا قرأه الناس أو كتبوه بذلك يلا المصاحف لم يخرج بذلك أن يكون كلام الله تعالى حقيقة؛ فإن الكلام إنما يضاف لله مقديًا، وهو كلام الله، حروفه ومعانيه، ليس مؤديًا، وهو كلام الله، حروفه ومعانيه، ليس كلام الله الحروف دون المعاني ولا المعاني دون

وفي الآداب الشرعية: «وقد أجمع المسلمون على أن القرآن المتلوقي جميع الأقطان المكتوب في المصحف الذي بأيدي المسلمين ما جمعه الدهتان من أول «الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبُ الْعَالَمِينَ» إلى آخر «قُلُ أَعُوذُ بِرَبُ النَّاسِ» كلام الله، وحيه المنزل على نبيه محمد صلى الله عليه وسلم، وأن جميع ما هيه حق، وأن من نقص منه حرفا قاصدًا لذلك، أو بدله بحرف آخر مكانه، أو قاصدًا لذلك، أو بدله بحرف آخر مكانه، أو وقع عليه الإجماع، وأجمع عليه أنه ليس بقرآن عامدًا بكل هذا، فهو كافر، (مجموع بقرآن عامدًا بكل هذا، فهو كافر، (مجموع الفتاوي ٢١١/٢).

#### وفي حاشية مقدمة التفسير؛

أجمعوا على أن القرآن كلام الله حقيقة، منزل غير مخلوق، سمعه جبريل من الله، وسمعه محمد صلى الله عليه وسلم من جبريل، وسمعه الصحابة من محمد صلى الله عليه وسلم. وهو الذي نتلوه بألسنتنا وفيما بين الدفتين وما في صدورنا مسموعًا

ومكتوبًا ومحفوظًا، وكل حرف منه، كالباء والتاء، كلام الله، غير مخلوق، منه بدأ واليه يعود، وهو كلام الله حروفه ومعانيه، ليس الحروف دون المعاني ولا المعاني دون الحروف، (شرح مقدمة التفسير، لابن القاسم، شرحد/ سعد بن ناصر الشتري، ص٣١).

وفي فتوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء ما نصه: «القرآن كلام الله حقًا لفظه ومعانيه، تكلم به رب العالمين، وسمعه منه جبريل عليه السلام، وبلَّفه جبريل إلى محمد صلى الله عليه وسلم، دون تغيير ولا تبديل، قال تعالى: « وَلَهُ لَنَوْلُ رَبِّ الْمَلِينَ (اللهُ عَلَيْهُ وَسُلَمَ، لَوَنْ الْمُلِينَ (اللهُ عَلَيْهُ وَسُلَمَ، دُونَ تَغْيِيرُ وَلا تَعْلَيْهُ (اللهُ عَلَيْهُ وَسُلَمَ، لَوْنَ الْمُلْمِينُ (اللهُ عَلَيْهُ وَسُلَمَ، لَوْنَ الْمُلْمِينَ (اللهُ عَلَيْهُ وَسُلَمَ، لَوْنَ الْمُلْمِينَ (اللهُ عَلَيْهُ وَسُلَمَ، لَوْنَ النَّلْمِينَ (اللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ لِللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ اللهُ اللهُل

الم المنازع في أبين (الشعراء: ١٩٢- ١٩٥). ويمكن أن يُستخلص من هذا الكلام المتقدم أن القرآن هو: «كلام الله تعالى، المنزل على نبيه محمد صلى الله عليه وسلم المُعجِز بلفظه المتعبَّد بتلاوته، المنقول بالتواتر، المكتوب في المصاحف من أول سورة الفاتحة إلى آخر سورة الناس».

فقولنا: ،كلام الله، قيد يخرج به كلام غير الله عز وجل من الأنبياء والملائكة والجن والناس أجمعين.

وقولنا: «المنزل، يخرج به ما لم ينزل أصلاً من كلام الله تعالى، واستأثر بعلمه.

وقولنا: ،على نبيه محمد صلى الله عليه وسلم، يخرج به ما أنزل على غيره من الأنبياء والمرسلين عليهم الصلاة والسلام، مثل: الزيور، والتوراة، وغير ذلك.

وقولنا: «المعجز بلفظه، المتعبِّد بتلاوته» يخرج به الأحاديث القدسية فإنها غير متحدّى بها، ولا مُتعبِّد بتلاوتها.

وقولنا: «المنقول بالتواتر، يخرج به القراءات غير المتواترة أو المنسوخة.

وقولنا: «المكتوب في المصاحف من أول سورة الفاتحة إلى آخر سورة الناس، فإنما أريد بهذه العبارة الرد على من زعم أن في القرآن نقضًا أو زيادة. (المدخل لدراسة القرآن الكريم، لمحمد أبي شبهة: ص ٢٠- ٢١).

والحمد لله رب العالمين.



الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة الواهية التي اشتهرت على ألسنة الوعاظ والقصاص وإلى القارئ

أولاً: أسباب ذكر هذه القصة

الكريم التخريج والتحقيق:

١) وجود هذه القصة في بعض كتب السنة الأصلية يجعل من لا دراية له بالتحقيق يتوهم أن هذه القصة صحيحة، ولكن كما سنبين من التحقيق أنها قصة باطلة

٢) والقصة كما سنبين من المتن جاء بها أن النبي صلى الله عليه وسلم أقسم فقال: «والذي نفسي بيده إن للكعبة لسائا وشفتين، ولقد اشتكت إلى الله فقالت: يا رب قلُ عوادي، وقلُ زُواري،.

٣) وهذا الخبر الذي سنكشف عاره ونبين عواره جاء به أن الله عز وجل أوحى إلى الكعبة عندما اشتكت إليه فقال لها: «إني خالق بشرًا خُشِّعًا سُجِّدًا يحنُّون إليك كما تحنّ الحمامة إلى بيضها ، اه.

٤) وهذا الخبر سنجمع طرقه ونبين علله حتى يتبين أنه كذب مختلق مصنوع منسوب إلى الله سبحانه وتعالى وإلى النبي



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم. وبعد: فنواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة الواهية التي اشتهرت على ألسنة الوعاظ والقصاص وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق:

#### الشيخ على حشيش

صلى الله عليه وسلم.

٥) ومن يتدبر القرآن الكريم يجد فيه الاستغناء عن هذا الكذب:

أ) فقد قال الله تعالى في سورة الحج المدنية في الأية (٢٧): ﴿ وَأَذِن فِي الشَّاسِ مِالْحَجِّ بَاتُوكَ رِڪَالُا وَعَلَىٰ كُلِّيْ صَالِمِ بَالْبِينَ مِنْ كُلِّي فَعَ

ب) قال الحافظ ابن كثير في ختام تفسير هذه الآية: (وهذه الآية كقوله تعالى إخبارًا عن إبراهيم حيث قال في دعائه: ﴿ فَاجْعَلْ أَفْتُدُةً مِنَ النَّاسِ تَهُويِ إِلَيْهُمٍ ، فليس أحد من أهل الإسلام إلا وهو يحنّ إلى رؤية الكعبة والطواف والناس يقصدونها من سائر الجهات والأقطار). اه.

قلت: ما أعظم هذا التدبر من الإمام الحافظ ابن كثير للأية (٢٧) من سورة الحج والربط بينها وبين الآية (٣٧) من سورة إبراهيم، في تناسب في غاية التدبر لقوله تعالى: « فَاجْعَلْ أَفْنَدَةً » وليست أجسامًا، وكذلك التدبر لقوله تعالى: «تَهْوي إلَيْهُمّ»، وفسره فقال: «فليس أحد من أهل الإسلام إلا وهو يحن إلى رؤية الكعبة والطواف، اهـ. نعم إنه حنين، وضعه رب العالمين، في أفئدة أهل الإسلام، استجابة لدعوة إبراهيم عليه



السلام.

وليس كحنين حمامة إلى بيضها، كما في هذا الكذب المختلق المصنوع المنسوب إلى الله ورسوله صلى الله عليه وسلم، كما سنبين في تحقيق هذه القصة.

ج) وليس هذا الحنين إلى الكعبة متولدًا من شكوى الكعبة بلسانها وشفتيها إلى الله قائلة: يا رب قل عوادي، وقل زواري، كما في هذه القصة الباطلة المنكرة ولكن الحنين إلى رؤية الكعبة والطواف والناس يقصدونها سائر الجهات والأقطار من كل فج عميق أمر جعله الله في أفئدة أهل الإسلام كما هو ظاهر من تدبر الآيتين المذكورتين، وهذه آية ثالثة من تدبرها يعلم أن الحنين إلى الكعبة أمر جعله الله مرتبط بالبيت تمام الارتباط قال الله تعالى: «وَإِذْ جَعَلْنَا ٱلْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَأَمْنًا ، (سورة المقرة: ١٢٥).

فقوله تعالى: « مَثَابَةً ، يعنى مرجعًا تذهب إليه وتعود ولذلك فإن الذي يذهب إلى بيت الله الحرام مرة يحب أن يرجع إليه مرات ومرات، إذن فهو مثابة له لأنه ذاق حلاوة جوده في بيت الله حلاوة النظر إلى الكعبة يذهب معها كل ما في الصدر من ضيق وهم وحزن ويرجع من ذنوبه كيوم ولدته أمه.

٦) سنطبق من خلال تخريج وتحقيق هذه القصة نماذج من «علم الحديث التطبيقي» وهو أحد أهداف هذه السلسلة: «تحذير الداعية من القصص الواهية ، لتعم الفائدة.

رُويَ عن جابر قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: «والذي نفسى بيده، إن للكعبة لسائا وشفتين، ولقد اشتكت إلى الله فقالت: يا رب قلَّ عُوَّادي، وقلَّ زُوَّاري، فأوحى الله عز وجل إليها: إنى خالق بشرًا خُشِّعًا سُجِّدًا يحنُّون إليك كما تحنّ الحمامة إلى بيضها ..

#### ثالثا: التغريج

١) الحديث الذي جاءت به هذه القصة أخرجه الإمام الحافظ سليمان بن أحمد الطيراني المتوفي سنة (٣٦٠هـ) في العجم

الأوسط، (٣٩/٧) ح(٣٠٦) ط: مكتبة المعارف- الرياض:

قال: حدثنا محمد بن يونس العصفري، حدثنا قرين بن سهل بن قرين، حدثني أبي، قال: حدثنا محمد بن أبي ذئب، عن محمد بن المنكدر، عن جابر مرفوعًا.

٢) وأخرجه الإمام الحافظ عبد الله بن عدي الجرجاني المتوفى سنة (٣٦٥هـ) في الكامل، ط: دار الفكر (٤٤٣/٣) (٨٦١/١٢٩) قال: حدثنا محمد بن يونس العصفري حدثنا أبو عبد الرحيم قرين بن سهل بن قرين، حدثنا أبي، عن ابن أبي ذئب، عن محمد بن المتكدر، عن جابر مرفوعًا.

#### رابعا: التحقيق

١) قال الحافظ الطبراني: «لم يرو هذا الحديث عن ابن أبي ذئب إلا سهل بن قرين،

٢) وقال الحافظ الهيثمي في مجمع الزوائد، (٢٠٨/٣): «رواه الطبراني في الأوسط، وفيه سهل بن قرين وهو ضعيف، اهـ.

٣) قلت: نستنتج من أقوال الحافظين الطبراني والهيثمي أن علة هذا الحديث هو سهل بن قرين، وأنه ليس له متابع حيث لم يرو هذا الحديث عن ابن أبي ذئب إلا سهل، وقال فيه الهيثمي: «ضعيف» ولا بد من الوقوف على درجة ضعفه؛ للحكم على درجة الحديث.

٤) بيان درجة ضعيف سهل بن قرين:

أ) قال الإمام الحافظ ابن حبان المتوفى سنة (١٥٤هـ) في «المجروحين» (٣٤٦/١): «سهل بن قرين يروي عن ابن أبى ذئب وغيره من الثقات ما ليس من حديث الأثبات يلزق المراسيل والمقاطيع بأقوام مشاهير فيسندها عنهم لا يجوز الاحتجاج به،

ب) قال الإمام الحافظ ابن عدي في الكامل :: اسهل بن قرين روي عنه ابنه قرين بن سهيل وهو منكر الحديث بصرى، اه.

وأخرج له هذا الحديث كما بينا آنفًا من التخريج ثم قال: وهذا الحديث بهذا الإسناد بيضاتها». اهـ.

#### سايفاء تحقيق هذا الخبر

ا) هذا الخبر من قول كعب الأحبار، قال الحافظ ابن حجر في «التقريب» (١٣٥/١):
 «هو كعب بن مانع الحميري المعروف بكعب الأحبار من الثانية مخضرم مات في خلافة عثمان وقد زاد على المائة». اهـ.

قلت: والثانية هي طبقة كبار التابعين كما هو مبين في مقدمة التقريب، ولذلك أورده الإمام السيوطي في «تدريب الراوي» (٢٣٤/٢) النوع (٤٠)؛ «معرفة التابعين» والتابعي هو من صحب الصحابي وذكره في التابعين المخضرمين.

٢) وبهذا قد تبين أن كعب الأحبار تابعي، إذن فالخبر «مقطوع» كذا استقر المصطلح؛ حيث قال السيوطي في «تدريب الراوي» (١٩٤/١)؛ «المقطوع؛ ما أضيف إلى التابعي».

قال البيقوني في منظومته (٧):

وما أضيف للنبي المرفوع

#### وما لتابع هو القطوع

٣) وبهذا التحقيق لا يصح هذا الخبر المقطوع أن يكون شاهدا لحديث جابر المرفوع كما هو مقرر عند أهل الصناعة الحديثية، بل يزيده وهنًا على وهن؛ فهو خبر مقطوع، ومع أنه مقطوع فهو خبر باطل موضوع علته: أحمد بن عبد الجبار:

3) قال الإمام الحافظ المزي في تهذيب الكمال (٢٢/١٨٤/١): «أحمد بن عبد الإجبار العطاردي روى عن يونس بن بكير الشيباني وآخرين وروى عنه: أبو العباس محمد بن يعقوب الأصم وآخرون قال محمد بن عبد الله الحضرمي: كان يكذب، وقال الحاكم أبو أحمد: تركه ابن عقدة، وقال الحافظ ابن عدي: رأيت أهل العراق مجمعين على ضعفه ». اه.

فالخبر باطل موضوع.

هذا ما وفقني اللّه إليه وهو وحده من وراء القصد. منكر باطل إسنادًا ومتنًا فإنه لم يرو من غير هذا الطريق». اهـ.

ج) وهذا النوع يقول فيه الإمام ابن الصلاح في علوم الحديث، النوع (٣١) (ص ٣٩٥- ٣٩٦): «غريب متنًا واسنادًا».

د) ولقد أقر الإمام الذهبي في «الميزان»
 (٣٥٩١/٢٤٠/٢) قول الحافظين ابن حبان وابن عدي فقال: «سهل بن قرين بصري، غمزه ابن حبان وابن عدي وكذبه الأزدي».
 اهـ.

#### خامساه الاستنتاج

انستنتج من هذا التحقيق؛ أن الحديث الذي جاءت به قصة «شكوى الكعبة إلى الله» حديث «باطل موضوع»، والحديث الموضوع بينه الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» ص (٤٤) فقال: «الطعن بكذب الراوي في الحديث النبوي هو الموضوع». اهـ. وهذا ينطبق تمام الانطباق على ما أوردناه أنفًا من أقوال أئمة الجرح والتعديل.

٢) أما حدة ورتبته وحكم روايته: فقد قال الإمام السيوطي في «تدريب الراوي» قال الإمام السيوطي في «تدريب الراوي» المختلق المصنوع المنسوب إلى النبي صلى الله عليه وسلم، وهو شر الضعيف وأقبحه، وتحرم روايته في أي معنى كان سواء الأحكام والقصص والترغيب وغيرها إلا مقرونًا ببيان وضعه. اه.

#### سادساء خبر آخر حول قصة شكوى الكعبة

هذا الخبر أخرجه الإمام الحافظ البيهقي في شعب الإيمان، (٢١/٦) ح (٣٧١٣) قال: في شعب الإيمان، (٤٦١/٦) ح (٣٧١٣) قال: أخبرنا أبو عبد الله، حدثنا أبو العباس محمد بن يعقوب، أخبرنا أحمد بن عبد الحبار، حدثنا يونس بن بكير عن ابن إسحاق، عن عطاء بن أبي رباح عن كعب الأحبار قال: «شكت الكعبة إلى ربها وبكت الله فقالت: أي رب قل زُوَاري وجفاني الناس، فقال الله لها: إني مُحدث لك أخلاء، وجاعل لك زُوار يحنُون إليك حنين الحمامة إلى

## حرر البحار ني بياق شيش الأحاديث القصار

الشيخ على حشيش

(٩٧٧): وإذا لقيت الحاج، فسلم عليه وصافحه، ومره أن يستغفر لك قبل أن يدخل بيته فإنه مغفورًا له ،.

الحديث لا يصح: أورده الإمام السيوطي في مخطوطة درر البحار في الأحاديث القصار، (١/١٦) مكتبة الحرم النبوي الحديث، رقم المخطوطة (٢١٣/١٠٧) وقال: «حم عن ابن عمر».

قلت: «حم» ترمز إلى أحمد في «مسنده».

وهذا تخريج بغير تحقيق فيتوهم من لا دراية له بالصناعة الحديثية أن الحديث صحيح، وهو كما سنبين من التحقيق أنه محديث موضوع،.

والموضوع: وهو الكذب المختلق المصنوع، وهو شر الضعيف وأقبحه، وتحرم روايته في أي معنى كان سواء الأحكام، والقصص والترغيب وغيرها إلا مقرونًا ببيان وضعه،

كذا في «تدريب الراوي» (٢٧٤/١) النوع (٢١) للإمام السيوطي.

فائدة، وسنطبق هذا المصطلح على هذا المحديث من خلال التخريج والتحقيق حتى يجد طالب العلم أيضًا دراسة لم علم الحديث التطبيقي، فتعم الفائدة- بفضل الله وحده-.

#### أولا: التخريج

الحديث أخرجه الإمام أحمد في المسند، (١٩/٢ و١٢٨) ح (٥٣٧١)، ح (٢١١٢) قال: حدثنا عفان، حدثنا محمد بن الحارث الحارثي، حدثنا محمد بن عبد الرحمن البيلماني عن أبيه عن عبد الله بن عمر قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إذا لقيت الحاج...، الحديث.

قلت: وهذا الحديث أخرجه الإمام الحافظ ابن حبان في المجروحين، (٢٦٥/٢) قال: أخبرنا محمد بن يعقوب بن إسحاق

الخطيب بالأهواز، قال: حدثنا عبد الله بن محمد الحارث محمد الحارثي قال: حدثنا محمد بن عبد الرحمن الحارثي، قال حدثني محمد بن عبد الرحمن البيلماني عن أبيه عن ابن عمر مرفوعًا.

#### ثانيا: التحقيق

هذا الحديث موضوع علته محمد بن عبد الرحمن البيلماني:

١) قال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٢٦٤/٢): «محمد بن عبد الرحمن البيلماني يروى عن أبيه كان ممن أخرجت له الأرض أفلاذ كبدها، حدث عن أبيه بنسخة شبيها بمائتي حديث كلها موضوعة، لا يجوز الاحتجاج به، ولا ذكره في الكتب إلا على جهة التعجب، ثم أخرج اثنى عشر حديثا من هذه النسخة، وهذا الحديث كان هو التاسع، ثم فتحها فقال: أخبرنا بهذه الأحاديث محمد بن يعقوب بن إسحاق الخطيب بالسند الذي ذكرناه، وقال إنه سند هذه النسخة التي حدث بها عن أبيه عن ابن عمر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم بمائتي حديث كلها موضوعة كرهت ذكرها كلها؛ لأن فيما ذكرناه غنية لمن هذا الشأن صناعته، اه.

٢) قال الإمام الذهبي في «الميزان» (٧٨٢٧/٦١٧/٣): «محمد بن عبد الرحمن البيلماني عن أبيه ضعفوه قال البخاري وأبو حاتم: منكر الحديث، ثم نقل كلام الإمام ابن حبان الذي ذكرناه آنفًا وأقره». اهـ.

") قال الإمام الحافظ ابن عدي في الكامل، (١٧٨٦) (١٧٨٦): كل ما يرويه ابن البيلماني فالبلاء فيه منه، وإذا روى عن بن البيلماني محمد بن الحارث فجميعًا ضعيفان محمد بن الحارث وابن البيلماني والضعف على حديثهما بين، اهد.

لمن سَرَت شركياتهم في الأمة كالنارفي الهشيم . . اتقوا الله

ويا قوم ما لي أدعوكم إلى النجاة» وتدعونني إلى النار. تدعونني لأكفر بالله وأشرك به ما ليس لي به علم وأنا أدعوكم إلى العزيز «الغفار»



أ.د. محمد عبد العليم الدسوقي الأستاذ بجامعة الأزهر

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول اللَّه وعلى آله وصحبه ومن والأه.. وبعد: فمن المعلوم بالضرورة في دين الله؛ أنه تعالى إنما خلقنا لعبادته وذلك قوله: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ لَلِمَ وَٱلْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ (الناريات: ٥٦) أي: (إلا ليوحدون)، وهذا إنما يتأتى بإفراده سبحانه بجميع أنواع العبادات القولية منها والفعلية والظاهرة منها والباطنة على الوجه الذى جاءت به السنة المطهرة، وتجريد المحية والإخالاص له والخوف منه والرجاء فيه والتوكل عليه والرضا به ربا والهَا ووليًا، وألا يُجعل لله عدلا في شيء من الأشياء، وهو ما لأجله أنزل الله الكتب وأرسل الرسل وبعث الأنبياء لينادي كل في قومه: أن ويَقَوْمِ أَعْبُدُوا أَلَّهُ مَا لكُم مِنْ إلَّه غَيْرة، (الأعراف: ٥٩).

وفي تقرير ذلك وفي رد من خالفه من سلف الصوفية وخلفها؛ وردت في الذكر الحكيم المئات من الأيات القرآنية، وهي: إما داعية إلى عبادة الله وحده لا شريك له وخلع ما يُعبد من دونه؛ ومنبئة عما أعدد الله لأوليائه من الكرامة لأهل التوحيد وما أنعم به عليهم من سعادة في الدارين، وناطقة بما فعل بهم في الدنيا من النصر والتأييد وما يكرمهم به في الآخرة من الجزاء والفوز العظيم.. وإما مخبرة عن أهل الشرك وما فعل بهم في الدنيا من الخزي والنكال وما يُضعل بهم في العقبى من العذاب الأليم والعقاب المهين.

وحسبك أن تقرأ في إكرام أهل التوحيد في الدنيا والآخرة قوله تعالى: ﴿إِنَّا لْنَصْرُ رُسُلَنَا وَالَّذِيكَ وَامَنُوا فِي لَلْحَيْوَةِ ٱلدُّنِّيا وَنَوْءَ يَقُومُ ٱلْأَشْهَادُ ، (غافر: ٥١)، وأن تقرأ في عكس ذلك وفي إخزاء أهل الشرك في الدارين قوله عن فرعون مدعى الألوهية: ﴿ فَأَخَذْنَكُ وَجُنُوزُهُ فَنَبَذُّنَّهُمْ فِي ٱلْبَيِّرِ فَأَنظُرْ كَيْفَ كَاتَ عَنْقِبَةً



الفَّلْلِيبِ (الْ وَحَمَلْتُهُمْ أَيِنَّهُ كِنْعُوك إِلَّ الْكَارِّ وَوَمَ الْفِيكَةِ لَا يُصَرُّوك (الْ وَأَنْبَعْتُهُمْ فِي مَنْدِهِ الْفَيكَمَةِ لَا يُصَرُّوك (الْ وَأَنْبَعْتُهُمْ فِي مَنْدِهِ اللَّيَا لَنَكُ وَيَوْمَ الْفِيكَمَةِ هُم يِنَ الْمَقْبُوجِينَ ، (القصص: ٤٠ - ٤٤)، والآيات بحق هؤلاء وأولئك أكثر من أن تحصى.

وفي بيان أن المتفضل على عباده بالنعم؛ الأصل فيه أن يكون هو -دون سواه وبموجب الأصل فيه أن يكون هو -دون سواه وبموجب العقل- المستحق لأن يُتَوَجَّه إليه بجميع أنواع العبادات، وأن يُفرد بالطاعة والانقياد والإذعان والخوف والرجاء؛ جاء قوله تعالى: ما مُ عُلِقُون في أمْ مُمُ الْحَلِقُون في أمْ حَلَقُوا السَّمَون وَالأَرْضَ بَلِ لَا يُوقِقُونَ في أَمْ عَدَدُهُم حَرَاتِينُ أَلْمَ المَّعْنِينَ أَمْ هُمُ الْمُعْرِقِينَ فَي أَمْ مُمُ المَعْنِينَ فَي أَمْ مَا المَعْنِينَ فَي أَمْ عَدَدُهُم حَرَاتِينَ أَلْمَ المَعْنِينَ الله عنهما: "أي أمْ مُمُ الْمُعْنِينَ أَمْ فَالله عنهما: "أي: أمْ خُلقوا من غير ربّ"، ومعناه:

أوجدوا بلا خالق؛ وذلك مما يستحيل ولا يجوز أن يكون؛ إذ لا بد لهم من خالق لأن تعلق الخلق بالخالق من ضرورة الاسم، فلا بد لهم من خالق؛ فإن أنكروا الخالق لم يجز أن يوجدوا بلا خالق، «أم هم الخالقون» لأنفسهم وذلك في البطلان أشد؛ لأن ما لا وجود له في ذاته كيف يخلق، فإذا بطل الوجهان؛ قامت الحجة عليهم بان لهم خالقاً فليؤمنوا به إلها وليفردوه بالعبادة، «أم خلقوا السماوات السبوق بالعدم يستحيل أن يوجد بنفسه فضلاً عن أن يكون موجدًا لغيره، وهذا إنكار المسهم في شركهم بالله وإن شهدوا على أنفسهم عليهم في شركهم بالله وإن شهدوا على أنفسهم بأنه سبحانه الخالق كما ورد ذلك عنهم في العديد من الأيات.

ولذا كان لأيات سورة الطور وقعها على من سمعها، فقد جاء في الصحيحين عن جبير بن مطعم رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقرأ في المغرب بالطور، فلما بلغ هذه الآيات كاد قلبي يطير) (ينظر معارج القبول ١/ ٥٤، ٥٥).

ومما جاء على هذا النمط من الإفحام والتحدي والاستنكار على كل من اتخذ مع

الله شريكا حتى مع اعترافه بربوييته تعالى: قوله عز من قائل: « أَيُشْرِكُونَ مَا لَا يَعْلَقُ تَيْنَا وَمُ فَيْنَا وَمُ فَيْنَا وَمُ اللهَ عَلَىٰ ثَيْنَا وَمُ اللهَ عَلَىٰ ثَيْنَا وَمُ اللهَ عَلَىٰ مَنَ اللهُ عَلَىٰ مَنَ اللهُ عَلَىٰ مَنَ مَنَا لَهُ مُرَعَبِكُمْ مَن يَبَدَوُّا الْفَلْقَ مُمْ يَعِيدُهُ مَل اللهُ بَحَيدَوْا الْفَلْقَ مُمْ يَعِيدُهُ مَل اللهُ بَحَيدَوْا الْفَلْقَ مُمْ يَعِيدُهُ مَل اللهُ مَنْ مَنْ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ يَعِيدُهُ إِلَى اللهُ يَعْدَمُ اللهُ عَلَيْهُ مَن مَنْ اللهُ عَلَيْهُ مَن اللهُ عَلَيْهُ مَن اللهُ عَلَيْهُ مَن اللهُ عَلَيْم ، (يونس: ٣٥، ٣٥)، وقوله: ﴿ أَمْ جَعَلُوا يَعْدُ مَنْ اللهُ عَلَيْم ، ﴿ وَلِهُ اللهُ عَلَيْم ، ﴿ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْم ، ﴿ اللهُ عَلَيْم اللهُ عَلَيْم ، ﴿ اللهُ عَلَوْلُهُ عَلَيْم اللهُ عَلَيْم ، ﴿ اللهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمَ اللّهُ عَلَيْم اللهُ عَلَيْمَ اللهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمَ عَلَيْم اللهُ عَلَيْمَ اللهُ عَلَيْم اللهُ عَلَيْم اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمَ اللهُ عَلَيْم اللهُ عَلَيْم اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ الْمُعْلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّه

وكذا قوله: «وَاتَّغَنُواْ مِن دُوبِي وَالْهَةٌ لَا يَعْلَقُونَ مَنّا وَهُمْ يَعْلَقُونَ وَلَا يَسْلِكُونَ لِأَقْسِهِمْ صَرَّا وَلَا يَسْلِكُونَ الْمَعْمَا وَلَا يَشْرِكُ » (المضرقان: وَلا يَشْرِكُ » (المضرقان: الله خير أما يشركون. أمن خلق السماوات والأرض وأنزل لكم من السماء ماء فأنبتنا به حدائق ذات بهجة ما كان لكم أن تنبتوا شجرها أإله مع لله بل هم قوم يعدلون » إلى أن قال: « أَنَّ بَهْدِيكُمْ فِي طُلْنَتُ لِي اللهُ مِنْ رَحْيَهُ وَاللّهُ مِنْ اللهُ مِنْ رَحْيَهُ وَاللّهُ مِنْ اللهُ مِنْ رَحْيَهُ وَاللّهُ مِنْ السّمَاء وَاللّهُ مِنْ اللهُ عَمَّا يُعْرَفِيكُمْ وَمَن يُرَقِيلُ المَنْ عَهْدِيكُمْ وَمَن يُرَقُولُ المَنْ عَهْدِيكُمْ وَاللّهُ مِنْ النّهُ مَنْ السّمَاء وَاللّهُ مِنْ اللّهُ عَمَّا لَهُ مِنْ السّمَاء وَاللّهُ مِنْ اللّهُ مَنَ السّمَاء وَالأَرْقِ إِنْ اللهُ مَنَ السّمَاء وَالأَرْقُ إِنْ اللهُ مِنْ السّمَاء وَالأَرْقُ إِنْ اللهُ مَنَ السّمَاء وَالأَرْقُ إِنْ اللهُ مَنَ السّمَاء وَالأَرْقُ إِنْ اللهُ مَنَ السّمَاء وَالأَرْقُ إِنْ اللّهُ مَنَا اللهُ عَمَا اللّهُ مَنْ السّمَاء وَالأَرْقُ أَيْوَاللّهُ مَنَا اللهُ عَلَيْ السّمَاء وَاللّهُ مَنْ السّمَاء وَاللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ السّمَاء وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ مَنْ السّمَاء وَاللّهُ مَنْ السّمَاء وَاللّهُ مَنْ السّمَاء وَاللّهُ مِنْ السّمَاء وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَنِي السّمَاء وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَالْمُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَالْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

وفي بيان أن اتخاذ الشفعاء وسطاء بين القبوريين وعبدة الأضرحة وبين الله؛ هو من أبرز مظاهر الشرك؛ نطالع قول الله تعالى: ﴿ أَلَا لِلَّهُ اللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا الللّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

ذو القعدة \$\$\$١ هـ - العدد ١٢٣ - السنة الثانية والخمسون

دُولِيهِ أُولِكَانَ مَا نَعْيُدُهُمْ إِلَّا لِيُفَرِّبُونَا إِلَى اللَّهِ رُلْفَيْ ، (الزمر: ٣) .. على أن أولئك الشفعاء كما سيأتي لن ينفعوهم بل وسيتبرؤون ان كانوا صالحين؛ ممن اتخذوهم أولياء من دون الله. بل أثبت القرآن أن هذا الاتخاذ هو أساس وأصل الشرك، ذلك أنه سبحانه لما أرسل نوحًا إلى قومه وقابلوه بالكفر والتكذيب، ما كان حجتهم في ذلك إلا ما حكاه القرآن من قولهم: رولًا نَذُرُنَ وَدًا وَلا سُواعًا ولا يَعُوتَ وَيَعُونَ وَشُرًا ، (نوح: ٢٣ )، وفي صحيح البخاري أنها (أسماء لرجال صالحين، فلما هلكوا أوحى الشيطان إلى قومهم أن انصبوا إلى مجالسهم التي كانوا يجلسون أنصابًا، أي: صوّروهم على صور أولنك الصالحين وسمُّوها بأسمائها، ففعلوا فلم تعبد، حتى إذا هلك أولئك وتنسِّخ العلم عُبدت)، قال

ابن القيم في إغاثة اللهفان: "قال غير واحد

من السلف: لما ماتوا عكفوا على قبورهم

ثم صوروا تماثيلهم، ثم طال عليهم الأمد

فعيدوهم".

يعنى: تمامًا كما هو الحاصل في زماننا لدى الجهلة والصوفية والمقلدة وغيرهم من القبوريين، وإنما يأتي الأمرفي ذلك بالتدرج واتباع خطوات الشيطان الذي قد يوصل أحدهم - وكما ذكر ابن القيم - إلى أن "يتخذ قبره وثنًا، يعكف عليه، ويوقد عليه القنديل، ويعلق عليه الستور، ويبني عليه المسجد، ويعبده بالسجود له، والطواف به، وتقبيله، واستلامه، والحج إليه، والذبح عنده، ثم ينقله إلى دعاء الناس إلى عبادته، واتخاذه عيدًا ومنسكًا، واعتقاد أن ذلك أنفع لهم في دنياهم وآخرتهم".

ولبيان أن الفيصل في قبول توبة العبد وفي دخوله الجنة؛ هو البعد عن الشرك وعن اللجوء لغير الله وبخاصة إذا كان لطلب ما لا يقدر عليه إلا الله؛ جاء قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهُ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ إِهِ. وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَأَلُهُ وَمَن يُشْرِكُ بِأَلَّهِ فَغَلَدِ أَفْتُرَى إِنْمًا عَظِيمًا ، (النساء: ٤٨)، وقوله: «وَمَن يُشْرِكُ بِأَنِّهِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا بَعِيدًا»

(النساء: ١١٦)، وقوله: وللهُ مَن يُشْرِقُ مِلْهُ مَنْ حَرَّمَ لَقَهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَنَهُ ٱلنَّارُ وَمَا لِلظَّلِلِمِينَ مِنْ أنسار ، (المائدة: ٧٧).

لقد أوضيح القرآن أن أولئك الوسطاء لا يدفعون الضرإذا أراده الله للانسان ابتلاء في الدنيا أو عقابًا في الآخرة؛ بل ولا حتى عن أنفسهم إذا أراده الله لهم في الدنيا ولا في الأخرة.. ولا أدل على ذلك مما جاء في قصة مؤمن آل ياسين وفيها قوله ناصحًا قومه: وَمَا لِي لَا أَعْبُدُ ٱلَّذِي فَطَرِّنِي وَالَّذِهِ تُرْجَعُونَ 🕝 وَأَنْجُذُ مِن دُونِهِ، مَالِهِكَةً إِن يُرَدِّن ٱلرَّحْمَنُ بِصُرَّ لَا نُغْنَ عَنِي شَفَعَتُهُمْ شَكِيْنًا وَلَا يُنفِذُونِ 🕝 إِنَّهِ إِنَّا لَّنِي ضَلَّلُ شُينِ ، (يس: ٢٢- ٢٤)، ولا مما جاء من قوله تعالى: ﴿ قُلْ أَنْشُدُوكَ مِن دُوبِ اللَّهِ مَا لَا يَعْدَكُ لَكُمْ مَثَرًا وَلَا نَقَعُنا ، (المائدة: ٧٦)، وقوله: ﴿ فَلَ أَمْ أَغَدُّمُ مِن دُوعِهِ أَوْلِيَّاةً لَا يَتَلِكُونَ لِأَمْسِطُ نَنَّ وَلَا مَنَّ ، (الرعد: ١٦)، وقوله عن يوم الحشر والتغابن: ﴿ وَأَلْقُ لَا يَسْكُ يَضُكُمُ لِنَصَ نَعَا وَلَا مَثِرًا ، (سبأ: ٤٢)، وقوله: ومَا لِلطَّالِينَ مِنْ جَيبِ وَلَا شَفِيعِ يُطَاعُ ، (غافر: ١٨)، ولا أشد في ظلم النفس من الإشراك بالله لقوله عز من قائل: ول النَّهُ النُّهُ اللَّهُ عَظِيمٌ ، (لقمان: .(14

وإذا كان القرآن قد صرح بأن خير رسل الله وخاتمهم صلى الله عليه وسلم لا يملك لنفسه نفعًا ولا ضرًا وذلك في قوله تعالى: وَقُلُ لَا أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلَا ضَرًّا إِلَّا مَا شَاةً آفَهُ ﴾ (الأعراف: ١٨٨) أفيملك لغيره نفعًا ولا ضرًّا؟، وإذا كان -بأبي هو وأمي- لا يملك لا لنفسه ولا لغيره نفعًا ولا ضرًّا؛ أيملك غيره لنفسه ولا لغيره نفعًا ولا ضرًّا ؟١.

كما أوضح بطريق الحصر والقصر أنه لا يملك الضر والنفع أحد غير الله، وأن من ابتغى ذلك لدى من سواه فقد ألحق بنفسه الضرر المحدق، وذلك في قوله: ﴿ وَإِنْ يَعَمُّنُّ فَا أَنَّهُ بِشُرُ فَلَا كَائِفَ أَنَّهِ إِلَّا خُوٍّ ، (الأنعام: ١٧ ، يونس: ١٠٧)، وقوله: ﴿ يَدْعُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَضُدُّونُ وَمَا لَا يَنفَعُهُ فَلِكَ هُوَ ٱلضَّلَالُ ٱلْيَعِيدُ يَدْعُواْ لَكُنْ خَدُرُهُۥ أَقْرَبُ مِن نَفْعِهِا، لِيَثْنَى ٱلْمَوْكَ وَلِيثَنَى



ٱلْمَشِيرُ ، (الحج: ١٣،١٢).

ومن حديث التنزيل عن تخلى الشركاء والمقبورين يوم القيامة عمن اتخذوهم أولياء وراحوا يستشفعون بهم ويدعونهم من دون الله - وغالبًا ما يأتي على سبيل التحدي والتوبيخ -: قوله تعالى: ﴿ وَرَبُّ مُسُمُّ مُ عَبِّهُ مُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشْرَكُوا أَبْنَ شُرَّكَا وَكُمْ ٱلَّذِينَ كُشُمْ أَرْعُسُونَ ، (الأنعام: ٢٢)، وقوله: ﴿ قُلْ أَنْفُواْ شُرَكَّةَ مُ كَيْدُونِ مَلا نُطُون ، (الأعراف: ١٩٥)، وقوله: مُثَمِّينَ ٱلْفَيْمَةُ يُخْرِيهِمْ وَلَقُولُ أَنَّ شُرَكَآءِكَ الَّذِينَ كُمُتُمَّ نَصَّفُونَ مِنْ (التحل: ٢٧)، وقوله: ﴿ وَإِنَّا رُمَّا الَّذِينَ أَشْرُكُوا شُرِكَاءَ هُمَّا قَالُوا رَبَّنَا هَالْآهِ شُرُكَ آؤُنَا ٱلَّذِينَ كُنَّا لَمُعُوا مِن دُونِكُ فَالْفَوْا الَّتِهِمُ ٱلْقُولَ إِنَّكُمْ لَكَ لِيُونَ أَنَّ وَأَلْقُواْ إِلَى ٱللَّهِ يَوْمَهِ لِهِ ٱلسَّائِرُ وَضَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُوا يَفْتُرُونَ ، (النحل: ٨٦، ٨٧)، وقوله: ﴿ وَيَوْمَ يَقُولُ نَادُواْ شُرَكَآدِيَ ٱلَّذِينَ رَعَمْتُمْ فَلَعُوفُو فَلَمْ تَسْتَحِسُوا لَمُ وَجَعَلْنَا يَنْهُم مَوْيَقًا ، (الكهف: ٥٧).

وكذا قوله: ﴿وَالَّذِي نَفُونَ مِن تُونِهِ، مَا يَعْلِكُونَ مِن قِطْمِيرِ اللهِ إِنْ يَدَعُوهُمْ لَا يَسْمَعُوا دْعَاءَكُو وَلَوْ سَمِعُوا مَا ٱسْتَجَابُوا لَكُو وَبَوْمَ ٱلْفِيْمَةِ مَكُفُرُونَ لِنَهُ كُمُ وَلَا مُنْتُكَ مِثْلُ خَيرٍ ، (فاطر: ١٤،١٣)، وقوله: ﴿ وَيَوْمَ شَادِيهِمْ فَيَقُولُ أَيْنَ شُرَكَاءِي اللَّهِ كُنتُ تَرْعُمُوك ، إلى أن قال: « وَقِدْ الْدُعُوا شُرُكَاءَكُ فَدَعَوْهُمْ فَلَوْ يَسْتَجِبُوا فَيْمْ وَرَأُوا ٱلْعَدَابُ لَقِ أَنَّهُمْ كَانُهُ السَّدُونَ ، (القصص: ٦٢، ٦٤)، وقوله: ﴿ أَنَّهُ سَدُوُّا ٱلْخَلَقَ ثُمَّ مُسَدُّهُ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْعَمُونَ ۞ وَتَوْمَ تَقُوُّهُ التَّاعَةُ يُثِلِشُ ٱلْمُحْرِمُونَ ١٠٠٠ وَلَمْ يَكُن لَهُم مِن شُرِّكَا بِهِمْ شُفَعَتُواْ وَكَانُواْ بِشُرَكَابِهِمْ كَغِينَ ، (الروم: ١١: ١١)، وقوله: «ويوم يناديهم فيقول أين شركائي قالوا آذناك ما منا من شهيد، (فصلت: ٤٧)، وقوله: رب يَسَمَّرُونَ أَنَّ وَلَقَدْ أَهْلَكُنَا مَا حَوْلُكُمْ مِنَ ٱلْقُرَىٰ وَصَرَّفَنَا ٱلْأَبْتِ لَعَلَّهُمْ مَرْجِعُونَ (أ) فَلُوْلًا نَصَرَهُمُ ٱلَّذِينَ ٱلْفَنَدُواْ مِن وَإِذَا حُشِرَ ٱلنَّاسُ كَانُواْ فَيْ أَعْدَاهُ وَكَانُوا سِادَتِهُ كَعَرِينَ ، (الأحقاف: ٥، ٦)، وقوله: ﴿ أَمْ لَمُمْ شُرِّكَا عُلِمَانُوا بِشُرِّكَامِمْ إِن كَانُوا صَدِيفِنَ ﴾ (القلم: ١٤).

ولبيان أن احتجاجهم في كل ذلك بالقدر سيعود وباله عليهم بعد أن خُذُروا وأنذروا

بالمشيئة الشرعية، جاء قوله تعالى: ﴿ سَيِّفُولُ ٱلَّذِينَ أَنْمَكُواْ لَوْ شَيَاءَ ٱللَّهُ مَا أَشْرَكُنَا وَلَا مَا يَأَوُّنَا ، وقُلَ فَيِّهِ لَكُجَّةً ٱلْكِلَّةُ ، (الأنعام: ١٤٨، ١٤٩)، وقوله: وَقِالَ الَّذِيكَ أَشْرَكُوا لَوْ شَالَهُ أَلَهُ مَا عَدُونا مِن بُونِهِ. مِن شَيْءٍ غَفِينُ وَلَا مَاسَآقُهُا وَلَا حَرَّمَسَامِن دُوبِهِ. مِن شَيْوُ كَذَلِكَ فَعَلَ ٱلَّذِيرَ مِن قَبُّلُهِمْ فَهَلَ عَلَى ٱلرُّسُلُ إِلَّا ٱلْبَكْعُ النبيانُ 🔞 وَلَقَدُ بُعْثَمًا فِي كُلِّ أَمَّةِ رَحُولًا أَتَ أَغْنُدُوا أَلَيْهُ وَأَحْدَنُوا أَلْطَاعُوتَ ، (النحل: ٣٥، ٣٥). ومما يدل على أن الشرك خروج عن الإسلام وعن الفطرة التي فطر الله الناس عليها وقد حذر منه أبو الأنبياء إبراهيم ومن بعده بنيه منهم، وأنهم جميعًا ما بعثوا إلا لترسيخ ذلك وحراسة جناب التوحيد: قوله تعالى: ﴿ فَلْ بَلَّ مِنَّ إِرْفِينَ حَبِّيفًا وَمَا كَانَ مِنْ ٱلْبُشْرِكِينَ ، (البقرة: ١٣٥)، وقوله: « قُلْ صَلَقُ أَلَهُ فَأَتَّهُواْ مِلْهُ إِزُّهِمِ خَسِفًا وَمَا كُانَ مِنَ ٱلشَّرِكِينَ، (آل عمران: ٩٥)، وقوله: ودينًا قِنْمًا مِنَّة إِرْهِمْ خِيفًا وَمَا كُانَ مِنَ النفيكي (الأنعام: ١٦١)، وقوله: «إن إبراهيم كان أمة قانتًا لله حنيفًا ولم يك من المشركين، م ثُمَّ أَوْحَتْنَا إِلَيْكَ أَن أَنَّهُمْ مِلَّهُ إِرْفِيمَ حَبِيفًا وَمَاكَانَ مِنَّ ٱلْنُسُوكِينَّ ، (النحل: ١٢٣).

كما يدلّ على أن هذا الأمر ليس مما يُجادل او يُجامل فيه، قوله تعالى بعد ذكره سبعة عشر نبيًا: "ومن آبائهم وذرياتهم وإخوانهم واجتبيناهم وهديناهم إلى صراط مستقيم. واجتبيناهم وهديناهم إلى صراط مستقيم. ذلك هدى الله يهدي به من يشاء من عباده ولو أشركوا لحبط عنهم ما كانوا يعملون الرغم من علمه أزلاً أن ذلك لن يكون وإنه الرغم من علمه أزلاً أن ذلك لن يكون وإنه إنما جاء للتعليم ومن باب أولى: " قُلُ أَنْكُنَ لِتَجْلَلُ عَلَكُ وَلَكُونَ الله وَلَمْ الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَمُ الله وَلَا الله وَلَا

واللَّه من وراء القصد، وهو الموفق والهادي إلى سواء السبيل.

# أخطاع يقع فيها بعض العجاج والاطتمريين





٣- الاقتراض لأداء الحج أو العمرة،

وهذا خطأ، فإن الحج لا يجب إلا على من استطاع إليه سبيلاً، والذي لا يملك ما يكفيه من المال لا ينبغي له أن يسافر فيذل نفسه، إلا إذا كان متيسرًا له السداد وقادرًا عليه.

حرام وغُذي بالحرام، فأنى يُستجاب لذلك.

#### ٤- عدم التفقه في أحكام الحج:

فيتعرض لما يُفسد عمله، أو ينقص أجره وهو لا يدري، ومن فضل الله علينا أن يسَّر لنا في هذه الأيام الوصول معرفة هذه الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله. أما بعد: فإن الرحج ركن من أركان الإسلام التي ينبغي للمسلم أن يؤديها على علم بأحكامها، ويحرص على ألا يضيع ثوابها في أخطاء يمكن تلافيها، لذا أردت أن أنبه على أكثر الأخطاء التي قد يقع فيها بعض الحجاج والمعتمرين.

أولًا: أخطاء قبل الحج؛

### ١- عدم الحرص على أن تكون نية الحج خالصة لله:

بعض الناس تشوب نيتهم أحيانًا الرياء والسمعة، فيسافر للحج والعمرة حتى يقال الحاج فلان، فكل عبادة يلزمها الإخلاص لله قال تعالى: « وَمَا أُرُوا إِلَّا لِعَنْدُوا لَهُ كُلِسِينَ لَهُ اللهِ حَنْفَةَ » (سورة البينة آية ٥).

## ٢- عدم الحرص على أن تكون نفقة الحج من كسب حلال:

وهـذا من أسباب عـدم القبول؛ فعن أبي هريرة، قال؛ قال رسول الله صلى الله عليه

الأحكام من خلال الكتيبات المبسطة والأشرطة المصورة ووسائل التواصل الاجتماعي.

#### ٥- توديع الحجاج بأشياء مستدعة:

كتوديعهم بالهتاف والجهر بالتكبير والتلبية والأذان، والموسيقى والرايات البيضاء وغير ذلك، فكل هذا من البدع والضلالات المنكرة.

#### ٦- عدم الاهتمام بالرفقة السالحة في الحج

فإذا كانوا من غير الطيبين، قد يسيئون إليه ويفسدون عليه عبادته.

#### ٧- سفر المرأة بغير محرم:

وهنذا لا يجوز على قول جمهور الفقهاء؛ لحديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لا يحل لامرأة تؤمن بالله واليوم الأخر تسافر مسيرة يوم وليلة إلا مع ذي محرم عليها" متفق عليه.

#### ثانيا: أخطاء في الاحرام:

 ١- التلفظ بالنية كأن يقول: (اللهم إني أريد، أو نويت نسك كذا فيسره لي) غير مشروع، والمشروع أن يلبي بنسكه فيقول: لبيك عمرة أو لبيك حجًا.

Y- تجاوز الميقات بدون إحرام، وهذا الخطأ أكثر ما يحدث من ركاب الطائرة خاصة من جاؤوا إلى جدة فيوخرون الإحرام حتى ينزلوا في مطار جدة فيحرموا منه أو من دونه مما يلي مكة، وقد تجاوزوا الميقات الذي مروا به في طريقهم، وقد قال صلى الله عليه وسلم في المواقيت؛ (هن لهن ولمن أتى عليهن من غير أهلهن).

7- ترك الاشتراط عند الإحرام إن كان خائفاً من عائق يمنعه من إتمام حجه، وهو قول المحرم بالنسك (فإن حبسني حابس فمحلي حيث حبستني)، وفائدته أنه إذا حصل لك شيء فإنه يحل إحرامه ولا شيء عليه؛ لحديث ضباعة بنت الزبير حين سألت النبي صلى الله عليه وسلم وقد عزمت على الحج وهي شاكية فقال لها "حجي واشترطي وقولي محلي حيث حبستنى" رواه مسلم.

إ- ظن بعض الناس أن من الواجب أو المستحب أن يصلي ركعتين قبل الإحرام، والصحيح ليس كذلك إلا أن يصلي ركعتين لله تعالى كركعتي الوضوء -مثلا-، أو يحرم عقب فريضة، فهذا لفعله صلى الله عليه وسلم؛ حيث أحرم بعد

صلاة الظهر، أما ركعتان للطواف فليس بوارد ولم يثبت فيهما شيء.

٥- بعض النساء تظن أنه لا يجوز لها أن تحرم إذا مرت بالميقات وهي حائض أو نفساء، والصحيح جواز ذلك؛ لما ورد في حديث جابر في صفة حجة النبي صلى الله عليه وسلم: "أتينا ذا الحليفة قولدت أسماء بنت عميس محمد بن أبي بكر فأرسلت إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم كيف أصنع؟ قال: اغتسلي واستثفري بثوب وأحرمي" رواه مسلم. وإذا أخرت الإحرام وتجاوزن الميقات بدونه، فإنها إن رجعت إلى الميقات وأحرمت منه، فلا شيء عليها، وإن أحرمت من دونه فعليها دم لتركها واجب.

آ- بعض النساء تظن أن للإحرام ملابس خاصة فتذهب للبحث عنها، وهذا يشق عليها، والصحيح أن المرأة تلبس كل شيء عدا النقاب والقفازين؛ لأن النهي عن لبس المخيط خاص بالرجال.

٧- يعتقد بعض المحرمين أنه لا يجوز له فعل بعض الأشياء، فيظن أنه لا يجوز الاغتسال للمحرم، ولا يجوز تبديل ملابس الإحرام أو غسلها، وهذا ليس بصحيح؛ بل الصحيح أنه يجوز له فعل كل ذلك، ويتحرج البعض منهم من من لبس الساعة، والنظارة، والحزام على الإزار، أو عقده عند الحاجة، ولبس النعال التي فيها خياطة، وغير ذلك، مع أن هذا جائز كله، وإنما المنهي عنه لبس المخيط على هيئته، كالثوب والسروال، و"الفائلة"، و"الطاقية"، وغيرها.

٨- اضطباع - وهو كشف الكتف اليمنى- بعض المحرمين بمجرد إحرامه إلى أن يحل، وهذا ليس بوارد وهذا خطأ، والسنة أن الاضطباع في طواف القدوم أو العمرة ويكون قبيل الطواف إلى انتهائه.

٩- التلبية بصورة جماعية على هيئة النشيد،
 وهـذا ليس بـوارد، والصحيح رفع الصوت
 بالتلبية لكل محـرم منضردًا، وهـذا خاص
 بالرجال، أما النساء فيلبين سرًا.

 ١٠ الاستمرار في التلبية بعد دخول السجد الحرام والبدء في الطواف، والصحيح أنها المقام.

#### رابعا : أخطاء في السعى:

ا- ترك بعض الناس ذكر قول الله تعالى: (إن الصفا والمروة من شعائر الله) إذا دنا من الصفا، وهذا خلاف السنة بأن يقول (إنَّ الصَّفا وَالْمُرُوةُ مِن شَعَائرِ الله فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ أو اعْتَمَر..)
 الآية، والرسول قرأ الآية ثم قال: أبداً بما بدا الله.

 ٢- أن يسعى البعض وهو مضطبع، وهذا خطأ؛
 لأن هذه الهيئة خاصة بالطواف فقط (طواف القدوم، أو طواف العمرة).

٣- أن البعض يظن أن الشوط في السعي من الصفا إلى المروة ذهابًا وإيابًا، والصحيح أن السعي من الصفا إلى المروة ذهابًا شوط. ومن المصفا إيابًا شوط.

أن بعضهم يشيرون من على الصفا والمروة إلى البيت، والمشروع أنه إذا وقف على الصفا وكذلك على المروة- استقبل القبلة، ورفع يديه كهيئة الداعي، وذكر الله تعالى وكبره وحمده، ودعا بما أحب من خير الدنيا والأخرة.

٥- أن البعض يركض في السعي كله من الصفا إلى المروة، ومن المروة إلى الصفا، أو أن بعضهم لا يركض في السعي كله، والمشروع الإسراع للرجل بين العلمين فقط وإن كان الزحام شديدًا فلا يركض.

٦- ركض المرأة في السعي بين العلمين، وهذا
 خطأ لأن الركض خاص بالرجال.

٧- تخصيص كل شوط في السعي بدعاء معين،
 فهذا مما لا أصل له، بل يدعو بما أحب.

#### خامسا: أخطاء في التقصير

أن يقصر البعض من بعض الشعر دون الكل، فيكتفي بقص شعيرات من رأسه، وهذا لا فيكتفي ولا يحصل به أداء النسك؛ لأن المطلوب التقصير من جميع الرأس؛ لأن التقصير يقوم مقام الحلق، والحلق لجميع الرأس، والواجب أن يعمم التقصير على كل الشعر، مصداقا لقوله تعالى: (عُلِيْنِينَ رُمُوسَكُمُ وَمُنَيِّرِينَ لَا غَلَوْنَكَمُ وَمُنَيِّرِينَ لَا غَلَوْنَكَمُ وَالْفَتِحِ. لا أَلْفَتَحِ: ٢٧).

نسأل الله أن يكتب لنا الحج والعمرة وأن ييسر لنا أداء نسكنا ويتقبله منا، والحمد لله رب العالمين. مشروعة في العمرة من الإحـرام إلى أن يبدأ بالطواف.

#### تالثا: أخطاء في الطواف:

ا- طواف البعض على غير طهارة، وهذا خطأ؛ لأن الطهارة شرط لصحة الطواف عند جماهير أهل العلم. بخلاف السعي فلا تشترط له الطهارة، فمن سعى على غير طهارة، فسعيه صحيح، ولا شيء عليه.

الحرام تحية المسجد، وانما تحيته المسجد الحرام تحية المسجد، وانما تحيته الطواف. ٣- عدم بدء الطواف من الحجر الأسود، والسنة أن يبدأ طوافه من الحجر الأسود فيستلمه بيده اليمنى ويُقبّله أو بعصا أو فيستلمه بيده اليمنى ويُقبّله أو بعصا أو أشار إليه، فإن لم يتيسر استلامه بيده فإنه يستقبل الحجر ويشير إليه بيده إشارة ولا يقبلها ولا يزاحم للوصول إليه فيؤذي الناس ويتأذى بهم وبخاصة إذا كان بصحبته نساء. ويتأذى بهم وبخاصة إذا كان بصحبته نساء. عول البعض عند استلام الحجر الأسود: "اللهم إيمانًا بك وتصديقًا بكتابك"؛ فقد أنكره مالك وضعفه الألباني.

بعض الحجاج يقبل الركن اليماني، وهذا خطأ؛ لأن الركن اليماني يُستلم باليد فقط.
 تخصيص البعض كل شوط من أشواط الطواف بدعاء، أو جعل أحدهم يدعو ويردد خلفه الباقين والدعاء الجماعي بدعة، وفيه تشويش على الطائفين، والمشروع أن يدعو كل شخص لنفسه.

٧- أن يرمل بعض المحرمين في الأشرواط السبعة للطواف، والصواب أن الرمل -وهو مسارعة المشي مع تقارب الخطى- لا يُسنَ في غير الأشرواط الثلاثة الأولى من طواف القدوم، أو طواف العمرة.

٨- البعض إذا شك في عدد ما طاف فإنه يعيد من جديد وهذا خطأ، ولكن الصحيح أن يبني على الأقل ثم يتم طوافه.

٩- ترك الصلاة خلف مقام إبراهيم عليه السلام، والسنة أن يقول المحرم بعد الطواف: (واتخذوا من مقام إبراهيم مصلى)، ثم يصلي كعتين خلف المقام، وليس من السنة المزاحمة من أجل الصلاة خلف المقام، وإنما يصلي في أي موضع من المسجد أن شق عليه الصلاة خلف موضع من المسجد أن شق عليه الصلاة خلف





الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فإن من صور الاعتداء على الدين عبر الشبكة العنكبوتية، نشر الإلحاد، حيث توجد مؤسسات إلحادية معنية بالدعوة للإلحاد، ورعاية الملحدين، ودعم المؤسسات العلمانية، وضمان مبدأ الفصل بين الدين والدولة (مليشيا الإلحاد مدخل لفهم الإلحاد الجديد، تأليف، عبدالله بن صالح العجيري ص ٣٥،

وتوجد مواقع على الشبكة المنكبوتية كثيرة، وصفحات للملحدين تسب البذات الإلهية والأنبياء عليهم الصلاة والسلام، وتقدم مواد كثيرة متصلة بالظاهرة الإلحادية، وتمارس دورًا دعويًا للفكرة الإلحادية.

وهـؤلاء الملاحدة قد زاد شرهم في الأونة الأخيرة، وبدؤوا يُصرحون بكفرهم وزندقتهم عَبْر الوسائل الإعلامية السابقة، مع أنهم وُلدُوا في بيئة مسلمة، ومن أبوين مُسلمين، ولكن الشياطين أبعدتهم عن الدين القويم إلى هذا المسلك المنحرف (الدرر المنتقاة من الكلمات الملقاة، أمين بن عبد الله الشقاوي، ٢٥٣/٨).

ولا شك أنَّ المسلم إذا ألحد صار مرتدًا، والمرتد،

هو الراجع عن دين الأسلام إلى الكفر (المغني، لابن قدامة الحنبلي المقدسي/٣/٩). إذا دخل في الأسلام ثم رجع عنه صار شرًا من الكافر الأصلي؛ لأنه صار مرتدًا، يتحتم في حقه القتل.

#### الحكم الفقهي المترتب على الإلحاد:

١- المرتد إذا مات على ردته حبط عمله (بطل ثواب عمله)، لوارتد شخص مسلم عن الإسلام، ثم مات وهو مرتد، فإنه يلقى الله تعالى وقد حبطت عنه جميع أعماله الصالحة التي كان عملها في إسلامه، وبعد ردته بالإجماع.

قال ابن تيمية رحمه الله: وأما الردة عن الإسلام، بأن يصير الرجل كافرًا، مُشْركًا، أو كتابيًا، فإنه إذا مات على ذلك حبط عمله باتفاق العلماء كما نطق بذلك القرآن في غير موضع كقوله: ...ومَنْ يرْتَددْ منْكُمْ عَنْ دينه فيمُتْ وهُو كَافْرُ فَأُولَئكَ حَبِطَتْ أَعُمالُهُمْ فِي فَيمُتْ وهُو كَافْرُ فَأُولَئكَ حَبِطَتْ أَعُمالُهُمْ فِي الدُّنيَا وَالآخرة وَأُولئكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فيها خالدُونَ ،، وقوله: .... وَمَنْ يَكُفُرُ بِالإيمانِ فَقَدُ حَبِطَ عَمْلُهُ وَهُو فِي الأَخرَة مِنْ الخَاسِرينِ ،، وَقَوْله: .... وَمَنْ يَكُفُرُ بِالإيمانِ فَقَدُ وَقَوْله: .... وَمَنْ يَكُفُرُ بِالإيمانِ فَقَدُ عَبَطَ عَمْلُهُ وَهُو فِي الأَخرَة مِنْ الخَاسِرينِ ،، وقوله: ... لَنْنُ أَشْركُتَ لَيَحْبَطَنَ عَمْلُهُ وَلَهُ الْمَاسِرينِ ،، وَقَوْله: ... لَنْنُ أَشْركُتَ لَيَحْبَطَنَ عَمْلُكُ وَلَتَكُونَنَ مِنْ الْخَاسِرينَ ، (مجموع عَمْلُكُ وَلَتَكُونَا مَنْ الْخَاسِرينَ ، (مجموع عَمْلُكُ وَلَتَكُونَا مِنْ الْخَاسِرينَ ، (مجموع عَمْلُكُ وَلَتَكُونَا مِنْ الْخَاسِرينَ ، (مجموع عَمْلُكُ وَلَتَكُونَا مِنْ الْخَاسِرينَ ، (مجموع عَمْلُكُ وَلَتَكُونَا مَنْ مَنْ الْخَاسِرينَ ، (مجموع عَمْلُكُ وَلَتَكُونَا مَنْ الْخَاسِرينَ ، (مجموع

بَدُّلَ دِينَهُ فَاقْتُلُوهُ، (صحيح البخاري (١٥/٩، رقم ٢٩٢٢).

وجه الدلالة من الحديث: الحديث دليل على أنه يجب قَتُلُ الْمُرْتَدُ، وهو إجماع (سُبل السلام، المؤلف: محمد بن إسماعيل الأمير الصنعاني: ٣٨٣/٢).

وَفَقُهُ هِذَا الْحِدِيثُ: أَنَّ مَنَ ارْتَـدَّ عَن دِينَهُ حَلَّ دُمُهُ وَضُرِبَتُ عُنْقُهُ وَالْأُمَّةُ مُجُتَمِعَةٌ عَلَى ذَلْكَ. (الْتَمهيد (٣٠٦/٥).

٢- عَنْ عَبْد الله بْن مَسْعُود رضي الله عنه. قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: لا يَحلُ دَمُ امْرِيْ مُسْلم، يَشْهَدُ أَنْ لا إِلله إِلَّا الله وَأَني رَسُولُ الله، إلا بإحدى ثلاث: الثيب الله وأني رسُولُ الله، إلا بإحدى ثلاث: الثيب الرّاني، والنفس بالنفس، والتارك لدينه المفارق للجماعة. (صحيح البخاري (٩٩٥) رقم ٨٧٨٧).

#### وجه الدلالة من الحديث:

والقتل بكل واحدة من هذه الخصال الثلاث مُتفق عليه بين المسلمين. (جامع العلوم والحكم، لابن رجب الحنبلي: ٣١٢/١).

ثالثًا: علاج ظاهرة الإلحاد:

إِنَّ هَنَاكَ أَمُورًا إِذَا أَخَذَ بِهَا، كَانَتَ خَيرِ سَلاحَ للوقوف بحزم وقوة ضد ظاهرة الألحاد التي برزت في هذا العصر بصورة أكثر مما كانت معروفة به من قبل؛

ا- تمكين عقيدة التوحيد من القلوب.
 فالإلحاد لم ينشأ إلا من خراب القلوب حيث حلها الشيطان واستوطئها.

يقول الله جلت قدرته وما خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنِسَ الله جلت قدرته وما خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ الله لمو الرَّزَاقُ ذُو وَمَا أُرِيدُ مِنْهُمْ مِنْ رَزْقَ ذُو وَمَا أُرِيدُ مَنْهُمْ مِنْ رَزْقَ ذُو الْقَوْةَ الْمَتِينَ (سورة الداريات، الأيات من التَّقُوةُ المُتَينَ (سورة الداريات، الأيات من وأخلص له سبحانه بالعبادة والوحدانية، وأخلص له سبحانه بالعبادة والوحدانية، لن يجد هولاء الملاحدة منفذا يدخلون معه، ولا تجد أفكارهم إلى نفسه سبيلا.

٢- ترابط المسلمين واهتمامهم بإخوانهم؛ ليكونوا كالجسد الواحد كما جاء في الحديث الشريف، فيعرفوا ما يحاك ضد إخوانهم في أي مكان من مكاند، وما يطرح من شبهات فيعينوهم في الوقوف ضد ذلك حتى

الفتاوى لابن تيمية ٢٥٧/٤). ٢- مشروعية استتابة اللُحد:

مَن ألحد بعد إسلام، فإنه يُستتاب، وإنْ لم يتب فُتل، وإذا ثبتت الردة شرعًا على شخص، فإنه يُشرع للإمام أنْ يستتيبه، بأنْ يجعل له مُدة يطلب منه أنْ يتوب من ردته، فإنْ تاب رجع للإسلام، وإنْ لم يتب فيُطبق فيه حكم الشرع في المرتد.

قال ابن عبد البر رحمه الله: "ولا أعلم بين الصحابة ي خلافًا في استتابة المرتد" (الاستذكار، المؤلف: ابن عبد البر النمري القرطبي، (١٥٤/٧)، ولم يُحفظ عن الصحابة ي اختلاف في استتابة المرتد، وإنما اختلفوا في حدها، فمنهم من قال: يُستتاب مرة واحدة، ومنهم من قال: شهرا، ومنهم من قال: شهرا، ومنهم من العلم، والأصل في ذلك قوله تعالى: فعقروها العلم، والأصل في ذلك قوله تعالى: فعقروها وقال تمتعوا في داركم ثلاثة أيام... (البيان والتحصيل، المؤلف: ابن رشد القرطبي:

٣- وجوب القتل إن لم يتب:

أجمع أهل العلم على وجوب قتل المرتد، ومن العلماء الذين نقلوا الإجماع على ذلك: الكاساني، وابن عبد البر، وابن رشد، وابن المنذر، والشووي، وابن قدامة والبهوتي. (بدائع الصنائع، المؤلف: عالاء الدين الكاساني الحنفي: ١٣٦/٧).

#### تنسيه مهم جداه

قتل المرتد إنما هو إلى سلطان السلمين وامامهم. ومرجعه إلى القضاء.

قال الماوردي رحمه الله: «المرتد يختص الإمام بقتله دون غيره، لأن قتله حق من حقوق الله تعالى التي تنفرد الأنمة بإقامتها كالحدود، فإن قتله غير الإمام لم يضمنه القاتل وَعُرْر؛ لأن الرَّدَة قد أباحت دمه، فصار قتله هدرًا كالحربي إذا قتله مسلم لم يضمنه لإباحة دمه، لكن يُعزَّر قاتل المرتد ولا يُعزَّر قاتل الحربي، (الحاوي الكبير، المؤلف: أبو الحسن الماوردي: ١٦٧/١٣).

١- حديث النبي صلى الله عليه وسلم ، مُنْ

.\f. \frac{1}{5}

لا يقعوا فيه.

٣- العناية بالتعليم الإسلامي لتنمية العقيدة الصحيحة، ونبذ الخلافات التي دخلت المجتمعات الإسلامية وغذاها أعداء الإسلام، من باب " فرق تسد".

٤- بذل الساعدات المالية والعلمية لأبناء المسلمين حتى يزدادوا علما ومعرفة لينذروا قومهم إذا رجعوا إليهم. ومن شم توجيه الثقافة والتعريف بالنافع من الضار.

٥- التصدي لشبهات الملاحدة التي تثار، وتوضيحها بالدليل العقلي، والدليل المنقول؛ لأنها شبهات باطلة تتهاوى هشة أمام التوضيح والمناقشة، وصدق الله إذ يقول: ﴿إِلَّ يَتَّمُونَ إِلَّا اللَّهِ وَمَا نَهُوَى الْأَنْفُسُ وَلَقَدْ عَامَمُ مِن تَرْتُمُ ٱلْمُنْكَ ،

سورة النجم الآية ٢٣.

آ- العناية بالتوجيه الإعلامي من مسموع أو مقروء أو منظور، وربط الأمور بمنطلق العقيدة الإسلامية، فوسائل الإعلام في العصر الحاضر مدرسة لتوجيه أفراد المجتمع على اختلافهم، وتبصيرهم بما يجب عليهم وما لهم؛ لأنها تدخل كل بيت وتتحدث بكل لغة.

٧- الاهتمام بالتربية الخُلقية، والتأدب بآداب الإسلام فالإحسان إلى الأخرين من آداب الإسلام، والعدل بين الناس، والصبر على أذاهم وغير هذا من الأمور التي تجذب الكافر، وتُحببه في الإسلام. هذه بعض الأمور التي تعين في التغلب على ظاهرة الإلحاد، والكيد للاسلام وأهله.

فإن الإسلام فيه الحل لكل ما يعترض من مشكلة، وما مر أو يمر بالعالم من اضطراب لتخليص أبناء الإسلام أولاً من الغزو الإلحادي الموجه إليهم، ولإشعار الأمم الأخرى بقدرة الإسلام على تخليصها من المشكلات التي تعاني منها، لما في تشريعه وحدوده من قضاء على مسبباتها.

فبالنسبة لأبناء المسلمين الذين غُزوا في عُقر دُورهم، وبلغاتهم القومية، فإن الحل يكمن في تعاون المسلمين على الأمور التالية:

١- تعليم أبناء السلمين منذ صغرهم أمور
 دينهم حتى يتسلحوا ضد أعدائهم وأعداء

دين الله.

٢- وإذا كانت دراساتهم النظامية في مدارس علمانية لا تهتم بالدين الإسلامي فإن المسئولية تقع على الآباء والأمهات بتعليم الأولاد في المنزل ما يصلح شأنهم وعقائدهم.

٣- تنظيم مجموعات الأبناء المسلمين التعليمهم في المسجد أوفي المراكز الإسلامية، وأن يتطوع القادر بتخصيص جزء من وقته أداء لحق الله المذي منحه القدرة والكفاءة، ولا يبخل من الديه قدرة ومتسع من الوقت بالتعاون معه امتثالا لقول الله تعالى: ﴿ وَتَعَاوَلُوا عَلَى اللّهِ تَعالى: ﴿ وَتَعَاوَلُوا عَلَى اللّهِ تَعالى: ﴿ وَتَعَاوَلُوا عَلَى اللّهِ يَعْلَى اللّهِ وَالنّعُورُ وَاتّعُوا الله مسورة المائدة من الآية ؟.

٤- تنمية الحجاب لدى المرأة المسلمة، وتشجيع الانفصال في التعليم عن الرجل الإيجاد الشخصية الإسلامية من البداية حسب أمر الله من الميدية سورة أمر الله من الأحزاب من الأية ٥٠٠.

ه- تنظيم الندوات والمحاضرات الإسلامية للرجال والنساء وتشجيع النقاش وطرح الأسئلة، والإجابة على الشبهات وتوضيح اختلاف نظرة الإسلام لكثير من الأمور عن النصرانية واليهودية، حتى تتسع مدارك أبناء المسلمين لأن الإسلام يخاطب العقل.

تقوية الرابطة في المجتمعات الإسلامية
 وخاصة عندما يكون المسلمون في بلاد بها
 معتقدات مختلفة.

٧- الاهتمام فيما بينهم بالمناسبات الإسلامية كالأعياد ويوم الجمعة، وشهر الصوم وتشجيع التزاور والنقاش في الضوارق بين مناسبات الطارئة المسلمين وغيرهم. ونبذ المناسبات الطارئة على المجتمع الإسلامي التي دخلته من أصحاب الأهواء والبدع. (للمزيد ينظر: الإلحاد وعلاقته باليهود والنصارى. د. محمد بن سعد الشويعر، مجلة البحوث الإسلامية بن سعد الشويعر، مجلة البحوث الإسلامية

وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين وسلم تسليمًا كثيرًا.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.





إن الحمد لله؛ نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمدًا عبده ورسوله صلى الله عليه وعلى آله وصحبه أجمعين وسلم تسليمًا كثيرًا... أما بعد؛

يقول الله تعالى لنبيه صلى الله عليه وسلم:

ه أَنْ عَبّاً حَمَهُ وَوُاللهُ (القيامة: ١٧-١٩)، فقد كان
أَمْ إِنَّ عَبَّا حَمَهُ وَوُاللهُ (القيامة: ١٧-١٩)، فقد كان
النبي صلى الله عليه وسلم يفهم القرآن جملة
وقصيلاً، فقد تكفل الله له بالحفظ والبيان،
أما الصحابة رضوان الله عنهم فقد كانوا
يفهمون القرآن أيضًا من جملته أما فهمه
تفصيلاً، فهذا كان غير متيسر لهم. بمجرد
معرفتهم للغة القرآن، بل لا بد لهم من البحث
والنظر والرجوع إلى النبي صلى الله عليه
وسلم فيما يشكل عليهم فهمه.

ولذلك فقد تفاوت الصحابة في فهم القرآن، فلم يكونوا على درجة واحدة من فهم معاني القرآن، فمن مفردات القرآن ما خفي معناه على بعض الصحابة، ومما يشهد لهذا ما نقله السيوطي في «الاتقان» عن أبي عبيدة

وأخرج ابن جرير عن سعيد بن جبير؛ أنه سئل عن قوله: «وَحَنَانًا مِن لَدُنًا» (مريم: ١٣). فقال: سألت عنها ابن عباس فلم يجب فيها شيئًا. وأخرج من طريق عكرمة عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: لا والله، ما أدري ما «وَحَنَانًا». وأخرج الفريابي: حدثنا إسرائيل، حدثنا سماك بن حرب عن عكرمة عن ابن عباس قال: كل القرآن أعلمه إلا أربعًا: «عَنابِ» و وَحَنَانًا» (مريم: ١٣)، و وَحَنَانًا» (مريم: ١٣)، و وَأَلْرَفِيهِ (الكهف: ٩).



وأخرج ابن أبى حاتم عن قتادة قال: قال ابن عباس: ما كنت أدري ما قوله: ﴿ رَبُّنَا ٱفْتُحْ بَيْنَنَا وَبَيْنَ فَوْيِنَا بِٱلْحَقِّ ، (الأعراف: ٨٩)، حتى سمعت قول بنت ذي يزن: تعال أفاتحك؛ تقول: تعال أخاصمك. وأخرج من طريق مجاهد عن ابن عباس قال: ما

أدرى ما الغسلين، ولكنى أظنه الزقوم. (الإتقان في علوم القرآن- للسيوطي- ج١- ص ٢٢٩، ٢٣٠- النوع السادس والثلاثون: في معرفة غريبه).

وهذا يبين لنا أن الصحابة-رضوان الله عنهم جميعًا- لم يكونوا على درجة واحدة في فهم القرآن وتضسيره بل كانوا متفاوتين لتفاوتهم في العلم بلغتهم وكذلك درجاتهم العلمية ومواهبهم العقلية كانت متفاوتة.

ولقد قال الشيخ محمد عبده رحمه الله في تفسيره لحزء عم من القرآن الكريم تعليقًا على كلام عمر بن الخطاب رضى الله عنه عن كلمة الأب ف قوله تعالى: ﴿ وَكُنَّ إِنَّا ﴾ (عبس: ٣١). إذا سمعت هذه الروايات فلا تظن أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه ينهي عن تتبع معاني القرآن والبحث عن مشكلاته؛ ولكنه يريد أن يعلمك أن الذي عليك من حيث أنت مؤمن إنما هو فهم جملة المعنى، فالمطلوب منك في هذه الأيات هو أن تعلم أن الله يمن عليك بنعم أسداها اللك فنفسك وتقويم حياتك وجعلها متاعًا لك ولأنعامك. فإذا جاء في سردها لفظ لم تفهمه لم يكن من جد المؤمن أن ينقطع لطلب هذا العنى بعد فهم المراد من ذكره، بل الواجب على أهل الحد والعزيمة أن يعتبروا بتعداد النعم. وأن يحعلوا معظم همهم الشكر والعمل. هكذا كان شأن الصحابة رضى الله عنهم. (تفسير القرآن الكريم-حزء عم- للشيخ محمد عيده- ص ٢٢٠٢١).

#### مصادر التفسير عند الصحابة رضي الله عنهم:

يقول الدكتور محمد حسين الذهبي رحمه الله في كتابه التفسير والمفسرون:

كان الصحابة في هذا العصر يعتمدون في تفسيرهم للقرآن الكريم على أربعة مصادر:

الأول: القرآن الكريم.

الثاني: النبي صلى الله عليه وسلم. الثالث: الاجتهاد وقوة الاستنباط.

الرابع: أهل الكتاب من اليهود والنصاري. (التفسير والفسرون- للدكتور محمد حسين الذهبي- ج١ -

> ص ۲٤). 68 ما المصدر الأول، القرآن الكريم،

لقد ذكرت قبل ذلك أن القرآن الكريم قد اشتمل على العام والخاص والمطلق والمقيد والمجمل والمبين، فما ورد عامًا في موضع قد يخصص في موضع آخر يجاوره مطلقا في موضع قد يقيد في موضع ثان والمجمل منه يدين في موضع آخر لذلك فإن من يتعرض لتفسير القرآن لا بد له من النظر في القرآن أولا ليجمع المتكرر منه في موضوع واحد ويقابل الآيات ببعضها ليحمل العام على الخاص والمطلق على المقيد، والمجمل على المبين، ويعرف الموجز الذي قد يُفصَل في موضع آخر... وهكذا، فهذا هو تفسير القرآن بالقرآن وفهم مراد الله بما حاء عن الله. فصاحب الكلام أدرى بمعانى كلامه. وقد ذكرت أمثلة من العموم والخصوص والإطلاق والتقييد والأجمال والتبيين عند الحديث على خصائص التفسير النبوي فليرجع إليه.

ومن أمثلة ذلك أيضًا قصة آدم وابليس؛ فقد تكررت ف مواضع كثيرة بعضها جاء مختصرًا وبعضها مفصلاً، وكذلك قصة موسى وفرعون فما جاء مختصرًا يفسره ما جاء مفصلا في مواضع أخرى. وكذلك الحمع بين ما يتوهم باختلافه كخلق آدم من تراب في بعض الأيات ومن طين في بعض الآيات ومن حما مسنون في بعض الأيات ومن صلصال كالفخار في بعض الآيات، فهذا ذكر للأطوار التي مربها آدم من بداية خلقه إلى نفخ الروح فيه.

ومن تفسير القرآن بالقرآن تفسير بعض القراءات بقراءات أخرى، وذلك كما جاء في تفسير ابن كثير عند تفسيره لقوله تعالى: ﴿ يَأَيُّنَّا ٱلَّذِينَ ۗ وَأَسُواْ إِذَا مُودِي لِلصِّلَوْةِ مِن تَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَأَسْعَوْا إِلَى ذِكْرُ ٱللَّهِ، (الجمعة: ٩). قال: وكان عمر بن الخطاب وابن مسعود بقرآنها (فامضوا إلى ذكر الله). (تفسير ابن كثير- تحقيق أحمد شاكر- ج٣- ص ٤٥٧).

والسعى هو المشى السريع والمراد من اللفظ هنا هو مجرد الذهاب إلى الصلاة، فقد نهي رسول الله صلى الله عليه وسلم عن المشي السريع إلى الصلاة. كما أخرجاه في الصحيحين عن أبي هريرة رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: اذا سمعتم الاقامة فامشوا إلى الصلاة وعليكم السكينة والوقار، ولا تسرعوا، فما أدركتم فصلوا وما فاتكم فأتموا .. (رواد البخاري فيصحيحه برقم (۲۳۱)، ورواه مسلم في صحيحه برقم (۲۰۲)).

وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِن كَاكَ رَجُلُ يُورَثُ كَلَّهُ أَوِ السَرَأَةُ ۚ وَلَهُۥ أَخُ أَوْ أَلْمَتُ فَلِكُلِّ وَجِدٍ فِنْهُمَا ٱلسُّدُسُ، «لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَبْتَغُوا فَضُلاَ مَن رَّبْكُمْ » في مواسم الحج، قرأها ابن عباس ». (البخاري في صحيحه برقم (٢٠٥٠)).

وقال ابن حجر في شرحه؛ وقراءة ابن عباس (في مواسم الحج) معدودة من الشاذ الذي صح إسناده وهو حجة وليس بقرآن. (فتح الباري لابن حجر- كتاب البيوع- ج٤- ص ٣٤٠).

فهذه قراءات شاذة لا يعتد بها في تلاوة القرآن ولكنها صحيحة إلى من قالها من الصحابة فيستفاد بها في تفسير القرآن.

ومن القراءات المتواترة للقرآن ما يفسر بعضه بعضا كذلك، ونضرب لذلك مثلاً قوله تعالى: « يُتَأَيُّهُ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

(الحجرات: ۱). فقي قراءه حمره والكسائي وخلف (فتثبتوا) بالثاء المثلثة بعد الثاء المثناة، وبعد الموحدة تاء مثناة من المثناة باء موحدة، وبعد الموحدة بالباغ الموحدة بعد المثناة وبعد الموحدة بعد المثناة وبعد الموحدة ياء تحتية بعدها نون. (الشامل في قراءات الأئمة العشر- أ.د/أحمد عيسى المعصراوي- ص ۱۵).

والمقصود من لفظ (فتبينوا) هو التثبت كما قال ابن كثير في تفسيره:

يأمر تعالى بالتثبت في خبر الفاسق ليحتاط له، لنالا يحكم بقوله فيكون في نفس الأمر- كاذبًا، أو مخطئًا، فيكون الحاكم بقوله قد اقتفى وراءه، وقد نهى الله عز وجل عن اتباع سبيل المسرين. (تفسير ابن كثير- تحقيق أحمد شاكر- ج٣- ص ٣١٤)

هذه أمثلة لتفسير القرآن بالقرآن. وهو ما كان يرجع إليه الصحابة أولاً لتعرف بعض معاني القرآن، من قبل العام على الخاص والمطلق على المقيد والمجمل على المبين واحدى القراءتين على الأخرى، وهو ليس بالأمر الهين الذي يدخل تحت مقدور كل إنسان، وإنما لا يخوض في ذلك إلا أهل العلم والنظر. ونكتفي بهذا المقدر، وصلى اللهم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم وعلى الصحابة والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين وعنا معهم بفضلك وكرمك يا أكرم الأكرمين.

(النساء: ۱۲)؛ فقد روى الدارمي في سننه عن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه أنه كان يقرأ هذه الأية: (وإن كان رجل يورث كلالة وله أخ أو أخت لأم). (رواه الدارمي في سننه برقم (۲۹۷۰). وقال محققه- صحيح موقوف- أخرجه ابن جرير الطبري في تفسيره برقم (۷۷۷۰) من طريق سفيان... به. والبيهقي في السنن الكبرى (۲۲۳/۲)).

فهذه قراءة صحيحة من القراءات الشاذة موقوفة على سعد بن أبي وقاص- الصحابي الجليل رضي الله عنه- تفسير القراءة الأخرى التي لا تعرض فيها لنوع الإخوة إذا كانوا لأم أو لأب أو أشقاء.

وكذلك قوله تعالى: « لَيْسَ عَلَيْكُمْ مُكَاعُ مُكَاعُ الْبَصْرة: ١٩٨٨)، وروى البخاري في صحيحه عن ابن عباس رضي الله عنهما، أنه قال: «كان ذو المجاز وعكاظ متجر الناس في الجاهلية، فلما جاء الإسلام كأنهم كرهوا ذلك حتى نزلت: «ليس عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَبْتَغُوا فَضُلاً مَن رُبْكُمْ » في مواسم الحج » (البخاري في صحيحه، حديث رقم (١٧٧٠) ورواه مكررًا في أرقام (٢٠٥٠).

وقال ابن حجر في الشرح: قوله في مواسم الحج قال الكرماني: هو كلام الراوي ذكره تفسيرًا. انتهى. وفاته ما زاده المصنف في آخر حديث ابن عبينة في البيوع. (قرأها ابن عباس)، ورواه ابن عمر في مسنده عن ابن عبينة وقال في آخره: وكذلك كان ابن عباس بقرأها .

وروى الطبري بإسناد صحيح عن أيوب عن عكرمة أنه كان يقرأها كذلك، فهي على هذا من القراءة الشاذة، وحكمها عند الأئمة حكم التفسير. (فتح الباري، لابن حجر- كتاب الحج- ج٣- ص٢٩٦).

والحديث الذي أشار إليه ابن حجر في شرحه هو ما رواه البخاري في كتاب البيوع عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «كانت عكاظ ومجنة وذو المجاز أسواقًا في الجاهلية، فلما كان الإسلام فكأنهم تأثموا فيه، فنزلت:





الحمد لله، سير بقدرته الفُلك والفلك، واصطفى آدم وأسجد له الملك، وعصى إبليس ربه فهلك.
أحمده-سبحانه-، وهو بالحمد جديرٌ، قبل بمنه من عباده اليسير، وأعطى بفضله الكثير، وأشهدُ ألا
إله إلا الله وحده لا شريك له- تعالى- عن الشبيه، وتنزّه عن النظير، وأشهدُ أنْ سيدنا ونبينا محمدًا
عبدُه ورسولُه، البشيرُ النذيرُ، والسراخُ المنيرُ، صلى الله وسلم وبارك عليه، وعلى آله بُدُور الدُّجى،
وأصحابِه أعلام الهُدَى، والتابعين، ومن تبعهم بإحسانٍ وسار على نهجهم، واقتدى فاهتدى، وسلم تسليمًا
كثيرًا مزيدًا، ليس له حدودٌ ولا مُنتهى.

أما بعدُ: فأوصيكم-أيها الناسُ- ونفسي بتقوى الله، فاتقوا الله-رحمكم الله-، أيها المسلمون: قيامُ الحضارات وازدهارُها، وسقوطها وانهيارُها، يرجع إلى ما تَحمِلُه من قيم ومبادئ، ونظرة إلى الحياة، كما يرجع بقاؤها وقوتها إلى معاييرها في ضبط سلوك الإنسان وتربيته، ولا تحرص أمهٌ من الأمم على شيء منْ مفاخرها وآدابها مثل حرصها على قيمها الحضارية، التي تشكل حياتها، وملاك أمرها، وعلو شأنها.

ولقد قيل: كلَّ صفة في القلب يَظهَر أثرُها على الجوارح، ومتى ما كان الخُلُق حميدًا أثمَر سلوكا رشيدًا، وصلاح أخلاقه،

وأيُّ مجتمع لا يَرتَبِطُّ بروابط مكارم الأخلاقِ فإنَّه لا يَنعَمُ بالسُّلْمُ وَالْوئامُ وِالاَنسجام، بل يَظهَر فيه التفككُ والتصارعُ، ثم الفناءُ والتلاشي.

أيها المسلمون: الحضارة لا تقاس بآثارها المادية، ولا بالترف المادي، بل بآثارها في حفظ الإنسان وصيانة كرامته، الماديات، والمخترعات، والمكتشفات لا تكفي لسلامة البشرية، ونشر الطمأنينة والسلام.

معاشر المسلمين، والقواعدُ الأخلاقيَّة لا تنفكُ عن المبادئِ الدينيَّة، ولا عن المقاصدِ الإيمانيَّة، ولا تَنفَصمُ عن التعاليم الشرعية، يقولُ الشاطبي- رحمه الله-: "والشريعةُ إنما هي تَخلُقُ بمكارم الأخلاق، الشريعةُ تنظيمُ أحكام، وتهذيبُ أخلاق، ثم قال: وهذا هو الذي يَمنعُ مِنْ سُوءِ الحال، واختلال النظامِ".

معاشرُ الأخوة؛ وجماعُ الخُلُق هو التدينُ، فمَنُ زَادَ عَلَيكَ فِي الخُلُقِ زَادَ عليكَ فِي الدِّينِ، فلا دِينَ بغير أخلاقٍ، ولا أخلاقَ بغير دينٍ.

والأخلاقُ الصحيحةُ، والقيمُ المستقيمةُ لا تتغيّر

الفساد، ووسائلَ الغواية، وكلَّ ما يؤدِّي إلى التدمير والهلاك.

إنَّ ما أنعَم الله به من التقدَّم العلمي الهائل، وما تحقق للإنسانيَّة من إنجازات في ميادين العلم أمرٌ لا يُنكر، ويستحق الشُّكر، ومعرفة حق الله فيه، في الصناعة، والطب، والتعليم، والثقافة، والاتصالات، والتقنيات، وعلوم الفضاء، وغيرها، ولكن المصيبة في إهمال القيم والأخلاق، وعدم العناية الصحيحة، بالنفس والرُوح، والقلب، والعمل الصالح.

أيها المسلمون؛ القيمُ هي التي تُربطُ الحضارةُ بالثقافة، وتربطُ العلمُ بالسلوك؛ فالقيمُ الحضاريةُ هي الروحُ، وهي النورُ الذي يَمُدُ البشرَ بالحياة الحقيقة.

أيها المسلمون: تأمّلُوا مَا جاء في رسالة نبينا محمد-صلى الله عليه وسلم- فهي الحياة! محمد-صلى الله عليه وسلم- فهي الحياة! (يَالَّمُ النِّينَ مَامُوا أَسْتَحِمُوا فِي وَلاَسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُعْمِيكُمُ ) (الأنْضَال: ٢٤)، بل هي الروخ، يقول عز شأنه و (وَكَالِكَ أَرْضِنا إِلَيْكَ رُوعًا مِنْ أَمْرِنا مَا كُتُ مَدِي مَالَكِتُ وَلا آلِمِينَ وَلَكِن حَمَلَتُهُ وُلا أَبِينَ وَلاَيْنَ مَمَلَتُهُ وُلا أَبِينَ وَلاَيْنَ مَمَلَتُهُ وُلا أَبِينَ وَلَكِن حَمَلَتُهُ وُلا أَبِينَ مِنْ وَلَكِن حَمَلَتُهُ وُلا أَبِينَ وَلا اللهِ وَيَعْمِينَهُ وَلا أَبِينَ وَلَكِن حَمَلَتُهُ وَلا أَبِينَ مِنْ وَلَكِن حَمَلَتُهُ وُلا أَبِينَ وَلَيْ مَعْمَلُهُ وَلا أَبِينَ وَلا مُعْمِيلًا مَنْ مَنِي اللهِ مَنْ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ وَلَكُن مُمَلِّلُ السَّلَةِ وَيُخْرِعُهُم مِنَ الْمُلْكِمِينَ إِلَى النَّهُ وَيَعْرِعُهُم مِنَ الطَّلْكِمِينَ إِلَى النَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ وَيَعْرِعُهُم مِنَ الطَّلْكِيدِ إِلَى النَّهُ وَيَعْرِعُهُم مِنَ الطَّلْكِيدِ وَيُخْرِعُهُم مِنَ اللَّهُ وَيَعْرِعُهُم مِنَ الطَّلْكِيدِ إِلَّهُ اللَّهُ وَيَعْرِعُهُم مِنَ اللَّهُ وَيُعْرِعُهُم مِنَ اللَّهُ وَيَعْرِعُهُم مِنَ اللَّهُ وَيُعْرِعُهُم مِنَ اللَّهُ وَيُعْرِعُهُم مِنَ اللَّهُ وَيَعْرِعُهُم مِنَ اللَّهُ وَيَعْرِعُهُم مِنَ اللَّهُ وَيَعْمِيعِهُ إِلَى اللّهُ وَيُعْرِعُهُم مِنَ اللّهُ وَيُعْرِعُهُم مِنَ اللّهُ وَيُعْمِعُهُم مِنَ اللّهُ وَلَا لَهُ وَيَعْمِعُ مِنْ اللّهُ وَلَا لَهُ وَاللّهُ وَالْمُعْمِعُ وَلَا الْمُعْمِعُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِيْكُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَ

مُعَاشِرَ الأُحبِةُ: ومقامُ القيم في السيرة النبوية المصطفوية يتجلّى في قول أم المؤمنين خديجة-رضي الله عنها-، وهي تصف النبيً- صلى الله عليه وسلم- عند نزول الوحي أول ما تنزل: فقالت: "كلا والله، لا يُخزيك الله أبدًا: إنّك لتصل الرحم، وتحملُ الكلّ، وتكسبُ العدوم، وتقري الضيف، وتعين على نوائب الحقّ، ثم لما نزل الوحي وتتابع تجلّى لنا قول أم المؤمنين عائشة-رضي الله عنها- في وصف محمد-صلى الله عليه وسلم-: "كان خُلْقُهُ محمد-صلى الله عليه وسلم-: "كان خُلْقُهُ القُرْنَ".

مُعاشر الأخوة: إنّه لا سبيل لأصلاح الناس، بل إصلاح البشرية إلا بالالتزام بتعاليم الدين، ومنهجه الأخلاقي، وأخذ الناس بفضائله وتوجيهاته، الدين الحقّ بتعاليمه وقيمه هو الذي أنشا الأمة، وأنشأ لها حضارة لم تتحقّق لغيرها، ولم تصمد صمودها على

بتغيَّر الأشخاص، ولا بتبدُّل الأحوال، ولا بتقيِّر الأشخاص، ولا بتقلِّب الأزمنة، ولا تعدُّد الأمكنة؛ فهي تكونُ مع المعدوِّ والصديق، ومع القريب والبعيد، ومع القريب والمهزوم، ومع البرُ والفاجر؛ وفيَّ التنزيل العزيز؛ (وَتُولُوا لِقَالِم مُعَنَّا) (البقرة: ٨٣)؛ وفيَّ الحديث الصحيح يقول-عليه الصلاة والسيلام-؛ "وخَالِق الناس بخُلُق حسن" (رواه الترمذي بسند صحيح، من حديث أبي ذر ومعاذ بن جبل-رضي الله عنهما-).

ومن الانهيار العظيم أَنْ تَتُبَعَ الأخلاقُ المصالحَ، فهذا زورٌ وانحرافٌ، وهي حينَئذِ سياسات مصالحَ لا سياساتُ مبادئ.

مُعاشر الأخوة: ومنْ هُنا فإنْ ما تُعانيه البشرية اليوم في كثير من ديارها من خوف وقلق، وما يبرز من تغيرات المناخ، ومن حرائق في الغابات، وجفاف في بعض الأنهار، وما يتجلّى من تمييز في المعايير، وتمييز في النظر بين الشعوب، ومعالجة الأزمات العالمية، وما يحصل من تقتيل، واجلاء عن الديار، وتهجير عن الأوطان كله بسبب التنكر للقيم، والجرأة على معالم الدين الحق، وغلبة الأثرة والإنانية، والإغراق في الشهوات، والتفكك والإنانية، والإغراق في الشهوات، والتفكك العزيز: (طَهَرَ الْمَدَينَ الْمَانِينَ الْمُنْ وَالْمَرْ وَالْمَرْ وَالْمُنْ وَلِيْ وَالْمُنْ وَال

لقد بَسِرَ الإلحادُ والانتحرافُ في الحرية الفردية، والتحرُّر العقليّ والفكري، والتمرُّد على الأسرة وتماسكها، حتى وصلوا-والعياد بالله- إلى ما يُسمَّى بالمثليّة؛ وهو الشذوذ والفاحشة التي لم يسبق اليها أحدُ من العالمين؛ (أَغْخُوهُم مِن فَرَيَحِكُمُ إِنَّهُمُ أَنَانُ العالمين؛ (الأُغْرَاف؛ ٨٢).

أيها الأحبة في الله: لقد حسرُوا وهم يعيشون على وُعُود في تحقيق السلام، وإنهاء الحروب، ونشر العدالة والمساواة، وبسط الأمن، واحترام حقوق الإنسان على ظن منهم أن التقدم المادي كفيل بملء الفراغ الروحي، ونشر القيم الصحيحة، والأخلاق المستقيمة، لقد غرقوا في أوحال الرغبات الجنسية، والشهوات المادية، والتحلل من الضوابط الأخلاقية؛ حين تضعُف القيم يخترع الإنسان آلات



مدى خمسة عشر قرنًا في قيمها الإنسانية، وهي: قيمُ العدل، والرحمة، والمساواة، والتسامح، والوسطية، والتعايش في قيم كبرى لا تحصى ولا تحصر، وحضارة الإسلام هي كل ما تضمّنه من عقيدة، وأخلاق، وتشريع، وسلوك.

الدينُ لا يَفْصَل بِينَ الشَّعَائِرُ وَادَائِها، وبِينَ الأَخْسِلُقُ وَآشَارُهَا؛ (إِنِّ الْسَّنَوَةُ مَنْعَى عَيِ الْأَخْسِلُقُ وَآشَارُهَا؛ (إِنِّ الْسَنَوَةُ مَنْعَى عَي الْسَّنَوَةُ مَنْعَى عَي الْلَّخْسِلُقِ وَآلْكُمُ ) (الْعَنْكُبُوتِ: ٤٥)، (غُذَ مِنْ الْمُؤْمِدُ وَأَنْهِمْ عَلَى (الْتَقْرَفُةُ: ١٠٣)، (فَمَنَ فَلِهُمْ فَيْقِي لَلْهَ مِنْدُلُ فِي وَلَا مُنُوثَ وَلَا مُنُوثَ وَلَا مُنْوَى وَلَا مِنْلُ فِي اللَّهِمِي لَلْهَ مِنْدُلُ وَالْهَا مِنْدُلُ وَالْهَا مِنْ وَالْهَا مِنْ وَالْهَا مِنْ وَالْهَالِمِينَ اللَّهِ مِنْدُلُ وَالْهَا مِنْ وَالْهَامِ وَالْهَامِينَ وَالْهَامُ وَالْهَامِ وَالْمُنْ وَالْهَامُ وَالْهَامُ وَالْهَامُ وَالْهَامُ وَالْهَامُ وَالْمُنْ اللَّهُ وَالْمُنْ وَالْهَامُ وَالْهَامُ وَالْمُنْ وَالْهَامُ وَالْمُنْ وَالْهَامُ وَالْمُنْ وَالْهَامُ وَالْمُنْ وَالْهُامُ وَالْمُنْ وَالْهَامُ وَالْمُنْ وَالْهَامُ وَالْمُنْ وَالْهُامُ وَالْمُنْ وَالْهُامِ وَالْمُنْ وَالْهُامُ وَالْمُنْ وَالْهُامُ وَالْمُنْ وَالْهُامُ وَالْمُنْ وَالْهُومِ وَالْمُنْ وَلَّالُومُ وَالْمُنْ وَالْمُنْعِلِي وَلَمْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْفُول

مَعاشر المسلمين، وإن شئتُم مزيدًا من البيان لمقام الأخلاق في ديننا فانظُرُوا وتأمَّلوا قيم الإسلام في أشد المواقف وأحلكها؛ إنها حالات الحرب وحالُ قيام المعارك، وأشتداد الوطيس ليقولُ قائد المسلمين مخاطبًا جيشه: "لا تخونوا، ولا تغدروا، ولا تمثّلوا، ولا تقتلوا طفلاً، ولا شيخا كبيرًا، ولا امرأة، ولا تقطعوا نخلاً، ولا تحرقوه، ولا تقطعوا شجرة مثمرة، ولا تدبحوا شأة، ولا بعررًا إلا لمأكلة، وسوف تمرون على قوم فرغوا أنفسهم في الصوامع فدعُوهُم، وما فرغوا أنفسهم في الصوامع فدعُوهُم، وما فرغوا أنفسهم له"، نعم أيها المسلمون: الحرب فرغوا أنفسهم لمه"، نعم أيها المسلمون: الحرب فرغوا أنشهم الما أنحلُوا في السلام، وبسط الأمن: (البقرة: ٢٠٨)، (وإن عَنَمُ السلام، وبسط الأمن: (البقرة: ٢٠٨)، (وإن عَنَمُ السلام، وبسط الأمن: (البقرة: ٢٠٨)). (وإن عَنَمُ السلام، وبسط الأمن؛ (الأنفال: ٢١).

وامتدح النبيّ-صلى الله عليه وسلم- حلف الفضول وقال: "ما أحبُ أنْ لي به حُمر النّعم، ولو دُعيت لمثله في الإسلام لأجبت"؛ لأنه حلف إيجابي، حلف يُكرس قيم السّلم، وفي وثيقة المدينة النبوية المنورة بيان لهذا المنهج الواضح، وترسيخ لهذه القيم العظيمة: فقد جعلت هذه الوثيقة كل مُكونات مجتمع المدينة يدًا واحدة على مَنْ يُريدُ النّيل مَنْ أهلها، (تَوَمُّو أُلْاَرُ وَٱلْإِبِسُ) (الحشر: ٩).

وبعدُ - حفظكم الله - إنَّ هذه القيم العظيمة، لو أُخذ بها العالم اليوم كفيلةُ بإقامة جسور الحوار المتكافئ بقصد التفاهم، ومد جسور التسامح، والتعايش، والعدل، والخير.

معاشر الأخوة: قيمُ الإسلام وحضارتُه قامَتُ على الدينِ والتوحيد الخالص، والجهاد لإعلاء كلمة الله، والاعتزاز بالعقيدة، وهي مع كل هذا الوضوح والجلاء أشدُ ما عَرفَ التاريخ تساميًا، وعدالة، ورحمة، وإنسانية.

حضارةُ الإسلام إنسانيةُ النزعة، عالميةُ الأفْق، يقول عزَّ شأنُه، (يَّالَّهُا أَلِيَّالُ إِنَّا خَلْقَتُكُمْ مِن ذَكْرَ وَأَنْفَيَ وَخَتَلَتَكُو شُعُوا وَفَيَالِلَ لِتَعَارَقُوا إِنَّ أَكُرُنَكُمْ عِنْدُ أَهُو أَلْفَنَكُمْ إِنَّا لَهُ عَلِيمٌ خَبِرٌ ) (الحجرات: ١٣).

أيها المسلمون؛ قيمُ الحضارة وأخلاق الإسلام عاشها السلمون منذ عهد النبوة، ثم عهد الخلافة الراشدة، ثم عهود الدول الإسلامية المتعاقبة، في كل تاريخ الإسلام، بل وفي عهد الاستعمار، والحاضر المعاصر؛ فهي قيمٌ ثابتةً، وأخلاق الاسلام في المسلمين راسخة، لا تتأثر بعوامل الزمن، وتقلبات السياسة، وتغيرات الاجتماع والاقتصاد وغيرها، بخلاف ما يُشاهَد في كثير من الحضارات التي غالبًا ما تكونَ مرتبطة بحال الناس والزمان؛ من أمن ورخاء، وفقر وغنى، فإذا ما تغير الحال انقلت الموازينُ واضطربت المعاييرُ، فأكل قويهم ضعيفهم، وسطا غنيُّهم على فقيرهم، واستبدّ ظالمهم بحقوقهم، بل إنّ المسلمين في فتوحاتهم وحضارتهم لم يُخرِّبوا الديارَ التي دخلوها، ولم يهدمُوا العامر فيها، ولم يُقتَلُوا أو يُقاتلوا مَنْ لم يقاتلهم، ويرفع السلاح عليهم، أمّا حضارات غيرهم فإذا دخلوا الديار هدموها، وشرَّدوا أهلها، وخرَّبوا عامرَها، وجعلوا أعزة أهلها أذلة؛ وما ذلكم إلا لأن قيم الإسلام وحضارته وأخلاقه متصلة بالعقيدة وبأحكام الشريعة، وبمعايير أخلاقه.

ألا فاتقوا الله-رحمكم الله-، وتأمّلُوا كلام أهل العلم في قوله-سبحانه-؛ (وما كان ربّك ليهلك القرّي بظلم وأهلها مُصلحُون) (هُود؛ ١١٧)؛ قال بعض المفسرين؛ "أيّ: لم يكن ليهلكُوا بالكفر وحده حتى ينضم إليه الفساد، فقد أهلك قوم شعيب ببخس المكيال والميزان، وأهلك قوم لوط بالفاحشة، قال أهل العلم؛ فدل هذا على أن المعاصي أقرب إلى عذاب الاستنصال في الدنيا من الشرك، وإن كان عذاب الشرك في الآخرة أعظم".

هذا وصلُوا وسلَّموا على الرحمة المهداة، والنعمة المسداة، نبيكم محمد رسول اللَّه.

## جماعة أنصار السنة المحمدية

#### تأسست عام 1345هـ- 1926م

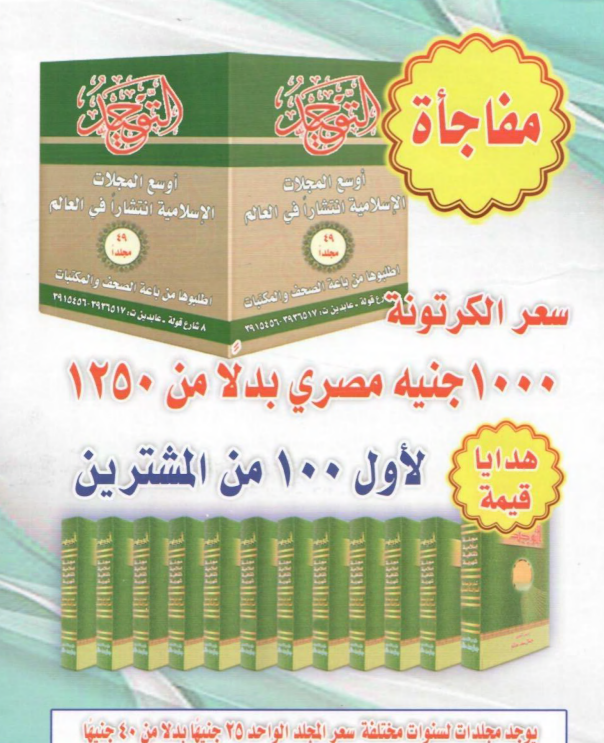


الدعوة إلى التوحيد الخالص من جميع الشوائب، وإلى حب الله حبًا صحيحًا صادقًا يتمثل في طاعته وتقواه، وحب رسول الله صلى الله عليه وسلم حبًا صادقًا يتمثل في الاقتداء به واتخاذه أسوة حسنة.

الدعوة إلى أخذ الدين من نبعيه الصافيين - القرآن الكريم، والسنة الصحيحة - ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات الأمور.

الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط؛ عقيدةً وعملاً وخلقًا.

الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم، والحكم بما أنزل الله، فكل مشرّع غيره - في أي شأن من شئون الحياة - معتد عليه سبحانه، منازع إياه في حقوقه.



للحصول على الكرتونة الاتصال على الأستاذ / ممدوح عبد الفتاح: مدير قسم الحسابات بالجلة

01008618513

Upload by: altawhedmag.com