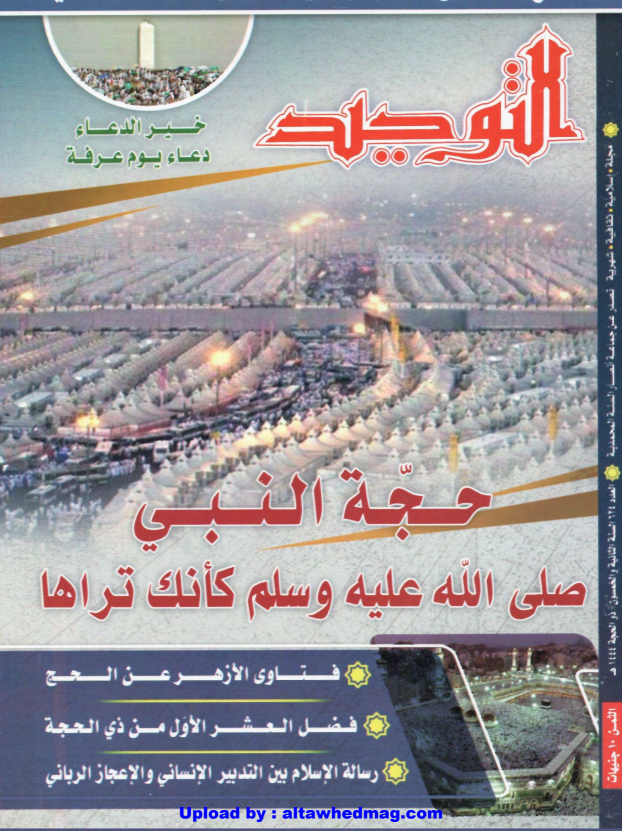
# حوار مع الرئيس العام لجمعية أنصار السنة المحمدية





رئيس مجلس الإدارة والمشرف العام لمجلة التوحيد فضيلة الشيخ

أحمد يوسف عبدالمجيد

هيئة التحرير:

مستشار التحرير:

جمال سعد حاتم

رئيس التحرير التنفيذي:

حسين عطا القراط

مدیرالتحریر إبراهیم رفعت أبو موته

## الاشتراك السنوي

ا- في الداخل ٢٠٠ جنيه توضع في حساب المجلة رقم/١٩١٥٩٠ ببنك فيصل الإسلامي مع السال قسيمة الإيداع على فاكس المجلة رقم/ ٢٣٣٣٠٦٦٠ ولاراً أو ٤٠٠ ريال سعودي أو مايعاد لهما

# & Rala a Manil

# اجتمعوا ولا تفترقوا

قال تعالى : « وَاغْتَصِمُوا عِبْلِ اللهِ جَمِيعًا وَلا تَفْرَقُواً وَاذْكُرُوا نِعْمَتَ اللهِ عَلَيْكُمْ إِذْكُنتُمْ أَعْدَاءٌ فَأَلْفَ بَيْنَ قُلُولِكُمْ وَاذْكُرُوا نِعْمَتَ اللهِ عَلَيْكُمْ إِذْكُنتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ ٱلنَّالِ فَأَصَبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ إِخْوَنَا وَكُنتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِنَ ٱلنَّالِ فَأَنتُذَكُم مِنْهَ كُنْ الله المَّدُونَ » فَأَنتَذَكُم مِنْهَ كُذَلِكَ يُبَيِّنُ ٱللهُ لَكُمْ ءَاينتِهِ لَعَلَكُو بَهْتَدُونَ » فأنقذكُم مِنْهَ كُذَلك يُبَيِّنُ ٱلله لَكُمْ عَاينتِهِ لَعَلَيْ الله الله المحال البن عمران - آية ١٠٣ . « .... قال ابن عباس لسماك الحنفي: يا حنفي، الجماعة الجماعة الأعلام الخالية لتفرقها، الجماعة الله عزوجل يقول: » واعتصموا أما سمعت الله جميعا ولا تفرقوا « .

فأوجب تعالى علينا التمسك بكتابه وسنة نبيه والرجوع إليهما عند الاختلاف، وأمرنا بالاجتماع على الاعتصام بالكتاب والسنة اعتقادا وعملا، وذلك سبب اتفاق الكلمة وانتظام الشتات الذي يتم به مصالح الدنيا والدين، والسلامة من الاختلاف، وأمر بالاجتماع ونهى عن الافتراق الذي حصل بالاجتماع ونهى عن الافتراق الذي حصل لأهل الكتابين...». (تفسير القرطبي ، ج٤، صلام).

التحرير

نقدم للقارئ الكريم كرتونة كاملة تحوي ٤٩ مجلدًا من مجلدات مجلة التوحيد عن ٤٩ سنة كاملة Upload by: altawhedmag.com



#### صاحبة الامتياز

جمعية أنصار السنة المحمدية

# رئيس التحرير،

مصطفى خليل أبو المعاطي

# الإخراج الصحفي:

أحمد رجب محمد محمد محمود فتحي

#### ثمن النسخة

مصر١٠ جنيهات ، السعودية ١٢ ريال ، الإمارات ١٢ دراهم ، الكويت ١ دينار ، المغرب ٢ دولار أمريكي ، الأردن ١ دينار ، قطر۱۲ ریال ، عمان اریال عمانی ، أمريكا ٤ دولار ، أوروبا ع يورو

#### إدارة التعرير

٨ شارع قولة عابدين. القاهرة ت:۱۷۱ و ۲۳۹۳ و فاکس ۲۳۴۰ ۲۳۹۳

البريد الإلكتروني || MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

الدور السابع

# فهرس العدد

| . 7                                                 | د. عبد الله شاكر        | الدعاء       | من أسباب إجابة  |
|-----------------------------------------------------|-------------------------|--------------|-----------------|
| 0                                                   | د العظيم بدوي           | د.عب         | بابالتفسير      |
|                                                     |                         | التواكل      | من روائع الماضي |
| 4                                                   | رالدين، رحمه الله       | و مفوت نو    | الشيخ محمد      |
| 14                                                  | ثعام                    | ع الرئيس ا   | حوار التوحيد م  |
|                                                     |                         | ن الحج       | فتاوى الأزهر عر |
| 17                                                  | من علماء الأزهر         | نخبة         |                 |
|                                                     | صلى الله عليه وسلم      | ، رسول الله  | زواج فاطمة بنت  |
| د. سید عبد العال ۲۱                                 |                         |              |                 |
|                                                     | له عليه وسلم من الأفعال | بي صلى اللَّ | حكم ما تركه الن |
| 44                                                  | سيد علي إبراهيم         | شار أحمد ال  | المستن          |
| رسالة الإسلام بين التدبير الإنساني والإعجاز الرباني |                         |              |                 |
| 44                                                  | د الوارث عثمان          | د.عب         |                 |
| 77                                                  | فضر                     | علاء         | واحةالتوحيد     |
| حجة النبي صلى الله عليه وسلم كأنك تراها             |                         |              |                 |
| 44                                                  | لي البراجيلي            | د.متو        |                 |
| 24                                                  | عاج د.حمدي طه           | بعض الحج     | أخطاء يقع فيها  |
|                                                     |                         | ء يوم عرف    | خيرالدعاءدعا    |
| ٤٦.                                                 | عبده أحمد الأقرع        | الشيخ        |                 |
| 0.                                                  | ن د. عبد القادر فاروق   | ء على الدي   | من صور الاعتدا  |
|                                                     | الواهية                 | من القصص     | تحذيرالداعية    |
| ٥٣                                                  | علي حشيش                | الشيخ        |                 |
|                                                     | J                       | رك في العم   | التحذيرمنالش    |
| ٥٧                                                  | مليم الدسوقي            | مد عبد ال    | ۵. ۵            |
| 71                                                  | د. أيمن خليل            | ل وأحكام     | الأضحية: شروط   |
| 77                                                  | لح بن حُميد             | سرة د. صا    | عوامل صلاح الأر |
| ٧.                                                  | ال المراكبي             | د.جم         | الحج المبرور    |
|                                                     |                         |              |                 |

منفذ البيع الوحيد ١٠٠٠ جنيهاً ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات بمقر مجلة التوحيد داخل مصر و ، ۳۰ دولاراً خارج مصر شاملة سعر الشحن

Upload by: altawhedmag.com

# الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء وسيد المرسلين، وعلى آله وصحبه ومن اهتدى بهديهم إلى يوم الدين، وبعد:

فإن العبد المتبتل إلى ربه ومولاه يتطلع إلى أن يجيب الله دعاه، وهذا هو المقصود من الدعاء، وقد كان النبي صلى الله عليه وسلم يستعيد بالله تعالى من دعاء لا يُسمع، كما جاء عن زيد بن أرقم رضى الله عنه أنه قال الأصحابه: ولا أقول لكم إلا كما كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول، كان يقول: اللهم إنى أعوذ بك من العجز والكسل، والجبن والبخل، والهرم وعذاب القبر، اللهم آت نفسي تقواها، وزكها أنت خير من زكاها، أنت وليها ومولاها، اللهم إنى أعوذ بك من علم لا ينفع، ومن قلب لا يخشع، ومن نفس لا تشبع، ومن دعوة لا يستجاب لها». (مسلم: ۲۷۲۲).

# ولقبول الدعاء أسباب كثيرة اذكر هذا ما يلي: أولا: الإخلاص في الدعاء:

إن الإخلاص لله مطلوب في كل عمل يقوم به العبد لربه ومولاه، وقد أمر الله به صريحًا فِي الدعاء، قال تعالى: ﴿ مُو ٱلْحَيُّ لَا إِلَّهُ إِلَّا مُو فَأَدْعُوهُ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِينَ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ، (غافر: ٦٥).

قال السعدي رحمه الله في

تفسيره للأية: وهو الحي، الذي له الحياة الكاملة التامة، المستلزمة لما يستلزمه من صفاته الذاتية، التي لا تتم حياته إلا بها، كالسمع والبصر، والقدرة والعلم والكلام، وغير ذلك من صفات كماله ونعوت جلاله، لا إله إلا هو، أي: لا معبود بحق إلا وجهه الكريم، فادعوه، وهذا شامل لدعاء العبادة ودعاء المسألة، مخلصين له الدين، أي: اقصدوا بكل عبادة ودعاء وعمل، وجه الله تعالى، فإن الإخلاص هو المأمور به، كما قال تعالى: وما أمروا إلا ليعبدوا الله مخلصين له الدين حنفاء . (تفسير السعدى ١/٥٤٥).

وقال تعالى: ﴿ أَمَّن يُعِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ ۚ إِذَا دَعَامُ وَيَكِّينُفُ ٱلسُّورَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَكَاةَ ٱلأَرْضِ أَولَكُ مَّعَ ٱللَّهِ قَلِيلًا مَّا لَذَكُرُونَ ، (التمل: ٦٢).

قال القرطبي رحمه الله- في تفسيره للأبة: «ضمن الله تعالى إجابة المضطر إذا دعاه، وأخبر بدلك عن نفسه، والسبب في ذلك أن الضرورة إليه بأن ينشأ من الإخلاص، وقطع القلب مما سواه، وللإخلاص عنده سبحانه موقع وذمة وجد من مؤمن أو كافر، طائع أو فاجر، كما قال

الناخلة من الدعاء. قلت: أوليس قال ذلك عبد الله بن مسعود. قال: وما قال؟ قال: قال عبد الله بن مسعود: لا يسمع الله من مُسمّع، ولا من مراء، ولا عجب، إلا داع دعا يثبت من قبله ،. (الأدب المفرد ص٢٠٦).

والمراد بقوله: «لا يقبل إلا الناخلة من الدعاء أي: لا يقبل إلا الدعاء الخالص له وحده. ولذلك قال الخطابي رحمه الله: «لا يقبل الله من الدعاء إلا الناخلة .. يريد: الخالص المنتخل. انظر: غريب الحديث (١٩٧/٣).

وقال ابن الجوزي: «لا يقبل الله من الدعاء إلا الناخلة، يعني: الخالصة، وفي لفظ: «لا يقبل الله إلا نخائل القلوب، يعني النيات الخالصة، يقال: نخلت له النصيحة، أي: أخلصتها ». انظر: غريب الحديث لابن الجوزي (٣٩٩/٢).

ومن هنا وجب الإخلاص للّه تعالى في جميع الأمور، ومن عمل عملاً أراد به غير الله فعمله باطل ومردود عليه ولا ينال من ورائه أجرًا، كما في حديث محمود بن لبيد أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إن أخوف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر. قالوا: وما الشرك الأصغر يا رسول الله؟ قال: الرياء. يقول الله عز وجل لهم يوم القيامة إذا جزى الناس بأعمالهم: اذهبوا إلى الذين كنتم تراؤون في الدنيا فانظروا هل تجدون عندهم جزاء... (مسند أحمد ٥/٢٨٤، وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة برقم (٩٥١)).

وقد نادى الله على عباده وبين لهم أنه هو الدي يهديهم ويطعمهم ويسقيهم ويغفر لهم، إلى غير ذلك من سائر أمورهم، ولذلك على العباد أن يدعوه وحده دون سواه، وتأملوا هذا الحديث القدسي العظيم، وفيه أن الله تبارك وتعالى يقول: «يا عبادي: إني حرمت الظلم على نفسي وجعلته بينكم محرمًا فلا تظالموا، يا عبادي: كلكم ضال إلا من هديته، فاستهدوني أهدكم،

يا عباد: كلكم جائع الا من أطعمته، تعالى: وحَنَّىٰ إِذَا كُنْنُوْ فِ ٱلفَّلَكِ وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِبِج طَيِّبَةِ وَمُرْخُواْ بِهَا جَادَتُهَا رِيخُ عَاصِفٌ وَجَادَهُمُ ٱلْمَرْجُ مِنْ كُلِّ مَكَانِ وَظَنُواْ أَنْهُمُ أَجِطَ بِهِمْ دَعُواْ اللهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الذِّينَ لَهِنْ أَجْيِنَنَا مِنْ هَنْدُو. لَنْكُونَكُ مِنَ الضَّيْكِينَ ،

(يونس: ٢٢)، فأجابهم عند ضرورتهم ووقوع إخلاصهم، (انظر تفسير ٤٩٣٩/٧).

ولما كانت دعوة يونس عليه السلام كلها توحيد وإخلاص لله استجاب الله دعاه. قال تعالى: ، وَذَا النَّوْنِ إِذَ ذَّمَبُ مُعْنَصِاً فَطُنَّ أَنْ قَالَ تعالى: ، وَذَا النَّوْنِ إِذَ ذَّمَبُ مُعْنَصِاً فَطُنَّ أَنْ قَالِ تعالى: ، وَذَا النَّوْنِ إِذَ ذَّمَبُ مُعْنَصِاً فَطُنَّ أَنْ لَمْ إِلَهُ إِلَا لَمْ لَلْمُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ وَكُنْلِكَ فَعِي الْمُعْلِيدِيكَ اللهِ فَالسَّحَبُ اللَّهُ وَكُنْلِكَ شَعِي اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ الْمُلِلَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْعُولَا اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْعُلِيلِيْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْم

وتأمل أيها اللبيب ختام الآية، وهي قوله تعالى: «وكذلك ننجى المؤمنين ،، فهي تدل على أن إجابة الدعاء ليست مقصورة على الأنبياء والمرسلين، ولكنها عامة في أهل الإيمان جميعًا إذا أخلصوا التوحيد لله وتوجهوا إليه وحده دون سواه، ولذلك أقوال: إن الله تبارك وتعالى لا يقبل من الدعاء إلا إذا كان خالصًا له وحده، أما من أشرك مع الله أحدًا، فعمله مردود غير مقبول، ويدل على ذلك الحديث القدسي الذي رواه أبو هريرة رضى الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، وفيه أنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «قال الله تبارك وتعالى: أنا أغنى الشركاء عن الشرك، من عمل عملا أشرك فيه معى غيرى، تركته وشركه، (مسلم: · (YAA.

وقال النووي رحمه الله في شرحه لهذا الحديث: معناه: أنا أغنى عن المشاركة وغيرها، فمن عمل شيئًا لي ولغيري لم أقبله، بل أتركه لذلك الغير، والمراد أن عمل المرائي باطل لا ثواب فيه ويأثم به،. (شرح النووي على مسلم ١٥٥/١٨).

ومما يدل على ذلك أيضا ما رواه البخاري في الأدب المفرد عن عبد الرحمن بن يزيد قال: قال لي علقمة: ألم تر ما جاء به الربيع بن خثيم؟ قال: ألم تر أكثر ما يدعو الناس، وما أقل إجابتهم. وذلك أن الله لا يقبل إلا



فاستطعموني أطعمكم، يا عبادي؛ كلكم عار إلا من كسوته فاستكسوني أكسكم، يا عبادي: إنكم تخطئون بالليل والنهار، وأنا أغفر الذنوب جميعًا فاستغفروني أغفر لكم، يا عبادي: إنكم لن تبلغوا ضرى فتضروني، ولن تبلغوا نفي فتنفعوني، يا عبادي؛ لو أن أولكم وآخركم وإنسكم وجنكم كانوا على أتقى قلب رجل واحد منكم ما زاد في ملكي شيئًا، يا عبادي؛ لو أن أولكم وآخركم وإنسكم وجنكم كانوا على أفجر قلب رجل واحد، ما نقص ذلك من ملكي شيئًا، يا عبادي: لو أن أولكم وآخركم وإنسكم وجنكم قاموا في صعيد واحد فسألوني فأعطيت كل إنسان مسألته ما نقص ذلك مما عندى الاكما ينقص المخيط إذا أدخل البحر، يا عبادى: إنما هي أعمالكم أحصيها لكم، ثم أوفيكم إياها، فمن وجد خيرًا فليحمد الله، ومن وجد غير ذلك فلا يلومن إلا نفسه .. (مسلم: ٢٥٧٧).

فقد بين هذا الحديث العظيم أن الله تبارك وتعالى بيده مقاليد كل شيء وأنه هو الذي يُطلب منه وحده دون سواه، وهو الفال لما يريد سبحانه جل في علاه، ومن هنا كان النبي صلى الله عليه وسلم يسأل ريه ومولاه، وقد أثبت القرآن الكريم ذلك، قال تعالى: ﴿ وَأَنَّهُ لِمَّا فَامْ عَنْدُ ٱللَّهِ بِلَاغُوهُ كَادُوا يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِلذَا ١٠٠٠ قُلَّ إِنَّمَا أَدْعُوا رَبِّي وَلَا أشرك بدي أحدًا، (الجن: ١٩،١٩).

والمراد بعبد الله هذا هو رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال القاسمي: «وأنه لما قام عبد الله، يعنى محمدًا صلى الله عليه وسلم يدعوه، أي يعبد ريه،. (محاسن التأويل -(0901/10

وقد كان صلى الله عليه وسلم يعلم أصحابه ذلك، كما في حديث ابن عباس رضى الله عنهما أنه ركب خلف رسول الله وصلى الله عليه وسلم يومًا، فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يا غلام، إنى معلمك كلمات: احفظ الله يحفظك، احفظ الله تجده تجاهك، وإذا سألت فاسأل الله، وإذا استعنت فاستعن بالله، واعلم أن الأمة لو اجتمعوا على أن ينفعوك، لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه

الله لك، ولو اجتمعوا على أن يضيروك، لم يضروك إلا بشيء اقد كتبه الله عليك، رُفعت الأقلام، وجفت الصحف،

وكان صلى الله عليه وسلم في دعائه يتزلف بين يدى ريه ومولاه، والذكر أنه عبد الله، كما في حديث عبد الله بن مسعود رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «ما أصاب أحدًا قط هم ولا حرن، فقال: اللهم إنى عبدك، ابن عبدك، ابن أمنك، ناصيتي بيدك، ماض في حكمك، عدل في قضاؤك، أسألك بكل اسم هو لك، سميت به الفسك، أو علمته أحدًا من خلقك، أو أنزلته في كتابك، أو استأثرت به في علم الغيب عندك، ن تجعل القرآن ربيع قلبي، ونور صدري، وجلاء حزني، وذهاب همي، إلا أذهب الله همه وحزنه، وأبدله مكانه فرحًا ،. قال: فقيل: يا رسرل الله، ألا نتعلمها؟ قال: «بلي، ينبغي لن سمعها أن يتعلمها». (مسند أحمد ١/١ ٣٩١، وصححه الألباني في الصحيحة -(mmv/1

وكان عمار بن ياسر يدعو بدعاء علمه إياه النبي صلى الله عليه وسلم، وفيه يقول: واللهم بعلمك الغيب، وقدرتك على الخلق، أحيني ما علمت الحياة خيرًا، وتوفني إذا علمت الوفاة خيرًا لي، اللهم وأسألك خشيتك في الغيب والشهادة، وأسألك كلمة الحق في الرضا والغضب، وأسالك القصد في الفقر والغنى، وأسألك نعيمًا لا ينفد، وأسألك قرة عين لا تنقطع، وأسألك الرضا بعد القضاء، وأسألك برد العيش بعد الموت، وأسألك لذة النظر إلى وجهدك، والشوق إلى لقائك في غير ضراء مضرة، ولا فتنة مُضلة، اللهم زينا بزينة الإيمان، واجعلنا هداة مهتدين،. (سنن النسائي ٤٦/٣، وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ٢٨١/١).

وهذه الأحاديث كلها دالة على وجوب دعاء الله وحده دون سواه، وأنه لا يجوز صرف الدعاء لغيره جل في علاه.

أسأل الله تبارك وتعالى أن يتقبل منا الدعاء، وأن يوفقنا لما يحبه ويرضاه، والسلام عليكم ورحمة الله.

# **سُورَة الرُّوم** سُورَة الرُّوم

سورة الروم



> الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

> > . أطوار حياة الإنسان:

«الله الله الله من خلقكم من ضَعُف ثُمُّ جَعَلَ من بَعْد ضَعْفُ قَوَّةً ثُمَّ جَعَلَ مِن بَعْد قُوَّة ضَعْفًا وَشَيْبَةَ يَخْلَقَ مَا يَشَاءُ وَهُوَ الْعَلِيمُ الْقَدِيرُ»: ولمّا كان الإيمان بالنَّعْث من الأهميَّة بمكان، فقد أطال رَبِّنَا سُبْحَانَهُ فِي ذَكْرِ الأَدْلُةُ الدَّالَة عَلَى إِمْكَانَه، وَكُرِّرَ بَعْض الأدلة أكثر من مرد، وَمِنْهَا خُلْقَ الإِنْسَانِ، فَقَدُ سَبِقَ فيه قُولُهُ تَعَالَى: «وُمِنْ آياته أن خلقكم من تراب ثم إِذَا أَنْتُم بِشُرُّ تَنْتَشُرُونَ ٢٠ ،، وَقُوْلِهُ تَعَالَى: «وَهُـوَ الَّذِي يَبْدُأُ الْخُلْقُ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَهُوَ

# اعداد ك د. عبدالعظيم بدوي

أَهُونُ عَلَيْهِ وَلَهُ الْمُثُلِ الْأَعْلَى في السَّمَاوَات وَالأَرْضِ وَهُوَ العَزيز الحكيم ٧٧ ،، ثم قَالُ تَعَالَى: «الله الَّـذي خُلَقُكُم مِن ضَعْف، وَإِذَا كَانَ الضَّعْفُ أَصُلُ الْإِنْسَانَ، فكيف يكون الضرع، وَالصَّعْفُ ظَاهِرٌ فِي مَرَاحِل تُكوين الإنسان كُلها، قال تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدْ خُلَقْنَا ٱلْالْكُنَّ مِن سُلَلَةِ مِن طِينِ اللهُ مُمَّ جَعَلْنَكُ نُطْفَةً فِ قَارِ مُكِينِ ﴿ ثُو خَلَقْنَا النُّطْفَةُ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا الْمَلَقَةَ مُفْغَكَةً فَخَلَقْنَا ٱلْمُفْغَة عظيمًا فَكُسُونَا ٱلْعَظَّادَ لَحُمًّا ثُرًّا أَنْشَأْنَهُ خَلْقًا ءَاخَ ۚ فَتَمَارَكَ ٱللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَالِقِينَ ، (المؤمنون: ١٢- ١٤)، والضَّعْفُ ظَاهِرٌ فِي الطُّفُلِ مُنْذُ خُرُوجِهِ مَنْ

فَتَظُهُرُ قُوْتُهُ، وَتَأْخُدُ فِيُ الرَّيَادَةِ إِلَى الشَّلَاثِينَ، ثُمَّ الشَّلَاثِينَ، ثُمَّ الشَّلَاثِينَ، ثُمَّ الشَّلَاثِينَ، ثُمَّ الشَّعْفُ الأَرْبِعِينَ، ثُمَّ الضَّعْفُ الشَّعُفُ الضَّعْفُ كَمَا كَانَ عَلَيْهِ فِي نَهَايَتِه، وَلا دَخُلُ لَهُ فِي السَدَايَة، وَلا دَخُلُ لَهُ فِي السَدَايَة، وَلاَ دَخُلُ لَهُ فِي النَّهَايَة، وَلاَ دَخُلُ لَهُ فِي النَّهَايَة، وَانْهَايَة، وَانْهُايَة، وَانْهَايَة، وَانْهَايَةُ وَانْهَايَةًا وَانْهَايَةًا وَانْهَا لَهُ وَانْهَايَةًا وَانْهَايَةًا وَانْهَا لَهُ وَانْهُالِهُ وَانْهُالِهُ وَانْهُالِهُ وَانْهَالَهُالِهُ وَانْهَالَهُ وَانْهُالِهُ وَانْهُالِهُ وَانْهَالِهُ وَانْهُالِهُ وَانْهُالِهُ وَانْهُالِهُ وَانْهُالِهُ وَانْهُالَهُ وَانْهُالِهُ وَانْهُالِهُ وَانْهُالْكُونُ وَانْهُالِهُ وَانْهُالِهُ وَانْهُالِهُ وَانْهُالِهُ وَانْهُالِهُ وَانْهُالِهُ وَانْهُالِهُ وَانْهُالِهُ وَانْهُالْكُونُ وَانْكُونُ وَانْهُالْكُونُ وَانْهُالْكُونُ وَانْهُالْكُونُ وَانْكُونُ وَانْهُالْكُونُ وَانْهُالْكُونُ وَانْكُونُ وَانْكُونُونُ وَانْكُونُ وَانْكُونُ وَانْكُونُ

بطن أمَّه إلى كونه شابًا.

وَالْمُغْنَى: أَنَّهُ كَمَا أَنْشَأَكُمُ أَطُوارًا، تَبْتَدِئُ مِنَ الْوَهُنِ وَتَـُنْتَهِي إِلَيْهُ، فَكَذَلكَ وَتَـُنْتَهِي إِلَيْهُ، فَكَذَلكَ يُنْشُنْكُمْ بَعْدَ الْمُوْت، إِذْ لَيْسَ ذَلكَ بِأَعْجَبَ مِنَ الْإِنْشاءِ لَلْأَوْل وَمَا لَحِقَهُ مَنِ الْأَطُوارِ، وَلَهَذَا أَخْبَرَ عَنْهُ بقوله: وَلهَذَا أَخْبَرَ عَنْهُ بقوله: وَلهَذَا أَخْبَرَ عَنْهُ بقوله:

مَا يَشَاءُ وَهُوَ الْعَلِيمُ الْقَدِيرُ



«يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ ». مُتَعَلَّقُ شُبُهَات

المشركين حول البغث:

وَذَكُر وَصُفُ الْعَلْمُ وَالْقُدُرَةِ لَأَنَّ الْتَطَوْرُ هُوَ مُفْتَضَى الْحَكْمَةَ وَهِيَ مِنْ شُوُونِ الْحَكْمَ، وَابْرَازَهُ عَلَى أَحْكَمَ وَابْرَازَهُ عَلَى أَحْكَمَ وَابْرَازَهُ عَلَى أَحْكَمَ وَابْرَازَهُ عَلَى الْحُكَمَ وَجُهُ هُوَ مِنْ أَشْرِ الْقُدُرَةَ. (التحرير والتنوير: ٢١/).

وَكُلُ الأَدلَّ المَادُكُ ورَة فِي الْمَكَانِ الْبَعْثُ اِنْمَا هِيَ مَنْ مُظَاهِرِ الْبَعْثُ اِنْمَا هَوْدُرَةٍ، لأَنْ مُنْكَرِي الْبَعْثُ اِنْمَا أُوتُوا مِنْ مُنْكَرِي الْبَعْثُ اِنْمَا أُوتُوا مِنْ قَبْلَهِمَا، حَيْثُ اسْتَبْعَدُوا أَنْ يُحيطُ اللَّه تَعَالَى عَلْمَا بِالأَجْسَادِ النَّتِي أُكَلَتَهَا اللَّارُضُ وَصَارَتُ تُرابًا، كَمَا اللَّه تَعَالَى الْمُدَرَةُ اللَّهُ تَعَالَى الْمُدَرَةُ اللَّهُ تَعَالَى إِحْيَاءَ اللَّهُ تَعَالَى وَصَارَتُ تُرابًا، كَمَا اللَّه تَعَالَى إِحْيَاءَ اللَّهُ تَعَالَى وَقَدْرَةُ اللَّهُ تَعَالَى إِحْيَاءَ اللَّهُ قَدَى وَقَدْرَةُ اللَّهُ تَعَالَى إِحْيَاءَ اللَّهُ قَدَى وَقَدْرُهُ صَارُوا عَظَامًا.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ أَنِحْتُ ٱلْإِنْ أَلْنَ بَعْمَ عِظَامَهُ ﴿ ﴾ لَلْ قَندرِينَ عَلَىٰ أَن سُوِّي بَاللهِ، (القيامة: ٣، ٤)، وَقُالُ تَعَالِي: وَلَ وَالْفُرْءَانِ المجيد (١) بَلْ عِمُوا أَنْ جَاءَهُم مُنذِرٌ مِنْهُمْ فَقَالَ ٱلكَافِرُونَ هَاذَا عَيْدُ عَمِثُ أَنَّ أَدِذَا مِثْنَا وَكُمَّا زُرَّانًا وَالِكَ رَجْعُ بِعَيدٌ ﴿ فَا قَلْمُ عَلَمْنَا مَا نَفُولُ ٱلْأَرْضُ مِنْهُمُ وَعِنْدًا كُنْكُ عَمِينُكُ إِنَّ إِلَّهُ مِنْ كُذَّهُوا بِالْحِقِ لِلَّا جَاءَهُمْ مَهُمْ فِي الْرُ مَرِيجِ ① أفكر يظروا إلى أكستار فوقهم كف التعا وَدُنَّهُا مِنْ هَا سرفوم (1) والأخر سدتها والقيلنا فيها زواجي والبينا بنها بن كل نقع نهيج () لهرا زركد لكُلُ عَبِيدِ مُنسِبِ لَكُمُ وَوَلَّنَا مِن السَّمَّةِ مَانَ الْمَثَرُّةُ وَالْمُثَنَّةُ بِلِي

. حَنْنِ وَحَتْ الْمُصِيدِ (أ) وَالْحَلَ

بَاسِفَنتِ لَمَا طَلَعٌ نَضِيدٌ ﴿ وَإِنَّا اللهِ اللهُ الله

تَنْبِيهُ: عَطْفُ ، وَشَيْبَةً، عَلَى الضَّغْفِ الثَّانِي لَلْإِيمَاء إِلَى أَنَّ هَذَا الضَّغْفُ لَا قَوْةً بَعْدَهُ. وَأَنَّ بَعْدَهُ الْعَدَمَ، بِمَا شَاعَ مِنْ أَنَّ الشَّيْبَ نَذَيْرُ المُوت. (التحرير والتنوير: ١٨٥/٢١).

مِّنُ مَاتَ عَلَى شَيْءٍ بُعِثَ عَلَيْه:

« وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةَ يُقْسِمُ المجرمون ما ليشوا غير ساعة كذلك كانوا يؤفكون ٥٥ لما ذكر الله تعالى عدم انتضاء المشركين بآيات القران، وشبهوا بالأموات وَالصُّمْ وَالعُمْى، فظهرتُ فظاعة حالهم في العاجلة. أتبع ذلك بوضف حالهم حين تقوم الساعة في استضحاب مكابرتهم التي عَاشُوا عَلَيْهَا فِي الدُّنيَّا، بأن الله حين يُعيدُ خَلْقَهُم، ويعيد اليهم عُقولهم، يكون تَفْكَيرُهُمْ يَوْمَئذ عَلَى وَفَاقَ مَا كَانُوا عَلَيْهِ فِي الدُّنْيَا من السفسطة والمغالطة والغرور، فإذا نشرُوا من القبور وشيعروا بصحة أجسامهم وعقولهم، وكانوا قَدْ عُلمُوا فِي آخر أَوْقات حَيَاتُهُمُ أَنَّهُمُ مَيْتُونَ، خامرتهم حينئذ عقيدة انكار البَعْث، وحُجَّتُهُمُ السفسطائية من قولهم: رُوْقَالُ الدِينَ كُفِينَ هَلَوْ مَلَكُمْ اللَّهُ عَلَى مَثِلِ مُسْتَنَكُّمُ إِنَّا مُرْفِعَةٌ كُلُّ أسرن إنكم لفي خاني حتديايه ،

(سبأ: ٧)، هُنَائِكَ يُريدُونَ أَنْ يُقْنِعُوا أَنْفُسَهُمْ بِصِحَّة دليلهم القديم، ويلتمسون اغتلالا لتخلف المدلول بعلة أنْ بعثهم ما كان إلا بعد ساعة قليلة من وقت الدُّفْن قَبْلُ أَنْ تَنْعَدُمُ أَجْـزَاءُ أَجْسَامِهِمْ، فَيُحَيِّلُ النهم أنهم محقون ف انْكَارِهِ فِي الدُّنْيَا، اذْ كَانُوا قَدْ أَخْسَرُوا أَنَّ الْبَعْثُ بِكُونُ يعد فتاء الأحسام، فهم أرَادُوا الاعتذار عَنْ انْكارهم البعث حين تحققوه بما حاصله: أنهُمْ لَوْ عَلَمُوا أَنَّ الْبَعْثُ يَكُونُ بَعْدُ سَاعَةً مِنَ الحلول في القبر الأقروا به. وَقَدُ أَنْمَا عَنْ هَذَا تَسْمِيَةً كلامهم هذا معدرة بقؤله عقبه: وفيومند لا ينفع الندين ظلموا مغذرتهم ولا هم يستغتبون ٥٧ .. وهده فتنة أصيبوا بها حين النعث، جعلها الله لهم ليكونوا هزأة لأهل النشور، ويتضبح غاطهم وسوء فهمهم، كما دل عليه قوله تَعَالَى بَعْدُ ذَلِكَ: ﴿ وَقَالَ الذين أوتوا العلم والإيمان لَقَدُ لَيثُتُمْ فِي كُتَابِ اللَّهِ إلى يَوْمِ الْبَعْثِ فَهَذَا يَوْمُ الْبَعْثِ ولكنكم كنتم لا تعلمون ٥٦ ، وقد أوما إلى أن هذا هو الراد من الأية أنه قال عقب ذلك: ، كذلك كانوا يوفكون ٥٥ وهو استئناف بياني. لأن غرابة حالهم من فساد تقدير المدة. والقسم عليه مع كونه توهما، يثير سوال سائل عن مثار هذا الوهم

وفي هذا الخبر أدب عظيمُ للمسلمين أن يتحاموا الردائل والكبائر في الحياة الدنيا خشية أن تصير للمهم خلقا فيحشروا عليها. (التحرير والتنوير: ٢١). وقال الذين أوتوا العلم والإيمان لقد لبثتم في كتاب

، وَقَـالُ الَّذِينَ أُوتُـوا الْعَلْمَ والإيمان لقد لبثتم فكتاب الله إلى يوم النعث ، أي: لقد لبثتم في قبوركم-كما كتب الله لكم- إلى يوم البعث، كُمَّا قَالُ تَعَالَى: رَحُّقُ إِذَا جَأَّةً أَحَدُهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ رَبِّ ٱرْجِعُون اللَّهُ لَعَلَى أَعْمِلُ صَلِحًا فِيمًا زُكُّتُ كُلَّ إِنَّهَا كُلِمَةً فَوْ قَالِلُهَا وَمِن وَلَا يِهِم مَنْعُ إِلَّى يَوْدِ مُعْدُونَ ، (المؤمنون: ٩٩، ١٠٠)، فهذا يَـوْمُ الْبَعْثِ : الْمَاءُ فَاءُ الفصيحة، أفصحت عن شرط مُقدر، وتضيد معنى المُفَاجِأَةِ، أَيْ إِذَا كَانَ كَذَلكَ فَهَذَا يَوْمُ الْبَعْثُ، فَانْتَظَرُوا مَا كُنْتُمْ تُوعُدُونَ، كُمَّا قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَقَالُوا إِنَّ هَذَا إِلَّا سِخْرٌ مُبِينُ (0) أَوِذَا مِنْنَا وَكُنَّا نُرَّانًا وَعَظَامًا لَهِنَا لَمَنْهُولُونَ (أَنَّ) أَوْمَامَاقُونَا ٱلْأُولُونَ 🕜 قُلْ نَعَمْ وَأَنتُمْ دَخِرُونَ 🕼 فَإِنَّمَا هِي زَجْرُهُ ۚ وَجِدَةٌ فَإِذَا هُمْ يَنْظُرُونَ (١) وَقَالُواْ يَنُولِكُنَّا هَلْنَا يَوْمُ ٱلَّذِينِ أَنَّ هَلَا يَوْمُ ٱلْفَصْلِ ٱلَّذِي كُنُّم يد تُكُذِيُونَ ، (الصافات: ١٥-١٥)، وقال تعالى: ﴿ وَنُفِخٌ فِي ٱلصُّورِ فَإِذًا هُم مِّنَ ٱلْأَجْدَاثِ إِلَىٰ رَبِهِمْ بَلْسِلُونَ الْ قَالُواْ بَوَيْلَنَا مَنْ بَعَثَنَا مِن مَرْقَدِنَّا هَلْذَا مَا وَعَدَ ٱلرَّحْمَنُ وَصَدَفَ المرسلوك (ألا إن كَانَتْ إلا صبحة وَجدة فإذ هم حمية لَدَيْنَا مُحْضَرُونَ اللَّ قَالَتُهُمْ لَا

مُ نُطْلَمُ نَفْسٌ مَنَتُنَا وَلَا يُحَرَّوْنَ إِلَّا مَا كُنتُمْ نَعْمَلُونَ ، (يس: ق ١٥-١٥). وقبوله تعالى: ، ولكنكم

وقولُهُ تَعَالَى: وَلَكَنْكُمُ كَنْتُمُ لا تَعَلَّمُونَ ٥٦ ، أَنْ اللَّهُ يُحْيِي الْمُوتِي، وَيَبْعَثُ مِنْ فِي القَّبُورِ، فَكَذَّبْتُمْ وَأَنْكَرْتُمْ، وَلَمْ تَعْمَلُوا صَالِحًا لَتَنْجُوا مِنْ النَّارِ وَتَفُورُوا بِالجِنْةَ.

مَنَ اعْتَذَرَ إِلَى اللهُ لِمُ الدُّنْيَا قَبِلَ عُذَرَهُ،

فيؤمند لأ ينفع الدين طلموا معدرتهم ولا هم يُستعتبون ٥٠ ..

الاستغتاب طلب الرضا، يُضَالُ: اسْتَعْتَبني فلأنَّ فَأَعْتَبْتُهُ، أَي اسْتَرْضَاني فارضيته. ولقد أمرهم الله تعالى بالاغتذار النه في الدنيا وطلب رضاه فلم يَسْتَجِيبُوا، فَإِذَا كَانَ يَوْمُ القيامة، ، وَرَّهَا ٱلْمُجْرِمُونَ ٱلنَّارُ فظنُوا أنُّهُم مُّواتِعُوهَا وَلَهُ يَجِدُوا عَبًّا نَصْرِفًا ، (الكهف: ٥٣) حاولوا أنْ يَسْتَعْتَبُوا فَلَمْ يُجَابُوا، قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ تَرِيّ إِذِ ٱلْمُجْرِمُونِ لَاكْتُوا رُهُ وسهم عِندَ رَبِهِ وَرَبِّنا أَصْرُنَا وسيعنا فأزجعنا نعمل صالحا إِنَّا مُوقِتُونَ ۞ وَلَّوْ شِكَّا لَالْيَسَاكُلُ لَفْسِ هُدُوهَا وَلَكِنْ حَقَّ ٱلْقُولُ مِنِّي لَأَمْلَأُنَّ جَهُنَّمَ مرى البينة والنَّاسِ اجْمَعِينَ اللهُ فَذُوقُوا بِمَا نَسِيتُمْ لِقَالَهُ يَوْمِكُمْ هَلَا إِنَّا نَسِينَاكُمْ وَذُوقُواْ عَذَابَ ٱلْخُلِّدِ بِمَا كُسَمُ تعملون » (السبجدة: ١٢-وْقَفُوا عَلَى آلبًار فَقَالُوا بَلَيْكُنَّا مُرِدُّ وَلَا

تُكَذِّب عَالِب رَبِّنَا وَلكُونَ مِنَ ٱلْتُؤْمِنِينَ ﴿

ق نفوسهم، فكان قوله: وكدلك كانوا يؤفكون ٥٥. بَيَانًا لَدُ لِكَ. وَمَعْتَاهُ: أَنَّهُمْ لَا عجب في صدور ذلك منهم، فَإِنَّهُمْ كَانُوا يَجِينُونَ بَمثُل تلك الأوهام مُدّة كونهم في الدُّنيا، فتصرفهم أوهامهم عن البقين، وكانوا يُقسمون على عَقَائدهم كما فِقَوْله: " وَأَقْدُمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَبْعَنهِ ۗ لَا يَعْتُ أَلَقُهُ مِن يَعْوِثُ ، (النَّحُل: ٣٨) استخفافا بالأيمان، وكذلك إشارة إلى انصرافهم عن الحق يدوم البعث. والمشارُ إليه هُوَ المُشَبَّهُ مِهُ، والمشبه محدوف، دل عليه كاف التشبيه، والتقدير: افكا مثل افكهم هذا كانوا يوفكون به في حياتهم الدُنيا. والمقصود من التشبيه الماثلة والساواة. والأف ك بفتح الهمزة؛ الصرف وهو من باب ضرب، ويعدى إلى الشيء المصروف عَنْهُ بِحَرْف (عَنْ)، وَلَم يستد افكهم إلى آفك مُعَين، لأن بعض صرفهم يكون من أوليائهم وأنمَّة دينهم، ويعضه من طنع الله على قلوبهم.

واقدام فعل كانوا، للدلالة على أن المراد في للدلالة على أن المراد في رمان قبل ذلك الزمن، أي في أن ذلك خلق تخلقوا به وسار لهم كالسجية في حياتهم الدنيا، حتى إذا أعاد الله إليهم أزواحهم صدرعنهم ما كانوا تخلقوا

آل بَدَا لَمُم مَّا كَانُوا يُعْفُونَ مِن قَبَلُّ وَلَوْ رُدُوالْمَادُوالِمَا بُهُوا عَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكُونِهُونَ » (الأنعام: ٢٧.

وَلَمَا كَانَ اللَّهُ بِالْمُؤْمِنِينَ رحيما فقذ أمرهم بالمسادرة بالتوبة في الدُّنْيَا، بَعْدُ أَنْ أَعْلَمُهُمْ أَنَّ اعْتَدْارَ الْكَافِرِينَ فِي الآخرة غير مَقْبُول، فقال تَعَالَى: ﴿ بِكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا فُوا أَنفُسَكُم وَأَهْلِكُم نَازًا وَقُودُهَا ٱلنَّاشِ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَتِكُةً غِلَاظُ شِدَادٌ لَا يَعْصُونَ ٱللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ 🕥 يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَا نَعْنَذِرُوا ٱلْهُوْمُ إِنَّمَا يُحْزَوِنِ مَا كُنُمُ تَعْمَلُونَ أَن يُكُمِّرُ عَكُمْ سَيِّعَانِكُمْ وَيُدْخِلُكُمْ جَنَّتُونَ تُحْرَى مِن قَحْتِهَا ٱلْأَنْهُولُو ۚ قِنْ لَا يُخْزَى ٱللَّهُ ٱلنَّبِيَّ وَٱلَّذِينَ ۗ مَالَسُوا مَعَدُّ، نُورُهُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ أَيْدِي وَبِأَيْمَنَهِمْ يَقُولُونَ رَبِّنَكَ أَتَّعِمْ لَنَّا تُورَنَا وَأَغْفِرُ لَنَّا إِنَّكَ عَلَىٰ كُلَّ شَيْءِ فَدِيرٌ ، (التحريم:

وَيِلْ الْمُصِرْيِنْ:

«وَلَـقَـدْ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ
هِ هَــدُا الـقَــرُآنِ مِن
كُلُ مَثُلِ، أَيُ قَـدُ بَيَنَا
لَهُمُ الْحَـقَ، وَوَضَـحُنَاهُ
لَهُمُ، وَضَرَبْنَا لَهُمُ فيه الأَمْثَالُ لِيَسْتَبِينُوا الْحَقَ وَيَتَبِعُوهُ، « وَكَالِكَ أَرَكَهُ الْوَعِيدِ لَمُلَّهُمْ يَنَعُونَ أَوْ يَعِدِ مِن الْوَعِيدِ لَمُلَّهُمْ يَنَعُونَ أَوْ يَعِدِ مِن الْوَعِيدِ لَمُلَّهُمْ يَنَعُونَ أَوْ يَعِدِ مِن لَمْ وَكُلُّ اللَّهُ الْمَاكُمُ وَلَكَنْ

الذين كفروا لا يفقهون فَهُمْ لا يَتَقُونَ، وَلَذَلْكَ أصرُوا عَلَى الكَفر إصرارًا، حَتِّي قَالَ اللَّهُ تَعَالَى لنَبيّه صلى الله عليه وسىلم: «وَلَـنْن جِئْتَهُم بآية ، واضحة تُدُلُ عَلَى صَدُقكَ، وَأَنَّ مَا جِئْتُهُمْ بِه هُوَ الْحَقِّ مِنْ رَبِّكَ، «لَيْقُولُنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا» لَكُ وَلَنْ آمَنَ مَعَكَ « إِنَّ أَنتُمُ الا مُنطلون ٥٨ »، وهو قول يَـدُلُ عَلَى مُنْتَهَى فَسَاد قُلُوبِهِمْ، حَيْثُ رَأُوُا الْحَقَّ باطلا، والناطل حقا، كما قَالُ تَعَالَى: ﴿ وَإِذًا فِيلَ لَهُمْ لَا لُفْسِدُوا فِي ٱلأَرْضِ قَالُوا إِنَّمَا غَنْ مُصْلِحُونَ ﴿ اللَّهُ أَلَّا إِنَّهُمْ هُمُ ٱلْمُفْسِدُونَ وَلَكِنَ لَا يَشْعُرُونَ اللهُ وَإِذَا فِيلَ لَهُمْ وَامِنُوا كُمُا عَالَمَنَ ٱلتَّاسُ قَالُوا أَنْوَمِنْ كُمَّا عَامَنَ संसंधा हुई हुई। या संस्था وُلْكِي لَا يَعْلَمُونُ ، (المقرة: ١١-١١)، وقَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ أَجْرَمُوا كَانُوا مِنَ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا يُضَعَكُونَ 🛈 وَإِمَّا مَرُوا ين يُفاحُونُ ﴿ وَإِذَا لَعَلَيْهِمْ إِنَّ أَهُلُهُمُ أَنْقَلِبُواْ مُكَهِينَ ﴿ وَانَا رَأَوْهُمْ قَالُوا إِنَّ مَعُولًا، المُطقفين: ٢٩-٣٢)، وهذا من طنع الله على قلوبهم، ولذ لك قال: وكذلك يطبع الله على قُلُوبِ الَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ ٥٩ قلا يَدْخُلْهَا خَيْرٌ، ولا تُدركُ الأشياء على حقيقتها، بل ترى الحقّ باطلا والتاطل حقا.

صلى الله عليه وسلم:
ثُمَّ يَخْتَمُ اللهُ تَعَالَى
الشُّورَةَ بِأَمْرِ النَّبِيِّ صلى
الله عليه وسلم بالصَّبْرِ
عَلَى تَكْذبِبِهِمْ وَإِعْرَاضِهِمْ
صَلَّى يَأْتَي وَعْدُ اللهِ،
فَتُولُ سُنْحَانَهُ:

فَيَقُولُ شُبْحَانَهُ: «فَاصْبِرْ إِنَّ وَعُـدَ اللَّهُ حَقُّ»، فَقَدُ «كَتُ اللهُ لأَغْلِبَكَ أَنَا وَرُسُلِيٌّ إِنَّ أَللَّهُ فَيُّ عَربيلٌ » (المجادلة: ٢١)، « وَلَقَدُكُذِبَتْ رُسُلٌ مِن قَبْلِكَ فَصَبَرُوا عَلَىٰ مَاكَذِبُوا وَأُوذُوا حَتَّى أَنْهُمْ نَصْرُنَا وَلَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَنتِ ٱللَّهِ وَلَقَدُ جَآمَكَ مِن تَّبَائِي المرسيات (الأنعام: ٣٤) مَا يَزِيدُكُ يَقِينًا عَلَى أَنَّ وعُدُ الله حَقّ، والبقينُ بِالْوَعْدِ يُعِينُ عَلَى الصَّبْرِ، وَلا يَسْتَحْفَنْكُ الَّذِينَ لا يُوقنُونَ ٦٠ أي لا يُحْمِلُنْكَ عَلَى الطَّيْش والفرع والحرع، « وَقُل لِلَّذِينَ لَا نُؤْمِنُونَ أَعْمُلُواْ عَلَى مَكَانَتِكُمْ إِنَّا عَدِيُونَ ﴿ وَانْفِلْمُوا إِنَّا مُنْظِرُونَ ، (هـود: ١٢١، ١٢٢)، وَلَقَدُ صَدَقَ اللَّه وَعُدَهُ، وَنَصَرَ عَبْدَهُ، وَأَعَزَ جُنْدَهُ، وَهَـزَمَ الأَحْـزَابَ وحُـدُهُ، وَفِلَّهِ لَكُمْدُ رَبّ السَّمَوَتِ وَرَبُ الْأَرْضِ رَبُ العلمين (٢) وَلَهُ الْكِيْرِيَّةُ فِي الشاوت والأرض وهو العدور العَلِف (الحاشية: ٣٦) - ( TV

وبهذا نكون قد انتهينا من تفسير سورة الروم، نسأل الله القبول، والحمد لله رب العالمين.

وصية الله تعالى لرسوله

معدد صفوت نور الدين دحمة الله

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله؛ أما بعدُ:

فقد أخرج مسلم في صحيحه عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: كنا قعودًا حول رسول الله صلى الله عليه وسلم معنا أبو بكر وعمر في نفر، فقام رسول الله صلى الله عليه وسلم من بين أظهرنا، فأبطأ علينا وخشينا أن يقتطع دوننا ففزعنا فقمنا، فكنت أول من فزع، فخرجت أبتغي رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى أتيت حائطًا للأنصار لبني النجار، فدرت به هل أجد له بابًا، فلم أجد، فإذا ربيع يدخل في جوف حائط من بئر خارجه، (والربيع: الجدول)، فاحتفزت كما يحتفز الثعلب، فدخلت على رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال: «أبو هريرة؟» فقلت: نعم يا رسول الله، قال: «ما شأنك؟ ، قلت: كنت بين أظهرنا فقمت فأبطأت علينا فخشينا أن تقتطع دوننا ففزعنا، فكنت أول من فزع، فأتيت هذا الحائط فاحتفزت كما يحتفز الثعلب وهؤلاء الناس من ورائي، فقال: «يا أبا هريرة» (وأعطاني نعليه) قال: «اذهب بنعلى هاتين فمن لقيت من وراء هذا الحائط يشهد أن لا إله إلا الله مستقينًا بها قلبه فبشره بالجنة»، فكان أول من لقيت عمر، فقال: ما هاتان النعلان يا أبا هريرة؟ فقلت: هاتان نعلا رسول الله صلى الله عليه وسلم بعثني بهما من اقيت يشهد أن لا إله إلا الله مستقينًا بها قلبه بَشْرته بالجنة، فضرب عمر بيده في شديي، فخررت لاستى، فقال: ارجع يا أبا هريرة، فرجعت إلى رسول الله، فأجهشت بكاء، وركبني عمر، فإذا هو على أشري، فقال لي رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ما لك يا أبا هريرة؟، قلت: لقيت عمر فأخبرته بالذي بعثننی به فضرب بین ثدیی ضربة خررت لاستي، قال: ارجع، فقال له رسول الله صلى اللَّه عليه وسلم: «يا عمر ما حملك على ما فعلت؟ ، قال: يا رسول الله ، بأبي أنت وأمي ، أبعثت أبا هريرة بنعليك، من لقي يشهد أن

والرحجة \$\$\$1 هـ - العدد \$17 - السنة الثانية والرخه

لا إله إلا الله مستيقنًا بها قلبه بشره بالجنة ؟ قال: «نعم». قال: فلا تفعل، فإني أخشى أن يتكل الناس عليها، فخلهم يعملون، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم «فخلهم».

#### التوكل والتواكل:

الأخذ بالأسباب مع تفويض أمر النتائج لله تعالى ثقة به مع عدم الركون لتلك الأسباب ثقة به مع عدم الركون لتلك الأسباب ثقة بالله عز وجل وإيمانًا به سبحانه وأنه لا يضيع أجر من أحسن عملاً، ذلك هو التوكل المأمور به ؛ كقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا عَهْمَ فَتَوَكَّلُ عَلَ اللهِ وَلَهُ وَلَكُ عَلَ اللهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ وَلَكُ عَلَ اللهُ وَلَا الله وَلَا اللهُ وَلَكُ عَلَ اللهُ وَلَكُ إِلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَكُ عَلَ اللهُ وَلَكُ عِلَ اللهُ وَلَكُ عَلَ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَوْ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ لَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ لَا اللهُ وَلِهُ لَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُهُ اللهُ ال

أما التواكل فهو الامتناع عن العمل اعتمادًا على ما يتبادر من ظاهر الوعد وهو الذي حدر منه الشرع ومنع منه كما في قول النبي صلى الله عليه وسلم لمعاذ لما قال: أفلا أبشر الناس الله عليه وسلم لمعاذ لما قال: وهو الذي خاف منه عمر بن الخطاب وأقره عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم في حديث أبي هريرة لما بعثه يبشر بالجنة من لقيه يشهد أن لا إله إلا الله، فقال عمر: أخشى أن يتكل الناس، فوافقه النبي صلى الله عليه وسلم، وقال: «خلهم النبي صلى الله عليه وسلم، وقال: «خلهم بعملون».

# الفهم العمري:

ليس فعل عمر اعتراضًا على قول النبي صلى الله عليه وسلم أو تعديلاً له وإنما أرسل النبي صلى الله عليه وسلم أبا هريرة يبشر من لقيه، وهذا خاص بأقوام يظهر من قصة الحديث أنهم جماعة من خاصة أصحابه، الذين كانوا معه وخرج من بينهم وتركهم، فخشي عمر أن يظن الناس أن ذلك من الأمرالعام.

وفي الحديث أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه دفع في صدر أبي هريرة دفعة أوقعته على الأرض وتأذى بها، وأنه أرجع أبا هريرة إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقد يفهم من

ذلك أنه رد على النبي صلى الله عليه وسلم قوله، وذلك خطأ.

فإن عمر بن الخطاب ما فهم الشرع أصوله وفروعه إلا من النبي صلى الله عليه وسلم وملازمته له، فإذا وجد أمرًا جاء من غيره، يخالف ما تعلمه منه جاء الاستفسار منه عن ذلك الذي يظنه بعض من اطلع عليه ولا يعرف حال القوم أنه من قبيل الاعتراض، فالراجح أن عمر رضى الله عنه فهم خطورة الاتكال على مثل ذلك الوعد من النبي صلى الله عليه وسلم، كما وقع ذلك في حديث معاذ بن جبل رضى الله عنه، فلما رأى أبا هريرة رضى الله عنه يخرج ومعه نعلا النبى صلى الله عليه وسلم ليبشر الناس خاف من الاتكال، فدفعه ذلك أن يرد أبا هريرة، فوقع الدفع منه شديدًا، كما وقع من موسى عليه السلام لما وكز القبطي لا يريد قتله إنما يريد إبعاده عن العدوان فمات، وكما رأى موسى عليه السلام القوم يعبدون العجل فألقى الألواح وفي نسختها هدى ونور، فما قصد عمر إيذاء أبي هريرة، ولكن قصد دفع الاتكال عن الأمة لتبقى عاملة بالطاعات رغبة في الجنة وخوفًا من النار.

# ولكن هل يقترح عمر تصويبًا أو تعديلاً الأمر النبي صلى الله عليه وسلم ؟ الجواب:

أ- أنه لما تعارض الأمر العام من الخوف من الاتكال بالأمر الخاص بتبشير أفراد معينين بما يوهم الناس الاتكال، والكثير منهم ميزانه بحتاج إلى الحسنات ليدخل الجنة فإذا لم يجتهد في تحصيلها خفت موازينه فهوى في النار، لكن الذين أرسل النبي صلى الله عليه وسلم إليهم أبا هريرة مبشرًا يعلم أنهم من أهل الجنة، وخاف عمر عليهم الاتكال، فتنقص منزلتهم في الجنة، ورغب عمر في تركهم يعملون لتزداد الدرجة عند الله رب العالمين.

فكأن خوف عمر الذي أقره عليه النبي صلى الله عليه وسلم على قسمين:

أحدهما: اتكال المقصودين بتبشير أبي هريرة لهم، فمع أنهم من أهل الجنة إلا أن الاتكال ينقص من درجتهم ويؤثر في منزلتهم فيها.

وثانيهما: قد يظن أحاد الأمة من غير

المحصوصين بتلك البشارة أنه داخل في هؤلاء فيتكل على هذا الوعد ويترثك العمل، فلا ينجو من النار، فيخسر.

ب- قد يظن ظان أن ذلك يمكن أن يحدث من آحاد الناس كما حدث من عمر رضي الله عنه جواز اقتراح التعديل على مسائل الشرع، ولكن ذلك إنما وقع قبل نزول قول الله عز وجل؛ النبي ملى الله عليه وسلم قبل موته على النبي صلى الله عليه وسلم قبل موته بتسعين يومًا، فلا يجوز لأحد أن يظن إباحة ذلك بعد النبي صلى الله عليه وسلم، فكمال الشرع يلزم كل الناس اتباعه كما جاء إلى قيام الساعة، قرب العالمين أعلم بخلقه وشرعه.

#### من مسائل العديث:

ومن مسائل الحديث أن أبا هريرة ذكر اللفظ الصريح (فخررت لاستي)، والألفاظ النبوية الشريفة والتي تأثر بها الصحابة حملت العفة ولزمت الفضيلة والحسبن الرقيق والمنطق الرفيع، فلم تأت بمثل تلك الألفاظ التي تخدش الحياء إلا في مواقف قليلة حتى صارت العفة هي السمة الدائمة للمسلمين في كتاباتهم وخطيهم وأقوالهم، ولكن هذه شكوي مألوم يتظلم للنبي صلى الله عليه وسلم مما وقع به، فكان ذكره لذلك اللفظ من المبالغة في الشكاية، وإن المربين وعلماء الاسلام تأثروا بهذه الفضائل تأثرًا بالغًا، حتى أن أساتذة اللغة العربية ذكروا الأسماء الستة؛ (أبـو -حمو - أخو - ذو - فو - هن) حذفوا الاسم السادس منها ؛ لأنه اسم من أسماء الضرج حتى صارت معروفة باسم: الأسماء الخمسة عند الدارسين للنحو، مع أنه ورد في حديث شريف: من تعزى بعزاء الجاهلية فأعضوه(١) بهن أبيه ولا تكنى..

ويقول النووي في ذلك: أما قوله: لاستي. فهو اسم من أسماء الدبر، والمستحب في مثل هذا الكناية عن قبيح الأسماء، واستعمال المجاز والألفاظ التي يحصل بها الفرض، ولا يكون في صورتها ما يستحيا من التصريح بحقيقة لفظه، وبهذا الأدب جاء القرآن العزيز والسنة كقوله تعالى: « أحل لكم ليلة الضيام الرّفَث

إلى نسائكُمْ ، ، وكيف تأخُذُونهُ وقد أفضى بعضكُمْ إلى بعض ، ، وإنْ طَلْقُتُمُوهُنْ مَنْ قَبْلِ بَعْضَ ، ، وأنْ طَلْقُتُمُوهُنْ مَنْ قَبْلِ ، ، أو جاء أحد منكُمْ مِن الْغائط ، وقد يستعملون صريح الاسم لمصلحة راجحة من إزالة اللبس أو الاشتراك أو نفي المجاز أو نحو ذلك كقوله تعالى: «الرَّابَةُ وَالرَّالِ » (المنور: ٢)، وكقوله صلى الله عليه وسلم: «أدبر الشيطان وله ضراط، وكقول أبي هريرة الشيطان وله ضراط، وكقول أبي هريرة ونظائر ذلك كثيرة، واستعمال أبي هريرة هنا لفظ الاست من هذا القبيل، والله أعلم.

هذا، وإن كانت الأحاديث قد صحت في تلك البشارة بالجنة لمن شهد بالحق كحديث مسلم عن عتبان بن مالك رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا يشهد أحد أن لا إله إلا الله، وأني رسول الله فيدخل الجنة»؛ لأن الشهادة نطق اللسان بما استقر من الاعتقاد الصحيح في قلبه، والناس تفهم منها مجرد نطق اللسان، ونفي دخول النار ليس نفيًا لعذابها مطلقًا بالضرورة، وإنما قد يكون نفيًا للخلود فيها، حيث يكون من أهل الشفاعة، وكفى بالدخول إلى النار عذابًا مهما كان المكث قليلاً لشدة عذاب النار عذابًا ينسي كل نعيم دنيوى.

وع رواية: وفإن الله حرم على النار من قال: لا إله إلا الله يبتغي بذلك وجه الله ..

وعن أبي ذررضي الله عنه قال: قال النبي صلى
الله عليه وسلم: «يقول الله عز وجل: من جاء
بالحسنة فله عشر أمثالها وأزيد، ومن جاء
بالسيئة فجزاء سيئة مثلها وأغفر، ومن تقرب
مني شبرًا تقريت منه ذراعًا، ومن تقرب مني
ذراعًا تقربت منه باعًا، ومن أتاني يمشي أتيته
هرولة، ومن لقيني بقراب الأرض خطيئة لا
يشرك بي شيئًا لقيته بمثلها مغفرة..

وعن جابررضي الله عنه قال: جاء أعرابي إلى النبي صلى الله عليه وسلم، فقال: يا رسول الله، ما الموجبتان ؟ فقال: ومن مات لا يشرك بالله شيئًا دخل الجنة، ومن مات يشرك به شيئًا دخل النار،.

وعن أبي ذر رضي الله عنه عن النبي صلى الله



عليه وسلم قال: أتاني جبرائيل عليه السلام فبشرني أنه من مات من أمتك لا يشرك بالله شيئًا دخل الجنة، قلت: وإن زنى وإن سرق ؟ قال: وإن زنى وإن سرق».

وعن ابن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: من مات يشرك بالله شيئًا دخل النار، وقلت أنا: ومن مات لا يشرك بالله شيئًا دخل الجنة.

وعن ابن مسعود رضي الله عنه قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا يدخل النار أحد في قلبه مثقال حبة خردل من إيمان، ولا يدخل الجنة أحد في قلبه مثقال حبة خردل من كبر».

وأخرج مسلم عن عثمان رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من مات وهو يعلم أنه لا إله إلا الله دخل الجنة».

ومن حديث أبي هريرة أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «أشهد أن لا إله إلا الله وأني رسول الله لا يئقى الله بها عبد غير شاك فيهما إلا دخل الجنة.

وعن عبادة بن الصامت قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من قال: أشهد أن لا إله الا الله وحده لا شريك له وأن محمدًا عبده ورسوله وأن عيسى عبد الله وابن أمته وكلمته أثقاها إلى مريم وروح منه، وأن الجنة حق وأن النار حق، أدخله الله من أي أبواب الجنة الثمائية شاء». وفي رواية: «أدخله الله الجنة على ما كان من العمل».

وعن عبادة بن الصامت قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: ومن شهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا عبده ورسوله حرم الله عليه النار.

وعن معاذ أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «ما من عبد يشهد ألا إله إلا الله وأن محمدًا عبده ورسوله إلا حرمه الله على النار». قال: يا رسول الله، أفلا أخبر بها الناس فيستبشروا، قال: وإذن يتكلوا».

وأخرج مسلم عن أنسى بن مالك في شأن الأعرابي الذي جاء إلى النبي صلى الله عليه وسلم يسأله عن الإسلام فأخبره بالصلوات

الخمس والزكاة والصوم والحج، ثم ولى الرجل فقال: والذي بعثك بالحق لا أزيد عليهن ولا أنقص منهن، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «لثن صدق ليدخلن الجنة».

وأخرج مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه أن أعرابيًا جاء إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: يا رسول الله، دلني على عمل إذا علمته دخلت الجنة قال: «تعبد الله لا تشرك به شيئًا، وتقيم الصلاة المكتوبة، وتؤدي الزكاة المفروضة وتصوم رمضان ، قال: والذي نفسي بيده لا أزيد على هذا شيئًا أبدًا ولا أنقص منه، فلما ولى قال النبي صلى الله عليه وسلم: من سره أن ينظر إلى وجل من أهل الجنة فلينظر إلى هذا ..

وعن جابر رضي الله عنه قال: أتى النبي صلى الله عليه وسلم النعمان بن قوقل فقال: يا رسول الله، أرأيت إن صليت المكتوبة وحرمت الحرام وأحللت الحلال، أأدخل الجنة ؟ فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «نعم».

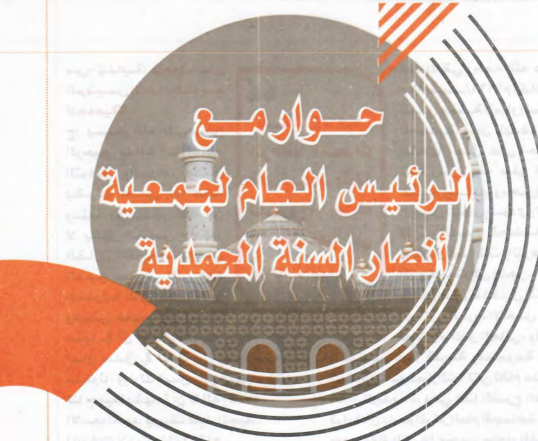
#### اليهود والتواكل:

والتواكل يقع في أمر الدنيا، وهو أظهر، ويقع في أمور الآخرة وهو أشد وأخطر، واليهود ومن شابههم هم أشد الناس تمسكًا بالدنيا فلا يتوكلون على الله فيها، وأشد الناس تواكلاً في أمر الآخرة فلا يعملون لها.

حكى القرآن الكريم: «وقَالَتِ ٱلْبَهُودُ وَالْفَكِرَى غَنْ الْبَوْدُ وَالْفَكِرَى غَنْ الْبَوْدُ وَالْفَكِرَى غَنْ الْبَهُودُ وَالْفَكِرَى غَنْ الْبَهُودُ وَالْفَكِرَى غَنْ اللّهِ وَأَجْرَهُمْ مَدُونِكُمْ مِنْ أَشُر مُمَّ عَلَى عَلَمْ وَمِعْلَيْكُمْ مِنْ يَشَلَهُ وَيَعْلِيكُ مَن يَشَلَهُ وَيَعْ مَكُ التَّكِرُتِ وَمَا يَنْهُمَا وَإِلَيهِ ٱلْمَعِيمُ اللّهُ اللّهَ عَنْ اللّهُ اللّهِ وَقَالُوا لَنْ يَدُخُلُ اللّهِ عَنْ اللّهُ اللّهِ وَقَالُوا لَنْ يَدُخُلُ اللّهِ عَنْ اللّهِ وَهُو مُحْسِنَ قَلْهُ أَجْرُهُ عَنْدُ مَنْ اللّهِ وَهُو مُحْسِنَ قَلْهُ أَجْرُهُ عَنْدُ رَبّه وَلا حَرْهُ وَلا هُمْ يَحْرَدُونَ ..

وقدال سبحانه: ﴿ فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ وَرَوُا الْكِتَبَ بِأَخْذُونَ عَرَضَ هَذَا الْأَدْفَ وَهُولُونَ شَيْفَرُ لَنَا وَإِن بِأَنْهُمْ عَرَشُ مِنْكُمْ بِأَخْذُوهُ أَنْ يُؤْمَدُ عَلَيْم مَ يَبِيْقُ الْكِتَبِ أَنْ لَا يَقُولُوا عَلَى اللهِ إِلَّا الْحَقِّ وَدَرَسُوا مَا فِيهُ وَالدَّارُ الْآخِرَةُ حَبِّرُ لِلَّذِينَ بَنْفُونُ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ (الأعراف: ١٦٩).

والحمد لله رب العالمين.



بِسِمِ اللَّهِ، والحِمدَ للَّهِ ، والصلاة والسلام على رسول الله، صلى الله عليه وسلم.

أما بعدُ: فقد تم بفضل الله تعالى عقد الجمعية العمومية لجمعية انصار السنة المحمدية- المركز العام- بالقاهرة، يوم السبت ٧ من ذي القعدة ١٤٤٤هـ الموافق ٢٠٢٣/٥/٢٧م، وقد تم اختيار مجلس الإدارة الجديد برئاسة الشيخ أحمد يوسف عبد المجيد، ليصبح الرئيس التاسع للجمعية.

وبهذه المناسبة يسر مجلة التوحيد أن تُجري هذا الحوار، ليتعرف القارئ الكريم على الرئيس العام وخبراته السابقة بالجمعية، وما يتطلع إليه، ونظرته للأحداث الجارية، خاصة بعد أحداث يناير ٢٠١١م، ومنهج الجمعية، إلى غير ذلك من أسئلة تطرحها المرحلة الحالية.

# سى: بداية، نتعرف على الرئيس العام التاسع للجمعية؟

ج: بسم الله الرحمن الرحيم، بداية أسال الله التوفيق والسداد، وعملاً بقوله صلى الله عليه وسلم: «لا يشكر الله من لا يشكر الناس»؛ أذكر القارئ الكريم بمشايخي الدين سبقوني إلى هذه المسئولية التي أسأل الله أن يجينني عليها، وأن يجعلها

سببًا في أن يجعل الله لنا بها لسببًا في أن يجعل الله لنا لله من لسان صدق في الآخرين، رحم الله من سبقونا، وبارك فيمن بقي منهم، وختم لنا جميعًا بشهادة أن لا إله إلا الله. الاسم: أحمد يوسف عبد المجيد.

تاريخ الميلاد: ١٩٦٢/١١/٣م.

مكان الميلاد: منشأة البكاري بالهرم-الجيزة.

المؤهلات العلمية: تخصص قراءات، ليسانس دار علوم، باحث ماجستير شريعة.

الحالة الاجتماعية: متزوج ولدي ٣ ذكوروه إناث.

# س، فضيلة الشيخ، هل لك أن تعرفنا بإيجاز بجمعية أنصار السنة؟

ج: جمعية أنصار السنة المحمدية جمعية قانونية مشهرة تعمل بترخيص من الدولة وتباشر نشاطها في العلن، وتلتزم بأحكام القوانين والنظم المعمول بها، وهي جمعية لا تنتمي إلا إلى وطنها الذي تعلي مصالحه، وتحافظ على وحدته، وتحارب الأفكار الهدامة التي تمس بوطننا المفدى.

وقد أسَّسها فضيلة الشيخ محمد

أولسويسات هدده المرحلة: استحداث قاعدة بيانات دقيقة للضروع؛ لسهولة التواصل معها على أرض الواقع.

وكان مقرها قبل المقر الحالي بالدرب الأحمر، ثم تم شراء المقر الحالي، وكان

عبارة عن فيلا قديمة ومجموعة من الدكاكين، ثم تم إزالتها لكي تقام عليها الدار الجديدة، وهي هذا الصرح الذي نراه الآن باسم المركز العام للجماعة.

وبعد وفاة الشيخ/ محمد حامد الفقي عام ١٣٧٨هـ /١٩٥٩م، خلفه في رئاسة الجماعة الشيخ/ عبد الرزاق عفيفي الذي لم يلبث أن سافر إلى السعودية، وأصبح عضوًا بهيئة كبار العلماء، ثم نائبًا لرئيسها الشيخ/ ابن باز، رحمهم الله، ثم تولى رئاسة الجماعة الشيخ عبد الرحمن الوكيل، وظل رئيسًا للجماعة حتى أصدر الرئيس/ جمال عبدالناصر قرارًا بدمج جماعة أنصار السنة المحمدية بالجمعية الشرعية، وكانت الجماعة في ذلك الوقت تصدر مجلة تسمى الهدي النبوي»، حيث بدأ صدروها في عام ١٣٥٦هـ، وقد صدر منها عدد ٣١مجلدًا، ثم توقفت.

وفي عام ١٩٧٢م وفَّق الله الشيخ/ رشاد الشافعي، رحمه الله، في إعادة إشهار الجماعة، ثم بعد ذلك أصدرت الجماعة مجلة التوحيد التي ظهرت وأعسمسال الخسير مع السياسة والأحتزاب، وبكل وضوح لا علاقة لنا بالسبياسة ولأ الأحسراب، وعملنا دعوى اجتماعي .

رئيس بدون مجلس. سى: فضيلة الرئيس العام، ما هي أولويات هذه لا تنفق الدعوة الرحلة؟ ج: أولاً: استحداث قاعدة بيانات دقيقة للفروء؛ السهولة التواصل معها على أرض الواقع.

شانيا: التواصيل مع كل مؤسسات الدولة؛ لنتعاون جميعًا في النهوض بجمعيتنا، وخدمة بلدنا.

ثالثًا: العمل على التوسع في إنشاء المزيد من الفروع للجمعية، وخاصة في الأماكن التي تخلو منها. رابعًا: المزيد من الاهتمام بضروع الصعيد، والعمل على إشهار المزيد منها؛ لما لها من دور بارز في تقديم الخدمات الاجتماعية والدعوية.

# سن: ما الأهداف التي تسعى إليها الحمعية ؟

ج: يكل صراحة نسعى لنعود إلى مكاننا الأول في كل مؤسسات الدولة المصرية، وما ذلك على الله بعزيز، فإن جمعيتنا ليس لها ظاهر وباطن.

# س: ما هو دور الجمعية في الوقوف مع

ج: الجمعية ليست جهة موازية للدولة، وإنما هي من نسيج هذا الوطن، ووقوفنا مع الدولة كما قلت ليس تسلقًا ولا تلونًا، وإنما هو حق عرفناه من ديننا وفكرنا، فنحن مع بلدنا ندعمها بكل ما أوتينا من قوة، وهي دولة إسلامية والحمد لله، لدينا مراكز طبية ومساعدات اجتماعية،

أول أعدادها عام ١٣٩٣هـ. ثم تولى رئاسة الجمعية الشيخ/ على عبد الرحيم. ومن بعده الشيخ / صفوت تور الدين، رحمهما الله، شم الدكة وراجمال المراكبي، ثم الدكتور/ عبد الله شاكر، حفظهما الله.

# سى: فضيلة الشبيخ: لو تعرفنا على خبراتكم السابقة بالجمعية؟

ج: الحمد لله، وُلدتَ

بالجمعية لأبوين عاصرا مؤسس الجمعية الأول الشبخ محمد حامد الفقى، رحمه الله، وكانا على علاقة بكل رؤساء الجمعية دون استثناء، وقد، شرفت بعضويتي بمجلس الإدارة منذ قرابة خمسة وعشرين عامًا، قضيت منها خمسة أعوام في إدارة العلاقات العامة، وعشرة أعوام في الأمانة العامة (أمينًا عامًا للجمعية).

# س: فضيلة الشيخ، ماذا عن أعضاء مجلس إدارتكم؟

ج: الحمد لله، بعد أقبل من ثلاثة أسابيع من اختيار المجلس عقد المجلس ثلاثة اجتماعات كنت أخرج من كل اجتماع أكثر سعادة من سابقه، وتنبع سعادتی من استشعار روح الأخوة، ومن مناخ الوضوح والشفافية الذي يسود العمل بالجمعية في هذه المرحلة، والحرص الشديد على مصلحة الجمعية، فالحمد لله المجلس كله على قلب رجل واحد، ليس هناك انفراد بقرار ولا تهميش لأحد، لا مجلس بغير رئيس ولا



66

ننشق لزيارة فضيلة الإمام الأكبر حفظه الله، وكذلك نسعى للقاء معالى الدكتور وزير الأوقاف.

في معظم الفروع من خريجي الأزهر، ويحملون تصاريح وزارة الأوقاف.

سى: سوال نود الإجابة عنه بوضوح؛ ما هي علاقة الجمعية بالإخوان؟

ج: لا علاقة لنا بالإخوان، لا من قريب ولا من بعيد، وراجعوا تاريخ الجمعية ومؤسسها، فالبون ببننا وبينهم شاسع، هذه جمعية دعوية خيرية، والإخوان تيار سياسي، وكلاهما لا

ىلتقيان.

# سن هذا يفرض علينا السوال عن طاعة الحكام؟

ج: يا أخي! هذا باب لا بد من إظهاره بكل وضوح، طاعة ولاة الأمورية غير معصية الله واجبة، بل هي جزء من عقيدتنا التي حرص الفقهاء الأقدمون على تدوينها في مصنفاتهم، وبدونها لا تستقيم الحياة في المجتمع، ويحدث من الفساد ما الله به عليم، أسأل الله تعالى أن بحفظ بالادنا من كل مكروه وسوء.

# س، في النهاية، هل من رسالة للضروع؟

أقول لإخواني في كافة فروع الجمعية: أظن بل أوقن أننا في مرحلة جديدة تستوجب علينا أن نجتمع ولا نختلف، وأن نتقارب ولا نتدابر، وألا نعطى أذنًا صاغية لأي مُضرّق للجهود.

وأتمنى أن تتواصل الفروع معى مباشرة للاستفسار عن أي أمريلتيس عليهم. حفظ الله مصر من كل مكروه وسوء، وسائر بلاد المسلمين والعالمين، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

إلى غير ذلك، وقبل كل ذلك لا نحرض عليها، ونقف ضد کل مُغرض لا يحب الخير لبلدنا، وننصحه، وننكر فكره.

# س: هل للجمعية أنشطة سياسية أو حزبية؟

ج: سبحان الله! لا تتفق الدعوة وأعمال الخير مع السياسة والأحزاب، وبكل وضوح لا علاقة لنا بالسياسة ولا الأحزاب، وعملنا دعوى اجتماعي،

واسألوا من خلطوا الأوراق دعوة وسياسة وأعمال خير، ماذا أدركوا؟!

س، هل معنى هذا أن الجمعية ليس من بين أعضائها من ينتمي لحزب سياسي؟ ج: بكل تأكيد لا تقبل الجمعية بين صفوفها من ينتمي لأي حزب سياسي، ولائحة النظام الأساسى للجمعية تنص على ذلك، وسوف نؤكد على ذلك، ونحن بصدد تعديل لائحة النظام الأساسي لتكون معبرة عن رأي الجمعية العمومية، لكن هذا أمريؤجل قليلاً.

# سيء ما علاقة الجمعية بمؤسسات الدولة؟

قلت من قبل: لسنا دولة داخل الدولة، علاقتنا علاقة طيبة، لهم منا كل تقدير واحترام، ونقدر دورهم وما يقومون به، خاصة الأزهر الشريف وما له من مكانة لا ينكرها إلا جاهل، وننسق لزيارة فضيلة الإمام الأكبر حفظه الله، وكذلك نسعى للقاء معالى الدكتور / وزير الأوقاف، فكم كان للجمعية في عصورها الزاهية من علاقات تعاون مع وزارة الأوقاف، والحمد لله؛ أبناؤنا



#### س- ما هي شروط وجوب الحج؟

الجواب: يشترط لوجوب الحج الإسلام والبلوغ والعقل والحرية والاستطاعة. ويستدل الفقهاء على اشتراط البلوغ والحرية بقول الرسول صلوات الله وسلامه عليه (أيما صبى حج ثم بلغ فعليه حجة الإسلام وأيما عبد حج ثم عتق فعليه حجة الاسلام وأ.

#### س: ما مدى الاستطاعة الموجية للحج؟

الجواب: دلت نصوص القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة على أن فريضة الحج إنما تلزم المستطيع ولا تجب على غيره.

وقد اختلف الفقهاء في تحديد هذه الاستطاعة بوجه عام فقال فقهاء المذهب الحنفي الاستطاعة هي القدرة على الزاد والراحلة بشرط أن يكونا فاضلين عن حاجياته الأصلية كالدين الذي عليه للغير والمسكن والملبس وما يلزمه لعمله أو حرفته من أدوات، وأن يكونا كذلك زائدين عن نفقة من يلزمه الإنفاق عليهم مدة غيبته وإلى أن يعود، والمعتد في كل ذلك ما يليق بالشخص عادة وعرفا وهذا يختلف باختلاف أحوال الناس، ثم اشتراط ما تقدم إنما هو بالنسبة لن كان بعيدا عن مكة مسيرة ثلاثة أيام فأكثر أما من كان قريبا منها فإن الحج واجب عليه، وإن لم يقدر على الراحلة متى قدر على المشي وعلى باقى النفقات التي يعسر عنها الفقهاء بالزاد.

كما يشترط فقهاء الحنفية كذلك لوجوب الأداء سلامة البدن فلا يجب أداء الحج على مقعد أو مشلول أو من يعجز عن تحمل مشقات السفر وعنائه، كما لا يجب على أحد من هؤلاء تكليف غيرهم بالرحج عنهم. فأن وجد قائدا للطريق وجب عليه أن فإن وجد قائدا للطريق وجب عليه أن يكلف غيره بالرحج بنفسه أو بإنابة الغير على.

كما يشترط أمن الطريق بأن يكون الغالب فيه السلامة سواء كان السفر برا أو بحرا أو جوا.

وقال فقهاء المالكية إن الاستطاعة هى إمكان الوصول إلى مكة ومواضع النسك إمكانا عاديا سواء كان ماشيا أو راكبا بشرط ألا يلحقه مشقة عظيمة والا فلا يجب عليه الحج.

ويرى فقهاء الحنابلة أن الاستطاعة فى الحج هى القدرة على الزاد والراحلة الصالحة لمثله، وبشرط أن يكونا فاضلين عما يحتاجه من كتب علم ومسكن وخادم ونفقته ونفقة عياله على الدوام.

وقال فقهاء الشافعية الاستطاعة بالنفس تتحقق بالقدرة على النزاد والراحلة، وأن تكون نفقات الرجج فاضلة عن دين ولو لم يحل أجله، وعن نفقة من تلزمه نفقته حتى يعود، وعن مسكنه المناسب وآلات صناعته ومهنته وأمن الطريق.



الحج بمال مسروق أو موهوب أو مقترض

(المفتي: حسن مأمون، ٢١ محرم ١٣٧٥ هـ- ٨ سبتمبر ١٩٥٥م).

س: ما حكم فريضة الحج بالمال المسروق والمال الموهوب والمال المقترض على أن يقوم الحاج بسداد هذا الدين بعد عودته من الحج؟

الجواب: بأن الحج فريضة على كل مسلم مكلف استطاع إليه سبيلا، فمتى أداه المكلف بشروطه وأركانه صح شرعا وسقط عنه سواء أداه بمال حلال أو حرام، غير أنه إذا كان أداؤه بمال حرام كان حجه صحيحا ولكنه غير مقبول، ومعنى ذلك أنه لا يعاقب عقاب تارك الحج ولكن لا يقبل منه ولا يثاب عليه لأنه أداه بمال حرام، ولا تنافى بين سقوط الفرض عنه وعدم قبوله لأنه لا يلزم من الصحة القبول، وصار كالصائم الذي يغتاب الناس فإنه يسقط عنه فرض الصوم لأدائه بأركانه وشروطه ولكنه لايقبل منه ولايثاب عليه لارتكابه معصية الغيبة، ومن هذا يعلم أن الحج بالمال المسروق أو بأى مال حرام يسقط يه الفرض ولكنه غير مقبول عند الله تعالى. أما الحج بالمال الموهوب وهو الشطر الثاني من السؤال.

فإنه لا خلاف في جوازه فرضا كان الحج أو نفلا، لأن الموهوب له يثبت له ملك أموال الهبة ملكا صحيحا بمجرد القبض، ويكون له حق التصرفات لله حق التصرف فيها بسائر أنواع التصرفات ويترتب عليه ما يترتب على الحاج بالمال الحالال من صحة الحج وتحصيل الثواب المدخر عند الله لمن أدى هذه الفريضة أما أداء الفريضة بالمال المقترض على أن يقوم بسداد هذا الدين بعد عودته من حجه كما جاء بالشطر الأخير من السؤال، فإن الحكم من صحة الحج لأداء الفعل بشروطه وأركانه من صحة الحج للمترتب عليه.

ولا حرج عليه فى الاستعانة إذا كان قادرا على الوفاء بدينه، أما إذا كان أكبر رأيه أنه لو استقرض ما يكفيه للحج لا يقدر على قضائه، فإن الأفضل له فى هذه الحالة

عدمه، لأنهم نصوا على ذلك فى الزكاة، وإذا كان هذا فى الزكاة التى تعلق بها حق الفقراء ففى الحج أولى (راجع حاشية ابن عابدين فى أول كتاب الحج) والله أعلم

حج بمال مقترض بفائدة

(المفتي: أحمد هريـدى، ٩ جمادى الآخـر ١٣٨٢ هـ- ٦ نوفمبر ١٩٦٢ م).

س؛ عما إذا كان يجوز للموظف أن يحج من المال الذى يقترض من البنك بضمان المرتب بفوائد ٣ \* في المائة ويسدد على أقساط أم لا يجوز، وإن جاز شرعا فهل يعتبر هذا المال حلالا والحج منه مقبولا ويثاب عليه أم يسقط الفريضة فقط باعتبار الفائدة الربوية في المال المذكور؟

الجواب: المقرر شرعا أن الحج فرض على كل مسلم حر بالغ عاقل صحيح إذا قدر على الزاد والراحلة فاضلا عن المسكن ومالا بد له منه وعن نفقة عياله إلى حين عودته، وأنه يكره الحج لمديون إن لم يكن له مال يقضى به إلا أن يأذن الغريم له، ويشترط أن تكون النفقة من حلال فلا يقبل الحج بالنفقة الحرام مع أنه يسقط الفرض معها وإن كانت مغصوبة، ولا تنافى بين سقوط فريضة الحج وعدم قبوله، فلا يثاب لعدم القبول ولا يعلم الحج ومما ذكر يعلم الحجوب عما جاء بالسؤال.

# س: ما هي الشروط الواجب توافرها في نفقات الحج؟

الجواب، يجب أن تكون نفقات الحج من مال حلال طيب فإن الله لا يقبل إلا طيبا.

وليكن معلوما أن من حج بمال غير حلال ثم قال- لبيك اللهم لبيك قال الله عز وجل له-كما ورد في الحديث الشريف- لا لبيك ولا سعديك حتى ترد ما في يديك.

س، هل يجزئ الحج الذي يتم بطريق جهة العمل حيث تتحمل جميع النفقات أو بعضها؟

الجواب: مادامت جهة العمل متبرعة بنفقات الحج كلها أو بعضها أجـزأت وتمت حجة الإسلام، لأنه بتبرع هذه الجهة بالنفقات صارالمتبرع له مالكا لها، فكأنه حج بماله وفقا



مأمونين عليها وإلا لم يجب عليها أداء الحج ولو توفرت القدرة المالية بل وشرط المالكية أن يكون ركوب المرأة ميسورا لها إذا كانت المسافة بعيدة وقال فقهاء الحنابلة إن الحج لا يجب أداؤه على المرأة إلا إذا كان معها زوجها

أو أحد محارمها.

ويرى فقهاء الشافعية أنه إذا لم يتيسر للمرأة خروج زوجها معها أو أحد محارمها فإن لها أن تحج مع نسوة يوثق بهن (اثنان فأكثر) ولو وجدت امرأة واحدة فلا يجب عليها الحج وإن جاز لها أن تحج معها حجة الفريضة. بل أجازوا لها أن تخرج لحج الفريضة وحدها عند الأمن، أما في النفل فلا يجوز الخروج مع النسوة ولو كثرن.

وإذا لم تجد المرأة رجلا محرما أو زوجا يخرج معها للحج إلا بأجرة لزمتها إن كانت قادرة عليها.

وليس للزوج منع زوجته من فريضة الحج متى تيسر لها السفر مع محرم لها أو رفقة ثقة على ما تقدم بيانه فى مذهبى المالكية والشافعية. لأن حج الفريضة من الواجبات ولا طاعة لمخلوق فى معصية الخالق، وله منعها من حج التطوع كما له منعها من صوم وصلاة النفل.

#### س: ما الضرق بين الحج والعمرة؟

الجواب: العمرة فرض في العمر مرة فورا في منهب الإمام أحمد بن حنبل وفرض كذلك على المتراخى في مذهب الإمام الشافعي، وسنة مؤكدة لدى فقهاء المذهبين الحنفي والمالكي، وتفترق العمرة عن الحج في أن الأخير من أركانه الوقوف بعرفة وللحج وقت معين هو أول شهر شوال حتى فجر العاشر من ذي الحجة، أما العمرة فليس لها وقت معين ولا تفوت وليس فيها وقوف بعرفات، ولا نزول بمزد لفة ومنى، ولا مبيت بها وليس فيها رمى جمار، ولا جمع بين صلاتين بسبب الحج عند بلائمة الثلاثة ولا بسبب سفر عند الشافعي ولا خطبة فيها، وليس فيها طواف قدوم وتفارق الحج فوق هذا عند فقهاء المذهب وتعنى بأنه لا تجب بدنة بفسادها ولا

لما قرر الفقهاء في ملكية الصدقة والزكاة. س: هل يجوز الخروج للحج بطريق القرعة التي تتم بمعرفة الجهات السنولة أو جهات العمل؟

الجواب: القرعة من الطرق المشروعة فى الإسلام لاختيار أمر من اثنين يتبين أيهما الأولى، وقد فعلها رسول الله صلى الله عليه وسلم مرارا لاختيار من تسافر معه من نسائه فى الغزو وغيره.

فإذا اقتضت الظروف الاقتصادية عن العدد المقرر، فإن للجهات المسئولة إجراء القرعة لاختيار المسافرين للحج من بين المتقدمين، وكذلك الحال بالنسبة لجهات العمل.

#### س: هل تجوز الاستدانة للحج؟

الجواب: عن عبد الله بن أبى أوفى قال (سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الرجل لم يحج أيستقرض للحج قال- لا).

ومن أجل هذا قال الفقهاء إن قضاء الدين من الحوائج الأصلية وبهذا الاعتبار آكد من الحج بل ومن الزكاة وقالوا إن احتاج المسلم إلى الزواج وخاف العنت وخشى على نفسه الوقوع في المحرم قدم التزوج لأنه بهذا الاعتبار واجب كالنفقة، وإن لم يخف قدم الحج لأن الزواج في هذه الحالة تطوع.

## س: ومتى يجب على المسلمة الحج، وهل للزوج منع زوجته من أداء هذه الضريضة؟

الجواب: وجوب أداء فريضة الحج على المرأة السلمة إذا استطاعت بحد الاستطاعة سالف الذكر وبشرط وجود زوجها معها في سفر الحج أو محرم من النسب أو المصاهرة أو الرضاع لا فرق في هذا بين الشابة ومن تقدم بها السن إذا كان بينها وبين مكة سفر ثلاثة أيام فأكثر، أما إذا كانت المسافة أقل من ذلك فيجب عليها أداء الحج وأن لم يكن معها محرم ولا زوج وبشرط أن يكون المحرم في حالة وجوده عاقلا بالغا مأمونا، وألا تكون معتدة فعلا من طلاق أو وفاة وهذا مذهب

أما المائكية فقالوا إنه إذا لم يسافر معها زوجها أو محرم لها فيجوز سفرها مع رفقة



بطوافها جنبا بخلاف الحج، وإنما تجب بذلك شاة فى العمرة وكذلك ليس فيها طواف وداع كما فى الحج.

# س: ما هي أركان الحج ومن أين يحرم الحاج؟

الجواب: أركان الحج لدى فقهاء المالكية والشافعية والحنابلة أربعة الإحرام وطواف الزيارة أو الإفاضة والسعى بين الصفا والمروة والوقوف بعرفة، لو نقص واحد منها بطل الحج باتفاق هذه المذاهب.

أما في مذهب الإمام أبى حنيفة فإن للحج ركنين فقط هي الوقوف بعرفة وأربعة أشواط من طواف الزيارة، أما الثلاثة الباقية فواجب، وأما الإحرام فهو من شروط صحة الحج والسعى بين الصفا والمروة من الواجبات، وزاد الشافعية ركنين على الأربعة سالفة الذكر هما إزالة الشعر بشرط أن يزال ثلاث شعرات من الرأس لا من غيره بعد الوقوف بعرفة وبعد انتصاف ليلة النحر في الحج وترتيب معظم الأركان الخمسة بأن يقدم الإحرام ثم الوقوف بعرفة ثم الوقوف بعرفة ثم الوقوف

والإحرام نية الدخول فى الحج والعمرة، ولا يشترط فى تحققه اقترانه بتلبية أو غيرها فى مذهب الشافعية والحنابلة.

وعند المالكية يتحقق بالنية فقط، ويسن اقترانه بقول كالتلبية أو التهليل أو فعل متعلق بالحج، وعند الحنفية يتحقق الإحرام بالنية مقرونة بالتلبية أو ما يقوم مقامها كالذكر

وللإحرام ميقات مكانى يختلف باختلاف الجهات.

فأهل مصر والشام والمغرب إحرامهم الأن من المكان المسمى (رابخ) عند محاذاته إذا كان السفر بحرا.

وسكان العراق وسائر بالأد المشرق ميقاتهم (ذات عرق) وأهل المدينة ميقاتهم (ذو الحليفة) وميقات أهل اليمن والهند (يلملم) وأهل نجد (قرن) ومن جاوز هذه المواقيت دون إحرام وجب عليه الرجوع إليها والإحرام منها فإن لم يرجع لزمه الهدى.

ومن أراد الإحرام كان عليه أن يتحلى بالصبر وسعة الصدر وأن يتجاوز عن هضوات الناس وأن

يصون عينه ولسانه وجميع أعضاء جسمه عن الهفوات التي تغضب الله وتؤذى الناس امتثالا لقول الرسول عليه الصلاة والسلام (من حج فلم يرفث ولم يفسق رجع من ذنوبه كيوم ولدته أمه) وإذا كان السفر بالطائرة فعليه الإحرام من بيته، وإذا كان بالباخرة فالإحرام من الميقات سالف الذكر، ويسن قبله الاغتسال والوضوء ولبس ملابس الإحرام المكونة من قطعتين.

الأولى يغطى بها النصف الأسفل من الجسد والأخرى يغطى بها الجزء الأعلى مع كشف الرأس وهذا للرجل (أما السيدة فإنها تلبس ملابسها العادية وتكشف وجهها، ويستحب بعد الإحرام صلاة ركعتين سنة الإحرام، وقد يكون الإحرام بالعمرة فقط أو بالحج فقط أو بهما معا، ويرفع الحاج صوته بالتلبية، ومتى تم الإحرام فإنه يحرم لبس المخيط للرجل، تعطية الرأس، كما تحرم المعاشرة الزوجية، والتعرض لصيد البر الوحشى أو لشجر الحرم، والحلق وقص شيء من الشعر والأظافر واستعمال العطور.

#### س: ما حكم فقد الماء أثناء رحلة الحج؟

الجواب: إذا فقد الماء تيمم الحاج لوقت كل صلاة، ولو وجد الماء وكان فى حاجة إليه للشرب سواء له ولرفقائه أو لحيوان محترم يحرم عليه الوضوء لأن حياة النفوس آكد ولا بديل للشرب، أما الماء فبديله للوضوء والاغتسال التيمم.

وهذا يكون بضربتين على التراب الطاهر. إحداهما لمسح الوجه والأخرى لمسح اليدين إلى المرفقين.

ولا تلزمه الإعادة ولو وجد الماء بعد الصلاة بالتيمم. السؤال الثالث عشر- هل يجوز الحج عن المتوفى قريبا أو غير قريب.

الجواب: روى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال (من حج عن أبويه أو قضى عنهما مغرما بعث يوم القيامة من الأبرار) وقوله (من حج عن ميت كتبت للميت حجة وللحاج سبع) وفي رواية (وللحاج براءة من النار) ويشترط فيمن يحج عن الغير حيا أو ميتا أن يكون قد حج لنفسه الفريضة، والله سبحانه أعلم.



الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على خاتم النبيين.

أما بعد، فما زلنا نشرف بذكر أحداث السنة الثانية من هجرة سيد الأولين والآخرين صلى الله عليه وسلم، ومع حدث جليل القدر عظيم المنزلة؛ من أيام رسول الله صلى الله عليه

وسلم؛ فيا ترى ما هو ذلك اليوم؟ ١

إنه السعادة والسرور يوم يسميه الناس في عرفنا: "يوم الفرح"؛ إنه يوم "زواج عَلِيُّ-رضي الله عنه- مِنْ فاطمة رضي الله عَنْهُما" فما أجمله من عرس يجمع بين اثنين هما من أفضل خلق الله تعالى أما فاطمة؛ فهي الزهراء سيدة نساء العالمين، بنت إمام المتقين رسول الله؛ محمد ابن عبد الله بن عبد المطلب بن هاشم، الهاشمية صلى الله على أبيها وآله وسلم ورضي عنها؛ كانت تكنى أم أبيها الإصابة (٨/ ٢٦٢).

وأما علي-فهو- ابن أبي طالب بن عبد المطلب بن هاشم الهاشمين، ابنُ عم رسول الله- صلى الله عليه وسلم-، وزَوْجُ ابنته؛ من السابقين الأولين، ورَجْحَ جمعُ: أنه أول من أسلم، وهو أحدُ العشرة، مات في رمضان سنة أربعين، وهو يومئذ أفضلُ الأحياء من بني آدم بالأرض، بإجماع أهل السُّنة، وله ثلاث وستون على

# د. سيد عبد العال

الأرجَحَ. تقريب التهذيب (٤٧٥٣). تاريخ الزواج:

لقد كان هذا الزواج المبارك في السنة الثانية من الهجرة بعد غزوة بدر. تقريب التهذيب (٨٦٥٠).

وعَنْ عَلَيْ-رضي اللَّه عنه- قَالَ: كَانَتْ لِي شَارِفُ مِنْ نَصِيبِي مِنَ الْغَنَم يَوْم بَدْر. وَكَانَ النَّبِيُ-صلى اللَّه عليه وسلم- أَعْطَاني شَارِفًا - أي ناقة مسنة- مِنْ الْخُمُس، فَلَمًا أَرَدُتُ أَنْ أَبْتَني بِفَاطَمَة بِنَت رَسُولِ اللَّه-صلى اللَّه عليه وسلم- واعدت رَجُلا صَوَاغًا مِنْ بَني قَيْنُقَاع أَنْ يُرْتَحل معي فَنَاتِي بِإِذْخر- وهي وَاعَدْتُ رَجُلا صَوَاغًا مِنْ بَني قَيْنُقَاع مَنْ بَني قَيْنُقَاع مَنْ بَني قَيْنُقَاع مَنْ بَني قَيْنُقَاع اللَّه عليه وسلم- أَنْ يُرْتَحل معي فَنَاتِي بِإِذْخر- وهي حَشيشة طيبة الرائحة- أَرْدُتُ أَنْ أَبيعه السِّعَينَ بِه فِي وَلِيمَة عُرْسُ- البِخاري (٣٠٩١)، ومسلم (١٩٧٩)،

Upload by : altawhedmag.com

فضحكتً".

وهذا الحديث اشتمل على مناقب رفيعة لفاطمة رضي الله عنها كما هو واضح في الحديث؛

وعن حُدَيْفة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم "إنْ هَدَا مَلكُ لَمْ يَنْزَل الله صلى الله عليه وسلم "إنْ هَذَا مَلكُ لَمْ يَنْزَل الأَرْض قَطَّ قَبْل هَذِهِ اللَّيلة اسْتَأْذَن رَبِّهُ أَنْ يُسَلَم عَلَي وَيْبَشُرني بَأَنْ قاطمة سيدة نساء أهل الجنّة" سنن الترمذي (٣٧٨١) وقال: حَسَنْ غريبُ.

وهي بضعة من النبي صلى الله عليه وسلم. وعن المسور بن مخرَمة، أنْ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم. عليه وسَلَم، قَال: "فاطمة بضُعة مَنِي، هَمَنُ أَغْضَبَهَا أَغْضَبني" صحيح البخاري (٣٧١٤). وقوله صلى الله عليه وسلم: "إنّما فاطمة بضعة مني" بفتح الباء لا غير، أي: قطعة. مطالع الأنوار على صحاح الآثار (١/ ٤٢٤).

- لقد عانت السيدة فاطمة شئيا كثيرا مما كان يعانيه النبي صلى الله عليه وسلم في دعوته إلى الله تعالى ومن ذلك حديث ابن مَسْعُود، قال: بَيْنَمَا رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ يُصَلِّي عَنْدَ الْبَيْتَ، وَأَبُو جَهْلِ وَأَضْحَابُ لله جُلُوسٌ، وقد نحرت جزور بالأمس، فقال أَبُو جَهْلِ: أَيْكُمْ يَقُومُ إِلَى سَلا جَزُورِ بَنِي فَلان، فيأخذه فيضعه في كتفي محمد إذا سجد؟ فانبعث أشقى القوم فأخذه، فلمَّا سَجِدُ النبيُّ صلى الله عليه وسلم وضعه بين كتفيه، قال: فاستضحكوا، وجعل بغضهم يميل على بغض وأنا قائم أنظر، لو كانت لي منعة طرحته عن ظَهْرِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَالتَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم ساجد ما يرفع رأسه حتى انطلق إنسان فأخبر فاطمة . فجاءت وهي جُويْرِية، فطرحته عنه، ثم أقبلت عليهم تَشْتَمُهُمْ، فَلَمَّا قَضَى النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وسلم صلاته، رفع صوته، ثم دعا عليهم، وكان إذا دعا دعا ثلاثا، وإذا سأل سأل ثلاثا، ثم قال: "اللهم، عليك بقريش" ثلاث مرات، فلما سمعوا صوته ذهب عنهم الضحك، وخافوا دعوته، ثم قال: "اللهم، عليك بأبي جهل بن هشام، وعُتَبِهُ بِن ربيعة، وشيبة بن ربيعة، والوليد - عمرهما رضي الله عنهما:

وَكَانَ عُمُرُ فَاطِمَةَ رَضِيَ اللّٰهِ عَنْهَا يَوْمَ بَنَى بِهَا عَلَيْ -رضي اللّٰهِ عنه - ثَمَانَ عَشْرَةَ سَنَةَ. وَعُمُرُ عَلَيْ -رضي اللّٰه عنه - يَومَنْد خَمُسَهُ وَعَشْرُونَ عَلَيْ -رضي الله عنه - يَومَنْد خَمُسَهُ وَعَشْرُونَ سَنَةً. اللوّلو المُكنون (٢/ ٩٩٤)، والإصابة (٨/ ٢٦٤).

وقيل: زُفت إلى علي وسنها خمس عشرة سنة، وسن علي إحدى وعشرين. الإشارة إلى سيرة المصطفى (ص ٩٩) الكوثر الجاري (٦/ ٤٧٠). وهذا الحدث رغم قصره كحدث إلا أنه غزير الفوائد، ولذلك أجدني مضطرًا للوقوف على حافة نهره متعرضا؛ لفيضه؛ لكي أنهل من فوائد هذا الحدث العظيم ما أروي به ظمئي ومنها ما يلى:

وفي البداية أسوق إليكم شيئًا من فضائلها، ومناقبها، وهي كثيرة نكتفي منها بما يلي:

فاطمة الزهراء سيبرة نساء أهل الجنة؛

عن عائشة رضى الله عنها، قالت: أقبلت فاطمة تمشي كأن مشيتها مشي النبي صلى الله عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: "مَرْحَبًا بِابْنَتِي" ثُمُّ أَجُلِسُهَا عَنْ يَمِينَه، أَوْ عَنْ شماله، ثم أسر إليها حديثا؛ فبكت، فقلت لها؛ لم تَبْكِينَ؟ ثُمَّ أُسَرِّ إِلَيْهَا حَدِيثًا؛ فضحكتُ، فقلت: مَا رَأَيْتَ كَالْيَوْمِ فَرَحًا أَقْرَبِ مِنْ حُزْنِ، فسألتها عما قال: فقالت: ما كنت الأفشى سرّ رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، حَتَّى قَبِضَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَسَأَلْتُهَا؛ فَقَالَتُ: أُسُرُ إِلَي: "إِنَّ جِبْرِيل كَانَ يُعَارِضْنِي الْقُرْآنِ كُلُّ سنة مَرَّة، وَإِنَّهُ عَارِضْنِي الْعَامُ مَرَّتَيْنِ، وَلا أَرَاهُ إلا حَضَرَ أَجَلَي، وَإِنْكَ أُولَ أَهْلَ بَيْتِي لِحَاقًا بِي". فبكيت، فقال: "أما ترضين أن تكوني سيدة نساء أهْل الجِنْة، أوْ نسَاء المؤمنين " فَضَحَكُتُ لذلك. صحيح البخاري (٣٦٢٣).

وقد جاء ما يبين أن بكاءها لم يكن؛ لأنها أول أهله لحوقا به، وانما كان لعلمها بوقاته، أن كونها أول أهله لحوقا به كان بشارة لها؛ كما في حديث عائشة رضي الله عنها أنها ذكرت الحديث ثم قالت؛ فسَأَلْتُها عَنْ ذلك، فقالت؛ سَارْني النبيُّ صلى الله عليه وسلم فأخبرني أنه يُقبضُ في وجعه الذي تؤفي فيه، فبكيت ثم سارني فأخبرني أني أول أهل بيته أتبعه

وَفِيهِ قَوْةُ نَفْسِ فَاطَمَةَ الزَّهْرَاءِ مِنْ صَغَرِهَا، لِشَرِفْهَا فَقُومُهَا وَنَفْسِهَا، لِكُوْنَهَا صَرِّحَتُ لِشَرَفْهَا فَقُومُهَا وَنَفْسِهَا، لِكُوْنَهَا صَرِّحَتُ بِشَتْمَهِمْ، وَهُمْ رُوُّوسُ قُرَيْش، فَلَمْ يَرُدُّوا عَلَيْهَا كَمَا وَرَد فِي بَعْضِ الرُّوايَاتُ. فتح الباري (١/ كما وَرَد فِي بَعْضِ الرُّوايَاتُ. فتح الباري (١/ ٤٦٨).

وهذا بعض فضائلها وغير ذلك كثير ومع هذه الفضائل كيف كانت الخطبة والزواج؟ -ذكر خطبتها رضي الله عنها، وما كان من صداقها!

عن بريدة قال: قالَ نَفرٌ مِنَ الأَنْصَارِ لَعَليُ-رَضِي اللَّهُ عَنِه-: عَنْدَكُ فَاطَمَةُ، فَأَتَى رَسُولِ اللَّه-صلى اللَّه عليه وسلم-، فَسَلَّم عَلَيْه، فَقَالَ رَسُولُ اللَّه-صلى الله عليه وسلم-: "مَا حَاجَةُ ابن أبي طَالَب؟ " قال: يَا رَسُولَ اللَّه، فَاطِمَةُ بنْتُ رَسُولَ اللَّه-صلى اللَّه عليه وسلم-.

فَقَالَ-صلى اللّه عليه وسلم-: "مَرْحَبَا وَأَهُلا"، لَم يَزِدُهُ عَلَيْهَا، فَخْرَجَ عَلَيْ-رضي وَأَهُلا"، لَم يَزِدُهُ عَلَيْهَا، فَخْرَجَ عَلَيْ-رضي الله عنه- على أولئك الرّهْط من الأنصار وَهُمْ يَنْتَظَرُونَهُ، فَقَالُوا: مَا وَرَاءَكُ؟ قَالَ: مَا أَدْرِي، وَلَكُنّهُ قَالَ لي: "مَرْحَبَا وَأَهُلا"، قَالُوا: يَكُفيكَ مِنْ رسُولِ اللّه-صلى الله عليه وسلم-يكفيك مِنْ رسُولِ الله-صلى الله عليه وسلم-إحداهما أعطاك الأهل، وأعطاك المرحب. حسن... شرح مشكل الآثار (٩٤٧).

وعن أبن عبّاس رضي الله عنهما قال: قال لي عليّ-رضي الله عنهه، أردْتُ أنْ أخطب الله عليه وسلم- ابنته، أكر رسُول الله-صلى الله عليه وسلم- ابنته، فقلت: ما لي من شيء فكيف؟ ثم ذكرت صلته وعائدته صلى الله عليه وسلم-، فخطبتها اليه، فقال-صلى الله عليه وسلم-، "هَلُ لك من شيء؟ " قلت: لا. قال: "فاين درعك الحطمية؟ ". قال: هي عندي. قال-صلى الله عليه وسلم-: "فأعطنيها"، قال عليّ-رضي الله عنه-: "فأعطنيها"، قال عليّ-رضي الله عنه-: فأعطنيها إياه. صحيح أخرجه ابن حبان في صحيحه (٦٩٤٥).

وقوله: الحُطْميَّة: هي التي تُحطُّمُ السيوف،

أي تكسرها، وقيل: هي منسوبة إلى بَطْن من عبد القيس يُقال لهم: خُطْمَةُ بن مُحَارب. النهاية (١/ ٣٨٧).

ومن فوائده: أن كل شيء يتمول يصح أن يكون صداقا.

وأنه يجوز أن يكون المهر مما لا يصلح: للمرأة ولكن تبيعه أو تهديه؛ لأن الدرع إن كان درع الحديد الذي يتوقى به السهام فإن المرأة لا تلبسه عادة.

وفيه: استحباب تيسير الصداق: وتيسير الزواج؛ فهذه سيدة نساء أهل الجنة. وزوجها مبشر بالجنة، وهو من سادات أهلها، وأبوها سيد الأولين، والآخرين صلى الله عليه وسلم، وأمها؛ سلم عليها ربها، وبشرها ببيت في الجنة من قصب لا صحب فيه ونصب، فقه الإسلام (٧/ ٧٧).

### وأما جهازها رضى الله عثها:

ثُمَّ جَهْزَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّه عليه وسلم- ابْنَتَهُ فَاطْمَةَ رَضِي اللَّه عَنْهَا

فَعَنْ عَلَيْ بِنِ أَبِي طَالِبِ-رضي اللّه عنه- قَالَ: "جَهَز رَسُولُ الله-صلى الله عليه وسلم-فاطمة في خميل، وقرية، ووسادة أدم حشوها ليف الأذخر".

قوله: خميل وفي رواية خميلة؛ والخميلة: قطيفة بيضاء من الصوف.

والقربة: يُستسقى بها، وتكون للماءِ. لسان العرب (١١/ ٨٦).

والأديم: الجلد. لسان العرب (١/ ٩٦).

اِن البناء بفاطمة رضي الله عنها كان بعد غزوة بدر، وقد اختلف في تفاصيل ذلك قال ابن حجر: وَاخْتُلف في وَقْت دُخُولِ عَلَيْ بِفَاطَمة وَهَذَا الْحَديثُ يُشْعُرُ بِأَنَّهُ كَانَ عَقب وَقَعَة بَدْر وَلَعَلَّهُ كَانَ في شَوْال سَنَة اثْنَتَيْن فَإِنْ وَقَعَة بَدْر كَانَتْ في رَمَضان مِنْهَا وَقيل: تَرْوُجَهَا فِي السَّنَةُ الأُولَى وَلَعَلْ قَائِل ذلك أَرَادُ العقد. فَتَح الباري (٦/ ۱۹۹)، والنهاية (۲/ ۲۱).

وهذا ما كان في شأن المهر والجهاز؛ فكيف كانت الوليمة؟ لنرى ذلك في عددنا القادم حتى نتأسى بمن يشرفنا أن نتأسى بهم، ونكتفي بهذا وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، والحمد لله رب العالمين.

**Upload by: altawhedmag.com** 



أما يَعُدُ، فإنَّ اللَّه تعالى جعل لنا مواسم للبركات، فالسعيد من اغتنمها بالطاعات والتقرب إلى الله ليرفع رصيده من الحسنات، والشقى من حرمه الله خيرها. ومن هذه المواسم المباركة العشر الأوائل من شهر ذي الحجة، التي لها منزلة كبيرة في قلب كل مسلم حريص على التقرب لله تعالى. فأقول بالله تعالى التوفيق:

قال اللَّه تعالى: (وَٱلْفَجْرِ أَنْ وَلِيَالٍ عَشْرِ أَنْ وَٱلشَّفْعِ وَٱلْوَثْرِ ۞ وَٱلْتِلِ إِذَا يَسْرِ ۞ هَلَ فِي ذَلِكَ فَسَمٌّ لِنِي حِمْرٍ﴾ (الفجر ١:٥)؛ وقوله تعالى (وليال عشر) المراد بها عشرُ ذي الحجّة. وهذا قول عبد الله بن عباس وعبد الله بن الزبير وغيرهم. (تفسير ابن کثیر ج۱۱ ص۳۳۸:۳۳۷).

قال سبحانه (وَيُذْكُرُوا أَنْهُ لِتُّهِ فِي أَبَّامِ 24 أَ مَعْلُومَنتِ ) (الحج: ٢٨)؛ قال عَبْدُ الله بن عباس

رَضَى اللَّهُ عَنْهُمَا: وَاذْكُرُوا اللَّهِ فِي أَيَّامُ مَعْلُومَاتَ: أيَّامُ الْعَشْرِ، وَالْأَيَّامُ الْعُدُودَاتَ: أَيَّامُ الْتَشْرِيقَ. (البخاري كتاب العبدين باب ١١).

وعَنْ ابْنِ عَبَّاسِ قَالَ: قَالَ رَسُولَ اللَّهُ صلى اللَّه عليه وسلم: ما من أيام العمل الصالح فيها أحبُّ إلى الله من هذه الأيام يغنى أيام العشر. قالوا: يًا رَسُولَ اللَّهِ وَلا الْجِهَادُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ؟ قَالَ: وَلا الجهَادُ في سبيل الله إلا رجل خرج بنفسه وَمَالُهُ فَلَمْ يَرْجِعُ مِنْ ذَلِكَ بِشَيْءٍ. (البخاري حديث ٩٦٩، وصحيح أبي داود للألباني حديث

قال ابن حجر العسقلاني: أستدل بهذا الحديث على فضل صيام عشر ذي الحجة لاندراج الصُّوم في العَمَلِ. وَالَّذِي يَظْهَرُ أَنَّ السَّبِبُ فِي امْتِيازُ عَشْرِ ذي الحجَّة لَكَانِ اجْتَمَاع أمَّهَات العيادة فيه وهي الصَّلاة والصَّيامُ صلى الله عليه وسلم، بِعَرَفَاتَ فِيْ يُوْمِ جُمُعَةٍ. (صحيح مسلم. حديث ٣٠١٧).

(٢) يوم عرفة: يوم مغفرة الذنوب

عن عائشة أن رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم قال: مَا مِنْ يَوْم أَكْثَرُ مِنْ أَنْ يُعْتِقَ اللَّه فيه عَبْدًا مِنْ النَّارِ مِنْ يَوْم عَرْفَة، وَإِنَّهُ لَيْدُنُو ثُمَّ يُبَاهِي بِهِمَ المُلاَثِكَة فيقُولُ مَا أَرَادَ هُولاءٍ. (صحيح مسلم، حديث ١٣٤٨).

قال ابن عبد البر (رحمهُ الله): هذا الحديث يدلُ على أنهم مغفورُ لهم: لأنه لا يباهي بأهل الخطايا والذنوب إلا من بعد التوبة والغفران. (التمهيد لابن عبد البرج السرم).

(٣) يوم عرفة: يوم تقرير حقوق الأخوة الإسلامية

عَنْ جَايِرِ بْنِ عَيْدِ اللَّهِ أَنْ رَسُولُ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم خطب النّاس (يوم عرفة) فقال: إنْ دَمَاءَكُمْ وَأَمُوالِكُمْ حَرَامٌ عَلَيْكُمْ كَحُرْمَةً يَوْمِكُمْ هَذَا فِي شَهْرِكُمْ هَذَا فِي بِلَدِكُمْ هَذَا، ألا كل شيء من أمر الجاهلية تحت قدمي مُوضُوعٌ ودماءُ الحاهليَّة مؤضوعة، وإنَّ أول دُم أَضَعُ مِنْ دَمَائِنًا دُمُ ابْنِ رَبِيعَة بْنِ الحارث كان مُسْتَرضَعًا فِي بني سَعْد فَقَتَلْتُهُ هُدُيْل، وريا الحاهلية مؤضوع، وأوَّل ريا أضع ريانا ربا عباس بن عبد المطلب؛ فإنه مؤضوع كله. فاتقوا الله فالنساء فانكم أخذتموهن بأمان الله واستحللتم فروحهن بكلمة الله، ولكم عليهن أن لا يُوطئن فرشكم أحدا تكرهونه، فان فعلن ذلك فاضربوهن ضربًا غير مبرح، وَلَهُنْ عَلَيْكُمْ رِزْقَهُنْ وَكُسُوتُهُنْ بِالْعُرُوف، وقد تركت فيكم ما لن تضلوا بعده إن اعتصمتم به كتابُ الله. (صحيح مسلم حديث ١٢١٨). (٤) يوم عرفة: يوم الدعاء

وَىٰ عَبِدَ اللّهِ بِنَ عَمْرِوِ أَنَّ النّبِيِّ صلى اللّهِ عَلَى عَمْرِو أَنَّ النّبِيِّ صلى اللّه عليه وسلم قال: خير الدّعاء دُعاء يوم عرفة وخيرُ ما قُلْتُ أَنَا وَ النّبِيُونَ مِنْ قَبْلِي: لا إلله إلا الله، وحُدهُ لا شريكَ لَهُ، لَهُ المُلكُ، ولَهُ الحِمْدُ، وهُو عَلَى كُلُ شَيْء قَديرُ. (صحيح

والصَّدْقَةُ وَالْحَجُّ وَلاَ يَتَأَتَّى(يُتَاحُ) ذَلكَ فِي غَيْرِهِ. (فتح الباري لابن حجر. ج٢ ـ ص٥٣٥: ٥٣٤).

#### فضائل يوم عرفة

(١) يوم عرفة: يوم إكمال الدين وإتمام النعمة

قَالَ تَعَالَى: (ٱلْيُومُ ٱكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَغْمَتُ عَلَيْكُمْ يَعْمَى وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلِيَمِ بِينًا ) (المائدة:٣)؛ قال ابن كثير رحمه الله: "هذه أكبر نعم الله، عَزَّ وَجَلَّ، عَلَى هَذه الأُمَّة حَيْثُ أَكُمَل تَعَالَى لهُمُ دينهُم، فلا يحتاجُون إلى دين غيره، ولا إلى نبي غير نبيهم، صلوات الله وسلامه عليه: ولهذا حعله الله خاتم الأنساء، ويعثه إلى الإنس والجن، فلا حلال إلا ما أحله، ولا حرام الا ما حرمه، ولا دين الا ما شرعه، وكل شيء أخبر به فهو حق وصدق لا كذب فيه ولا خلف، كما قال تعالى: ( وَتُمَّتْ كُلِّمَتْ رَكْ صدةً وعَدلًا ) (الأنعام: ١١٥)؛ أي: صدقًا في الأخبار، وعدلا في الأوامر والنواهي، فلما أكمل الدين لهم تمت النعمة عليهم؛ ولهذا قال تعالى: (البؤم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام دينا) أَيْ: فَارْضُوْهُ أَنْتُمْ لأَنْفُسِكُمْ، فَانَّهُ الدينَ الذي رضية الله وأحبه ويعث به أفضل رسله الكرام، وأنزل به أشرف كتبه. (تفسير ابن کثیرجه ص۲٤).

قَالَ السَّدِّيُّ رحمهُ اللَّه؛ نزلَتْ هَذه الآيةُ يَوْمَ عَرَفَة، فَلَمْ يُنْزَلُ بَعْدها حَلالٌ وَلا حَرامُ، وَرَجَع رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَمَاتَ. (تفسير ابن كثير ج٥ ص٤٧).

وعن طارق بن شهاب قال: جاء رجل من اليهود إلى عمر فقال يا أمير المؤمنين آية في كتابكم تقرءونها لو علينا نزلت معشر اليهود الاتخذا ذلك اليوم عيدا قال وأي آية ؟ قال: (اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام دينا)؛ فقال عمر إني الأعلم اليوم الذي نزلت فيه والكان الذي نزلت فيه والكان الذي نزلت فيه الكان الذي نزلت فيه المؤم الذي رسول الله.



الترمذي للألباني حديث ٢٨٣٧). حثنا الله تعالى فكثير من آبات القرآن وكذلك نبيه صلى الله عليه وسلم، على الإكثار من الدعاء. قال سبحانهُ: ( وَإِذَا سَأَلُكُ عِبَادِي عَنِي فَإِنَّى فَسَرِينٌ أَجِيبُ دَعُوهُ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانٌ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلِيُوْمِنُواْ بِي لَمَلَهُمْ يَرْشُدُونَ ) (المقرة: ١٨٦). وعَنْ أَبِي هُرِيْرَةً قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهُ صلى الله عليه وسلم: ادْعُوا الله وَأَنْتُمْ مُوقَنُونَ

بِالإِجَابِةِ، وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهِ لا يَسْتَحِيثُ دُعَاءُ من قلب غافل لأه. (صحيح الترمذي للألباني حديث ٢٧٦٦)؛ فينبغي على كل مسلم أن ينتهز فرصة يوم عرفة المارك فيكثر من الدعاء.

(٥) صوم يوم عرفة أفضل صيام النوافل عَنْ أَبِي قَتَادَةَ أَنِ النَّبِيِّ، صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ قَالَ: "صِيَامُ يَوْمِ عَرَفَةَ أَحْتَسِبُ عَلَى اللَّهِ أَنْ يُكْفُرُ السَّنَةُ الَّتِي قَبْلُهُ وَالسَّنَةُ الَّتِي بِعُدُهُ"

(صحيح مسلم حديث ١١٦٢).

انظر أخى الكريم، إلى هذا الفضل العظيم، كيف أن أصوم عرفة يمحو الله تعالى به ذنوب سنتين كاملتين، فالسعيد من اغتنم هذه الفرصة وصام يوم عرفة وحفظ فيه لسانه وسمعه وبصره وجميع جوارحه عما يغضب الله. وينبغى عليك أخى المسلم أن تدعو أهل بيتك الكبار والصغار وكذلك أقاربك وأصدقاءك لصوم يوم عرفة البارك. فعن أبي مَسْعُود الْأَنْصَارِي قَالَ: قَالَ رَسُولَ اللَّه، صلى الله عليه وسلم: مَنْ دَلْ عَلَى خَيْرِ فَلَهُ مِثْلُ أَجْرِ فاعله. (صحيح مسلم. حديث: ١٨٩٣).

أسباب المففرة في العشر الأول من ذي الحجة

(١) المحافظة على صلاة الفرائض جماعة في المساجد

قال تعالى: (حَلْفِظُواْ عَلَى ٱلصَّكَوَاتِ وَٱلصَّكَافِةِ ٱلْوُسْطَىٰ وَقُومُوا لِلَّهِ قَلْنِيْنِينَ ) (البقرة:٢٣٨)؛ ينبغى على كل مسلم أن يحرص على إقامة الصلوات المفروضة في المساجد، وليتذكر عظيم ثواب صلاة الحماعة في المساحد؛ فعن عبد الله 26 فِي عُمَرَ أَنَّ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم

قال:صلاةُ الجماعة تفضل صلاة الفذ بسنع وعشرين درجة. (البخاري . حديث ٦٤٥. ومسلم. حديث ٦٤٩).

(٢) قيام الليل

قيام الليل من أفضل الأعمال التي يمكن أن يتقرب بها العبد المسلم لله تعالى. قال تعالى فِي وَصْف عباد الرحمن: ( نَتَجَافَى جُنُونُهُمْ عَن ٱلْمَضَاجِعِ بَدْعُونَ رَبُّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ ۞ فَلَا تَعْلَمُ نَفْشٌ مَّا أُخْفِيَ لَهُمْ مِن قُرَّةِ أَعْيُن جَزَّةً ۖ بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ) (السجدة:١٦:١٧).

وعَنْ أبِي أَمَامَةُ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم أنه قال: عليكم بقيام الليل فإنه دأب الصالحين قبلكم وهو قرية إلى ربكم ومكفرة للسيئات ومنهاة للإثم. (صحيح الترمذي للألباني حديث ٢٨١٤).

(٣) تلاوة القرآن الكريم

مَا أجمل أن يختم المسلمُ القرآنَ الكريم في أيام العشر من ذي الحجة المباركة، وليتذكر عظيم ثواب تلاوة كلام الله، والعمل به. قال سبحانه: ( إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتَلُونَ كِنَبَ ٱللَّهِ وَأَفَامُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رُزَقَتَهُمْ مِنَّا وَعَلانِيةً تَرجُونَ عَكَرَةً لَن تَكُبُورَ ١٠ لِيُوفِيَهُمْ أَجُورَهُمْ وَمَرْبِدَهُم مَن فَصْلِهِ ۚ إِنَّهُ عِنْفُورْسُكُورٌ) (فاطر: ٢٩: ٣٠). وعن عَبْد اللَّه بْن مَسْعُود قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم؛ مَنْ قَرَأُ حَرْفًا مِنْ كَتَاب الله فله به حسنة، والحسنة بعشر أمثالها، لا أَقُولَ الم حَرْفُ، وَلَكُنْ أَلْفُ حَرْفٌ، وَلاَمُ حَرْفٌ، وميم حُرف. (صحيح الترمذي للألباني حدیث ۲۳۲۷).

(٤) المواظية على ذكر الله تعالى

ينبغي على المسلم أن يستغل مواسم الخيرات. ومنها العشر من ذي الحجة، فيجعل لسانه دائماً رطباً بذكر الله تعالى، ويكثر من قول: سيحان الله، والحمد، ولا إله إلا الله والله أكبر، وغير ذلك من الأذكار المشروعة حتى يزداد رصيده من الحسنات. بقول الله تعالى: (وَيَذْكُرُوا أَسْمَ ٱللَّهِ فِي أَيَّامِ مَّعْلُومَنتِ) (الحج:

وْالصَّاحِبِ بِالْجَنَّبِ وَإِنْ الشَّبِيلِ وَمَا مَلَكُتْ أَنْكُمُ ) (النساء: ٣٦)، وعن أنس بن مَالك أنَّ رَسُولَ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم قال: مَنْ أَحَبُ أَنْ يُبْسَطُ لَهُ فِي رِزْقِهِ وَيُنْسَأَ لَهُ فِي أَثْرِهِ فليصل رحمه. (البخاري حديث ٥٩٨٦، ومسلم حدیث ۲۰۵۷).

#### (٦) الصدقات ومساعدة المحتاجين

أخي المسلم: المال الذي بيدك إنما هو في الحقيقة مال الله وأنت مستخلف فيه. فيجب عليك أن تنفقه في طاعته سحانه، وانتهز مواسم الطاعات، مثل أيام العشر من ذي الحجة، فأكثر من الصدقات في وجوه الخير المختلفة مثل كفالة الأيتام ورعاية الفقراء. وليكن من المعلوم أن كثره الإنفاق في وجوه الخير هي سبيل رضا الله عنك ودخولك الجنة، وهذه النفقة هي سبيل البركة في إيمانك وأموالك وأولادك وصحتك. قال تعالى: (مَا أَعَتْمُ مِن فَيْ فَهُوَ يُخْلِفُ فَمْ وَهُوَ خَكُرُ ٱلرَّرَفِينِ ) (سياً: ٣٩).

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ صلى الله عليه وسلم قال: ما من يؤم يُصْبِحُ العبادُ فيه إلا ملكان يَنْزلان فيقول أحدُهُما: اللَّهُمُّ أَعْطُ مُنْفَقًا خَلَفًا وَيَقُولُ الآخرُ: اللَّهُمَّ أَعْطَ مُمْسَكًا تَلْفًا. (البخاري حدیث ۱٤٤٢، ومسلم حدیث ۱۰۱۰).

#### فضل يوم النحر

يوم النحر هو العاشر من ذي الحجة وهو يوم مبارك ، يغفل عنه الكثير من المسلمين؛ فَعَنْ عَبُد اللَّهُ بُن قُرْطُ عَنْ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم قال: إنَّ أعظم الأيَّام عند اللَّهُ تَبَارِكُ وَتَعَالَى يَوْمُ النَّحْرِ ثُمَّ يَوْمُ الْقَرِّ. (صحيح أبي داود للألباني حديث ١٥٥٢). قال محمد شمس الحق العظيم آبادي: يَوْمُ القُرِّ؛ هُوَ الْيَوْمِ الّْذِي يِلَى يَوْمِ النُّحُرِ لِأَنَّ الثَّاس يَقرُّونَ فيه يمنِّي بَعُد أَنُ فَرَغُوا مِنْ طَوَاف الإفاضة وَالنَّحْرِ وَاسْتَراحُوا. (عون المعبود شرح سنن أبي داود ج٥ ص١٤٢).

وَأَخْرُ دُعُوانًا أَنِ الْحِمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ.

وقال سبحانه أيضاً: (وَأَذْكُرُواْ اللَّهُ فِي أَيَّامِ مَنْ أُوكُونَ ) (البقرة: ٢٠٣)؛ قَالَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَبَّاسِ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُمَا: (وَاذْكُرُوا اللَّه فِي أَيَّام مَعْلُومَات)؛ أَيَّامُ الْعَشْرِ، وَالْأَيَّامُ المُعْدُودَاتُ: أَيَّامُ التَّشْرِيقِ. (صحيح البخاري . كتاب العيدين باب ١١).

قَالَ الأمامُ البخاريُ (رحمهُ الله): كَانَ عُمْرُ رَضَىَ اللَّهِ عَنْهُ، (يُكَبِّرُ فِي قُبَّتِهِ بِمِنِّي فيسمعه أهل المسجد، فيكترون ويكتر أهل الأَسْوَاقَ حَتَّى تَرْتَجُ مِنِّي تَكْبِيرًا ) وَكَانَ ابْنُ عُمَر يُكبُرُ بِمنى تلك الأيّام، وَخَلْفَ الصَّلُوات وعلى فراشه وفي فسطاطه ومجلسه، وَمَمْشَاهُ تَلْكَ الْأَيَّامَ حِمِيعًا. وَكَانَتُ مَيْمُونَةَ: (تُكَثّرُ يَوْمَ النَّحْرِ) وَكُنَّ (النَّسَاءُ يُكُثّرُنَ خُلْفُ أَبَانَ بُنِ عُثْمَانَ، وَعُمَرَ بُنِ عَبْد الْعَزِيزِ لْيَالَى التَشْرِيقِ مَعَ الرَّجَالِ فِي الْسُجِد) (صحيح البخاري. كتاب العيدين - باب ١٢)

(١) اللهِ أَكْبَرُ، اللهِ أَكْبَرُ، لا إِنَّهَ إِلاَّ اللَّهِ، وَاللَّهِ أكبر، ولله الحمد.

(٢) إلا الله والله أكبر الله أكبر ولله الحمد. (٣) الله أكبر كبيرًا، الله أكبر كبيرًا، الله أَكْبَرُ وَأَجَلُّ، اللَّهُ أَكْبَرُ، وَللَّهُ الْحَمْدُ. (مصنف ابن أبي شيبة ج٢ ص٧٧)

# وقت التكبير المطلق

يبدأ من فجر أول يوم في ذي الحجة إلى آخر أيام العيد والتكبير المطلق لا يتقيد

# وقت التكبير القيد

يبدأ وقت التكبير المقيد من بعد صلاة فجريوم عرفة، وينتهي عقب صلاة عصر أخرأيام التشريق. (الغنى لابن قدامة.ج٣ (YAV).

### (٥) صلة الأرحام

أوصانا الله تعالى بالأرحام خيراً، فقال سيحانه: (وَاعْبُدُوا اللَّهُ وَلَا نُنْمِكُوا هِم نَسْيَعًا وَمَالُولَانُونِ الْحَكِينَا وَمِدَى ٱلْفُدُونَ وَٱلْبَتَّكُمُن وَٱلْمَسَكِينِ وَٱلْمُارِ ذِي ٱلْفُرْقِي وَٱلْمَارِ ٱلْجُنْبِ





الحمد لله حمدًا لا ينفد، أفضل ما يتبغي أن يُحمد، وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه ومن تعبد.

أما بعد: فمع بُعد الناس عن عهد النبوة، وخير قرون الناس الثلاثة الأولى، الصحابة، والتابعين، وتابعي التابعين، ومع ظهور الفرق التي فتت في عضد الأمة، وظهور الكذابين، والوضاعين، ظهرت البدع، وفشت في الأمة، فتصدى لهم أهل العلم، وبينوا مخالفتها للشرع، ولقاعدة: "ترك النبي صلى الله عليه وسلم للفعل مع وجود المقتضي، وانتفاء المانع يدل على أن الترك سُنة والفعل بدعة"، وقد عورضت القاعدة بأنها لا تدل على التحريم، فأحببت أن أبين القاعدة، ومعناها، وأقسامها، ومدى حجيتها على النحو التالى:

# الوقفة الأولى؛ ماهية قاعدة الترك؛

" ترك النبي صلى الله عليه وسلم للفعل مع وجود المقتضي، وانتفاء المانع يدل على أن الترك سُنَّة"

ومعنى ذلك أن عدم فعل النبي صلّى الله عليه وسلّم وصحابته الكرام وسلف الأمّة للشيء، مع وجود المقتضي، وإنتفاء المانع، من غير نهي شرعي عنه - يدلّ على المنع أو التحريم لذلك الشيء المتروك أو كراهته، ويكون فاعله مبتدعًا وآثمًا.

# الوقفة الثانية؛ معنى الترك؛

عرفه محمد صلاح محمد الأتربي في رسائته "التروك النبوية" بأنه عدم فعل النبي صلى الله عليه وسلم ما كان مقدورًا له كونًا »؛ فيخرج من الترك ما لم يكن مقدورًا له صلى الله عليه وسلم، ويخرج أيضًا تركه لما لم يكن موجودًا على عهده مثل تركه ركوب السيارة والطائرة.

الوقفة الثالثة: أقسام الترك من حيث دلالته على التحريم من عدمه:

يفرض على أمته.

عن عائشة رضي الله عنها ، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم صلى ذات ليلة في المسجد، فصلى بصلاته ناس، ثم صلى من القابلة ، فكثر الناس، ثم اجتمعوا من القابلة الثالثة أو الرابعة ، فلم يخرع اليهم رسول الله صلى الله عليه وسلم، فلما أصبح قال : قد رأيت الذي صنعتم ولم يمنعني من الخروج اليكم إلا أني خشيت أن تفرض عليكم وذلك في رمضان ، (رواه البخاري).

وجه الدلالة: أن النبي صلى الله عليه وسلم ترك جمع الناس على قيام رمضان لوجود مانع وهو خشيته صلى الله عليه وسلم من أن يعتقد الصحابة فرضية قيام رمضان كفرضية الصلوات الخمس. ومن ثم فإن تركه صلى الله عليه وسلم هنا لا يوصف بأنه سنة، وأن الاجتماع على قيام رمضان بدعه، لوجود المانع، إذ القاعدة أن الترك المعتبر على سبيل التشريع والبيان هو ما خلا من المانع، فإذا وجد المانع فلا يعد الترك هنا سنة، ويجوز أن يخالف هذا الترك بالفعل، ولذلك لما زال المانع بموت رسول الله صلى الله عليه وسلم وانقطاع الوحي، رأى عُمرُ أنَّ الأوْلَى اجتماعُهم على صلاة التراويح ، فعن عبد الرّحمن بن عبد القاري قال: ، خرجت مع عُمر بن الخطاب رضى الله عنه ليلة في رمضان إلى المسجد، فإذا النَّاسُ أُوْرَاعُ مُتَضَرِّقُونَ، يُصلَّى الرَّجُلِّ لنَفْسه، ويُصلى الرَّجُل فيُصلى بصَلاته الرَّهُط، فقال عُمَرُ؛ إنى أرَى لو جَمعُت هؤلاء على قارئ واحد؛ لكان أمثل، ثمّ عَزْم، فَجَمَعَهُم على أبي بن كعب، ثم خَرِجْتَ معه ليلة أُخْرَى، والنَّاسُ يُصلُونَ بصلاة قارئهم، قال عمر: نعم البدعة هذه ! والتي يَنامون عنها أفضل من التي يَقُومُونَ، يُرِيدُ آخَرُ اللَّيْلِ، وَكَانَ النَّاسُ

تَرُكَ النَّبِيِّ صلَّى اللَّه عليه وسلَّم للفعل قسمان:

القسم الأول: الترك بغير قصد التشريع وبيان الحكم:

تعريضه: هو ترك النبي صلى الله عليه وسلم للفعل لعدم وجود مقتضاه، أو لوجود المانع منه، ويكون بغير قصد التشريع وبيان الحكم، ومنه الترك المجرد، أو الراجع إلى العادة، والنسيان، والترك خشية الفرضية، والترك لتأليف القلوب، والترك عملًا بمكارم الأخلاق، والترك بسبب الانشغال، والترك لعدم الحاجة...إلخ.

حكمه: هذه الأقسام كلها لا نزاع في أنها لا تدلِ على المنع أو التحريم، وهي المقصودة بقول العلماء: «الترك لا يدل على التحريم»، وذلك لأن تركه لها صلى الله عليه وسلم كان لعلة.

#### أمثلة هذا القسم

مثال الترك لعدم وجود المقتضى: كترك جمع القرآن في المصحف فهذا لا يكون الترك فيه سنة ولا يكون الفعل بدعة. وإن كان تردد الصحابة- رضى الله عنهم-فيه أولا دليل على حذرهم من البدع في الجملة، ولكن لما وجد المقتضى الذي لم يكن موجودًا من قتل كثير من القراء في حروب الردة، وخوف ضياع شيء من القرآن، وكذا انتفى المائع الذي كان موجودًا في عهده- عليه الصلاة والسلام-باستمرار الوحى، ووضع آيات في وسط سور، وتغيير الترتيب في الآيات؛ فلما انتفى المانع بانقطاع الوحى كان الجمع في المصحف مشروعًا بناءً على الأدلة العامة في حفظ القرآن، وهذا فهم الصحابة-رضى الله عنهم-.

### مثال الترك لوجود المانع:

ا-الترك خشية الفرض: أي يترك النبي صلى الله عليه وسلم الفعل خشية أن



يُقومُونَ أَوِّلُهُ .. (رواه البخاري). وقول عمر " نِعْمَ البِذَعَةُ هذه ! " يقصد به البدعة بمعناها اللفوي لا الشرعي المذموم، وذلك من عدة وجود:

الوجه الأول: أن البدعة لغة: قال عنها ابن السكيت: «البدعة كل محدثة، إلى أن قال: وفلان بدع في هذا الأمر أي أول لم يسبقه أحد ، أه. بينما البدعة شرعا قال عنها الإمام الشاطبي في الاعتصام: «فالبدعة إذن عبارة عن طريقة في الدين مخترعة تضاهي الشرعية يقصد بالسلوك عليها التقرب إلى الله تعالى ...

والواضح أن قصد عمر هنا القصد اللغوى لأنه أول من جمع الناس على قيام رمضان فلم يسبقه إليه أحد، ولا يقصد به البدعة بمعناها الشرعى فلم يخترع عمر قيام رمضان ليتقرب به إلى الله، وإنما حث عليه النبي صلى الله عليه وسلم، وفعله مع أصحابه أكثر من مرة، ولذلك قال ابن رجب في قول عمر رضي الله عنه: نعم البدعة هذه-: ، وأما ما وقع في كلام السلف من استحسان بعض البدع؛ فإنما ذلك في البدع اللغوية لا الشرعية، فمن ذلك قول عمر رضى الله عنه لما جمع الناس في قيام رمضان على إمام واحد في المسجد وخرج ورآهم يصلون كذلك فقال: نعمت المدعة هذه ،. اهـ. الوجه الثاني: أنه - بفضل الله - لا يُعرف في الصحابة مُبتدعاً، ويكفى البدعة

الوجه الثاني: أنه - بفضل الله - لا يعرف في الصحابة مُبتدعاً، ويكفي البدعة فُبحاً أن يُبرأ منها أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم.

الوجه الثالث: أن الأخذ بسنة الخلفاء الراشدين امتثال لسنة النبي صلى الله عليه وسلم: فعن عبدالرحمن بن عمرو السلمي رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء المهديين الراشدين تمسكوا بها، وعضوا عليها بالنواجذ،

واياكم ومحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة، (رواه أبو داود، وصححه الألباني)، وعن حذيفة بن اليمان رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إني لا أدري ما قدر بقائي فيكم فاقتدوا باللذين من بعدي وأشار إلى أبي بكر وعمر واهتدوا بهدي عمار وما حدثكم أبن مسعود فصدقوه، (رواه الترمذي، وصححه الألباني)، وعمر رضي الله عنه من الخلفاء الراشدين الذين أمرنا أن نقتدي بهم، ففعله سنة وليس ببدعة.

٢- الترك خشية حدوث مفسدة أعظم
 حال الفعل: فيترك النبي صلى الله عليه
 وسلم أمرا من الأمور لدرء مفسدة أو جلب
 مصلحة.

عن عائشة رضي الله عنها قالت: «أنَّ رسول الله صلى الله عليه وسلم قال لها: ألم تري أنَّ قومك لما بنوا الكعبة اقتصروا عن قواعد إبراهيم؟ فقلت: يا رسول الله الا تردُّها على قواعد إبراهيم؟ قال: لولا الله حدثان قومك بالكفر لفعلت. فقال عبد الله رضي الله عنه: لنن كانت عائشة رضي الله عنها سمعت هذا من رسول الله صلى الله عليه وسلم، ما أرى رسول الله صلى الله عليه وسلم، ما أرى رسول الله صلى الله عليه وسلم، ما أرى رسول الله الله عليه وسلم، ما أرى رسول الله عليه عليه وسلم، عا أرى رسول الله عليه عليه وسلم، عا أرى رسول الله عليه وسلم، عا أرى رسول الله عليه عليه وسلم، عا أرى رسول الله عليه وسلم، عنها المنه عليه وسلم، على الله عليه وسلم، على قواعد إبراهيم، . (رواه البخاري).

وجه الدلالة: ترك النبي صلى الله عليه وسلم هدم الكعبة وبنائها على قواعد إبراهيم لقرب عهد قومه بالجاهلية فخشى أن ينكروه وتنفر قلوبهم فيوسوس لهم الشيطان ما يقيض شيئًا في دينهم، وقد كان يريد ائتلافهم وتثبيتهم على الاسلام.

مثال الترك لعادته، أو لكون المتروك من خصائصه: كأن يدع الإقدام على فعل من الأفعال لأجل عادته وطبعه أو لكون ما لم يفعله من خصائصه.

عن عبد الله بن عباس رضى الله عنهما قال: «دَخُلْتُ أَنَا وَخِالِدُ بِنُ الْوَلِيدِ، مع رسول الله صلى الله عليه وسلم بيت مَيْمُونَة، فأتى بضب مَجْنُوذ، فأهْوى إليه رسول الله صلى الله عليه وسلم بيده، فقال بعض النسوة اللأتي في بيت مَيْمُونَةَ: أَخْبِرُوا رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عليه وسلم بما يريد أنْ يأكل، فرفع رسول الله صلى الله عليه وسلم يده، فقلت: أحرام هو يا رسول الله؟ قال: لا، ولكنه لم يكن بأرْض قومي فأجدني أعافه. قال خالد، فاجترزته فأكلته ورسول الله صلى الله عليه وسلم ينظر،. (رواه مسلم)، وفي رواية عن سليمان بن يسار: «كلا - يعني

قال المازري-رحمه الله- في "المعلم بضوائد مسلم ": «يعنى الملائكة وكان للحم الضب ريحا فترك أكله لأجل ريحه كما ترك أكل الثوم مع كونه حلالا.

لخالد وابن عباس - فإنني يحضرني من

الله حاضرة ، (رواها مالك).

وجه الدلالة: أن ترك النبي صلى الله عليه وسلم أكل الضب هو عدم اعتياده عليه، أو أنه كان من خصائصه صلى الله عليه وسلم.

مثال الترك لعلة المرض: عن جندب بن عبد الله رضى الله عنه قال: «اشتكى النبيُّ صَلَّى اللَّه عليه وسلَّم، فلم يَقَّمُ ليُلهُ- أَوْ لَيُلِتَيْن- فَأَتَّتُهُ امْرَأَةً، فَقَالَتُ: يا مُحمّد ما أرى شيطانك إلا قد تركك، فَأَنْزُلُ اللَّهُ عَزْ وجِلْ: " وَالصَّحَى وَاللَّيْلُ إذا سَجِي ما ودَّعَكَ ريِّكَ وما قلي"، (رواه البخاري).

وجه الدلالة: أن ترك النبي صلى الله عليه وسلم للقيام كان لعذر المرض، فلا يعد تركه سنة يتأسى بها.

مثال الترك بسبب الانشغال: عن عبد الله بن مسعود رضى الله عنه قِال: «إنَّ المشركين شغلوا النبئ صلى الله عليه

وسلم عن أربع صلوات يوم الخندق فأمر بلالا فأذن ثم أقام فصلى الظهر ثم أقام فصلى العصر ثم أقام فصلى المغرب، ثم أقام فصلى العشاء، (رواه النسائي وصححه الألباني).

وجه الدلالة: أن ترك النبي صلى الله عليه وسلم للصلوات الأربع كان بسبب انشغاله يوم الخندق وقبل نزول آية صلاة الخوف، ومن ثم فلا يعد الترك سنة ولا يجوز التأسى به.

مثال الترك بسبب النوم: عن أبي هريرة رضِي اللَّه عنه قال: ﴿ أَنَّ رَسُولُ اللَّهُ صلَّى الله عليه وسلم حين قفل من غزوة خيسر، فسار ليله، حتى إذا أدركه الكرى عرس، وقال لبلال: اكلا لنا الليل فصلى بالال ما قدر له، ونام رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابُه، فلمّا تقاربَ الفجرُ، استند بلال إلى راحلته مواجه الفجر، فغلبت بلالا عيناه وهو مستند إلى راحلته، فلم يستيقظ بلال ولا أحد من أصحابه حتى ضربتهمُ الشمسُ، فكانَ رسول الله صلى الله عليه وسلم أولهم استيقاظا، ففزع رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: أي بلال فقال بلال: أخذ بنفسى الذي أخذ بنفسك، بأبي أنت وأمّى يا رسول الله قال: اقتادوا فإقتادوا رواحلهم شيئًا، ثمّ توضّأ رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأمر بلالا فأقام الصلاة، فصِلَى بِهِمُ الصَّبِحُ، فلمَّا قضى النبيُّ صلى الله عليه وسلم الصلاة قال: من نسي صلاة، فليصلها إذا ذكرها، فإن الله عز وجل قال: وأقم الصّلاة لذكري، (رواه ابن ماجه وصححه الألباني).

وجه الدلالة: أن ترك النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه لصلاة الفجركان بعذر النوم، ومن ثم فإن الترك ليس بسنة ويتأسى به.

والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله.

أما بعدُ، فإن الحملات الإعلامية الجائرة التي يشنّها بعض المنافقين من المنتسبين إلى عالمنا الإسلامي في موضوع التفكير التقدمي والإبداعي الحر ودورهما في المجتمع، يدفعنا إلى الحديث فيه، وفي الواقع المؤلم الذي نعيشه ونعانيه من حيث اختلاط المفاهيم، وتداخل الاصطلاحات، وعدم تحديد المعاني، ودعوة التحرر المطلق في الكتابة والتأليف والفن دون قيد أو شرط حتى ولو كان الأمر يتعلق بدين الإسلام وأحكامه وشريعته ومصادره ورجاله فإن أقلامهم تميل عن منبع الحق وتزل السنتهم عن شرعة الصدق.



امداد کی اید اعبد الوارث عثمان استاذ الفقه القارن بجامعة الازهر

الإنسانية تصويرًا راقيًا... بل يزيد الأمر خطورة حين يعلن هؤلاء أن الإسلام يقف أمام الحرية الأدبية للكاتب، وأن الالتزام به يعيد عهود الحجر الأدبي القديمة!!

بيد أن الواقع غير ذلك تمامًا، فالإبداع الأدبي الهادف، هو ما حثَ عليه الإسلام وهو ما التزم به علماء الإسلام ودعاته وكتابه الذين أفادوا العالم كله بمناهج تعليمية تربوية،

إن الذي يتأمل فيما تخوض فيه كثير من الأقلام من أحاديث عن حرية الكاتب والفنان المطلقة فيما يكتب أو يعبّر، وضرورة أن يتم توفير هذه الحرية له لكي يتمكن إبداعه من الانطلاق فينتج ما يعبّر به عن مشاعره الذاتية، وأفكاره الشخصية بالأسلوب الذي يختاره والكلمات التي تروق له. من يتأمل ذلك يتصور أن هناك من يمنع الكاتب والفنان عن ممارسة الحرية الإيجابية الهادفة التي تبني ولا تهدم، وتعمر ولا تخرب، وتجمع ولا تفرق، أو من يقف حائلاً دون تصوير المشاعر

ذُو الِحجة \$\$\$! هـ - الْعلد \$17 - الْسنة الثانية والخمسون

ونظم اجتماعية إصلاحية تدعو إلى الرقي الأخلاقي والأسلوب السامي العالي الداعم للقيم الإنسانية الرفيعة والمثل العليا.

وكتاب الله تعالى هو الصورة الأدبية الرائعة للبيان العربي في التعبير عن قصة خلق البيان العربي في التعبير عن قصة خلق مكوناته وانسجامها وعظمتها، وعن الدعوة إلى عمارة الأرض، وعن التفكير الهادف، وعن التوحيد وعبادة الله، وعن قصص الأنبياء وأخبار الأمم السابقة، وعن العبادات والتشريعات والأخلاق، وعن الحياة والموت وعن البعث والنشور، وعن الثواب والعقاب الى آخر ما اشتمل عليه القرآن الكريم من معان ومقاصد وعبادات ومعاملات، وأحكام وتشريعات، وأخلاق وفضائل وتوجيهات وارشادات.

ولا ينكر أحد أنه نمط فريد من الأسلوب الأدبي الراقي، والبلاغي المعجز يحاول كتاب العربية الأصلاء احتذاؤه والاقتباس من سموه.

هذا الأبداع الرباني يضرب المثل الحقيقي لكل من يحاول الأبداع البشري فيسمو بالقارئ إلى معارج الكمال.

إن الذين يدعون أن الأبداع الفكري منبوذ في رسالة الإسلام ممقوت في شريعته لا يقصدون بالأبداع الفكري ما يصور خوالج النفس الشريفة، وما يدعو إلى الارتقاء بالقارئ إلى عالم من الاحساس الشريف الذي يريح أعصابه، ويسمو به إلى مثل من الشعور الإنساني تجذبه إلى الكمال، وتدعوه إلى الفضائل.

بل بهدفون الى تحقيق مقاصد دنيثة وخسسة منها:
أولا: انتجاههم بتعمد وإصرار، وبأسلوب
مباشر صريح وغير صريح إلى تحقير
المُثُل الرفيعة، وإلى الانحطاط الأخلاقي،
وإلى الحياة البهيمية الحيوانية، وإباحة
مظاهر الشذوذ الإنساني في تصوير النوازع
الهابطة، والإسفاف الشائن وجعل الأدب
صورة من أحاديث المنحرفات والمنحرفين في

المخادع المربية بدعوى أن الفن للفن، وان كل ما يصور لحظات السقوط أديب فنان مبدع. وهذا في الواقع انحراف عن مُثل الأمة وأهدافها، ودعوة إلى إشاعة الإباحية الهابطة على نحو ينذر المجتمع بالسقوط والتردي إلى مدارك الرذيلة، وظلم لمفهوم التفكير الإبداعي ومعناه وغايته، كما يمثل أحط اقتباس من الحضارة الغربية في أقدح صورها وسقطاتها الإنسانية المرذولة التي تستهدف إبادة الجنس البشرى وافقاده كرامته واختلافه عن البهائم الفاقدة لأمانة العقل والتكليف، فتبيح زواج الرجل بالرجل والمرأة بالمرأة وتزوج كليهما بالحيوان والدمية وإباحة زنا المحارم والدعوة إلى كل سلوك شاذ في المأكل والمشرب والملس والملامح الميزة للجنس.

وللأسف فإن هذا الإبداع المتوهم الضال العض الفاحش لا يقدم إلا في الأشهر المعظمة والمناسبات التعبدية في مجتمعاتنا الإسلامية كشهر رمضان والأشهر الحرم والعيدين وجعلها موسما لعرضها ونشرها والترويج لها بقصد صرف الناس عن الاستفادة بأيام الله المباركة الداعية الى تعظيم شعائر الله، وبهدف تفويت الفرصة على المجتمع المسلم حتى لا يعرف مفهومها ولا يفكر في معانيها ولا يهتدي إلى مقاصدها ومغازيها.

ثانيًا، الهجوم على المثل العليا فيما يتحدثون به عن أنبياء الله المرسلين، وعن الصحابة المكرمين.

فقد تركوا كل احترام وتقدير لهذه المثل، واندفعوا يسوقون على ألسنة أبطالهم في كتبهم ومقالاتهم وبرامجهم على القنوات الفضائية ما يبرأ منه الواقع الحقيقي لهؤلاء الكرام، بل يزيدون في غيهم وانحرافهم وسقوطهم فيتحدثون عن الذات الإلهية حديث الساخر العابث، ويجعلون هذه الأحاديث مثالاً لحرية الفكرا كأن حرية الفكر والتعبير لا تكمن عندهم إلا في



الهجوم على الإسلام ونبيه الكريم ومصادره ورجاله دون التعرض بالنقد أو التجريح لأي ديانات أو كتب يزعم أصحابها نسبتها إلى السماء، كما لا يتجرؤون على مهاجمة أشخاص يحملون من شطط الفكر وجموح العقل ما يستنكره أصحاب العقول النيرة حتى وإن كانوا من غير المنتمين إلى الإسلام، وترفضه القلوب العامرة والنفوس القويمة والفطرالسليمة.

فإذا قامت عليهم حملة غاضبة تدعوهم إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة وتجادلهم بالتي هي أحسن، وجدنا من أرباب الأقلام والمنابر الإعلامية المأجورة من يدعي ويعلن في صوت عال بلا حياء ولا خجل أن في ذلك محاربة لحرية الفكر والإبداع، وأن الأديب أو الصحفي أو الإعلامي أو الممثل السينمائي لا يتقيد بافكار يحترمها الجميع، وربما خجل أحد هؤلاء المدافعين فحاول أن يبرر هذا السقوط بقوله؛ إن هذا الإلحاد قد جاء على لسان بطل لا يصور عواطف الكاتب.

هل رسالة صاحب القلم أن يرقى بمستوى قارئه أم يهبط به؟ وأيهما أجدى على المجتمع وأنفع للناس، أن يقرأ الإنسان قصة تصور الهبوط الجنسي في مراحله المتدنية، أم أن يقرأ صورة مهذبة تحبيه في الطهارة والعفة. وتدفعه إلى تصور مجتمع فاضل تكون فيه الأسرة الإنسانية فرحة بالتعاون المخلص. والتحاب الشريف، واحترام الحقوق والحدود، فيشرئب ويسعى إلى تحقيق ما يقرأ من كتب أدبية وعلمية وثقافية، ويرتفع بنفسه إلى مستوى ينأى به عن تخيل المفاسد المنحدرة؟ إن رسالة الأديب الحق والكاتب الملتزم بقيم دينه والإعلامي الصادق والباحث المخلص في أي شأن من الشؤون هي رسالة قريبة من رسالة الأنبياء والرسلين والمصلحين، فإذا كانت مادة القراءة منحدرة بسفه فإنها شيطان أخرس يوسوس للقارئ بما يؤذيه ويكدر حياته، ثم إن الحياة ليست إشباء غرائز وتحصيل شهوات فحسب حتى يتكالب كتاب القصة

والمقالة على تصوير الجانب الحيواني من هذا الانجاه!

كما أن التجديد والحداثة وحرية الفكر والتعبير لا يمكن أن تنحصر في إثارة الشبهات حول أحكام الإسلام لتدمير الأمة الإسلامية، والطعن في تاريخه وتراثه لتشويهه في أذهان الشباب والعامة!

وإنما الحياة البشرية العصرية تحتاج إلى شعوب واعية بقضاياها وعلى دراية تامة بالمخاطر التي تهدد أمنها واستقرارها وسلامتها ووجودها، أما التركيز على إشباع الغرائز وتحصيل الشهوات في الكتابة والتأليف والتعبير يورث الفقر والفاقة ويضيع العمر والمجهود والطاقة، ويهلك الأمم والشعوب ويمحق البركة من أرزاقها وأقواتها، والهجوم على الاسلام وأحكامه وتسفيه علومه وافتعال القضايا الوهمية لغرس الفتن في المجتمعات الإسلامية، وإبعاد الناس عن مصدر أخلاقها وسر تقدمها ورقيها فإنه يفضى إلى طمس الهوية الإسلامية ويفتح الطريق أمام التبارات الالحادية والعنصرية المعادية للحضارة الإسلامية لتحقيق مآريها الواضحة في إزالة الإسلام والمسلمين من الوحود.

والمعاين للواقع العالمي الذي تتصارع دوله المتقدمة صناعيًا واقتصاديًا فيما بينها بكل ما أتيت من قوة من أجل حماية مصالحها والحفاظ على ثرواتها وامكانياتها وتتنافس على زيادة الإنتاج في كل مجالات الحياة، يدرك مدى خطورة هؤلاء الذين ينشرون الفساد والإباحية في مجتمعاتنا بذريعة التفكير التقدمي والإبداعي والحداثة والتجديد وتحت غطاء الانتماءات الفلسفية الغربية كالعلمانية والليبرالية وغيرها من المذاهب التي تهدف إلى هدم الدين.

### العالم ينتظر البديل

إذ إنهم لم يتلقفوا من الغرب إلا السلوكيات والأخلاق وهما في الحضارة الغربية المعاصرة بمثلان مرحلة السقوط الإنساني والجانب



#### الفرب بن اتجاهين:

ولن نسترسل في الحديث عما تعرض له الإسلام في العصر الحديث من قراءات ودراسات من كلا الفريقين، ولكن سنكتفى بالحديث عن مثال واحد فقط:

ممن أضلهم الله رغم اشتغالهم بالإسلام وعلومه، وهو المستشرق "جاك بيرك" المولود في الجزائر عام ١٩١٠م، وقد قام بتدريس التاريخ الاجتماعي للاسلام المعاصر زهاء ربع قرن من الزمان في نفس الوقت الذي كان يقوم بترجمة معانى القرآن الكريم إلى الفرنسية، كما شغل نفسه بالقرآن وبالدراسات الشرقية كثيرًا، حتى حظى بعضوية مجمع اللغة العربية تكريمًا له، لنراه وقد سقط بعد ذلك في بحوثه العلمية، في مستنقع الجهل والضلال، وذلك من خلال كتابه "إعادة قراءة القرآن" وما جاء في الكتاب أثبت فيه أن هذا الفرنسي، لا يعرف من العربية إلا شذرات، لا تصلح لأن تكون مرتكزًا ينطلق منه لينقد كتاب الله في زعمه-معاذ الله-حتى يدعو الناس لإعادة قراءة كتاب الله، يقصد إعادة ترتيبه وتنقيته مما يزعم مما فيه من تناقضات-معاذ الله-. ويتضح من قراءة الكتاب المذكور أن المؤلف جاهل باللغة العربية، متعمد للاساءة إلى الإسلام، ويفتقد الأمانة العلمية والأدب الخلقي الذي يجب أن يتحلى به من يتناول النص القرآني، وهو لا يملك القدرة على تصدى له من عمل جدى شاق. وهناك أمثلة كثيرة لأخرين من المستشرقين انشغلوا بالدراسات الإسلامية؛ فهداهم الله إلى الإسلام وأسهموا في نشر الإسلام، وعرضوا حقائقه بإخلاص وصدق حتى دخل الكثير من الغربيين في دين الله أفواجًا. فإن كانت المؤتمرات على الإسلام تدبير الإنسان ومكايده فإن الإسلام معجزة ريانية خالدة.

والله المستعان.

المظلم في التاريخ البشري الحديث، وهنا يكمن خطر هؤلاء الذين تعجّ بهم وسائل الاعلام على مجتمعاتنا الاسلامية إذ إنهم يحاولون باستماتة اتخاذ كافة التدابير للوقوف حجر عثرة في طريق أي إصلاح يقوم على أساس مبادئ الإسلام وأحكامه التي تمثل إعجازًا ريانيًا خالصًا يستحيل القضاء عليها وإزالتها من الوجود، ويصعب الصمود في مواجهتها

فعلى المستوى الحضاري تغيرت المعادلة، بعد إذ وصلت الحضارة الغريبة الطربق المسدود ... والأن فإن العالم ينتظر البديل قصر الوقت أو طال، ولن يكون هذا البديل إلا مبادئ رسالة الإسلام الخالدة.

أو على الأقل مشاركة إسلامية في إعادة صياغة مصير العالم فيما يعترف به ويؤكده مفكرو الغرب وكتابه وفلاسفته، بعد أن درسوا كل صيغة واستعرضوا كل بديل فلم يجدوا فيها الجواب...

فنحن إذن المطالبون بصياغة المشروع الحضاري البديل وتقديمه للبشرية، بعد أن أخفقت كل النظم الوضعية والمبادئ الفربية الواحدة تلو الأخرى في بناء مجتمع فاضل يحافظ على الخصائص الإنسانية. ولم يعرف التاريخ البشري كله دينًا سماويًا أو مذهبًا أرضيًا تعرض للدراسة والتحليل، من كل أجناس البشر مثل الإسلام.

لقد قرأت شعوب الأرض كلها في مصادر هذا الدين الرباني القيم القويم، يستوي في تلك الشعوب المسلمة وغير المسلمة: أعداؤه منهم وأصدقاؤه، من آمن به ومن كفر: فهو الدين الذي شغل الدنيا كلها منذ أن نزلت أولى آيات القرآن الكريم على هذا القلب الطاهر قلب محمد بن عبد الله صلى الله عليه وسلم إلى يومنا هذا، وسيظل هكذا إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها. وتلك احدى معجزاته.





من نور كتاب الله التقوى خير زاد للحاج

قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: "أَلْحَجُّ أَشْهُرٌ مَعْلُومَكُّ فَكَن قُرْضَ فِيهِكَ ٱلْحُجَّ فَلَا رَفَثَ وَلَا فُسُوفَ وَلَا حِدَالُ فِي ٱلْحَيْمُ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْر يَعْـُلُمُهُ ٱللَّهُ وَتُكَرَّوْدُوا فَالِحَ خَيْرَ ٱلزَّادِ ٱلنَّفَوَيُّ وَاٰتَقُونِ يَتَأْوَلِي ٱلْأَلْبَابِ " (البقرة: ۱۹۷).

عن جابر بن عبد الله قال : رأيت النبي صلى الله عليه وسلم يرمي على راحلته يوم النحر، ويقول: «لتأخذوا مناسككم، فإني لا أدري لعلى لا أحج بعد حجتي هذه،.

صحيح مسلم

#### من سنن العيد

عن أبي رافع أن النبي صلى الله عليه وسلم: كان يخرج إلى العيدين ماشيًا و يصلي بغير أذان و لا إقامة ثم يرجع ماشيًا في طريق آخر. صحيح الجامع

#### من سنن وآداب الطواف

🧖 مَنْ هَدَى رَسُولُ اللَّهُ

صلى الله عليه وسلم

NO REAL PROPERTY AND ADDRESS OF THE PARTY AND

وعن ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: الطواف حول البيت صلاة إلا أنكم تتكلمون فيه فمن تكلم فيه فلا يتكلم إلا بخير.

صحيح الترغيب والترهيب

36 c

Upload by: altawhedmag.com



#### إعداد : علاء خضر

#### فضل العشرة من ذي الحجة

عن ابن عباس عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: ( ما العمل في الأيام العشر أفضل من العمل في هذه ) . قالوا : ولا الجهاد ؟ قال: ( ولا الجهاد ، إلا رجل خرج يخاطر بنفسه وماله، فلم يرجع بشيء). البخاري

#### دعاء يوم عرفة

عن طلحة بن عبيد أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: أفضل الدعاء دعاء يوم عرفة و أفضل ما قلت أنا والنبيون من قبلي: لا إله إلا الله وحده لا شريك له. الترمذي

عن أبي قتادة أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: صوم يوم عرفة يكفر سنتين ماضية و مستقبلة .

صحيح مسلم

#### تحدير نبوي ٠٠٠

عن أبي هريرة أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: من باع جلد أضحيته فلا أضحية له.

صحيح الجامع

#### الصحابة والعيد

عن جبير بن نفير قال : كان أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا التقوا يوم العيد يقول بعضهم لبعض : " تقبل الله منا ومنك".

فتحالباري

Upload by : altawhedmag.com

## حجة النبي صلى الله عليه وسلم كأنك تراها

د. متولي البراجيلي

٢- خطب النبي صلى الله عليه وسلم في الناس، وبين المواقيت المكانية لكل بلد.
٣- خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم من المدينة لخمس بقين من ذي القعدة أو أربع، وساق معه الهدى.

#### ثانيا: ذو العليفة (ميقات أهل المدينة):

وتعرف الآن باسم أبيار علي وفيها: ١- صلّى رسول الله صلى الله عليه وسل

١- صلى رسول الله صلى الله عليه وسلم
 الظهر بمسجد ذي الحليفة.

٢- ركب النبي صلى الله عليه وسلم ناقته القصواء- حتى إذا استوى على الناقة أهل بالنسك: لبيك اللهم عمرة وحجة (مسلم والبخاري وغيرهما)، (ويذكر الحاج نسكه، فإن كان متمتعًا، قال: لبيك اللهم عمرة، وإن كان مفردًا بالحج، قال: لبيك اللهم حجًا، وإن كان قارنًا بين العمرة والحج قال: لبيك اللهم عمرة وحجًا).

3- بدأ الركب المبارك يتحرك، يقول جابر رضي الله عنه: فنظرت إلى مد بصرى من بين يدى الرسول صلى الله عليه وسلم من راكب وماش وعن يمينه مثل ذلك وعن يساره مثل ذلك ومن خلفه مثل ذلك وهن المائة ألف) ورسول الله صلى الله عليه وسلم بين أظهرنا وعليه ينزل القرآن، وهو يعرف تأويله، وما

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خير المرسلين، وبعد:

فهذا وصف مختصر لمناسك حجة النبي صلى الله عليه وسلم (حجة الوداع) بداية من المدينة حتى العودة إليها.

### أولا: لماذا لم يحج النبي صلى الله عليه وسلم قبل العام العاشر؟

الأسباب منها:

١- أن مكة كانت في يد قريش حتى فتحت في العام الثامن.

٢- غزوة حنين كانت بعد الفتح مباشرة،
 واستمرت حتى آخر ذي القعدة.

٣- العام التاسع كان عام الوفود الذين قدموا من كل مكان للمبايعة على الإسلام.
 ٤- ولأن المشركين كانوا لا يزالون يحجون

البيت حتى العام التاسع.

 ه- ولأن الزمان استدار في العام العاشر كهيئته يوم خلق الله السماوات والأرض، بعد النسيء الـذي غير الكافرون به الأشهر الحرم.

#### ثانيًا: المدينة المنورة:

اذن في الناس أن رسول الله صلى الله عليه وسلم حاج هذا العام، فقدم المدينة بشر كثير، فلم يبق أحد يقدر أن يأتي راكبًا أو راجلاً (ماشيًا) إلا قدم، كلهم يلتمس أن يأتم برسول الله صلى الله عليه وسلم.

بمسح جسده کله بیده يتبرك بالحجر، فهذا لم

ج- استلام الحجر بعصا ونحوه.

د- الإشارة إليه عند اشتداد الزحام من بعيد، ولا يقبل هنا يده، والإشارة تكون باليد اليمني فقط، وليس باليدين كالصلاة، يقف ويستقبل ويشير، فإن اشتد الزحام فليشر إلى الحجر بدون أن يتوقف).

- وجعل النبي صلى الله عليه وسلم الحجر عن شماله وبدأ الطواف، فرمل (وهو سرعة المشي مع تقارب الخطي.

- والرمل والاضطباع يكون في طواف القدوم فقط) وطواف العمره للمتمتع.

٢- ثم أتى النبي صلى الله عليه وسلم الركن اليماني فاستلمه (والركن اليماني يستلم فقط بلا تكبير ولا تقبيل ولا إشارة إليه عند تعذراستلامه.

(وفي آخر الأشواط السبعة يستلم الركن اليماني، ولا يستلم الحجر الأسود أو يشير إليه؛ لأن الطواف انتهى، ومسح الحجر أو الإشارة إليه يكون عند بداية الطواف، والسُّنة أن يقول بين الركن اليماني والحجر الأسود (ربنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الأخرة حسنة وقنا عذاب النار).

٣- مقام إبراهيم عليه الصلاة والسلام: ثم نفذ النبي صلى الله عليه وسلم إلى مقام إبراهيم عليه السلام (وهو الحجر الذي كان يقف عليه عند بناء الكعبة)؛ فقرأ (واتخذوا من مقام إبراهيم مصلي)، ورفع صوته يسمع الناس (سنن النسائي). فجعل المقام بينه وبين البيت، فصلى ركعتين، قرأ فيهما: قل يا أيها الكافرون، وقل هو الله أحد (مسلم وأحمد وغيرهما).

٤- زمزم: ثم ذهب النبي صلى الله عليه

بهمنشيء عملنا به.

٥- النبي صلى الله عليه وسلم يهل بالتوحيد (رفع صوته بالتلبية) لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك، لا شريك لك. -وفي الحديث: أتاني جبريل عليه السلام فأمرني أن آمر أصحابي أن يرفعوا أصواتهم بالإهلال (صحيح سنن أبي داود وغيره)، (والمرأة لا ترفع صوتها بالتلبية، لكن بقدر ما تسمع رفيقتها).

ولنزم رسول الله صلى الله عليه وسلم تلبيته (هل يلبي أثناء سيره فقط، أم وهو غير سائر أيضًا، المسألة خلافية، ورجح ابن تيمية أثناء المسير فقط)، (والجمهور على أن التلبية مستحبة. لكننا لا نتركها فهي شعار الحج، لذا ذهب بعض أهل العلم الى وجوبها).

#### رابعا: دخول مكة:

دخل النبي صلى الله عليه وسلم مكة وأتى البيت صبح رابعة مضت من ذي الحجة، عند ارتفاع الضحي، أناخ راحلته، ثم أتى الست.

وكان مضطيعًا (كشف الكتف اليمني).

#### خامسا: الطواف:

١- استلم النبي صلى الله عليه وسلم الحجر الأسود، وصح عن ابن عمر رضى الله عنهما أنه كان إذا استلم الحجر، قال بسم الله والله أكبر (البيهقي وغيره، وقال الألباني: سنده صحيح كما قال النووي وابن حجر العسقلاني. انظر حجة النبي صلى الله عليه وسلم للألباني ص٥٧).

(استلام الحجر الأسود بحسب الاستطاعة: أ- مسح الحجر وتقبيله.

ب- مسح الحجر باليد وتقبيل اليد (ولا

على

المسروة بعد

انتهاء السعي في الشوط السابع، بل ينصرف).

النبي صلى الله عليه وسلم يأمر

الصحابة بتقصير الشعر، والتحلل من إحرام العمرة، وذلك لن لم يسق معه الهدى.

فتحلل الناس كلهم وقصروا إلا النبي صلى الله عليه وسلم لم يتحلل من إحرامه: لأنه ساق معه الهدي وكذلك بعض الصحابة كأبي بكر وعمر والزبير وغيرهم.

#### سابعًا يوم التروية (الثامن من ذي الحجة):

فلما كان يوم التروية توجهوا إلى منى، فأهلوا بالحج (لمن كان متمتعًا منهم)، ودخل رسول الله صلى الله عليه وسلم على عائشة رضي الله عنها، فوجدها تبكي لأنها حاضت، فأمرها النبي صلى الله عليه وسلم أن تغتسل وتصنع ما يصنع الحاج غير أن لا تطوف بالبيت ولا تصلي (مسلم، وأبو داود، وأحمد).

- وركب رسول الله صلى الله عليه وسلم - الى منى -، وصلى بها الظهر والعصر والغرب والعشاء والعشاء والعجر، يقصر الصلاة الرباعية، ثم مكث قليلاً بعد صلاة الفجر حتى طلعت الشمس وأمر بقبة من شعر (صوف) تضرب له بنمرة.

#### تامنا: عرفات:

- أتى النبي صلى الله عليه وسلم نمرة (وهى ليست من عرفات على الراجح وفيها خلاف) فوجد القبة قد ضُربت له، فظل حتى إذا زاغت الشمس أمر بالقصواء فرُحُلت له فركب حتى أتى بطن الوادي.

#### خطبة عرفات:

خطب النبي صلى الله عليه وسلم الناس خطبة جامعة ذكر فيها قواعد الإسلام وسلم الى زمزم فشرب منها، وصب على رأسه (مسند آحمد وغيره). ٢- الحجر الأسود:

ثم رجع النبي صلى الله عليه وسلم إلى الحجر الأسود فاستلمه (بالمسح، أو الإشارة عند الزحام. هذا إذا كان سيسعى بين الصفا والمروة، أما إن كان يطوف بلا سعي، فلا يرجع إلى الحجر الأسود مرة ثانية.

الموالاة بين الطواف والسعي مستحبة، وليست شرطًا، فلو أخَّـر السعي فلا شيء عليه.

#### سادسا: السعي بين الصفا والمروة:

ثم خرج النبي صلى الله عليه وسلم من الباب (باب الصفا) إلى الصفا، فلما دنا من الصفا قرأ؛ (إن الصفا والمروة من شعائر الله)؛ أبدأ بما بدأ الله به. فبدأ بالصفا فرقى عليه حتى رأى البيت (والصعود عليه ليس بواجب، وإنما هو مستحب، فلو وقف عند حد الصفا من أسفل جاز ذلك)؛

فاستقبل القبلة فوحد الله وكبره -ثلاثًا-وقال: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير، لا إله إلا الله وحده لا شريك له، أنجز وعده، ونصر عبده، وهزم الأحزاب وحده.

ثم دعا بين ذلك. وقال مثل هذا ثلاث مرات: (يقول هذا الذكر ثم يدعو، ثم الثانية ويدعو، ثم الثالثة وينزل).

ثم نزل النبي صلى الله عليه وسلم ماشيًا الى المروة، حتى إذا انصبت قدماه في بطن السوادي (بين العلمين الأخضرين) سعى (ركض ركضًا شديدًا، وذلك في كل الأشواط السبعة)، حتى إذا صعدتا قدماه (بعد العلمين الأخضرين) – مشى حتى أتى المروة، فرقى عليها حتى نظر إلى البيت، وفعل على المروة كما فعل على الصفا (ولا يقف للدعاء

ا لقبلة فدعا وكبر وهلل ووحد.

ولم يزل واقفًا حتى أسفر جدًا (وذلك قبل طلوع الشمس)، وقال: وقفت ههنا والزدلفة كلها موقف.

فدفع من مزدلفة قبل أن تطلع الشمس، وعليه السكينة (مسلم وأبو داود والترمذي وغيرهم)، وأردف الفضل بن عباس خلفه-، واستمر صلى الله عليه وسلم على تلبيته لم يقطعها.

#### عاشرًا: يوم النحر (العاشر من ذي الحجة)

ثم سلك صلى الله عليه وسلم الطريق الوسطى إلى الحمرة الكبرى، فرماها بسبع حصيات، يكبر مع كل حصاة منها – عندما يرمي- (ولا يشترط أن تأتي الحصيات في العمود، بل المقصود أن تقع في الحوض).

- وقطع النبي صلى الله عليه وسلم التلبية عند بداية الرمي.

- ويصّول النبي صلى الله عليه وسلم:
"لتأخذوا مناسككم فإني لا أدري لعلي لا أحج بعد حجتي هذه (مسلم وأبو داود والنسائي وغيرهم)

- النحر والحلق: ثم انصرف صلى الله عليه وسلم إلى المنحر فنحر ثلاثًا وستين بدنة بيده، ثم أعطى عليًا فنحر ما بقي - (كان مجموع هدي النبي صلى الله عليه وسلم مائة بدنة)، وجلس صلى الله عليه وسلم للناس بمنى يوم التحر، فما سُئل عن شيء قدم قبل شيء من أعمال يوم النحر، إلا قال: لا حرج، لا حرج، ثم قال صلى الله عليه وسلم: قد نحرت ههنا ومنى كلها منحر (مسلم وأبو داود وغيرهما).

-وكل فجاج مكة طريق ومنحر (أبو داود وابن ماجه وغيرهما).

#### فطية النعر

أكد فيها صلى الله عليه وسلم حرمة الدماء والأموال مرة ثانية بعد خطبة عرفات. وحرمة الـــدمـــاء والأموال، وحرمة أمور الجاهلية: دماء الجاهلية، وربا الجاهلية، وأمر بتقوى الله ي النساء، والتمسك بكتاب الله تعالى...

وجمع النبي صلى الله عليه وسلم بين صلاتي الظهر والعصر بأذان واحد وإقامتين، ولم يُصلُ بينهما شيئًا (وكان ذلك في يوم الجمعة، ولم يكن من هديه صلى الله عليه وسلم صلاة الجمعة وهو مسافر).

ثم ركب رسول الله صلى الله عليه وسلم القصواء حتى أتى الموقف - في عرفة واستقبل القبلة، وأخذ يدعو رافعًا يديه، مع استمرار التلبية.

- فلم يزل واقفًا حتى غربت الشمس، وقال: وقفت ههنا وعرفة كلها موقف (مسلم وأبو داود والنسائي وغيرهم).

- وأردف أسامة بن زيد خلفه -على الناقة-. الإفاضة من عرفات: ودفع رسول الله صلى الله عليه وسلم وعليه السكينة، ويقول: أبها الناس السكينة السكينة.

#### تاسعاء مردثفة؛

أتى النبي صلى الله عليه وسلم المزدلفة؛ فصلى بها المغرب والعشاء جمع تأخير -بأذان واحد وإقامتين- ولم يُسبَح - يُصل بينهما شيئًا، ثم اضطجع رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى طلع الفجر، وصلى الفجر حين تبين له الفجر، بأذان وإقامة (هل صلى الوتر صلى الله عليه وسلم أم لا؟ النبي صلى الله عليه وسلم ثبت أنه لم يدع الوتر في أي حال، وكذلك سنة الفجر).

- المشعر الحرام:

ثم ركب النبي صلى الله عليه وسلم القصواء حتى أتى المشعر الحرام، فاستقبل

وبذلك قال الشافعي وابن حزم (انظر حجة النبي صلى الله عليه وسلم صــ ۸۲-۸۳ للألباني، والمغني لابن قدامة ٣/

- ويقف بعد رمي الجمرة الصغرى ويدعو، ثم بعد الوسطى ويدعو، ثم شم لا يقف للدعاء بعد الجمرة الكبرى، بل ينصرف.

#### ثاني عشر النبي صلى الله عليه وسلم ينتظر عائشة رضي الله عنها:

بعد أن طهرت أم المؤمنين عائشة من حيضتها وأنتمت حجتها، قالت لرسول الله صلى الله عليه وسلم: أتنطلقون بحج وعمرة وأنطلق بحج (البخاري وغيره)؛ فقال النبي صلى الله عليه وسلم لعبد الرحمن بن أبي بكررضي الله عنهما: يا عبد الرحمن! اذهب فأعمرها من التنعيم، فاعتمرت وانتظرها النبي صلى الله عليه وسلم حتى أنهت عمرتها، صلى الله عليه وسلم حتى أنهت عمرتها، ثم أذن أصحابه بالرحيل.

#### ثالث عشر طواف الوداع:

طاف رسول الله صلى الله عليه وسلم بالبيت على راحلته، يستلم الحجر بمحجنه (عصا قصيرة معوجة الرأس) لكي يراه الناس وليسألوه.

#### رابع عشر: العودة إلى المدينة:

بعد أن طاف النبي صلى الله عليه وسلم طواف الوداع، وقد طاف قبل صلاة الصبح، خرج النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه إلى المدينة مرة أخرى (البخاري ومسلم وغيرهما).

وبذلك تكون انتهت حجة النبي صلى الله عليه وسلم.

والحمد لله رب العالمين.

#### الإفاضة

#### تطواف الصدر:

ثم ركب رسول الله صلى الله عليه وسلم فأفاض إلى البيت -أي نزل إليه- فطاف سبعة أشواط.

ثم حلق النبي صلى الله عليه وسلم شعره، وتحلل من إحرامه (التحلل الأصغر، وهو الذي يحل له كل شيء إلا إتيان النساء، وله أن يرتدي ملابسه العادية، ويتطيب ويطوف طواف الإفاضة بملابسه).

وتطيب النبي صلى الله عليه وسلم ونزل إلى مكة للطواف. (ولم يسع النبي صلى الله عليه وسلم بين الصفا والمروة ثانية؛ لأنه قرن بين العمرة والحج، أما سائر الصحابة الذين تمتعوا بالعمرة والحج فقد سعوا).

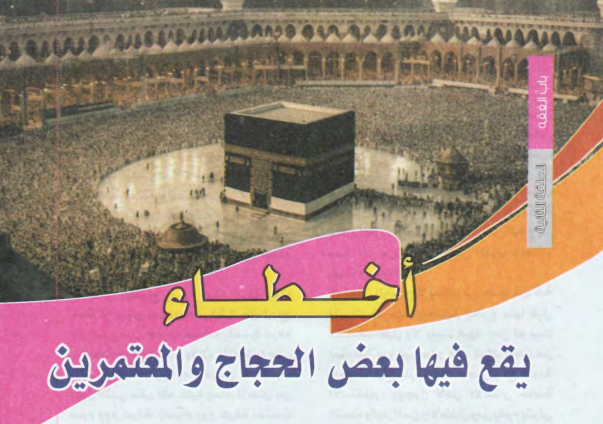
ثم صلى النبي صلى الله عليه وسلم الظهر بمكة يوم النحر (يوم العيد) (وهناك رواية أنه صلى الظهر بمنى) (متفق عليه).

وأتى النبي صلى الله عليه وسلم بني عبدالمطلب وهم يسقون على زمزم، فقال: انزعوا (استقوا الماء بالدلاء وانزعوها بالرشاء) بني عبدالمطلب؛ فلولا أن يغلبكم الناس على سقايتكم لنزعت معكم، فناولوه دلوًا فشرب منه صلى الله عليه وسلم.

#### حادي عشر أيام التشريق؛

ثم رجع النبي صلى الله عليه وسلم إلى منى فمكث بها أيام التشريق الثلاثة يرمي في كل يوم الجمرات الثلاث بعد النوال فيبدأ بالجمرة الصغرى ثم الوسطى ثم الكبرى، يرمي كل واحدة بسبع حصيات.

(وللمحرم أن يلتقط له الحصى من أي مكان، ولا يشترط من مزد لفة، ولا مانع من رمي الجمرات بحصيات قد رُمي بها،





الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله. أما بعدُ: فقد تكلمنا في اللقاء السابق عن أهم الأخطاء التي يقع فيها بعض الحجاج والمعتمرين، وانتهينا من الأخطاء التي تقع عند الحلق والتقصير، وفي هذا اللقاء نكمل الأخطاء التي تقع في بقية المناسك.

#### د . حمدی طه



ترك بعضهم القصر في الصلوات مع أن السنة القصر في الصلاة، فيصلي الظهر والعصر والمغرب والعشاء كلها في منى قصرًا بلا جمع.

#### سابعا: الأخطاء في عرفة:

1- أعظم أخطاء الرحج وهو الوقوف خارج حدود عرفة، ولا ينظر إلى اللوحات الإرشادية المكتوب عليها بيان حدود عرفة وهؤلاء إن استمروا في مكانهم ولم يدخلوا عرفة أبدًا وقت الوقوف لا يصح حجهم؛ فإن النبى صلى الله عليه وسلم قال: (الرحج

#### سادسًا: أخطاء في يوم التروية:

وسمي يوم التروية لأن الناس يتروون بالماء وينقلونه من مكة إلى منى لعدم وجود الماء في منى.

ويُسن للمحلين بمكة الإحرام بالحج يوم التروية (اليوم الثامن من ذي الحجة) (والمحل هو المتمتع ومن كان من أهل مكة) يسن لهم الإحرام قبل الزوال من مكانه الذي هو نازل فيه، والدليل أن النبي نزل بالأبطح وأحرم الناس من هذا المكان (رواه البخاري ومسلم).

١- عدم الذهاب إلى منى في ذلك اليوم.
 ٢- ترك التلبية.

مناسككم).

#### ثامنًا: الأخطاء بمزدلفة:

 الإسراع وقت الدفع إلى مزدئفة، والرسول صلى الله عليه وسلم كان يقول: "أيها الناس السكنية! فإن البر ليس بالإيضاع" (البخاري ومسلم)

٢- الانشغال بلقط الحصى بمجرد النزول إلى مزدلفة، حتى ينشغلون بذلك عن تأدية صلاة المغرب والعشاء، والمطلوب من الحاج إذا وصل إلى مزدلفة أن يصلي المغرب والعشاء جمعًا ويبيت فيها.

٣- بعض الحجاج لا يتأكد من حدود مزدلفة ويبيت خارجها، وبعضهم يخرج منها قبل منتصف الليل ولا يبيت فيها، ومن لم يبت بمزدلفة من غير عذر فقد ترك واجبًا من واجبات الحج يلزمه به دم جبران مع التوبة الاستغفار، ويجوز لأهل الأعذار خاصة النساء وكبار السن والأطفال ومن يقوم بتولي شؤونهم الانصراف بعد منتصف الليل.

الانشغال بالصلاة والقيام ليلة مزدلفة،
 مع أن النبي صلى الله عليه وسلم نام في تلك
 الليلة حتى الصباح.

ه- اعتقاد بعض الناس أنه يجب التقاط الحصى من مزدلفة وهو يتكلف في ذلك. فلا يشدد على نفسه في ذلك. يقول الشيخ ابن باز: "والنبي صلى الله عليه وسلم لم يأمر أن يلتقط له الحصى إلا بعد انصرافه من المشعر إلى منى، ومن أي موضع لقط الحصى أجزأه سواء من مزدلفة أو من غيرها".

آ- إحياء بعض الناس لتلك الليلة بذكر أو قيام أو سهر؛ فالرسول صلى الله عليه وسلم نام بعد صلاة العشاء. وهل هو صلى الوتر أم لا. الصحيح أنه صلاها لأنه لا يترك الوتر لا في سفر ولا حضر.

#### تاسعا: الأخطاء في الرمي:

ا- بعض الحجاج يرمي في غير وقت الرمي،
 بأن يرمي جمرة العقبة قبل منتصف الليل في ليلة العيد، أو يرمي الجمرات الثلاث في أيام

عرفة): فيجب على الشخص أن يتأكد أنه في عرفة.

٧- يعتقد بعض الحجاج أنه لا بد في الوقوف بعرفة من رؤية جبل الرحمة أو الذهاب إليه والصعود عليه، فيكلفون أنفسهم عنتا ومشقة شديدة، وهذا كله غير مطلوب منهم، وإنما المطلوب حصولهم في عرفة في أي مكان منها؛ لقوله صلى الله عليه وسلم؛ (وعرفة كلها موقف، وارفعوا عن بطن عرنة)؛ قال شيخ الإسلام ابن تيمية: "لا يشرع صعود الحبل إجماعًا".

٣- بعض الحجاج يصوم يوم عرفة وهذا خطأ. فلا يجوز صوم يوم عرفة في حق الحاج: لأن النبي صلى الله عليه وسلم وقف في عرفة في حجة الوداع مفطرًا وقال: (لتأخذوا عني مناسككم). أما غير الحاج فيسن له الصوم؛ لقول النبي صلى الله عليه وسلم لما سئل عن صوم يوم عرفة: (صيام يوم عرفة أحتسب على الله أن يكفر السنة التي قبله والسنة التي بعده. وصيام يوم عاشوراء أحتسب على الله أن يكفر السنة التي قبله والحديث الله أن يكفر السنة التي قبله والحديث على الأخرين في يوم عرفة، وإهمال الدعاء مع الأخرين في يوم عرفة، وإهمال الدعاء والذكر، وهذا خلاف حال النبي صلى الله عليه وسلم في هذا اليوم.

 درك الجمع والقصر، والسنة جمعهما وقصرهما، فيصلي الظهر والعصر قصرًا وجمعًا.

٢-عدم الاستفادة من خطبة عرفة والاستماع المها.

٧- بعض الحجاج ينصرفون ويخرجون من عرفة قبل غروب الشمس، وهذا لا يجوز لهم؛ لأن وقت الانصراف محدد بغروب الشمس، فمن خرج من عرفة قبله ولم يرجع إليها فقد ترك واجبًا من واجبات الحج، ويلزمه به دم مع التوبة إلى الله؛ لأن الرسول صلى الله عليه وسلم ما زال واقفًا بعرفة حتى غروب الشمس، وقد قال عليه الصلاة والسلام؛ (خذوا عني



ثم الجمرة الوسطى والعقبة كذلك. عاشرًا: من الأخطاء عند الذبح والعلق: ا- ترك الذبح الواجب من الهدي والتم

 الذبح الواجب من الهدي والتصدق بثمنه وهذا خطأ، ويفعله الحاج بزعم أن لحم الهدي يذهب في التراب، وذلك لكثرة الهدي ولا يستفاد منها إلا القليل.

 ٢- ذبح بعض الحجاج هدي التمتع بمكة قبل يوم النحر.

"- ترك بعض الحجاج الهدي بعد أن وجب عليهم بتمتعهم أو قرانهم مع قدرتهم عليه واتيانهم بالصيام بدلا منه، مع أن الصيام لا يشرع لهم إلا عند عدم إيجادهم للهدي. أ- اعتقاد بعض الحجاج أن الذبح للهدي لا يكون إلا في المنحر من منى، والصواب: أن النحر يكون في أي مكان من منى أو مكة لقول الرسول صلى الله عليه وسلم حينما ذبح في المنحر من منى: "نحرت هاهنا، وكل فجاج مكة طريق ومنحر".

#### حادي عشر: أخطاء في طواف الوداع:

ا- طواف الوداع قبل رمي الجمرات، فينزل بعض الحجاج يوم النفر قبل رمي الجمرات، فينرف فيطوف للوداع ثم يرجع إلى منى فيرمي الجمرات ثم يسافر من هناك إلى بلدة فيكون آخر عهده بالجمار لا بالبيت، وهذا خطأ، فعن ابن عباس قال: "كان الناس ينصرفون كل وجه فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ لا ينفرن أحد حتى يكون آخر عهده بالبيت".

٢- بعض الناس يطوف للوداع ثم يبقى في مكة.

٣- بعضهم يمشي للوراء بزعمه احترامًا للبيت وهذا خطأ، فإذا طاف للوداع فإنه لا يرجع القهقرى إذا أراد أن يخرج من المسجد، ولا يقف عند الباب فيكبر ثلاثًا، ويقول؛ السلام عليك يا بيت الله؛ فإن هذا كله من البدع.

نسأل الله أن ييسر لنا الحج والعمرة ويتقبلهما منا، والحمد لله رب العالمين. التشريق قبل زوال الشمس، وهذا الرمي لا يجزئ لأنه في غير وقته المحدد له.

۲- بعض الحجاج يُخلُ بترتيب الجمرات الثلاث، فيبدأ من الوسطى أو الأخيرة، والواجب أن يبدأ بالصغرى ثم الوسطى ثم الكبرى وهي الأخيرة.

٣- غسل حصى الجمار، وهذا لا أصل له.

3- بعض الحجاج يعتقد أنه يرمي الشياطين فتجد أنه يرمي بالحصى الكبار، ويرمي بالحداء، ويشتم، ويسب، ومن ذلك؛ الرمي بشدة، وعنف. ولا شك أن هذا خطأ مخالف للسنة، فإن النبي صلى الله عليه وسلم يقول في الحديث الصحيح؛ "إنما جعل الطواف بالبيت، وبين الصفا والمروة، ورمي الجمار؛ لاقامة ذكر الله عز وجل".

٥- بعض الحجاج يرمي في غير محل الرمي وهو حوض الجمرة، وذلك بأن يرمي الحصى من بعد فلا تقع في الحوض، أو يضرب بها العمود فتطير ولا تقع في الحوض، وهذا رمي لا يجزئ، لأنه لم يقع في الحوض، والسبب في ذلك الجهل والعجلة أو عدم المبالاة.

٦- لا يقف عند رمي جمرة العقبة للدعاء،
 بل ينصرف إلى المنحر كما فعل النبي (رواه مسلم).

بعض الحجاج يقدم رمي الأيام الأخيرة مع رمي اليوم الأول من أيام التشريق ثم يسافر قبل تمام الرحج. وبعضهم إذا رمى لليوم الأول يوكل من يرمي عنه البقية ويسافر إلى وطنه، وهذا تلاعب بأعمال الحج وترك لواجب من واجبات الحج، وهي رمى الحمرات الباقية.

٧- توسع بعض الناس اليوم في التوكيل فهو خطأ، ومن خشي الزحام من الرجال أو النساء فعليه أن يذهب في الأوقات التي ليس فيها زحام؛ كالليل. لأنه لا يجوز التوكيل في الرمي إلا عند العجز، أو خوف الضرر لكبر أو مرض أو صغر ونحو ذلك، فيرمي عن نفسه أولا الجمرة الأولى سبعًا ثم يرمى عن موكله





الحمد للله وحده، وأصلي وأسلم على من لا نبي بعده سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم، وبعد: فإن يوم عرفة يوم عظيم من أيام الله المباركة. ومجمع كبير من مجامع الخير والايمان، وموسم رحب جليل من مواسم الطاعة يوم تكثر فيه العبرات، وتتوالى فيه الدعوات، وتتنزل فيه الرحمات، وتقال فيه العثرات، وتغفر فيه الزلات.

عداد الما الشيخ/ عبده أحمد الأقرع



إنه يوم كريم مبارك، قد خُصُ بمزايا كريمة، وخصائص عظيمة. إنه اليوم الذي أكمل الله فيه لهذه الأمة الدين، وأتم فيه لهم النعمة، إذ فيه نزل قول الله تعالى: ﴿ أَلْكُمْ الْكُمْ لَكُمُ اللّهِ يَعَالَى: ﴿ أَلْكُمْ اللّهُ لَكُمُ اللّهِ يَعَالَى: ﴿ أَلْكُمُ اللّهِ لَكُمُ اللّهِ يَعَالَى: ﴿ أَلْكُمُ اللّهِ لَكُمُ اللّهِ لَكُمُ اللّهِ لَكُمُ اللّهِ لَكُمُ اللّهِ لَكُمْ اللّهِ لَكُمْ اللّهِ اللّه عن طارق بن شهاب قال: جاء رجل من اليهود إلى أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه فقال: يا أمير المؤمنين عمر بن إنكم تقرؤون آية في كتابكم، لو علينا معشر اليهود نزلت لاتخذذا ذلك اليوم عيدًا.

قَالَ: وأي آية؟ قال: قوله: ﴿ اللَّهُمُ أَكْلَتُ لَكُمْ دِبِنَكُمْ وَأَثَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي \* فقال عمر: واللّه إني لأعلم اليوم الذي نزلت فيه على رسول الله

صلى الله عليه وسلم والساعة التي نزلت فيها على رسول الله صلى الله عليه وسلم: عشية عرفة في يوم جمعة. (صحيح البخاري ٢٠١٦. ومسلم ٢٠١٧).

إنه اليوم الذي رغب رسول الله صلى الله عليه وسلم في صيامه لغير الحاج. عن أبي قتادة رضي الله عليه الله عليه الله عليه وسلم عن صوم يوم عرفة؟ قال: ويكفر السنة الماضية والباقية.. (صحيح مسلم ). (١١٦٢).

إن الوقوف بعرفة آكد أركان الحج: قال صلى الله عليه وسلم: «الحج عرفة». (صحيح الجامع ٣١٧٢).

لذا فإن الحاج يتهيأ لهذا اليوم تهيئة روحية. منذ أن يخرج من بيته يؤم بيت الله الحرام. إنه اليوم الذي يباهي به الله ملائكته بأهل عرفة.

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن الله عز وجل يباهي ملائكته عشية عرفة بأهل عرفة، فيقول: انظروا إلى عبادي شعثًا غبرًا). (صحيح الترغيب ١١٥٣).

فاي فضل ونبل يسمو إليه الحاج مثل هذا؟ فيسمو، ويرقى إلى أعلى درجات الإنسانية، فيباهي به الله ملائكته. وهنا يتذكر الإنسان قول الله تعالى للملائكة، وإني جَاعِلُ في الأَرْضَ خَلِيفَةٌ قَالُوا أَجَعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيها وَيُسْفِكُ الدِّمَاةَ وَخَنُ نُسَبِحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالُمُ إِنْ مُسْبِحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالُمُ إِنْ مُسْبِحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالُمُ إِنْ البِقرة، ٣٠).

إنه اليوم الذي يكثر فيه عتقاء الله من النار؛ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ، ما من يوم أكثر من أن يعتق الله فيه عبدًا من النار من يوم عرفة، وإنه ليدنو ثم يباهي بهم الملائكة، فيقول: ما أراد هؤلاء؟،. (صحيح مسلم ١٣٤٨).

قال ابن عبد البر رحمه الله: "وهذا يدل على أنهم مغفور لهم، لأنه لا يباهي بأهل الخطايا والذنوب إلا من بعد التوبة والغفران". (التمهيد ١٢٠/١).

وعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: كنت جالسًا مع النبي صلى الله عليه وسلم في مسجد منى، فأتاه رجل من الأنصار ورجل من ثقيف، فسلما، ثم قالا: يا رسول الله، من ثقيف، فسلما، ثم قالا: يا رسول الله، جننا نسألك. فقال: إن شئتما أخبرتكما أن أمسك وتسألاني عنه فعلت، وإن شئتما أن أمسك وتسألاني فعلت، فقالا: أخبرنا يا رسول الله. فقال صلى الله عليه وسلم، وأما وقوفك عشية عرفة، فإن الله يهبط إلى سماء الدنيا فيباهي بكم الملائكة يقول: عبادي جاءوني شعثًا من كل فج يقول: عبادي جاءوني شعثًا من كل فج عميق يرجون رحمتي، فلو كانت ذنوبكم كعدد الرمل، أو كقطر المطر، أو كزيد البحر، كغذرتها، أفيضوا عبادي مغفورًا لكم، ولن شغتم له، (صحيح الترغيب ١١١٢).

فأي فضل بعد هذا الفضل؟ وأي كرم بعد هذا الكرم؟ اللهم اجعلنا من هؤلاء يا كريم. انه يوم الدعاء. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «خير الدعاء دعاء يوم عرفة، وخير ما قلته والنبيون من قبلي؛ لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير». (صحيح الجامع و٣٧٤).

فيوم عرفة يوم الدعاء، والدعاء من العبادات العظيمة، بل هو أجلُ أنواع العبادة وأفضلها. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الدعاء هو العبادة». (صحيح الجامع (٣٤٠٧).

الدعاء شانه عظيم، وفضله كبير، وبه يتحصّل العبد على سعادة الدنيا والأخرة، أمر الله به عباده فقال صلى الله عليه وسلم: وآذعُواْ رَبَّكُمْ نَفَتْمُعا وَخُفْيةً والأعراف؛ وها وسلم: وآذعُواْ رَبَّكُمْ نَفَتْمُعا وَخُفْيةً والأعراف؛ هه ألْحَى لا إلَّه إلاّ هُو فَالَحَى لا إلَّه إلاّ هُو فَا المَّدَعُوهُ عُلِّهِينَ لَهُ الدِينَ وَالْحَى لا إلَّه إلَّه هُو أَلْحَى لا إلَّه إلاّ هُو فَا أَخُوهُ عُلِهِينَ لَهُ الدِينَ عَنِي فَإِنِي قَلِيمُ المُحَلِقِ وَإِذَا سَأَلْكَ عِبَادِي عَنِي فَإِنِي قَدِيبُ أَعْمِيهُ وَإِذَا لَمَا لا إلَّه عَلَيه الله عليه الله عليه وسلم على الدعاء ورغب فيه؛ فقال صلى ومما لم ينزل فعليكم عباد الله بالدعاء ومما لم ينزل فعليكم عباد الله بالدعاء وصحيح الترغيب (١٦٣٤)).

وقال صلى الله عليه وسلم: ولا يرد القضاء الا الدعاء، ولا يزيد في العمر إلا البر، (صحيح الترغيب ١٦٣٩). فالدعاء من أقوى الأسباب في دفع المكروه، وحصول المطلوب، وهو أنفع الأدوية وهو عدو البلاء، يدافعه ويعالجه، ويمنع نزوله، ويرفعه أو يخفضه إذا نزل. ولهذا فإن العبد كلما عظمت معرفته بالله وقويت صلته به كان دعاؤه له أعظم، وانكساره بين يديه أشد، ولهذا كان أنبياء الله ورسله أعظم الناس تحقيقاً للدعاء في أحوالهم كلها وشنونهم جميعها، وقد أثنى الله عليهم بذلك فقال سبحانه؛



واللهُمْ كَاثُواْ يُسْكِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَيَلْغُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبُا وَكَاثُواْ لَنَا خَنْهِمِنَ ، (الأنبياء: وَ)، فالدعاء هو روح هذا الدين، وزاد المؤمنين المتقين، وعنوان التذلل والخضوع لرب العالمين، وعليه فإنه ينبغي على حجاج بيت الله الحرام وغيرهم أن يغتنموا يوم عرفة في الدعاء فقد عظم رسول الله صلى الله عليه وسلم شأن الدعاء فيه وبيان فضله فقال صلى الله عليه وسلم شأن وسلم: دخير الدعاء دعاء يوم عرفة و (صحيح وسلم: دخير الدعاء دعاء يوم عرفة و (صحيح الترغيب ١٥٣٦).

قال ابن عبد البررحمه الله: (وفي الحديث: من الفقه أن دعاء يوم عرفة أفضل من غيره... وفي الحديث دليل على أن دعاء يوم عرفة مجاب كله في الأغلب). (التمهيد ١/١٤). فأروا الله من أنفسكم خيرًا يوم عرفة وعليكم بالدعاء، واجتهدوا فيه فإن حاجة السلم إلى الدعاء ماسة في أموره كلها وضرورته إليه محلة في شؤونه حميعها، ومن أقبل على الله بصدق، وألح عليه بالدعاء، وأكثر من سؤاله أجاب الله دعاءه، وحقق رجاءه، وأعطاه سُوله، وفتح له أبواب الخير والسعادة في الدنيا والأخرة. فهو ستحانه لا يخبب عبدًا دعاه، ولا يرد مؤمنًا ناجاد، وهذا من لطفه سيحانه بعباده وعظيم إكرامه لهم واحسانه، فهو القائل سبحانه: • يا عبادي، لو أن أولكم وآخركم، وانسكم وجنكم، قاموا على صعيد واحد، فسألوني فأعطيت كل واحد مسألته ما نقص ذلك مما عندي إلا كما ينقص المخيط إذا أدخل البحر، (صحيح - (YOVY plus

وهذا من باب المبالغة في عدم النقص: لأن كل واحد يعلم أنك لو أدخلت المخيط وهو الإبرة الكبيرة في البحر شم أخرجتها فإنها لا تنقص البحر شيئا ولا تغيره، وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ,يد الله ملاى لا تغيضها نفقة، سحاء الليل والنهار، أفرأيتم ما أنفق ربكم منذ خلق السماوات والأرض، فإنه لم بغض ما في عمدنه .. (متفق عليه).

فاجتهدوا-عباد- الله- في الدعاء يوم عرفة. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: وافعلوا الخير دهركم. وتعرضوا لنضحات رحمة الله،

فإن لله نفحات من رحمته يصيب بها من يشاء من عباده. (السلسلة الصحيحة ١٨٩٠).

وتذكروا قول النبي صلى الله غليه وسلم:
وخير ما قلت أنا والنبيون من قبلي: لا إله إلا
الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد
وهو على كل شيء قدير. هذه الكلمة الطيبة
هي العروة الوثقى، وكلمة التقوى، وأصل الدين
وأساسه، ورأس أمره، لأجلها قامت السماوات
والأرض، وخلقت الخليقة وأرسلت الرسل،
وأنزلت الكتب إن لهذه الكلمة العظيمة مدلولاً
لابد من فهمه، وغاية لابد من تحقيقها.

قال الله تعالى: وَلاَ يَمْلِكُ ٱللِّيكَ يَدْعُوكَ مِن دُونِهِ الشَّفَعَةَ إِلّا مَن شَهِدَ بِالْحَقِ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ، (الزخرف، ٨٦): أي: إلا من شهد ب: لا إله إلا الله وهم يعلمون بقلوبهم معنى ما شهدوا به بالسنتهم. إذ إن هذه الكلمة العظيمة تعني إخلاص العبادة كلها لله وعدم الاشراك به، والاقبال على الله وحده لا شريك له خضوعًا وتذللا وطمعًا ورغبًا، وإنابة وتوكلاً ودعاء وطلبًا. فصاحب (لا إله إلا الله) لا يصرف شيئًا من العبادة لغير الله.

وعلى الداعي أن يتوسل إلى الله عز وجل بالوسائل الشرعية وأن يسأل الله بأسمائه الحسنى وقد أمر الله بذلك فقال سبحانه: وَيَدِ الْأَمْرَةُ لُفُسُتَى فَأَدْعُوهُ وَ (الأعراف ١٨٠).

وقد دخل رسول الله صلى الله عليه وسلم السجد. فسمع رجالاً يقول: اللهم إني أسألك إني أشهد أنك أنت الله لا إله إلا أنت، الأحد الصمد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوا أحد. فقال: دلقد سألت الله بالاسم الذي إذا سئل به أعطى، وإذا دعي به أجاب، ويقرواية، وإلذي نفسي بيده، لقد سأل الله باسمه الأعظم الذي إذا دعي به أجاب، وإذا سئل به أعطى، (صحيح الترغيب ١٦٤).

وأن يتخير من الأدعية الجامعة. منها: واللهم إني أسألك من الخير كله عاجله وأجله ما علمت منه وما لم أعلم، وأعوذ بك من الشركله عاجله وأجله ما علمت منه وما لم أعلم. اللهم إني أسألك من خير ما سألك به عبدك ونبيك، وأعوذ بك من شر ما عاذ به عبدك ونبيك.

اللهم إني أسألك الجنة وما قرب إليها من قول أو عمل، وأعوذ بك من النار وما قرب إليها من قول أو عمل، وأسألك أن تجعل كل قضاء قضيته لي خيرًا،. (صحيح الجامع 1771).

ومنها: «اللهم أصلح لي ديني الذي هو غصمة أمري، وأصلح لي دنياي التي فيها معاشي، وأصلح لي آخرتي التي فيها معادي، واجعل الحياة زيادة لي في كل خير، واجعل الول راحة لي من كل شر». (صحيح مسلم ۲۷۲).

ومنها: «يا مقلب القلوب ثبت قلبي على دينك، (السلسلة الصحيحة ٢٠٩١، وصحيح الجامع ٤٨٠١).

ومنها: كان أكثر دعوة يدعو بها رسول الله صلى الله عليه وسلم: «رينا آتنا في الدنيا حسنة، وفي الأخرة حسنة، وقنا عذاب الثار». (مختصر مسلم ١٨٧٣)، وسل الله من خيري الدنيا والأخرة.

وإذا سأل العبد ربه أن يتوفاه مسلمًا كان سؤالاً لحسن الخاتمة، ويستدعي فعل الأسباب التي تثال بها الوفاة على الاسلام، قال الله تعالى، ولا مَّوُنَّ إِلاَّ وَأَنْمُ مُسْلِمُونَ الله تعالى، ولا لك بفعل الأسباب (آل عمران: ١٠٢)، وذلك بفعل الأسباب والاعتماد على مسببها، وهو الله وحدد الذي بيده الأمر كله، فإن حسن الخاتمة خير ختام يختم به الإنسان رحلته في هذه الحياة.

وقد ذكر العلماء للدعاء آدابًا لا يكاد يُردُ

الدعاء حال توفرها، منها؛ أن يستقبل الداعى القبلة-أن يكون على طهارة-أن يرفع يديه إلى السماء- أن يبدأ دعاءه بحمد الله وحسن الثناء عليه، ثم يثني بالصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم، ويقدم بين يدى حاجته التوبة والاستغفار-حضور القلب- وأن يلح على الله ويكثر من مناجاته، وأن يجمع في دعائه بين الرغبة والرهبة. وأن يدعو الله تعالى بريوبيته: يا رب، يا رب، فهذا هدى الأنبياء والمرسلين وعباد الله الصالحين وأن يجزم في الدعاء وأن يتحرى أوقات الإجابة ومن الأوقات الفاضلة التي ينبغي للمسلم أن يتحرى فيها الدعاء يوم عرفة ولا سيما إذا ضم إليه الصيام، وقد سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن صوم يوم عرفة؟ قال: وبكفر السنة الماضية والباقية ،. (صحيح مسلم ١١٦٢).

وبين صلى الله عليه وسلم أن الصائم لا ترد دعوته. قال صلى الله عليه وسلم: «ثلاث دعوات لا ترد: دعوة الوالد، ودعوة الصائم، ودعوة السافر.. (صحيح الجامع ٣٠٣٢). وقال صلى الله عليه وسلم: «ثلاث دعوات

وقال صلى الله عليه وسلم: رثالات دعوات مستجابات: دعوة الصائم، ودعوة المطلوم، ودعوة المسافر،. (صحيح الجامع: ٣٠٣٠). فأروا الله من أنفسكم خيرًا في كل زمان ومكان ولا سيما يوم عرفة من صيام ودعاء وصالح الأعمال.

اللهم يا حي يا قيوم بلغنا يوم عرفة. واجعلنا فيه من القبولين:

#### إنا لله وإنا إليه راجعون

تعزي أسرة مجلة التوحيد ومجلس إدارة جمعية أنصار السنة المحمدية فضيلة الشيخ/ إبراهيم الطش، رئيس فرع طنطا في وفاة زوجته، رحمها الله تعالى، وذلك يوم ٢٠٢٣/٦/٥م. ونسأل الله تعالى لها الرحمة والمعفرة والمعافاة، اللهم أبدلها دارًا خيرًا من دارها، وأهلاً خيرًا من أهلها، وزوجًا خيرًا من زوجها، اللهم جازها بالإحسان إحسانًا، وبالسيئات عضوًا منك وغضرانًا.





### نشر رسائل دينية تشتمل على الأحاديث الضعيفة والموضوعة



الحمد الله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: فإن مما لا شك فيه أنه مع وجود وسائل الاتصال الحديثة، والتي لم تكن موجودة قبل ذلك - كالشَبكة العنكبوتية والهاتف المحمول -والتي ساعدت في الترويج لهذه الأمور بشكل خطير، والتي كان لها الأثر السيء في الأُمة اعتقادًا، وعبادة، وسلوكًا، وكدَّرت صفاء الإسلام ونقاءه.

يتم نشر الرسائل المشتملة على الأحاديث الضعيفة والموضوعة عَبْر الهواتف المحمولة ومواقع التواصل الاجتماعي خاصة، والشبكة العنكبوتية عامة، ولا يُقتصر في الغالب على مجرد النقل، بل تُختم هذه الرسائل ببعض العبارات التي لا تخرج في الجملة عن نوعين:

#### اعداد کے د. عبد القادر فاروق

#### النوع الأول: عبارات تُرغب في النشر، مثل:

١-لا تقف عندك، وأرسلها لغيرك.

٢- جزى الله خيراً من أعان على نشرها.
 ٣- ضاعف حسناتك بإرسالها إلى غيرك،

ونحو هذه العبارات.

 ١- أسألك بالله أن ترسلها لغيرك، وأحيانًا يُحدد عددًا، فيقول: أسألك بالله أن تُرسلها لعشرة غيرك.

٢- أمانة في عُنقك- يوم القيامة -إن لم
 تنشرها.

ونحو هذه العبارات التي تتضمن التحريج والتأثيم.

وبعضهم يقول إذا لم تنشرها سيحصل لك كذا وكذا من الشر، وأنَّ الله تعالى سيغضب عليك ولا تلومن إلا نفسك وإذا نشرتها سوف يحصل لك كذا وكذا من الخير.

#### الحكم الفقهي:

نشر هذه الرسائل حرام لما اشتملت عليه من الاعتداء على الدين، ونشر الكذب على الدين، ونشر الكذب على النبي حسل الله عليه وسلم- عَنْ أَبِي هُريْرة - رضي الله عنه-عن النّبي صلى الله عليه وسلم قال: تسمّوا باسمي ولا تَكْتَنُوا بِكُنْيَتِي، وَمَنْ رَآنِي فِي المَنَام هَقَدُ وَمَنْ كَذَب عَلَيْ مُتَعَمِّدًا هَلَيْتَبُوا مَقْعَدَهُ مَن النّار (صحيح البخاري: ١١٠).

وفي لفظ آخر ، من يقل علي ما لم أقل فليتبوّأ مُقعده من النّار (صحيح البخاري: ١٠٩).

وهو قول على الله تعالى بغير علم، ولا يعلم الغيب إلا الله تعالى، ولا يجوز أن نُوجب على الناس ما لم يُوجبه الله تعالى عليهم، ونوقعهم في الحرج، ولا يجوز نشر أي شيء ونوقعهم في الحرج، ولا يجوز نشر أي شيء إلا بعد تحري الصحة والدقة منعًا من الوقوع في الاثم: لقوله تعالى: وَلا نَقْفُ مَا لَكُنُ لَكُ مُعَ وَالْمُعَرَّ وَالْفُؤَادُ كُلُ الْمُعَلِّ وَالْمُؤَادُ كُلُ الْمُعَلِّ وَالْمُؤَادُ كُلُ الله وقوله أَلْكُونُ وَالْمُعَرِّ وَالْمُؤَادُ كُلُ الله وقوله الله وقال المناس الله وقوله الله وقال الله وقال المناس الله وقال المناس الله وقال الله وقال الله وقال الله وقال الله وقال النهل وقال المناس القيم: " والنهل وقال المناس القيم: " فصل المُحرَّمَاتُ على أَرْبَع قال الله وقال النهل القيم: " فصل المُحرَّمَاتُ على أَرْبَع قال المناس القيم: " فصل المُحرَّمَاتُ على أَرْبَع

مراتب

النوع الثاني: عبارات تتضمن تعريجا وتأثيمًا، مثل؛

وقد حرَّم الله-سُبْحَانه- القُول عَليْه بِغَيْر علم في الفتيا والقضاء، وجعله من أعظم الْحَرِّمَات، بِلَ جَعَلُهُ فِي الْرُتِيَةِ الْعُلْيَا مِنْهَا فَقَالَ تَعَالَى: وقُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّي ٱلْفَوْحِشِ مَا طَهُرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِنْمَ وَٱلْبَغَى بِغَيْرِ ۚ ٱلْحَقِي وَأَن نُشْرِكُوا بِاللَّهِ مَا لَمْ يُنْزِلُ بِهِمْ شُلْطَكُنَّا وَأَن تَقُولُواْ عَلَى اللَّهِ مَا لَا لَلْكُونَ ، (الأعراف: ٣٣). فرتب المحرِّمات أَرْبُعَ مَرَاتَبَ، وَبَدَأَ بِأَسُهَلَهَا وَهُوَ الْفُوَاحِشَ، ثُمَّ ثُنَّى بِمَا هُوَ أَشَدُ تَحْرِيمًا مِنْهُ وَهُوَ الإثم والظلم، ثم ثلث يما هُو أعظم تحريمًا منهمًا وهُو الشَّرْكَ بِهِ سُبْحَانَهُ، ثُمُّ رَبِّع بِمَا هُوَ أَشَدُ تَحْرِيمًا مَنْ ذَلِكَ كُلُّه وهُو القول عليه بالا علم، وهذا يعم القول عَلَيْه سُبْحَانَهُ بِلا عِلْم فِي أَسْمَائِه وصفاته وأفعاله وفي دينه وشرعه وقال تعالى: ﴿ إِلَّا نَقُولُواْ لِمَّا تَصِفُ أَلْسِنَكُمُ ٱلْكَذِبَ هَنَا عَلَنْلُ وَهَنَذَا حَرَامٌ لِنَفَتُرُوا عَلَى اللَّهِ ٱلْكُذِبُّ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَفْتُرُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَلِيبَ لَا يُقْلِحُونَ ﴿ اللَّهِ مَنْكُمْ قَلِيلٌ وَلَهُمْ عَلَابُ الِّج ، (سورة النحل: ١١٦،١١٧)؛ فتقدُّم اليهم سُبْحَانَهُ بِالْوَعِيدِ عَلَى الْكَذَبِ عَلَيْهُ في أحكامه، وقولهم لما لم يحرمه: هذا حَرَامٌ، وَلَمْ لَمْ يَحَلُّهُ: هَذَا حَالَالٌ، وَهَذَا بَيَانٌ منه سُبْحَانَهُ أَنَّهُ لا يَجُوزُ للْعَبْدِ أَنْ يَقُولَ: هذا حَلال وَهذا حَرَامُ إلا يما عَلَمُ أَنْ اللَّه سُبْحَانَهُ أَحَلُهُ وَحَرَّمُهُ" (إعلام الموقعين عن رب العالمين: ١/١١).

#### العلاج

 ا- طلب العلم، والرجوع الأهل العلم قبل نشرأي شيء.

٢- الرجوع لمواقع الإنترنت الموثوق فيها.
 حكم العمل بالأحاديث الضعيفة:

الراجح: عدم العمل بالأحاديث الضعيفة مطلقًا؛ لأنَّ الأحاديث الصحيحة الثابتة عن رسول الله -صلى الله عليه وسلم فيها غنية وكفاية عن الضعيف، وفي هذا القول حماية للدين والعقول بنشر صحيح الأحاديث على الشبكة العنكبوتية، والتي يطالعها الكثير من الناس.



قال الإمام الشوكاني: وقد سَوْغ بعض أهل العلم العمل بالضعيف في ذلك مطلقًا، وبعضهم منع من العمل بما لم تقم به الحجة مطلقًا وهو الحق؛ لأن الأحكام الشرعية متساوية الأقدام، فلا يحل أن ينسب إلى الشرع ما لم يثبت كونه شرعًا، لأن ذلك من التقول على الله بما لم يقل... (وبل الغمام على شفاء الأوام للشوكاني ١/٥٣).

قال الحافظ ابن حجر: ".. ولكن اشتهر أنّ أهل العلم يتسمحون في إيراد الأحاديث في الفضائل. وإن كان فيها ضعف. ما لم تكن موضوعة، وينبغي مع ذلك اشتراط أن بعتقد العامل كون ذلك الحديث ضعيفًا. وأن لا نُشهر ذلك؛ لنلا يعمل المرء بحديث ضعيف، فيشرع ما ليس بشرع، أو يراه بعض الحهال فيظن أنه سنة صحيحة.، وقد صرَّح بمعنى ذلك الأستاذ: أبو محمد بن عبدالسلام وغيره، وليحذر المرء من دخوله تحت قول النبي -صلى الله عليه وسلم-: ، مَنْ حَدْثُ عَنِي بِحَدِيثُ يُرِي أَنَّهُ كَذَبِّ، فَهُوَ أحد الكاذبين (صحيح مسلم)؛ فكيف بمن عمل به ؟ ولا فرق في العمل بالحديث في الأحكام أو الفضائل، إذ الكل شرع" (تبيين العجب بما ورد في شهر رجب، تأثيف: الحافظ ابن حجر العسقالاني ص٢٢-٢٤). وقال الشيخ أحمد شاكر: "والذي أراه أنّ بيان الضعف في الحديث الضعيف واجب في كل حال؛ لأن ترك البيان يُوهم المطلع عليه أنه حديث صحيح خصوصاً إذا كان الناقل له من علماء الحديث الذين يُرجع إلى قولهم في ذلك، وأنه لا فرق بين الأحكام وبين فضائل الأعمال ونحوها في عدم الأخذ بالرواية الضعيفة، بل لا حُجة لأحد إلا يما صح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم من حديث صحيح أو حسن وأما ما قاله أحمد ابن حنبل وعبد الرحمن بن مهدى وعبد الله بن المارك إذا روينا في الحلال والحرام شددنا. وإذا روينا في الفضائل

ونحوها تساهلنا فإنما يريدون به- فيما أرجح والله أعلم- أن التساهل إنما هو في الأخذ بالحديث الحسن الذي لم يصل إلى درجة الصحة فإن الاصطلاح في التفرقة بين الصحيح والحسن لم يكن في عصرهم مستقراً واضحاً بل كان أكثر المتقدمين لا يصف الحديث إلا بالصحة أو الضعف فقط". (الباعث الحثيث شرح اختصار علوم الحديث: ص ٣٠٩).

### ومن العلماء من يرى أنُ العديث الضعيف يعمل به على الفضائل بشروط ثلاثة:

وهذه الشروط نقلها الحافظ السخاوي والحافظ السيوطي عن الحافظ ابن حجر: الأول: أن يكون الضعف غير شديد، فيخرج من انفرد من الكذابين والمتهمين بالكذب، ومن فحش غلطه، نقل العلائي الاتفاق عليه

الثاني: أن يندرج تحت أصل معمول به. الثالث: أن لا يُعْتقد عند العمل به ثبوته، بل يُعْتَقدُ الاحتياط.

والأخيران عن ابن عبد السلام وعن صاحبه ابن دقيق العيد والأول نقل العلائي الاتفاق عليه. (وتدريب الراوي في شرح تقريب النواوي للسيوطي: ١/ ٣٥١).

ونُوقش: بأنَّ الشروط التي اشترطها أصحاب هذا الرأي لقبول الضعيف في الفضائل صعبة التطبيق، لا تكاد تتوافر في مثال واحد، ولذلك نجد كثيرًا من العلماء يخرقها، ولا يُلقي لها بالاً. (الحديث الضعيف وحكم الاحتجاج به، تأليف: د.عبد الكريم بن عبد الله الخضير ص٣٠٠).

#### حكم العمل بالأحاديث الموضوعة:

وأما الموضوع فلا يجوز العمل به بحال وكذا روايته إلا إن قُرن ببيانه. (القول البديع في الصلاة على الحبيب الشفيع: ص٢٥). وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمان.



الشيخ علي حشيش

الدين ما ليس منه، بل نخلصه مما ليس منه مثل هذه القصة الواهية وغيرها من القصص الواهية التي لها الأثر السيئ في حياة الأمة.

٤) وفي الوقت نفسه يجب تجديد الخطاب الدينى بالعمل على المحور الثاني من محاور التجديد وهو إحياء ما اندرس من العمل من الكتاب والسنة الصحيحة المطهرة الأمر بمقتضاهما، وتنزيله على واقع الحياة ومستجداتها.

٥) وعلى هذين المحورين يكون تجديد الخطاب الديني لمواجهة هذا التضخم بتخليصه من هذه القصص الواهية التي تدمر الاقتصاد؛ حيث تجعل أسباب التضخم ترجع إلى كذب مختلق مصنوع منسوب إلى النبي صلى الله عليه وسلم وهذا الباطل يصرف من لا دراية له بالصناعة الحديثية عن معرفة الحقائق. وبعد تخليص الخطاب الديني من هذه المنكرات والقصص الواهيات نعمل على تجديد الخطاب الديني بإحياء ما اندرس من الدين والعمل على تنزيله على واقع

#### أولاً: أسباب ذكر هذه القصة؛

الكريم التخريج والتحقيق:

الحمد لله، والضلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم وبعد:

فنواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة الواهية التي اشتهرت على ألسنة الوعاظ والقصاص وإلى القارئ

> ١) وجود هذه القصة في بعض كتب السنة الأصلية يجعل من لا دراية له بالصناعة الحديثية يتوهم أن هذه القصة صحيحة، ولكن كما سنبين من التحقيق أنها قصة باطلة موضوعة.

> ٢) والقصة كما سنبين من المتن جاء بها أن الغلاء والرخص جندان من جنود الله اسم أحدها: الرغية والآخر: الرهبة.

فهذا الحديث الذي جاءت به هذه القصة الواهية له أثره السيئ على الأمة حيث يجعل الفلاء أمرًا خارجًا عن اختيار الإنسان متعلقًا بجند من جنود الله اسمه الرغية، وعليه لا طاقة لمواجهة التضخم، وهو أهم المشكلات الاقتصادية في هذه

والتضخم كما هو مقرر عند علماء الاقتصاد: «حركة صعودية مستمرة في الأسعار، فأين دعاة تجديد الخطاب الدينى لمواجهة التضخم الذي يشعربه كل

٣) وبهذا يتبين أن أهم محور من محاور تجديد الخطاب الديني أن لا ندخل في



الحياة ومستجداتها؛ ففي مثل هذه المسألة الاقتصادية من التضخم والغلاء نعمل على تجديد الخطاب الديني بتنزيل ما يتعلق بالأزمة الاقتصادية في مصر في قصة يوسف ومعرفة أسباب الأزمة وكيفية مواجهتها ووضع الحلول لها، وتنزيلها على واقعنا في هذه الأيام، خاصة وأن الله تعالى قال في مطلع سورة يوسف -عليه السلام-: في نَعْشُ عَلَيْكَ أَحْسَ الْمُصَى، (يوسف: ٣).

وهكذا يكون تجديد الخطاب الديني بالتذكير بأحسن القصص الثابتة من الكتاب والسنة، وكذلك يكون تجديد الخطاب الديني بتخليصه من أسوأ القصص وكل دخيل.

 ٧) هذه الخطة الاقتصادية المحكمة تقوم على أمرين:

الأول: (الحفظ).

الثاني: (العلم).

قال الله تعالى على لسان يوسف -عليه السلام-: ، قَالَ اَجْمَلِي عَلَى خَرَآبِنِ ٱلْأَرْضُ إِنِّ حَفِيطُ عَلِيمٌ ، (يوسف: ٥٥).

٨) ولا بد لهذين الأمرين من أمر ثالث هو محور ارتكازهما وهو (الإحسان). قال الله تعالى: «وَلَنَّا بَلَغُ أَشُدُهُ وَانْبَنَتُ مُكْمًا وَعِلْمًا وَكَذَلِكَ مَعْمًا الْمُحْسِينَ (يوسف: ٢٢). وهذا سرتكرار

«المحسنين» وصفًا ليوسف خمس مرات في الأيات: (۲۲، ۳۲، ۵۲، ۷۸، ۹۰).

 ٩) قال الدكتور هراس -رحمه الله- في «شرح نونية ابن القيم» ص (٨٣):

"والمراقِبة التي هي أجلّ أعمال القلوب: هي التعبّد لله بمقام الرقيب، وتعبّد لله بمقام الإحسان، فعبّد الله كأنه يراه، فإن لم يكن يراه فإنه يراه، اه.

فبناء الأمم على ثلاث: وخفظ وعلم واحسان، وفقدها هو سبب الغلاء والدمار، فعلم بلا إحسان يدمر ولا يعمر، وعلم ينتج أحدث أسلحة الدمار، بها تسفك الدماء في كل مكان، فلا حفظ للدماء. والمال بلا إحسان مصيره اختلاس ونهب واسراف وتبذير. فلا حفظ للمال، وكذلك العرض بلا إحسان مصيره هتك، أو مثلية تمقتها الفطرة الانسانية في عصر تدعو له مؤتمرات السكان العالمية فأين حفظ العرض؟

خطبة النبي صلى الله عليه وسلم

يوم الحج الأكبر يوم النحرية حجة الوداع؛

في الحديث المتفق عليه والذي أخرجه الإمام البخاري في «صحيحه» ح (١٧٤٢)، ومسلم ح (٢٦) من حديث ابن عمر، وأخرجه البخاري في «صحيحه» ح (١٧٤٣) من حديث ابن عباس رضي الله عنهما: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم خطب الناس يوم النحر فقال: «إن دماءكم وأموالكم وأعراضكم عليكم حرام كحرمة يومكم هذا، في بلدكم هذا، في شهركم هذا، فأعادها مرارًا، ثم رفع رأسه فقال: اللهم هل بلغت؟ اللهم اشهد فليبلغ الشاهد الغائب». اهد.

ما أحوج العالم اليوم إلى تجديد هذا الخطاب الديني لخطبة خطبها النبي صلى الله عليه وسلم أخرجها الإمام البخاري في كتاب الحج وبوّب لها بابًا (١٣٢) وترجم له بقوله: «باب الخطبة أيام منى». قال ابن عمر رضي الله عنهما وقف النبي صلى الله عليه وسلم يوم النحر بين الجمرات، وقال:

مالك قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الغلاء والرخص جندان من جنود الله...»الحديث.

#### رابغاء التحقيق

علة هذا الحديث: «العباس بن بكار الضبي»:

ا قال الإمام الحافظ الدارقطني في «الضعفاء والمتروكين» (٤٢٤): «عباس بن بكار الضبي بصري كذاب». اه.

٧) وقال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (١٩٠/٢): «العباس بن بكار من أهل البصرة يروي عن أهل البصرة العجائب، لا يجوز الاحتجاج به بحال، ولا كتابة حديثه إلا على سبيل الاعتبار للخواص».

٣) وقال الإمام الحافظ العقيلي في «الضعفاء الكبير» (٣١٩٩/٣٦٣/٣) «العباس بن بكار الضبي بصري الغالب على حديثه الوهم والمناكير». اهد ثم أخرج هذا الحديث الذي جاءت به القصة. وقال: «هذا حديث باطل لا أصل له». اهد.

#### 17 TT Y

نستنتج من أقوال أئمة الجرح والتعديل: أن العباس بن بكار الضبي يروي العجائب، ولا يجوز الاحتجاج به بحال ولا كتابة حديثه إلا على سبيل الاعتبار للخواص، وأحاديثه أوهام ومناكير، وهو كذاب.

وقال الحافظ ابن حجرية ، شرح النخبة ، ص (٤٤): «الطعن بكذب الراوي ية الحديث النبوي هو الموضوع». اهـ.

لذلك حكم الإمام العقيلي على هذا الحديث الذي جاءت به هذه القصة أنه: «حديث باطل لا أصل له».

لذلك يجب تخليص الخطاب الديني من هذه الأباطيل التي تدمّر الاقتصاد.

هذا ما وفقني الله تعالى إليه، وهو وحده من وراء القصد. «هذا يوم الحج الأكبر» فطفق النبي صلى الله عليه وسلم يقول: «اللهم اشهد». وودًع الناس فقالوا: «هذه حجة الوداع».

إنه يوم العاشر من ذي الحجة في العام العاشر من الهجرة في أطهر جمع عرفته الدنيا في وسط العصور المظلمة في أوروبا يعلن في خطبته حقوق الانسان الضائعة، واشتد ظلامها في هذه الأيام، فمستجدات الدول مجتمعة على سفك الدماء، وإضاعة المال، واستباحة الأعراض حتى وصلوا بالانحلال إلى المثلية؛ فحق فيهم قول الله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذَكْرِي فَوْلَ الله مَعِيشَة ضَنكًا ﴿ (طه: ٢٤). هذه فإن لله معيشة ضنكًا ﴿ (طه: ٢٤). هذه وليس سبب الغلاء جند من جنود الله السمه الرغبة، كما في هذه القصة المفتراة على النبي محمد صلى الله عليه وسلم، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق:

#### فاتناء المتن

الغلاء والرخص جندان من جنود الله، اسم أحدهما: الرغبة، والآخر الرهبة، فإذا أراد الله أن يغليه قذف في قلوب التجار الرغبة فحبسوا ما في أيديهم، وإذا أراد الله أن يرخصه قذف في قلوب التجار الرهبة فأخرجوا ما في أيديهم».

#### ثالثاء التخريج:

أخرج هذا الحديث الذي جاءت به هذه القصة:

الإمام الحافظ الخطيب البغدادي في تاريخ بغداد» (٤١٠٩/٥٠/٨) والإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (١٩٠/٢)، والإمام الحافظ العقيلي في «الضعفاء الكبير» (٣١٩٩/٣٦٣/٣)، والإمام أبو منصور الديلمي في «مسند الفردوس» ح (٢٠٠١- الغرائب الملتقطة). من طريق عن العباس بن بكار الضبي، حدثنا عبد الله بن المثنى، عن عمه ثمامة بن عبد الله بن أنس، عن جده أنس بن



55.

## البحار شي بياق شيش الأحاديث القصار

#### الشيخ علي حشيش

#### (٩٧٨) ، من قام ليلتي العيدين، محتسبًا لله، لم يمت قلبه يوم تموت القلوب،.

الحديث لا يصح: أورده الإمام السيوطي في «مخطوطة درر البحار في الأحاديث القصار» (١/٧٢) مكتبة الحرم النبوي «الحديث» رقم المخطوطة (٢١٣/١٠٧) وقال: «دعن أبي أمامة».

قلت: «هـ» ترمز إلى «سنن ابن ماجه». وهذا تخريج بغير تحقيق؛ فيتوهم من لا دراية له بالصناعة الحديثية أن الحديث صحيح، وهو كما سنبين من التحقيق أنه حديث لا يصح.

#### التغريجه

الحديث أخرجه الحافظ ابن ماجه في «السنن» (١٧٨١) ح(١٧٨٢) قال:
«حدثني أبو أحمد المراد بن حمويه، حدثنا محمد بن المصفى، حدثنا بقية بن الوليد، عن ثور بن يزيد، عن خالد بن معدان، عن أبي أمامه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من قام ليلتي العيدين...الحديث».

قلت: وعلة هذا الحديث بقية بن الوليد، وكان يدلس تدليس التسوية، وهوشرأنواعالتدليس؛حيثكانيسقط المجروحين والوضاعين والكذابين، ويسوي الإسناد تدليسًا على من يحدث قال الإمام الحافظ السخاوي في «فتح اللغيث» (٣٣٩/١)؛ «وممن كان يفعله بقية بن الوليد». لذلك نقل الإمام المدين، لذلك نقل الإمام الذهبي في «الميزان» (٢٥٠/٣٣١/١)؛

أن أبا مسهر قال: «أحاديث بقية ليست نقية، فكن منها على تقية». ثم نقل أن أبا الحسن القطان قال: «بقية يدلس عن الضعفاء ويستبيح ذلك، وهذا إن صح مفسدة لعدالته». اهـ.

قال الإمام الذهبي: «نعم والله صح هذا عنه، إنه يفعله». اهـ.

قلت: ولقد دلس الحديث وعنعنه.

فائدة: وقد أخرج هذا الحديث الحافظ أبو القاسم إسماعيل بن محمد بن الفضل الأصبهاني في «الترغيب والترهيب» (۲٤٨/۱) ح(۳۷۳) من طريق عمر بن هارون البلخي عن ثور بن يزيد، عن خالد بن معدان، عن أبي أمامة الباهلي مرفوعًا.

بمقارنة الإسنادين يتعين الكذاب الذي يمكن أن يكون بقية تلقاه عنه، ثم دلسه، وهو عمر بن هارون البلخي؛ حيث نقل الإمام الذهبي في «الميزان» (٦٢٣٧/٢٢٨/٣) أن الإمام يحيى بن معين قال: «عمر بن هارون البلخي كذاب خبيث»، وكذلك قال صالح جزرة:

فائدة أخرى: وبقية سيئ التدليس كما بينًا يدلس عن الكذابين ويستبيحه. فقد بين الإمام ابن القيم هدي النبي صلى الله عليه وسلم ليلة النحر من المناسك في «زاد المعاد» ولم يحي تلك الليلة، ولا صح عنه في إحياء ليلتي العيدين شيء». اهـ.

### التحذير من الشرك في العمل

الحمد لله، والسلاة والسلام على (سول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه.. ويعدو ففي الحديث النبي الذي يزويه أبو هريرة قال ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ، قال الله عليات عبرك ويعالى "أنا أغنى الشُركاء عن الشُرك ، مَنْ عَمِلَ عَمَلًا أَشَرَكَ فيه مع عبري يركنه وشركه الصحيح مسلم - كتاب الزهد والرقائق - باب من في عدد المدينة وشركه

أشرك في عمله عبر الله)

اد. محمد عبد العليم الدسوقي الأستاذ بجامعة الأزهر

واذا استعنت فاستعن بالله.. الحديث).. إلخ مما لا يُحْصَى.

#### أ-الشرك كما تصوره السنة النبوية العطرة:

وذلك قوله صلوات الله وسلامه عليه فيما أخرجاه في الصحيحين من حديث أنس: "يقال للرجل من أهل النار يوم القيامة: (أرأيت لو كان لك ما على الأرض من شيء؛ أكنت مفتديًا به؟)؛ فيقول: نعم، فيقول الرب: (قد أردتُ منكَ أهون من ذلك، قد أخذت عليك في ظهر آدم ألا تشرك بي شيئًا فأبيت إلا أن تشرك بي)".

والشرك بالله - كَبُر أو صَغُر - كما صورته السنة: أكبر الكبائر وأعظم الموبقات على الإطلاق، ففي الصحيحين من حديث أبي بكرة عن أبيه قال صلى الله عليه وسلم: (ألا أنبئكم بأكبر الكبائر؟: الإشراك بالله. فلأن السنة جاءت شارحة للقرآن؛ كاشفة لغوامضه؛ مجلّية لمعانيه؛ مفصّلة لمجمله؛ مبيّنة لمقاصده؛ موضحة لألفاظه ومبانيه.. فقد تضافرت في النهي عن الشرك بجميع أشكاله ومظاهره.

فمن ذلك: تحريم للذبح لغير الله تمثّل في قوله صلى الله عليه وسلم فيما أخرجه مسلم (١٩٧٨) باب تحريم الذبح لغير الله ولعن فاعله—: (لعن الله من ذبح لغير الله). وكذلك تحريم النذر لغيره حتى ولو كان في مكان يذبح فيه لغير الله؛ تمثل فيما أخرجه أبو داود من حديث ثابت بن الضحاك، وفيه أن رجلاً نذر أن ينحر إبلاً بـ(بوانة) اسم مكان لوثن كان يُعبد في الجاهلية، فسأل – بأبي هو وأمي – (هل كان فيها وثن من أوثان الجاهلية يُعبد؟)، قالوا: لا، فقال عليه السلام للسائل؛ (أوف بنذرك، فإنه لا وفاء لنذرف معصية الله..).

وكذا تحريم الحلف بغيره؛ تمثل في قوله فيما أخرجه الترمذي (١٥٣٥) باب: (ما جاء في كراهية الحلف بغير الله)؛ وأبو داود (٣٢٥١) باب: (كراهية الحلف بالآباء)؛ وأحمد وصححه أحمد شاكر في تعليقه على المسند: (من حلف بغير الله فقد أشرك) وفي رواية: (فقد كفر).

وتحريم الاستعانة وطلب المدد من غير الله؛ تمثل في قوله فيما أخرجه الترمذي وأحمد وصححه الألباني في ظلال الجنة من حديث ابن عباس؛ (إذا سألت فاسأل الله،

ذو الحجا

وعقوق الوالدين وكان متكنا وجلس: ألا وقول الزور ألا وشهادة الزور)، فما زال يكررها حتى الزور ألا وشهادة الزور)، فما زال يكررها حتى قلنا: ليته سكت.. وفيهما من حديث أبي هريرة: (اجتنبوا السبع الموبقات.. وذكر منها: الاشراك بالله..).. وكان ابن حجر الهيتمي قد استوفى في أول كتابه: (الزواجر) جميع روايات الحديث المشابهة، وكلها تنطق بأن أول الكبائر وأفحشها، وأشدها وأعظمها، وأبشعها وأشدها الماللة.

#### ب- وما أشبه الليلة بالبارحة،

ولا يقولن قائل: أين شرك الجاهلية من مجرد شد الرحال إلى الأولياء وآل البيت، والتمسح بجنابهم، والدعاء والتطواف عند وحول قبورهم، والنذر والذبح لهم، والتبرك بهم كونهم الواسطة بيننا وبين الله، فهم الشفعاء الأتقياء الأصفياء؟.. لأن جوابه: أن كل هذا هو يعينه ما كان يفعله أهل الجاهلية الأولى حذو القُدة بالقدة، وقد مر بنا: صنيع قوم نوح بـ (ود وسواع ويغوث ويعوق ونسرا)، وما أورده الأمام البخاري بشأنهم، ومن أنها كانت (أسماء لرجال صالحين، فلما هلكوا أوحى الشيطان إلى قومهم أن انصبوا إلى مجالسهم التي كانوا يجلسون أنصابًا، أي: صوروهم على صور أولئك الصالحين وسموها بأسمائها، ففعلوا فلم تعبد، حتى إذا هلك أولئك وتُنُسِّخ العلم، عُبدت).. وما ذكره "غير واحد من السلف من أنهم لما ماتوا عكفوا على قبورهم ثم صوروا تماثيلهم، ثم طال عليهم الأمد فعيدوهم".

وأنه هو عينه ما كان يعتقده المشركون من

أنه مع أفعالهم الشركية السالفة الذكر؛ كانوا يؤمنون بأن الله هو الخالق والمدير ورب كل شيء ومليكه على ما تضافرت بذلك الآيات، وحسبنا منها قوله تعالى فيما الخطاب لهم من سيد الخلق وحبيب الحق: «قل لن الأرض ومن فيها إن كنتم تعلمون. سيقولون لله قل أفلا تذكرون، أنه لا تنبغي العبادة إلا للخالق الرازق لا لغيره، وقل من رب السماوات السبع ورب العرش العظيم. سيقولون لله قل أفلا تتقون ،، أي: إذا كنتم تعترفون بأنه رب السموات ورب العرش العظيم؛ أفلا تخافهن عقابه وتحذرون عذابه في عبادتكم معه غيره وإشراككم به؟، «قل من بيده ملكوت كل شيء وهو يجير ولا يجار عليه إن كنتم تعلمون. سيقولون لله قل فأني تسحرون،؛ أي: فكيف تذهب عقولكم في عبادتكم معه غيره مع اعترافكم وعلمكم بذلك؟.

ولما لم يحيروا جوابًا جاء خطاب القرآن يكشف عوارهم، ويستظهر كذبهم في ادعائهم التوحيد مع إتيانهم بما ينافيه: «بل أتيناهم بالحق وانهم لكاذبون، أي وعلى حد قول الحافظ ابن كثير: "في عبادتهم مع الله غيره ولا دليل لهم عليه"، «ما اتخذ الله من ولد وما كان معه من الله ، بشاركه سيحانه في الألوهية وإذا لُدُهب كُل إلنه بِمَا خَلَقَ وَلَمُلا بَعَثُهُمْ عَلَى يَعْنُ مُبْحَنَّ أَلَّهِ عَمَّا يَعِيفُونَ ، (المؤمنون: ٨٤ -٩٢)، أي: "لاستبد كل بالذي خلقه واستقل به تصرفًا، وامتاز مُلكه عن مُلك الآخر، وثوقع التحارب والتغالب بينهم كما هو الجاري فيما بين الملوك، والتالي باطل لما يلزم من ذلك من نضى ألوهية الحميع، أو لما أنه بلزم أن لا يكون بيده تعالى ملكوت كل شيء، وهو باطل كما يدل عليه السؤال والجواب"ا.ه من عبارة الألوسي.

فالآيات - على حد عبارة ابن كثير - "تقرر وحدانيته تعالى واستقلاله بالخلق والتصرف والملك، لترشد إلى أنه الله الذي لا إله إلا هو، ولا تنبغي العبادة إلا له وحده لا شريك له، ولهذا قال لرسوله عليه السلام أن يقول



للمشركين - المعترفين له بالربوبية وأنه لا شريك له فيها ومع هذا فقد أشركوا معه شريك له فيها ومع هذا فقد أشركوا معه في الألهية فعبدوا غيره معه- ما ورد ذكره بالأيات من استفهام جاء على سبل التبكيت والإفحام، على الرغم من اعترافهم أن الذين عبدوهم لا يخلقون شيئًا ولا يملكون شيئًا وأنهم فقط من يقربونهم إليه زلفي ممًا تمدُّهُمُ إِلَّا لِيُعْرَفُوناً إِلَى اللهِ زُلْفَى ، (الزمر: ٣)".

#### ج-جهود فقهاء المذاهب وعموم أنمة أهل السنة لل التعذير من الشرك ومظاهره:

من هذا المنطلق بذل أئمة أهل السنة جهودًا مضنية في التحذير من فتنة عبادة القبور والتوجه بصنوف العبادات لغير الله، ونذكر مما ورد من عبارات أبي حنيفة في رد عادية عباد الأضرحة المتوسلين بمن فيها، قوله: "لا ينبغي لأحد أن يدعو الله إلا به، والدعاء المأذون فيه المأمور به: ما استفيد من قوله تعالى: ووَقِيهِ ٱلْأَسْمَاتُ لَلْسُنَى فَأَدَعُوهُ عِيَّا وَذَرُوا ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَنَهِهِ. سَيُجْزُونَ مَا كَانُوا سِّمَلُونَ ، (الأعراف: ١٨٠)"كذا في الدر المختار من حاشية المختار ٣٩٦/٦- ٣٩٧.. وكان رحمه الله يقول: "يُكره أن يقول الداعي: (أسألك بحق فلان أو بحق أنبيائك ورسلك وبحق البيت الحرام والمشعر الحرام)" على ما ورد في شرح الطحاوية ص٢٣٤، وإنحاف السادة المتقين ٢٨٥/٢، وشرح الفقه الأكبر للقاري ص١٨٩.. ويقول: "لا ينبغي لأحد أن يدعو الله إلا به، وأكره أن يقول الداعي متوسلاً: (بمعاقد العز من عرشك، أو بحق خلقك)" كذا في التوسل والوسيلة ص٨٢، وشرح الفقه الأكبر ص١٩٨.

ولما لك كما في المبسوط قوله: "لا أرى أن يقف الرجل عند قبر النبي عليه السلام يدعو، ولكن يسلم عليه وعلى أبي بكر وعمر ويمضي، وهذا هو المنقول عن ابن عمر". ومما أثر عن الشافعي قوله: "من حلف بشيء

ومما أشرعن الشافعي قوله: "من حلف بشيء غير الله مثل أن يقول الرجل: (والكعبة، وأبي)، فحنث فلا كفارة عليه، ومثل ذلك قوله: (لعَمْري).. وهي يمين بغير الله فهي

مكروهة منهي عنها من قبل قول الرسول في الحديث المتفق عليه: (إن الله نهاكم أن تحلفوا بآبائكم، فمن كان حالفًا فليحلف بالله أو ليسكت)، وعلل الشافعي لذلك بأن أسماء الله غير مخلوقة، فمن حلف باسم الله فحنث فعليه الكفارة، كذا ذكره ابن أبي حاتم في (آداب الشافعي) ص١٩٣ وأبو نعيم في (الحلية) ٩/ ١١٢ والبيهقي في (مناقب الشافعي) ١٩٧٠ والذهبي في (العلو) ص٢٥٠ والذهبي في (العلو) ص٢٥٠ والذهبي مي (العلو) ص٢٥٠).

كما جاء في طبقات الحنابلة 17/13 أن أحمد بن حنبل "سُئل عن التوكل، فقال: قطع الاستشراف؛ بالإياس من الخلق... وهكذا بقية أصحاب المذاهب وأئمة أهل السنة، ولم نر أحدًا منهم دعا بدعوي الجاهلية ولا أقرَّها قط.

ولا يخفى على ذي لب -بعد أن وقفنا على صنيع قوم نوح في اتخاذهم الصالحين أوثانا، واستنكار أئمة أهل السنة لما يشبهه في أمة محمد عليه السلام- دور إبليس وأعوانه في تزيين الشرك لأصحاب النفوس الضعيفة والمريضة، وفي افتتانهم بالقبور وساكنيها حتى آل الأمر فيها أن عبد أربائها مع الله بل من دون الله، وصورت صورهم، وعظمت قبورهم، وبنيت عليها المشاهد، وأتخذت أعيادًا.

ومعلوم بالضرورة ما في النهي عن التصوير المفضي إلى التعظيم، وتلك لعمر الله الفتنة الكبرى، والبلية العظمى، التي استعبدت النفوس لفير خلاً قها، والقت الحرب بين العشق والتوحيد، ودعت إلى موالاة كل شيطان مريد، فصيرت القلب للهوى أسيرًا، وجعلته حاكمًا وأميرًا، فأوسعت القلوب محنة، وملاتها فتنة، وحالت بينها وبين رُشدها، وصرفتها عن طريق قصدها.

وَمعلوم بالضرورة كذلك ما في اتخاذ القبور أعيادًا من المفاسد العظيمة؛ وما يَغضب لأجله كلُّ من في قلبِه وقارٌ للْه، وغيْرةٌ على



التوحيد، وتهجين وتقبيح للشرك.. والا فهل يستطيع عاقل عنده مسكة من عقل أو في قلبه مثقال ذرة من إيمان؛ أن يرضى بما في اتخاذها أعيادًا من مفاتن، الصلاة إليها، والطواف بها، وتقبيلها واستلامها، وتعفير الخدود على ترابها، وعبادة أصحابها بطلب ما لا يقدر عليه إلا الله، والاستعانة بهم، وسؤالهم النصر والرزق والعافية، وقضاء الديون، وتفريح الكربات، وإغاثة اللهفات، وغير ذلك من أنواع الطلبات التي كان عباد الأوثان يسالونها أوثانهم.

وآه لو رأيت غلاة المتخذين لها عيدًا إذا رأوها من مكان بعيد، فوضعوا لها الجباة، وقبلوا الأرض، وكشفوا الرؤوس، وارتفعت الأصوات بالضجيح، وتباكوا حتى تسمع لهم النشيج، ورأوا أنهم قد أربوا في الربح على الحجيج، فاستغاثوا بمن لا يُبدي ولا يُعيد، ونادوا ولكن من مكان بعيد، حتى إذا نزلوا منها صلوا عند القبر ركعتين، ورأوا أنهم قد أحرزوا من الأجر؛ ولا أجر من صلى إلى القبلتين! فتراهم حول القبر ركعًا سجدًا، يبتغون فضلا من الميت ورضوانًا، وقد ملئوا أكفهم خيبة وخسرانًا.

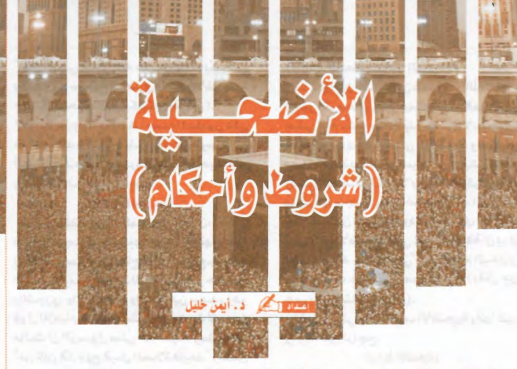
فلغير الله! بل للشيطان ما يراق هنالك من العبرات؛ ويرتفع من الأصوات؛ ويطلب من الميت من الحاجات، ويُسأل من تفريج الكربات، وإغناء ذي الفاقات، ومعافاة أولى العاهات والبليات، ثم انبثوا بعد ذلك حول القبر طائفين، تشبيها له بالبيت الحرام الذي جعله الله مباركا وهدى للعالمين، ثم أخذوا في التقبيل والاستلام، أرأيت الحجر الأسود وما يضعل به وفد البيت الحرام؟.. ثم عضروا لديه تلك الجباه والخدود، الذي يعلم الله أنها لم تعضر كذلك بين يديه في السجود، ثم كمَلوا مناسك حج القبر بالتقصير هناك والحلاق، واستمتعوا بخلاقهم من ذلك الوثن إذ لم يكن لهم عند الله من خلاق، وقربوا لذلك الوثن النذور والقرابين، وكانت صلاتهم ونسكهم وقربانهم لغير رب العالمين، فلو رأيتهم يهني بعضهم بعضا، ويقول: (أجزل الله لنا ولكم

أجرًا وافرًا وحظًا)، فإذا رجعوا سألهم غلاة المتخلفين أن يكون أحدهم قد حظي بدعوة ما هنالك.. هذا ولم نتجاوز ما حكينا عنهم، ولا استقصينا جميع بدعتهم وضلالتهم إذ هي فوق ما يخطر بالبال، أو يدور في الخيال.. وهذا كان مبدأ عبادة الأصنام في قوم نوح كما تقدم.

وكأني بهؤلاء القبوريين يعاندون ليس أئمة أهل السنة وفقهاء المذاهب فحسب، بل ويعاندون الرسول أيضًا ويردُّون أمرد؛ فهو ينهى عن الصلاة إلى القبور وهؤلاء يصلون عندها. وينهى عن اتخاذها مساجد وهؤلاء يبنون عليها المساجد ويسمونها مشاهد مضاهاة لبيوت الله.. وينهى عن إيقاد السرج عليها وهؤلاء يوقفون الأموال على إعمارها وايقاد القناديل في جميع جنباتها.. وينهى أن تُتخذ عيدًا وهؤلاء يتخذونها أعيادًا ومناسك، ويجتمعون لها كاجتماعهم للعيد أو أكثر.

وهو عليه السلام يأمر بتسويتها - على ما روى مسلم عن أبي الهياج الأسدي قال: قال علي: (ألا أبعثك على ما بعثني عليه رسول الله؟: أن لا أدع تمثالًا إلا طمسته، ولا قبرًا مشرفا إلا سويته)، وعن ثمامة بن شفي قال: كنا مع فضالة بن عُبيد بأرض الروم، فتوقِّ صاحب لنا، فأمر فضالة بقبره فسوي، ثم قال: سمعت رسول الله يأمر بتسويتها - وهؤلاء يبالغون في مخالفة هذين الحديثين ويرفعونها من الأرض ويعقدون عليها القباب.. وهكذا، وكل هذا بالطبع من أعظم مكائد إبليس وأعوانه من الإنس والجن، فما من شك أن هؤلاء المعظمين للقبور، الذين يتخذونها أعيادًا، الموقدين عليها السرج، الذين يبنون عليها المساجد والقباب مناقضون لما أمر به الرسول محادُّون لما جاء به.. نسأل الله العضو والعافية والمعافاة في الدين والدنيا والآخرة، والحمد لله على نعمة الإيمان وكفي بها نعمة..

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فالأضحية شعيرة من شعائر الله التي يُعظَمها المتقون؛ لقوله تعالى: و خَاكَ وَمَن مَن مُنَام مَن مُنَام مَن الرسول صلى مُنَام مُنَام مُنَام الله عليه وسلم التي داوم على الالتزام بها، وهي امتثال لأمر الله وشكر لأنعمه، وبذل للمال في طلب رضوان الله عز وجل، واحياء لفداء إسماعيل عليه السلام، وفيها توسعة على المساكين والفقراء.

#### تعريف الأضعية:

ما يُذبح من النعم تقربًا إلى الله تعالى في أيام النحر، وهي مأخوذة من الضحوة، وكأنها سميت بأول أزمنة فعلها، وهو الضحى.

دليل مشروعية الأضحية:

(الحَج: ٣٦- ٣٧)، وقوله سبحانه وتعالى: ﴿ فَصَلُ لَرَبُكُ وانْحَرْ، (الكوثر: ٢).

Y- ومن السنة: استفاضت الأحاديث بمشروعيتها، كحديث البراء بن عازب قال صلى الله عليه وسلم: "إن أول ما نبدأ به ي يومنا هذا أن نصلي شم نرجع فننحر، من فعله فقد أصاب سُنتنا، ومن ذبح قبل فإنما هو لحم قدّمه لأهله ليس من النسك في شيء" متفق عليه (صحيح البخاري: كتاب الأضاحي، باب سُنة الأضحية؛ صحيح مسلم، كتاب الأضاحي، باب وقتها).

وحديث أنسى بن مالك رضى الله عنه:

" كان التبي صلى الله عليه وسلم يضحي بكبشين" (صحيح البخاري- كتاب الأضاحي-باب في أضحية النبي بكبشين أقرنين).

٣- وأما الإجماع: فقد أجمع المسلمون على ذلك من لدن النبي صلى الله عليه وسلم إلى أيامنا هذه على مشروعية الأضحية، ولم ينقل خلاف ذلك عن أحد.

#### حكم الأضعية:

اختلف الفقهاء في حكمها على قولين: الأول: الوجوب: فأوجبها هؤلاء الفقهاء على المسلم الموسر غير الحاج (الأن المشروع في حقه الهدي)، وممن قال بذلك الإمام أبو حنيفة، والشوري، والأوزاعي، والليث بن سعد، وهو قول للامام مالك. واستدلوا بحديث أنس بن مالك أن الرسول صلى الله عليه وسلم قال: "من كان قد ذبح قبل الصلاة فليعد" (متفق عليه). وأنه ثبت أن الرسول صلى الله عليه وسلم كان يضحى كل عام لحديث ابن عمر رضى الله عنهما: "أن النبي صلى الله عليه وسلم أقام بالمدينة عشر سنين يضحى" (سنن الترمذي: ك الأضاحي، باب الدليل على أن الأضحية سنة).

واستدل بعض الفقهاء على وجوب الأضحية بحديث أبى هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "مَنْ كَانَ لَهُ سَعَةٌ وَلَمْ يُضَحُّ فلا يُقْرَبُنُّ مُصَلانًا" (سنن ابن ماجه: ك الأضاحي، باب الأضاحي واجبة هي أم لا؟). وهو أيضا في مسند أحمد ومستدرك الحاكم، ولكن هـذا الحديث ضعفه المحدثون؛ لأن في سنده عبد الله بن عياش، قال عنه أحمد: هو منكر، ورجح الدراقطني وابن عبد البرأنه موقوف

الثاني: الاستحباب: وهـ و مذهـ ب جمهـ ور الفقهاء من المالكية والشافعية والحنابلة؛ لحديث أم سلمة رضى الله عنها قالت: (قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إذا دخلت العشر وأراد أحدكم أن يضحى فلا يمس من شعره وبشره شيئا)، قال الإمام الشافعي: وهذا دليل أن التضحية ليست بواجبة، لقوله

(وأراد)، فجعله مفوضًا إلى إرادته.

واستدلوا بأن حديث ابن عمر رضى الله عنهما يشير الترمذي في ترجمته إلى أن فعل النبي صلى الله عليه وسلم يدل على الاستحباب وأنه لم يرد دليل على الوجوب. واستدلوا بما رواه حذيضة بن أسيد أن أبا بكر وعمر رضي الله عنهما كانا لا يضحيان كراهية أن يُرى أنها واجبة. ويما أخرجه عبد الرزاقية مصنفه عن أبى مسعود الأنصاري أنه قال: "إني لأدع الأضحية وإنى للوسر مخافة أن يرى جيراني أنه حتم عليّ"، وبما رواه البخاري في صحيحه عن ابن عمر تعليقًا: (وقال ابن عمر : هي سنة ومعروف).

والقول الثاني باستحباب الأضحية وأنها غير واجبة هو الراجح.

#### شروط الأضعية؛

(١) الشرط الأول: أن تكون من بهيمة الأنعام: اتفق جمهور أهل العلم على أنه يُشترط في الأضحية أن تكون من بهيمة الأنعام، أي من الإبل والبقر والغنم، ولا تجوز من جنس آخر، ودليل ذلك قوله سبحانه: ﴿ وَلَـكُلُ أُمُّهُ جَعَلْنَا مَنْسَكًا لَيُذَكِّرُوا اسْمَ اللَّهُ عَلَى مَا رَزْقَهُمْ مِنْ بهيمة الأنعام».

ولا يصبح ما ينسب إلى النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال لبلال بن رباح بما ضحيت؟ قال بديك، فضحك صلى الله عليه وسلم وقال: مؤذن يضحى بمؤذن؟ أي أنه لم ينكر عليه، هذا الحديث لا أصل له فليس في أي ديوان من دواوين السنة حتى في كتب الموضوعات فلا يجوزأن يستشهد به مطلقًا . ومن ذلك يعلم فساد قول من أجاز التضحية بكل ما يذبح كالدجاج والبط والأوز. ويعلم أنه لا يجوز أن يشتري لحمًا وأن يقوم بتوزيعه.

ونقل النووي في المجموع الإجماع على أنَّ التضحية لا تصحُّ إلا بالإبل أو البقر أو الغنم؛ وأنه لا يجزئ شيء غير ذلك، ونقل الإجماع على ذلك ابن رشد القرطبي في بداية المجتهد: وكلهم مجمعون على أنه لا تجوز التضحية بغير بهيمة الأنعام.



(٢) الشرط الثاني: أن تبلغ سن التضحية: ای آن تکون مستة:

اتضق جمهور أهل العلم على أنه لا يجزئ من الإبل والبقر والمعز إلا الثني فما فوقه (والثني من الإبل ما أتم خمس سنين ودخل في السادسة، والثني من البقر ما أتم سنتين ودخل في الثالثة، والثني من المعز ما أتم سنة ودخل في الثانية)؛ لحديث جَابِربن عبد الله عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قيال: "لا تَذْبُحُوا إلا مُستَـهُ إلا أنْ يَعْسُرُ عليكم فتذبحوا جذعة من الضأن" (صحيح مسلم: ك الأضاحي، باب سن الأضحية).

#### حكم التضعية بالعجول السفنة التي لم تبلغ السن القرر شرعاء

مسألة السن في الأضحية تعبدية، فلا تجوز التضحية بالعجول المسمنة التي تقل أعمارها عن السن، وقد اتفق العلماء على أنه لا تجوز التضحية بما دون الثني من الإبل والبقر والمعز، ومن شم فلا تصح التضحية بالعجول المسمنة مهما بلغ وزنها ولا بدمن الالتزام بالسن المقرر عند الفقهاء في البقر وهو سنتان، ولا يصح النقص عنه.

وينبغي أن يعلم أنه ليسي المقصود من الأضحية اللحم فقط، وإنما يقصد أيضًا تعظيم شعائر الله عيز وجيل، قيال تعالى: ﴿ ذَٰلِكَ وَمَن يُعَظِّمُ شَعَتِيرَ ٱللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقُوك القلوب، سورة الحج الأية ٣٢.

(٣) الشرط الثالث: سلامة الأضحية من المرض ومن العيوب:

لأكانت الأضحية قربة يتقرب بها العبد إلى الله عزوجا، والله طيب لا يقبل إلا طيبًا، فينبغى أن تكون الأضحية، طيبة، وسمينة، وخالية من العيوب التي تنقص من لحمها وشحمها، فقد ثبت في الحديث عن البراء بن عازب رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: لا يُضحَّى بالعرجاء بين ظلعها ولا بالعوراء بين عورها ولا بالريضة بين مرضها ولا بالعجفاء التي لا تنقى". (سنن الترمذي- ك الأضاحي). وحديث البراء هذا هو الأصل فيباب العيوب

في الأضحيــة ومدارهــا عليــه، وقــال ابــن عبد البر: العيوب الأربعة المذكورة في هذا الحديث فمجتمع عليها لا أعلم خلافا بين العلماء فيها. والعوراء هي التي فقدت عينها أو فقدت الإبصار بها مع بقاء العين وهذه لا تجرئ باتفاق الفقهاء، والعمياء أحرى ألا تجوز، ولا يضر العرج الخفيف الذي تلحق به الشاة الغنم لقوله صلى الله عليه وسلم بِينَ طَلِعُهَا، والمرض البين هـ و المفسد للحم والمنقص للثمن؛ فالا تجازي كما لو كانت جرباء أو كان بها بُثُورٌ وقروح. وكذا العجفاء التي لا تنقى، فالعجف فرط الهزال المذهب للحم، والتي لا تنقي أي لا مخ فيها لعجفها. وقد خرج النسائي وغيره: عن على رضي الله عنيه قيال: "أمرنيا رسول الله صلى الله عليه وسلم أنْ نَسْتَشَرِفَ الْعَايِنِ وَالْأَذَنِ وَأَنْ لا نصحى بمقابلة ولا مدابرة ولا بتراء ولا خرقاءً" سنن النسائي.

وقوله: (أن نستشرف العين والأذن) أي: نبحث عنهما ونتأمل في حالهما لئلا يكون فيهما عيب، والمقابلة ما يقطع منها طرف الأذن، والمدابـرة، مـا يقطـع منهـا مؤخـر الأذن، والخرقاء التي تخرق أذنها للسمة أي لتمييزها عن غيرها). (والستراء) أي مقطوعة الذنب، والجذعاء من الحذء وهو قطع الأنف أو الأذن أو الشفة، وهو بالأنف أخص فإذا أطلق غلب عليه.

#### حكم التضعية بالغراف التي لا قرون أو لا ألية لها:

ظهرفي السنوات الماضية الخراف الاسترالي التى يتم استيرادها والتى تتميز بأنها لا قرون لها، ولا ألية لها. وهذا هو أصل خلقتها أنها لا قرون لها، أو لا ألية لها، وقد تناول الفقهاء قديمًا حكم البهائم التي لم يخلق لها قرن والتي تسمى بالجماء، وتسمى بالحلحاء أيضًا، وذهبوا إلى أنها مجزئة في الأضحية باتفاق أصحاب المذاهب الأربعة. أما المخلوقة بلا ألية أصلا فتجزئ عند أبي حنيفة والشافعية والحنابلة ولا تجزئ عند

المالكية، وذلك بخلاف مقطوعة الألية وهي التي كانت لها ألية فقطعت، فلا تجزئ

عند الفقهاء جميعًا.

#### هل بجورُ التضعية بالكبش الغصي؟

ذهب بعض الشافعية إلى أنه لا يجوز التضحية بالكبش الخصي لذهاب عضو مأكول منه، ولكن جل الفقهاء على أن الخصي والموجوء يجزئان في الأضحية، وقال ابن قدامة: ويجزئ الخصي لأن النبي صلى الله عليه وسلم: ضحى بكبشين موجؤين وبهذا قال الحسن وعطاء والشعبي والنخعي ومالك والشافعي وأبو ثور وأصحاب الرأي ولا نعلم فيه مخالفا.

(٤) الشرط الرابع: أن تذبح في الوقت المحدد: ووقت الأضحية يبدأ بعد انتهاء صلاة العيد والخطبة، وآخر وقت ذبح الأضحية اختلف الفقهاء فيه على قولين هما:

مذهب الجمهور؛ حتى غروب شمس اليوم الشاني من أيام التشريق، أي أن أيام النحر الشاني من أيام التشريق، أي أن أيام النحر ثلاثة؛ يوم العيد ويومان بعده، وهذا قول عمر وعلي وابن عمر وابن عباس وأبي هريرة رضي الله عنهم، وهو قول الحنفية والمالكية والحنابلة، وبه قال الشوري وابراهيم النخعي، واحتجوا بأن النبي نهى عن ادخار لحوم الأضاحي فوق شلاث، ولا يجوز الذبح يقوق شلاث، ولا يجوز الذبح

الشافعية: ينتهي وقت الذبح بغروب شمس اليوم الثالث من أيام التشريق، أي أن أيام اليوم الثالث من أيام التشريق، أي أن أيام النحر أربعة: يوم العيد وثلاثة أيام بعده. ونقل هذا القول عن عمر بن عبد العزيز وسليمان بن موسى الأسدي فقيه أهل الشام، وهو قول عطاء والحسن والأوزاعي ومكحول واختاره ابن تيمية وابن القيم والشوكاني، واستدلوا بما رواه جبير بن مطعم عن النبي صلّى الله عليه وسلّم أنه قال: "كل فجاج مكة منحر، وكل أيام التشريق ذبح" (مسند أحمد) وهو مرسل. وذكر البيهقي له طرقًا متصلة، ولكنها ضعيفة.

وشــذ محمـد بـن سيريـن وداود الظاهـري وقالا: إن يوم النحر هو يوم العيد فقط، كما شذ ابن حزم الظاهري، وقال تجوز الأضحية

حتى هلال المحرم. والخلاف معتبر بين قول الجمهور وما ذهب إليه الشافعي، ولا يلتفت إلى باقي هذه الأقوال.

#### الاشتراك في الأضحية يكون في الإبل والبقر فقط:

اتضق أكثر أهل العلم على أن البدئة تجزئ عن سبعة والبقرة تجزئ عن سبعة الماخرجه عن سبعة الماخرجة البخاري من حديث جابر بن عبدالله رضي الله عنهما: (سَنَّ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم البدئة عن سبعة والبقرة عن سبعة)، وأما الشاة فلا تجزي إلا عن واحد بالاتفاق.

#### حكم تسمين الأضحية:

واختلف وافي تسمينها، فمذهب جمهور الفقهاء استحبابه، وفي صحيح البخاري عن أبي أمامة كنا نسمن الأضحية، وكان المسلمون يسمنون. وعند بعض أصحاب مالك يكره ذلك، لئلا يتشبه باليهود، وهذا قول باطل، وقد روى البخاري في صحيحه تعليقًا: قال يحيى بن سعيد قال: سمعت أبا أمامة بن سهل قال: كنا نسمن الأضحية بالمدينة وكان المسلمون يسمنون، فالراجح القول باستحباب تسمين الأضحية؛ لأن ذلك أعظم لأجرها وأكثر لنفعها.

#### كيف تقسم الأضعية:

ذهب الحنفية والحنابلة ووجه عند الشافعية أنه يجعلها أثلاثا وحجتهم في ذلك قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّا وَجَنَّتْ جُنُّومًا فَكُواً مِنْهَا وَأَلْمُعِمُوا ٱلْقَالِمُ وَٱلْمُعْتَزَى حِيزِهِ مِن الآية ٣٦ من سورة الحج، فقد جعلهم المولى سيحانه شركاء فيها فتكون أثلاثا، ولحديث أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "يا أهل المدينة لا تأكلوا لحوم الأضاحي فوق ثلاث"، وقال ابن المثنى ثلاثة أيام فشكوا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم أن لهم عيالاً وحشمًا وخدمًا. فقال: (كلوا وأطعموا واحسوا أو ادخروا) (صحيح مسلم: ك الأضاحي) فقد بين أن الأضحية تكون أثلاثًا. عن ابن عمر أنه قال الضحايا والهدايا ثلث لك وثلث لأهلك وثلث للمساكين، وعن ابن مسعود ؛ حيث نقل

علقمة عنه أنه بعث معه بهديه يأكل ثلثه ويرسل إلى أخيه عتبه بثلثه ويتصدق بثلثه وان فعل غير ذلك وقسمها على نحو آخر جاز.

هل يجوز لمن يضحي أن يأخذ من ظفره وشعره إذا دخل العشر:

اختلف الفقهاء في ذلك على ثلاثة مذاهب كالتالي:

الأول: يحرم على من يضحي أن يأخذ من ظفره وشعره إذا دخل العشر:

وذهب إلى ذلك أحمد واسحاق بن راهويه وداود الظاهري واستندوا إلى حديث أم سلمة رضي الله عنها عن رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إذا دخلت العشر وأراد أحدكم أن يضحي فلا يمس من شعره وبشره شيئًا"، وفي رواية: "فلا يأخذن شعرًا ولا يقلمن ظفرًا" فذهبوا إلى أنه يحرم عليه أخذ شيء من شعره وأظفاره من أول يضحي.

الشاني: يكره على من يضحي أن يأخذ من ظفره وشعره إذا دخل العشر، ولكن لأ يحرم ذلك:

وبذلك قال المالكية والشافعي وأصحابه (وهو رواية عن أبي حنيضة): فقالوا هو مكروه كراهة تنزيه وليس بحرام واستندوا إلى حديث عَائشة رَضِيَ اللَّه عَنْهَا أَنها قَالَتْ: "كَانَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم يُهُدي مِنْ المَّدينَة فَأَفْتل قَلائد هَديه شَمَّ لا يَجْتنبُ شَيْئًا مَمًا قَلائد هَديه شَمَّ لا يَجْتنبُ شَيْئًا مَمًا

يَجُتَنبُهُ الْمُحْرِمُ" متفق عليه. واستدل الشافعي بأن البعث بالهدي أكثر من إرادة التضحية ولم يحرم شيء من ذلك على من أرسل الهدي، فلا يحرم على المضحي، وجمعًا بين الحديثين قالوا بأن النهي للتنزيه وليس للتحريم.

الثالث: لا يكره على من يضحي أن يأخذ من ظفره وشعره إذا دخـل العشر، ويباح له ذلك:

وبذلك قال أبو حنيضة في المشهور عنه: وقال به مالك في رواية. واستدل بحديث عائشة وهو في الصحيحين، وقال كما لا يحرم على المضحي النساء واللباس والطيب، فلا يكره له حلق الشعر وتقليم الأظافر.

والراجح هو مذهب الشافعي والمالكية من ذلك أنه يكره إزالة الشعر بحلق أو تقصير سواء في ذلك شعر الإبط والشارب والعائمة والرأس، وغير ذلك من شعر بدنه، ولكن لا يحرم عليه ذلك، وعلة ذلك تعبدية وليس للتشبه بالمحرم لأنه لا يعتزل النساء ولا يترك الطيب واللباس وغير ذلك مما يتركه المحرم. ولو خالف المضحي وأخذ من شعره وظفره فقد أجمع الفقهاء على أنه لا كفارة عليه ولا فدية حتى ولو كان عامدًا، وإنما عليه الاستغفار ولا شيء عامدًا.

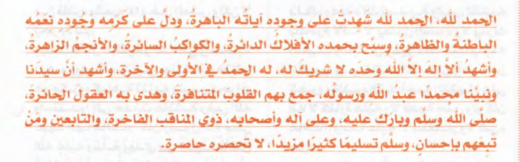
والحمد لله رب العالمين.

#### عزاء واجب

تتقدم أسرة مجلة التوحيد ومجلس إدارة المركز العام الأسرة فضيلة الشيخ/ عبد الله غنيم، عضو مجلس إدارة المجمعية ببلبيس سابقاً، وأحد مؤسسي الفرع والذي ناهز عمره ٥٨ عامًا قضاها في المدعوة إلى الله، بخالص العزاء سائلين الله تعالى له المرحمة والأهله الصبر والسلوان، اللهم أبدله دارًا خيرًا من داره، وأهلاً خيرًا من أهله، اللهم جازه بالإحسان إحسانًا، وبالسيئات عفوًا منك وغفرانًا.



### حوامل صلاح 12 m28 6 miller (10) Walter Build Kang Santa at 140 Kang Santa Santa



أما بعدُ: فأوصيكم-أيها الناس- ونفسى بتقوى الله، فاتقوا الله-رحمكم الله-، واعلموا أنَّه لا وصول من غير سَير، ولا إنجاز من غير عمل، ولا بلوغ لراد من غير عزم وإرادة، مَنْ عاش على الأماني زادت حسرتُه، ومن جُدَّ عَلَتْ همتُه، وأثقالُ الحياة لا يُطيقُها المهازيل، من جالس الحادين جدًّ، ومَنْ صاحَب الغافلينَ غَفَلَ، ومَنْ رافَق الذاكرينَ ذَكَر؛ (وَأَزَكُوا مَعُ أَلْزَكِينَ ) (البَقَرَة؛ ٤٣)، (وَأَصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم



#### المداد الله بن حميد الله بن حميد

William to Seal of the plant of

إمام وخطيب المسجد الحرام

بِٱلْغَـدُوٰةِ وَٱلْمَشِيّ يُريدُونَ وَجْهَةً، وَلَا تَعَدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ رُّبِيدُ زِينَـةَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَلَا نُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ. عَنْ ذِكْرِنَا وَأَتَّبَعَ هَوَنهُ وَكَاتَ أَمْرُهُ فُرِكًا ) (الكَّهْف: ٢٨). أيها السلمون: هذا حديث مباشر، مستغن عن التقديم، وغير محتاج إلى التمهيد، فالأمر كبير، والشأن خطير، إنَّه حديث عن الأسرة، واستقرارها، وحفظ البيوت،

وصيانة المجتمع.

مَعاشر الإخوة؛ الخوضُ في أحكام الأسرة، وشؤون البيوت، والحديث عن العلاقات الزوجية بغير علم يُفسد الأسر، ويُشعل الفتن، ويهز الاستقرار، الزواجُ علاقة شرعية إنسانية راقية، تحفظ الحقوق، وتَنشر السكن، وتجلب السعادة، وتُحقق الطمأنينة، ولا بديل لها سوى السقوط في أوحال الشهوات الهابطة، والخروج عن الفطرة المستقيمة، والتمرد على قيم المجتمع الرشيد.

أيها الأخوق وقد بسّط أهلُ العلم، وأهلُ الحكمة بيانَ ما يكون به استقرارُ الأسر، وبناءُ البيوت على السّكينة والطمأنينة، في كلمات جوامع، واستشهادات وارشادات، واستنباطات مستمدّة من نصوص الشرع المطهّر، وتقريرات أهل العلم، وحكمة أهل الرأي.

أيها السلمون، حقيقة الحياة الزوجية، وتحقيق السكن في البيت، والوئام في الأسرة هي العشرة بالمعروف، وفي التنزيل العزيز: (وَعَاشِرُوهُنَّ بِٱلْمَعْرُوفِيُّ) (النَّسَاء: ١٩)، وقال (وَعَلَ ٱلْوَلُودِ لَهُ رِذَقُهُنَّ وَكِسُوَّهُنَّ بِالْمَرُونِ ) (الْنَقَرَةِ: ٢٣٣)، وقال حل وعلا: (وأَتَمِرُوا يَتَكُمُ بِمَرُونِ) (الطَّلاق: ٦)، (فَأَمْسِكُوهُ عَلَيْ بَعُرُونِ أَوْ سَرْخُوهُنَّ بَعُرُونِ) (البَقَرَة: ٢٣١)، وقال جل اسمه: (أَوْ فَارِفُوهُنَّ بعَرُفِ) (الطَّلاق: ٢)، وقَالَ سُبْحَانُهُ: (فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُو إِذَا سَلْمُتُم مَّا مَالَيْتُم بِٱلْقُرُوبُ) (البَقَرَة: ٢٣٣)، وقال عز شأنه: ( فَإِنْسَاكُ يَعْرُونِ أَوْ نَسْرِيحٌ بِإِحْسَنُ ) (الْمَقَرَة: ٢٢٩)، وقال جل وعلا: (فَلَا نَمْضُلُوهُنَّ أَن يَنكِعْنَ أَوْجَهُنَّ إِذَا رُّضُوا بَيْتُم بِٱلْعُرُوبِ") (الْبُقُرَة: ٢٣٢)، وَقَالَ سُبِحَانَهُ: (فَإِذَا بَلَقَنَ أَجَلَهُنَّ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمًا فَعَلْنَ فِي أَنفُسِهِنَّ بِالْمَعْرُوكِ) (النَّقَرَة: ٢٣٤)، وقال-تبارك وتعالى-: (على للوسع فدرة وعلى المفتر فدرة متعا المعروب حقا عِلْ حَسِمِ ) (البُقرة: ٢٣٦)، وقال سُبْحانه: (فَار حرجر الله حَدَّ عَلَيْكُمْ فِي مَا تَعَلَى ال

أَنْسُهِكَ مِنْ مَعْرُوفِ) (الْبَضَرَة: ٢٤٠)، وقال جَلَّ وَعَلَا: (وَكُنْ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْنَ إِلَّمْهُوفُ وَالرَّبَالِ عَلَيْنَ إِلَّمْهُوفُ وَالرَّبَالِ عَلَيْنَ وَقَالَ سُبْحَانَهُ: عَلَيْنَ ذَرَعَةً) (الْبَضَرَة: ٢٢٨)، وقالَ سُبْحَانَهُ: (وَلَّلْمُطَلِّقَاتِ مَتَعَ إِلْمَعُرُوفِ حَقًّا عَلَ ٱلْمُتَّقِينِ ) (وَلَّلْمُطَلِّقَاتِ مَتَعَ إِلْمَعُرُوفِ حَقًّا عَلَ ٱلْمُتَّقِينِ ) (البَصَرَة: ٢٤١).

أيها المسلمون، هذه ثلاث عشرة آية من كتاب الله وردت فيها كلمة "المعروف"، كل ذلك ليعلم الزوجان الكريمان والأسرة من بعدهم، والمجتمع من وراء ذلك أن العكرية بين الزوجين ليست نفعية، أو علاقة معاوضة، أو مقايضة، أو علاقة تحكمها القوانين الصارمة، والمواد الجافة، والأنظمة الجامدة؛ إنها علاقة مودة، وسكن، وعيش كريم، إنها حقوق متداخلة متكاملة، ومسؤوليات مشتركة، إنها العشرة بالمعروف.

لقد جمّع الله أمرَ الأسرة واجتماعها وراحتها وسكنها في قوله-عز شأنه-: (وَعَاشِرُوهُنَّ بِالْمُعُرُوفِ ) (النُسَاء: ١٩)، والمعاشرة بالمعروف كلمة جامعة حكيمة محكمة تدل على ما ينبغي أن يتمتع به الزوجان من حُسن الخلق، والبُعد عن المحاسَبة، والتدقيق في المتابعة.

البيتُ جميلُ إذا تصافت القلوب، وتغافلت عن العيوب، وعَملتُ بما يُرضي علاَمُ الغيوب، كَمْ هو جميلُ وعظيمُ من أجل حسن العشرة أن يتبادل الزوجان صدق المشاعر. مشاعرُ يُدركان معها أن لكل واحد منهما مكانة في قلب صاحبه، مشاعرُ صادقة تنبُع من قلب لا يتصنعها، ومن نفس تتلذذ بإبدائها، والاعتزاز بها، من غير أن تتكلفها.

المشاعر الصادقة هي متعة الحياة، تستقبل بالغبطة والارتياح، لا تستثقل حفظك الله التعبير الصادق بالود والمحبة، فإنَّ لذلك في النفس تأثيرًا عجيبًا، وقبولًا عميقًا، وسحرًا حلالًا، والسحر الحلال سحر القلوب بطيب الكلام، وأبلغ الكلام الوجه الحسن المبتسم، اجعل سلاحك



العقل وليس اللسان، واجعل قوتك في الصمت وليس برفع الصوت، ارفع كلماتك، ولا ترفع صوتك، الصوت الهادئ أقوى من الصراخ، والتهذيب يهزم الوقاحة، نعم، استعينوا على حل المشكلات بالصمت، فالحزم قد ولد أبكم، أسلوبك هو ميزانك، وهو مكانتك، وهو فن تعاملك، فكلما ارتقى الأسلوب، ارتفعت المكانة، الجميع يحب الثناء قلا تبخل به، واحذر من النفاق، لا تنتظر السعادة حتى تبتسم، ولكن ابتسم حتى تجلب السعادة.

أيها الزوجان الكريمان: الاحترام المتبادل هو الذي يوجد أجواء الألفة، والاحترام والتقدير من أهم ركائز استقرار البيوت، الاحترام يدل على حُسن التربية، وصدق التدين، احترم ولو لم تُحِبّ، اكسب أهلك ولو خسرت الموقف.

أيها المسلمون، ومن حُسن العشرة كتمانُ السرِّ، وستر العيوب، ونَشرُ ما يَسْرَ من ثناء، وحسنُ الإصغاء، والدعوة بأحبُ الأسماء، والشكرُ على الإنجاز، وحُسن الصنيع، والشكوتُ عما يسوء، وتركُ المراء، والذب على الغيبة، والنصحُ بلطف، وسلول مسالك التعريض وليس التصريح، والدعاء في ظهر الغيب، وإظهارُ الفرح بما يَسُرَ، والحزنُ بما يَصُر، والجامعُ لذلك كله-حفظكم الله- أن يعامل كلُ فردِ من أفراد الأسرة بما يحبُ أن يُعامل به.

ومن حُسْن العشرة-حفظكم الله- الرفق في التعامُل، فالرفق ما كان في شيء إلا زَانهُ، وما نُزعَ من شيء إلا شَانَهُ، بالرفقِ يُنزِلُ الله البركة، والسكون، والطمأنينة.

أيها الزوجان الكريمان؛ ومن حسن العشرة التسامُح، وهو أعلى مراتب القوة، والانتقامُ من أكبر مظاهر الضَّعف، التسامُح ليس ضَعفًا، ونقاءُ القلب ليس صَيبًا، والتغافل ليس غباءً، بل ذلك كلَّه تربيةٌ، وعقلُ، وقوةٌ، وهو مع حُسن النيَّة عبادة، ودين، واكسبُ أهلك ولو خسرتَ الموقف، من سامَح ارتاح قلبُه، ومَنْ رضيَ بالقدر بات سعيدًا.

ومنْ حُسن العشرة التواضع، فالمجدُ في التواضع، فالمجدُ في التواضع، وأكثرُ البقاع ماءٌ ما كان منها أكثرُ انخفاضًا، والتواضعُ يَهزم الغرورَ، ولا يتكبر يتواضع إلا منْ كان واثقًا بنفسه، ولا يتكبر إلا منْ كان عالمًا بنقصه.

أيها المسلمون، أيها الزوجان الكريمان؛

نُشدانُ الكمال في الشأن الأسري متعذر،
والتطلع إلى استكمال الصفات شيء ليس في
متناول البشر، ومن رجاحة العقل، وسلامة
التفكير، وحُسن التدين، وحُسن التبعُّل،
توطينُ النفس على قبول بعض المنغُصات،
والمضايقات، ومَنْ حاسب على كل شيء خسر
كلُ شيء، فاستوصوا بأهلكم خيرًا، واكسبُ
أهلك، ولو خسرت الموقف.

ومن رجاحة العقل، وسلامة التفكير، وصحة الديانة، أن يتذكر الزوجان ولا يتنكّرا لجوانب الخير والإيجابيّات، وانهما سوف يجدان من ذلك شيئًا كثيرًا، وقد قال عليه الصلاة والسلام كما في حديث مسلم: "لا يفركُ مؤمنُ مؤمنة، إن كرة منها خُلقًا رضي منها خُلقًا آخرً"، ومعنى: "لا يفركُ" أي: لا يكره ولا يُبغض.

معاشر الإخوة، ومن جميل العشرة أن يكون الاختلاف بذوق، والاعتدارُ بتواضع، والعتابُ برفق، والاجتماعُ بحب، والافتراق بإحسان، لا يجوز أن يكون الخلاف بسبب زلَّة لسان، أو عثرة سلوك، أو كلمة طائشة، أو تصرُّف عابر.

واعلم-حفظك الله- أن نجاح الأسرة يكون بالثقة والتجاهل، اجتنبوا ترصَّدُ الأخطاء، واحذروا الحكم على المقاصد والنيَّات، ومَنْ جانب الحسد حفظ القلب والجسد، والمعاصي تُزيل النعم.

ودفنُ الأسرار أدبٌ من الأدب الراقي، والغضبُ ريحٌ عاتيةٌ، تُطفئ نورَ العقل، ولذةُ الانتقام لحظةٌ، أمّا لذةُ الرضا فهي على الدوام، والمرءَ هو الذي يصنع قَدْرَ نفسه، اكسب أهلك، ولو خسرتَ الموقف، ليست المشكلةُ ألاً يقع الخلافُ فهو لابدً واقع، لكنَّ الحكمة والعقل



والتواضع، والكرم، والبذل.

أين الراحة وأين السكن، وأين الاستقرار، البيت ثقيل الطبع، ضيق الأفق، سيء العشرة، يغلبه حُمق، ويعميه تعجُّل، بطيء الرضا، سريع الغضب، كثير المَنْ، سيء الظنّ، ومنْ ساءت أخلاقُه سَهُلَ فراقُه، ومنْ حسنت خصائه طاب وصائه، المعاند متكبرٌ متجبرٌ، لا يُحسن معالجة الأمور، ولا يُحسن النظر في المشكلات، الحق ضعفًا، ليعلم الزوجان أعانهما الله وسددهما أن حُسن العشرة بالرفق واللين والتحمل والصبر والبُعْد عن الظنون والأوهام.

من الحكمة أن تتجاهل كل ما يمكن أن يُكدُر عليك عيشك، وما لا تَرغَبُ أن يحدُث لك فلا تؤذ به غيرك، من عجائب البشر أنهم يستثقلون سماع النصيحة، ويُسرُون لسماع الفضيحة، فلا حول ولا قوة إلا بالله.

ألا فاتقوا الله-رحمكم الله- واعلموا أنه لا شيء ينفذ إلى القلوب كلطف العبارة، وبذل الابتسامة، ولين الكلام، وسلامة المقصد، ونقاء القلب، وغض الطرف عن الزلات، وسيد المروءات التغافل.

هذا وصلوا وسلموا على الرحمة المهداة، والنعمة المسداة، نبيكم محمد رسول الله، فقد أمركم بذلك ربعم فقال عزّ من قائل؛ (إنّ الله وَمَلَيْكَمُهُ مُسَلُّونَ عَلَى النَّهِ وَالله يَتَلُهُ مُسَلِّقُ مَلَ النَّهِ وَمَلْمُ الله مَلُوا مَلْهُ وَالله وَالله وَالله على عبدك ورسولك، نبيك محمد، وعلى على عبدك ورسولك، نبيك محمد، وعلى أله الطيبين الطاهرين، وعلى أزواجه أمهات المؤمنين، وارض اللهم عن الخلفاء الأربعة الراشدين، وعن بقية الصحابة أجمعين، والتابعين ومن تبعهم بإحسان الى يوم الدين، وعنا معهم بعفوك وجودك وإحسانك، يا أكرم الأكرمين.

والحصافة، كيف يُعالَج الخلافُ إذا وقَع؟ نعم، يُعالَج الخلافُ بالصبر، والأناة، والتنازل، والتسامح، والتغافل.

هنينًا لمن يتناسؤنَ الإساءة، ولا يحملون في قلوبهم قسوة. ولا يعرفون للكره طريقًا، هنيئًا لمن كان في لقائهم سرور وفرح، وفي حديثهم سعادة ومرح، واعلموا أنَّ أولَ مَنْ يعتذر هو الأشجعُ، وأولَ مَنْ يُسلمح هو الأقوى، وأول منْ يُنسى هو الأسعدُ، والاعترافُ بالخطأ، وقبولُ الحقّ، الأسعدُ، والاعترافُ بالخطأ، وقبولُ الحقّ، على جمع الكلمة، وكسب القلوب هو الجامع للأسرة، الحافظ للبيت، المحقق لحسن العشرة، بل هو السرفي حلى جميع المشكلات، وهو السرفي حلول السعادة، وتنزُلِ السكينة، اكسب أهلك ولو خسرت الموقف.

ويعدُ، أيها الزوجان العزيزان؛ الصدق يُوجِبِ الثقة، والكذبُ يُورِث التهمة، والأمانة تُوجِب الطمأنينة، والعدل يُورث اجتماع القلوب، وحُسن الخلق يوجب المروءة، وسوء الخلق يورث الماعدة، والانبساط يولد المؤانسة، والانقباض يجلب الوحشة، والمخادعة توجب الندامة، فاكسب أهلك ولو خسرت الموقف، أعوذ بالله من الشيطان الرجيم: (أَسْكِنُوهُنَ مِنْ حَيْثُ سَكَتُعُ مِن وُعْدِكُمْ وَلَا نُضَارُوهُنَّ لِلْصَيْقُواْ عَلَيْهِنَّ وَإِن كُنَّ أُولَنتِ حَمَّلٍ فَأَنفِقُواْ عَلَيْهِنَّ حَتَّى يَضَعْنَ حَلَّهُنَّ فَإِنْ أَرْضَعْنَ لَكُرْ فَنَاتُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ أَجُورَهُنَّ وَأَتَمِرُوا بَيْنَكُمْ بِمَعْرُونِ وَإِن تَعَاسَرُهُمْ فَسَنْرَضِعُ لَهُۥ أُخْرَىٰ اللهُ لِينُفِقَ ذُوسَعَةِ مِن سَعَيَةٍ وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ. فَلْيُنْفِقُ مِمَّا ءَالَنَهُ ٱللَّهُ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا مَا وَاتَّنْهَا سَيَجْعَلُ اللهُ بِعَدْ عُسْرِيْتِكُ ) (الطَّلاق: ٢-٧).

أيها المسلمون: اجتهدوا-رحمكم الله-في إدارة شؤون الأسرة بيسر وسهولة، وعضويّة، بعيدًا عن التصنع والتشنع، والادعاء، والاستعلاء، اجتهدوا في الصدق، والنصح والإخلاص، والبساطة



# الحج المبرور

#### د/ جمال المراكبي



الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده ، أما بعد

#### تعريف العج المبرور:

فإن الحج المبرور هو الحج المقبول الدي تحقق فيه شروط صحة العمل من توافر أركانه وواجباته وشيروط قبوله من إخلاص العمل لله تعالى ، ومتابعة هدي النبي صلى الله عليه وسلم النبي صلى الله عليه وسلم والأوزار والفسق والرفث. ونعرض فيما يلي لفضل الحج المبرور، شم نعرض بإيجاز لأهم الأمور التي يجب أن يحرص عليها الحاج ، ليقع حجه على الوجه الأكمل ، ليكون الحج مبرورًا.

#### فضل الحج المبرور:

فإن الحج المبرور من أفضل الأعمال لحديث أبي هريرة المتفق عليه قال: "سئل النبي صلى الله عليه وسلم: أي الأعمال أفضل؟ قال: إيمان بالله ورسوله. قيل: ثم ماذا؟ قال: جهاد في سبيل الله. قيل: ثم ماذا؟ قال: حج مبرور". (صحيح البخاري

- كتاب الحج - باب فضل الحج المبرور؛ وصحيح مسلم - كتاب الإيمان - باب بيان كون الإيمان بالله تَعَالَى أفضل الأعمال). مالحجال من أحيمالحة قاحات المناث

بالله تعالى أفضل الأعمال). والحج المبرور أجره الجنة لحديث أبي هريرة رضي الله عنه : أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : العمرة إلى العمرة كفارة لا بينهما ، والحج المبرور ليس له جزاء إلا الجنة. (صحيح البخاري - أبواب العمرة - باب وجوب العمرة وفضلها) (صحيح مسلم - كتاب الحج - باب في فضل الحج والعمرة ويوم عرفة).

وأول الأمور التي يكون بها الحج مبروراً، إخلاص النية في الحج ، فلا يبتغي بحجه إلا وجه الله تعالى ، فأساس قبول الأعمال عند الله هو إخلاص العمل لله ، فإن الله لا يقبل من العمل إلا ما كان خالصاً، وابتُغيَ به وجهه ، لأن الله . تعالى . حينما فرض الحج على الناس، في كتابه، بين أن هذه الفريضة له بين أن هذه الفريضة له دون سواه ، فقال سبحانه



بأن يتعلم مناسك الحج وواجباته وسننه، وصفة حجه عليه الصلاة والسلام، ففي حديث جابر بن عبد الله رضي الله قال: رأيت النبي صلى الله عليه وسلم يرمي على راحلته يوم النحر ويقول: "لتأخذوا مناسككم، فإني لا أدري لعلي لا أحج بعد حجتي هذه ". (صحيح مسلم - كتاب الحج - باب استحباب رمي جمرة العقبة يوم النحر راكبا).

ولقد خرص الصحابة رضي الله عنهم على متابعة هدي النبي صلى الله عليه وسلم حتى وإن غابت عنهم الحكمة من الفعل، فهذا عمر رضي الله عنه جاء إلى الحجر الأسود فقبله، فقال: إني أعلم أنك حجر لا تضر ولا تنفع، ولولا أني رأيت النبي صلى الله عليه وسلم يقبلك ما قبلتك. (صحيح البخاري - كتاب الحج - باب ما ذكر في الحجر الأسود).

حسن الخلق في الحج:

يقول تعالى: ( الْعَبُّ أَشْهُرٌ مَّعْلُومَتُ فَعَنْ فَرْضَ فِيهِكَ ٱلْحَجَّ فَلَا رَفَتَ وَلَا فُسُوفَ وَلَا جِدَالَ فِي ٱلْحَجُّ ) (البِصْرة:١٩٧).وفي حديث أبي هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قَالَ ؛ مَنْ أَتَى هَذَا الْبَيْتَ فَلَمْ يَرْفَثُ وَلَمْ يَفْسُقَ رَجِعَ كَمَا وَلَدَتُهُ أُمُّهُ (صحيح مسلم - كتاب الحج - باب في فضل الحج والعمرة ويوم عرفة).والرفث: اسم للفحش من القول ، ويشمل مقارفة النساء لقوله تعالى: " أحل لكم ليلة الصيام الرفث إلى نسائكم "،والفسوق هو المعصية، ويشمل جميع الذنوب والآثام. فقد روي عن ابن عباس رضي الله عنهما وغير واحد من السلف أن الفسوق هو المعاصى بجميع أنواعها، وأما الجدال فهو المراء بغير حق، والمقصود بقول رسول الله صلى الله عليه وسلم رجع كيوم ولدته أمه ؛ أي بغير ذنب. ويحتاج الحاج إلى الصبر على ما يصيبه من المشاق في سفر الحج فلا يخرجه ذلك وتعالى: وبقع على التّابِي حِجُّ الْبَيْتِ مَي اسْتَطْاعُ الْهِدُ مِسِيلاً وَمَن كُفْرَ اللّهِ عَلَى الْمَالِمِينَ " (آل عمران: ٩٧))، ولكي يكون الحج مبرورًا ينبغي للحاج أن يتوجه إلى ربه صادقًا مخلصًا بالدعاء والرجاء، والتوبة والاستغفار، وعلى الحاج أن يحذر من أي نية فاسدة تضاد الإخلاص، وتحبط العمل، وتذهب الأجر كالرياء والسمعة. وفي الحديث القدسي الذي يرويه أبو وفي الحديث القدسي الذي يرويه أبو قال الله تبارك وتعالى: أنا أغنى هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: قال الله تبارك وتعالى: أنا أغنى الشركاء عن الشرك ، من عمل عملا أشرك فيه معي غيري تركته وشركه " الب من أشرك فيه معلم - كتاب الزهد والرقائق - باب من أشرك في عمله غير الله).

والإخلاص في الحج من أصعب الأحوال وأشبق الأعمال لأنه عمل ظاهر لا وأشبق الأعمال لأنه عمل ظاهر لا يستطيع الحاج أن يخفيه ، كالصوم ، والصلاة في جوف الليل في بيته ، ولكنه لا يستطيع أن يحج بيت الله الحرام دون أن يشعر به أحد ، ومن هنا كان الجهد المبذول لتحقيق الإخلاص في الحج - وفي سائر الأعمال الظاهرة - مضاعفًا ممن وفقه الله وهداه.

#### الحج من مال حلال :

لكي يكون الحج مبرورًا يجب على القائم به أن يحج من مال حلال طيب ليس بحرام ولا خبيث لحديث أبي هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "إن الله طيب لا يقبل إلا طيبًا".

(صحيح مسلم - كتاب الزكاة - باب قبول الصدقة من الكسب الطيب).

#### متابعة هدي النبي صلى الله عليه وسلم:

من مقتضيات الرحج المبرور ألا يفرط صاحبه في أي واجب من واجباته، فلا يهمل آدابه وسننه، فعلى الرحاج أن يحرص أن تكون أعمال الرحج موافقة لسنة النبي صلى الله عليه وسلم، ولن يتحقق ذلك إلا



عن حسن الصحبة والعشرة لرفقائه. ففي صحيح مسلم أن النبي صلى الله عليه وسلم سئل عن البر فقال: (البر حسن الخلق)، ولا شك أن حسن الخلق من تمام الإيمان وكماله ومن أفضل العمل الصالح الذي يفضي إلى الجنة فأكمل المؤمنين إيمانا أحسنهم أخلاقاً. وبالجملة فإنه يشمل معاملة الناس بخلق حسن وهذا يُحتاج إليه الناس في سفر الحج كثيرا حتى قال بعضهم: (إنما سمي السفر سفراً لأنه يسفر عن أخلاق الرجال). فالحج البرور المقبول الذي يقابله الله سبحانه بالبر وهو الثواب، إنما يكون كذلك إذا لم بخالطه شيء من المآثم.

#### لزوم الطاعة بعد الحج:

من علامات الحج المبرور أن يستقيم المسلم بعد حجه فيلزم طاعة ربه، ويكون بعد الحج أحسن حالاً منه قبله، فإن ذلك من علامات قبول الطاعة، قال بعض السلف: "علامة بر الحج أن يزداد بعده خيراً، ولا يعاود المعاصي بعد رجوعه"، فدليل الحج المبرور استقامة المسلم بعد الحج ، ولزومه الطاعة وتركه للمعصية ، قال الحسن البصري: " الحج المبرور: أن يرجع زاهداً في الدنيا، راغباً في المبرور: ويشهد لذلك قوله تعالى: " وَالْهِنَا الْمَدَرَا زَادَمْ مُنْكَى رَمَانَهُمْ مُنْرَهُمْ " ( سورة محمد: الآدي).

واعلم أن مما يتحقق به بر الحج الاستكثار من أنواع الطاعات، والبعد عن المعاصي والمخالفات، فقد حث الله عبادة على التزود من الصالحات وقت أداء النسك، فقال سبحانه " ألْحَجُّ أَفْهُرٌ مَّنْلُوكَتُ فَمَن وَمَن فَهَالُ سبحانه " ألْحَجُّ أَفْهُرٌ مَّنْلُوكَتُ فَمَن وَمَن فَهَالُ سبحانه " ألْحَجُ أَفْهُرٌ مَّنْلُوكَتُ فَمَن وَمَن فَرَمَا نَفْعَلُوا مِن حَبْر بِمَلْنَهُ اللهُ وَكَرَوْدُوا فَإِلَى حَبْر بِمَلْنَهُ اللهُ وَكَرَوْدُوا فَإِلَى حَبْر البقرة؛ حَبْر البقرة؛ حَبْلُ اللهُ لِنَا البقرة؛ حجه بالطاعات ، عبر المعالمة ، وتباعد بينه وبين التي تعينه على الطاعة ، وتباعد بينه وبين المعاصى ؛ فيما يستقبل من عمره.

وية حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم

أن الحاج يرجع من حجه البروركيوم ولدته أمه ؛ أي بغير ذنب ، فالحج يهدم ما قبله من ذنوب ، ومن ثم عليه أن يحرص على فعل الخيرات ومجانبة المنكرات ، وألا يرجع بعد مغفرة ذنبه إلى مقابلة هذه النعمة بالجحود والنكران ، بالعودة إلى الذنب مرة أخرى.

فيقطع صلته بكلّ ماكان يعلق بها من شوائب الأثم، أو الانحراف عن طريق الله ووسائل مرضاته، ويبدأ حياته جديدة نقية، بنفس راضية تقية، بعد توبة نصوح، يُشهد الله عليها في أطهر بقاع الأرض، مخاطباً ربّه عز وجل قائلا: (لبيك اللهم لبيك). فشعار الحجيج: "لبيك اللهم لبيك" تلك الكلمة التي يرددونها ويرفعون بها أصواتهم، فهي كلمة استجابة بكل حب ورغبة ورهبة وتعظيم لله.

وملتزماً أن لا يعمل من ذلك الحين إلا ما يرضي الله من عمل، وأن لا يقول إلا ما يقرّبه إلى ربّه من خير وحقّ. فالمولى سبحانه دعانا لتجريد التوحيد ونبذ الشرك فهل نحن مستجيبون ؟

والمولى سبحانه دعانا للحفاظ على الصلوات فهل نحن ملبون مستجيبون؟

والمولى سبحانه وتعالى دعانا لبر الوالدين وصلة الأرحام وحسن الجوار وحسن العشرة والعاملة فهل نحن ملبون مستجيبون؟

والمولى سبحانه وتعالى دعانا لترك الحرام والفواحش ما ظهر منها وما بطن فهل نحن ملبون مستجيبون؟.

فاعلم أيها الحاج الكريم أنك إذا استجبت لله عز وجل في كل ما دعاك إليه فقد حققت بر الحج ورجعت من ذنوبك كيوم ولدتك أمك، فهذا هو الحج المبرور الذي جعل الله ثوابه الحنة.

رزقنا الله وإياكم حجا مبرورا ، وأثابنا وإياكم الأجر الجزيل ، وصل اللهم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

### من أخبار الجماعة

#### أولًا: عقد الجمعية العمومية

بفضل الله وي جو من الألفة والأخوة والمحبة تم عقد الجمعية العمومية لجماعة أنصار السنة المحمدية بالمركز العام بمصرنا الحبيبة يوم السبت ٧ من ذي القعدة ١٤٤٤هـ الموافق ٢٧ /٥/٢٣/٥ والتي كان من أهم أعمالها:

- اختيار مجلس إدارة جديد.
  - اختيار الرئيس العام.

#### ثانيًا: تشكيل مجلس الإدارة بجمعية أنصار السنة المحمدية- المركز العام

بعد اكتمال عقد الجمعية العمومية تم التوافق على تشكيل مجلس الإدارة على النحو التالي:

- فضيلة الشيخ / أحمد يوسف عبد الجيد الرئيس العام (اختيار الجمعية العمومية).
- فضيلة الشيخ/ صابر إسماعيل عبد العال نائب الرئيس العام (اختيار مجلس الإدارة).
  - فضيلة الشيخ / محمد مصطفى درويش الأمين العام (اختيار مجلس الإدارة).
- المهندس / محمد طارق صلاح الدين أمين الصندوق ومدير الإدارة المالية (اختيار مجلس الإدارة).
  - فضيلة الشيخ/ علاء المرسي المرسي مدير إدارة شئون القرآن الكريم.
    - المهندس / محمد ياسين بدر مدير إدارة المشروعات.
  - الدكتور/ محمود محمد عبد المجيد مدير إدارة التخطيط والمتابعة والشئون القانونية.
    - فضيلة الشيخ/ عبد العزيز محمود أحمد مدير إدارة التكافل الاجتماعي.
    - فضيلة الشيخ / رجب عبد التواب عبد الفتاح على مدير إدارة الدعوة.
      - المهندس / عبد العزيز شافعي محمد مدير إدارة العلاقات العامة.
        - فضيلة الشيخ / إبراهيم محمد شلبي مدير إدارة شئون العاملين .
    - فضيلة الشيخ / حمادة على محمود مدير إدارة النظم وتكنولوجيا المعلومات.
      - فضيلة الشيخ / أحمد عز الدين محمد مدير إدارة المكتبات.
      - فضيلة الشيخ / أحمد مصباح عبد الهادي مدير إدارة الفروع.
        - واعتذار فضيلة الشيخ/ أيمن أحمد فؤاد.

ونسأل الله لهم التوفيق والسداد.

#### **Upload by: altawhedmag.com**



للحصول على الكرتونة الاتصال على الأستاذ / ممدوح عبد الفتاح: مدير قسم الحسابات بالمجلة

01008618513

**Upload by: altawhedmag.com**