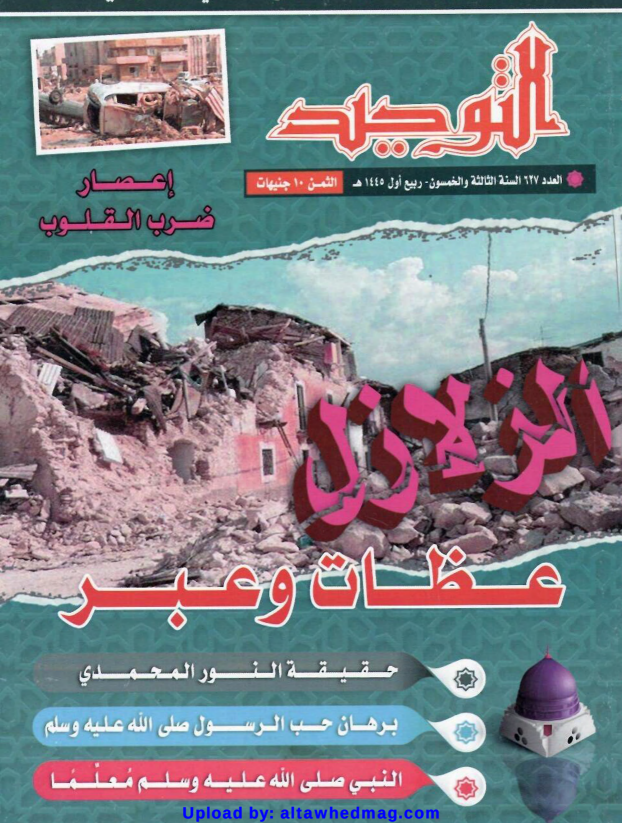
# الإسلام في إفريقيا . . بين التاريخ المنسي والأيدي الخفية





# إعصار ضرب القلوب

بينما نُعِدُ هذا العدد للطباعة؛ إذ نزل بأهل الإسلام فاجعتان؛ الأولى الزلزال الذي ضرب دولة المغرب الشقيق، ولم تكد المآقي يَجفَ دمعُها على ما أصاب المسلمين هناك؛ إذ تبع ذلك فاجعة أخرى وهي إعصار دانيال المدمر الذي ضرب شرق ليبيا يوم الأحد ١٠ سبتمبر الموافق ٢٥ صفر ١٤٤٥هـ، فخلف آثارًا تدميرية وفاجعة إنسانية على كثير من مدن الشرق الليبي؛ خاصةً مدن: درنة، وسوسة، والمرج، وطبرق.

وكانت أكثر المدن تضررًا مدينة درنة، والتي انهار فيها سدان وتحطم بها أربعة جسور، حتى كاد ربع المدينة أن يختفي تمامًا، وجرفت السيول مباني برُمّتها إلى البحر، وتجاوزت حصيلة الوفيات في درنة وحدها خمسين ألف قتيل، فضلاً عن آلاف المفقودين والمُشرّدين.

وتلك الآيات عظة يستعتب بها الله عباده، قال الله تعالى: «وَمَا رُسِلُ بِالْأَبْتِ إِلَّا غَرِهَا » (الإسراء: ٥٩)؛ لعلهم يراجعون أمر دينهم.

فاللهم ارحم إخواننا وتقبلهم في الشهداء، وعوض أهلنا في المغرب وليبيا خيرًا، واربط على قلوبهم.

التحرير



رئيس مجلس الأدارة والمشرف العام على مجلة التوحيد فضيلة الشيخ

أحمد يوسف عبدالمجيد

هيئة التحرير:

مستشار التحرير:

جمال سعد حاتم

رئيس التحرير التنفيذي:

حسين عطا القراط

مدير التحرير

إبراهيم رفعت أبو موته

الاشتراك السنوي

الداخل ۲۰۰ جنیه توضع
 حساب المجلة رقم/۱۹۱۹۹ ببنت فیصل الاسلامی مع
 ارسال قسیمة الایداع علی فاکس
 المجلة رقم/ ۲۲۲۹۳٬۹۲۲
 کے الخارج ۸۰ دولاراً أو ۴۰۰ ریال سعودی أو مایعاد لهما

ACOUNT WAR

نقدم للقارئ الكريم كرتونة كاملة تحوي ٤٩ مجلدًا من مجلدات مجلة التوحيد عن ٤٩ سنة كاملة

Upload by: altawhedmag.com



#### صاحبة الامتياز

جمعية أنصار السنة المحمدية

#### رئيس التحرير،

مصطفى خليل أبو المعاطي

## الإخراج الصحفي:

أحمد رجب محمد

#### ثمن النسخة

مصر ۱۰ جنیهات ، السعودیة ۱۲ ریال ، الإمارات ۱۲ دراهم ، الکویت ۱ دینار ، المغرب ۲ دولار أمریکي ، الأردن ۱ دینار ، قطر۱۲ ریال ، عمان ۱ریال عمانی ، أمریکا ٤ دولار، أوروبا ٤ یورو

#### إدارة التعرير

۸ شارع قولة عابدين القاهرة ت:۱۷ ۲۳۹۳۰ ماکس ۲۳۹۳۰ ۲۲۲

البريد الإلكتروني || MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

منفذ البيع الوحيد يمقر مجلة التوحيد

الدور السابع

# فيرس المله

| المحمدي | الندر | 23.32 |
|---------|-------|-------|
| 0       | 2900. | 12    |

| 4  | العام: الشيخ أحمد يوسف           | الرئيس             |
|----|----------------------------------|--------------------|
| 0  | د. عبد العظيم بدوي               | باب التفسير        |
| 9  | اعداد: د. أيمن خليل              | باب الفتاوى        |
|    | عالى                             | الإسلام دين الله ت |
| 17 | الشيخ إبراهيم حافظ               |                    |
|    | برة أ. جمال سعد حاتم، رحمه الله  | تذكير الأكارم بس   |
| 18 | سبد المقصود صالح                 | וعداد: أ. محمد ه   |
| 17 | د. جمال المراكبي                 | شعب الإيمان        |
| ون | زوة السويق، ووفاة عثمان بن مظعم  | تذكير المؤمنين بغ  |
| 71 | د. سيد عبد العال                 |                    |
|    | ى صلى الله عليه وسلم             | برهان حب الرسوا    |
| 72 | عبده أحمد الأقرع                 |                    |
| 27 |                                  | الزلازل: عظات وع   |
| ية | ابين التاريخ المنسي والأيدي الخف | الإسلام في إفريقيا |
| 44 | الوارث عثمان                     |                    |
| 47 |                                  | واحة التوحيد       |
|    | منع الزوج زوجته من زيارة أبويها  | التفصيل في حكم     |
| 44 | د. متولي البراجيلي               |                    |
|    | د استحقوا لعنته!                 | يدعون محبته وق     |
| 24 | د. أحمد سليمان                   |                    |
|    |                                  | فضائل العضو عن ا   |
| 20 | الشيخ صلاح نجيب الدق             |                    |
| 29 | الشيخ عادل شوشة                  | الإسلام والطفل     |
|    |                                  | تحذير الداعية مر   |
| ٥٣ | الشيخ علي حشيش                   |                    |
|    | محياي ومماتي لله رب العالمين     |                    |
| 04 | د عبد العليم الدسوقي             |                    |
| 11 | د.محمد حامد                      |                    |
| 75 | كريم د. عبد الرحمن فودة          |                    |
|    |                                  | النبي صلى الله علي |
| 77 | الشيخ صلاح عبد الخالق            |                    |
|    | جتماعي: أحكام وضوابط             | وسائل التواصل الا  |
| ٧. | د. عبد القادر فاروق              |                    |

۱۰۰۰ جنيهاً ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر و ۳۰۰ دولاراً خارج مصر شاملة سعر الشحن

Upload by: altawhedmag.com



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيد الأولين والآخرين، ويعده

فإن مما امتنَّ الله به على عباده بعثة النبي صلى الله عليه وسلم؛ قال الله تعالى: «لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتْلُوا عَلَيْهِمْ ءَايكيتِهِ، وَيُزَكِيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنْبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَغِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ » (آل عمران: ١٦٤). قال ابن كثير: أي من جنسهم ليتمكنوا من مخاطبته وسؤاله ومجالسته والانتفاع به.

كان من رحمة الله بالعباد أن أرسل إليهم رسلاً منهم يتكلمون بالسنتهم، قال سبحانه: « وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولِ إِلَّا بِلِسَانِ فَوْمِهِ، لِيُبَيِّنَ لَمُمُّمَّ»

(إبراهيم:٤).

وكونه خاتم النبيين واختصاصه بالإسراء والمعراج، وبتسليم الشجر والحجر عليه وحنين الجذع لفراقه، وكونه صاحب المقام المحمود والحوض المسورود والشيفاعة العظمى، إلى غير ذلك مما اختصه الله به كل ذلك لا يُخرجه عن دائرة العبودية فهو على أي حال عبد الله

السامية ودرجته العالية

وبشريتية صلى الله عليه وسلم لا تقدح يخرسالته واصطفائه لتبليغ الرسالة، كما أن بشريته مقرونة ومميزة بالرسالة.

66

يَمُنُّ عَلَىٰ مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ.» (ابراهيم:١١) أي بالرسالة والنبوة (٤/٣/٤) دارطسة.

وقد ساق القرآن رد

الكضار على رسلهم

واعتراضهمعلى

بشريتهم، «قَالُوا

إِنْ أَنْتُمْ إِلَّا بِنَثِرٌ مِثْلًا م

(ابراهیم: ۱۰)، فرقالت

لَهُمْ رُسُلُهُمْ إِن فَعَنُ الَّا

بَشُرُ يَعْلَكُمْ وَلَكِنَ

ٱللَّهُ يُعُنُّ عَلَىٰ مَن يَشَاءُ مِنَ

عادمه (ابراهمه:

١١)، قال ابن كثير: أي:

صحيح أنا بشر مثلكم

في البشرية، وَلَكُمُ اللهُ

وسبيد البرية وخير البشرية رسولنا محمد صلى الله عليه وسلم ليس بدعًا من الرسل: ﴿ إِنَّ مَا كُنتُ بِدُعًا مِنَ ٱلرُّسُلِ وَمَا أَدْرِي مَا يُفْعَلُ بِي وَلَا بِكُوْ إِنَّ أَنِّيعُ إِلَّا مَا يُوحَىٰ إِلَىٰ وَمَاۤ أَنَآ أَ إِلَّا نَذِيرٌ نُبِينٌ » (الأحقاف: ٩)؛ فهو بشر مثلهم أمره الله أن يقول ذلك مرتين: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَّا بِثُرِّ مِتْلُكُو عُوحَى إِلَّي أَمَّا إِلَيْهُمْ إِلَّهُ » (الكهف: ١١٠).

قال الشيخ السعدي: أي لست بإله ولا لى شركة في الملك، ولا علم بالغيب ولا عندي خزائن اللَّه، وإنما أنا عبد من عبيد ربي اصطفاه الله بالوحى والبلاغ عنه سبحانه (تبسير الكريم الرحمن: ٤٨٩).

وبشريته صلى الله عليه وسلم لا تقدح في رسالته واصطفائه لتبليغ الرسالة، كما أن بشريته مقرونة ومميزة بالرسالة ومنزلته



لِلْعَلْمِينَ لَيْرًا » (الضرقان: ١). والعبد لا يملك من الأمر شيئًا؛ قال اللُّه تعالى: «قُل لَّا أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلَا ضَرًّا إِلَّا مَا شَآءَ ٱللَّهُ » (الأعراف:١٨٨)، وإذا كان لا يملك لنفسه فهو لا يملك لغيره، قال تعالى: ﴿ فَلَ إِنَّ لَا أَمْلِكُ لَكُمْ صَرًّا وَلَا رَسْدًا » (الحِن: ٢١). وقد حذر صلى الله عليه وسلم أمَّتُه من المدح المؤدي إلى الخروج به عن دائرة العبودية ووصفه بصفات الرب سبحانه؛ فقال صلى الله عليه وسلم كما في صحيح البخاري من حديث عمر رضى اللَّه عنه: « لا تَطْرُوني كما أَطْرَت النصارى ابْنَ مَرْبِيمَ إِ فَإِنَّمَا أَنَّا عَبْدُهُ، فَقُولُوا: عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ .. (صحيح البخاري: ٣٤٤٥).

تعالى، ذكر الله ذلك في مواطن التشديف سُبْحَنَ ٱلَّذِي أَسْرَىٰ

بعَبْدِهِ \* (الإسراء: ١)، وأَلْحَبْدُ للهُ ٱلَّذِي

أَنْزَلَ عَلَى عَبِدِهِ ٱلْكُنْبَ » (الكهف: ١)،

«تَبَارَكَ ٱلَّذِي نَزُّلُ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ، لَتَكُونَ

والإطراء -كما عرفه ابن حجر-: المدح بالباطل، كما أنه الإفراط في المدح. ومع تحذير النبي صلى الله عليه وسلم، إلا أن الشيطان أبي إلا أن يُوقع بعض الناس في المدح بالباطل، ومن ذلك ما جاء عن صاحب البردة وهو يفرط في مدح رسول الله ليصفه بصفات الله سبحانه حيث قال:

يا أكرم الخلق ما لي من ألود به

سواك عند حدوث الحدث العمم

وقوله:

## فإن من جودك الدنيا وضرتها

ومن علومك علم اللوح والظلم لقد حذر صلى الله عليه وسلم من المدح المذي أدى بقوم نوح لعبادة البشر وصرف العبادة لهم: «وَقَالُواْ لَا نَذَرُنَّ ءَالِهَتَكُمْ وَلَا نَذَرُنَّ وَذًا وَلَا شُواعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُونَ وَنَنْرًا » (نوح: ٢٣). نقل ابن كثير قول البخاري عن ابن عباس أن: "ود وسواع ويغوث ويعوق ونسر أسماء رجال صالحين من قوم نوح عليه السلام" (صحيح البخاري:٤٩٢٠). وفي أمته صلى الله عليه وسلم من يغالى في مدحه بما يخالف حقيقة التوحيد الذي جاء به؛ فمن قائل بأنه نور عرش الله، وقائل: يا أول خلق الله، وقائل: إنما خلق الكون

أما حقيقة النور الذي وصفه به القرآن الكريم فهو نور النبوة والرسالة، قال تعالى: «وَكُذَاكِ أُوحَيْناً

لأجله صلى الله عليه وسلم، إلى غير

ذلك مما لا دليل عليه.

66 وفي أمته صلى الله علينه وسلم من يفالي في مدحه بما يخالف حقيقة التوحيد اللذي جاء به .

النَّكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنْتَ لَدُرِي مَا ٱلْكُتُّتُ وَلَا ٱلْاسْدُمُ وَلَكُن جَعَلْتُهُ فُولًا » (الشورى: ٥٢)، وقال تعالى: ﴿ فَذَ كِأَ كُ يِنَ اللهِ نُورٌ وَكِتَنَابُ ئيت ، (المائدة:١٥)؛ قال صاحب الكشاف: «بريد القرآن لكشفه ظلمات الشرك والشك ولإبانته ما كان خافيًا عن الناس من الحق ، (١١٧/١).

وقال ابن كثير: ثم أخبر عن القرآن العظيم الذي أنزله على نبيه الكريم

فقال: «قَدْ جَاءَكُم مِنَ اللَّه نُورٌ وَكَتَابٌ مُبِينٌ »(٦٨/٢)، أما قوله تعالى: « يَتَأَيُّهَا ٱلنَّتِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَنْهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنُدُرًا اللَّهِ وَدَاعِيًّا إِلَى ٱللَّهِ بِالَّذِيْهِ، وَسَرَاجًا سُنعاً " (الأحزاب: ٤٥-٢٤).

فقد قال الإمام القرطبي: السراج المنير استعارة للنور الذي يتضمنه شرعه. وقيل: سيراجًا أي هاديًا من ظلم الضلالة، وأنت كالمصباح المضيء (التفسير ١٧٢/١٧).

وقال ابن كثير؛ ما جئت به من الحق كالشمس في إشراقها وإضاءتها، لا يجحدها إلا معاند (٢/٩٨٦).

وقال صاحب الكشاف: جلى به ظلمات الشرك واهتدى به الضالون كما يُجلِّي ظلام الليل بالسراج المنير، ويُهْتَدي به أو أمدُ الله بنور نبوته البصائر كما يُمَدّ بنور السراج نور الأشباء.

فاللهم ارزقنا اتباع نبينا صلى الله عليه وسيلم، ومحيته، وطاعته، وأكرمنا بشفاعته يا أرحم الرحمين.

# سُورَة لقمَان





# مس الم د عبد العظیم بدوی

إيمانا تامًا ملا قلوبهم وتمكن منها، وعملوا الصَّالِحَاتِ، بِجَوَارِحِهِمْ. كما يقتضيه الايمان، فانه لا بد مع الإيمان من عمل. ولهم ومقابلة ما ذكر من إيمانهم وعملهم، حَنَّتُ ٱلنَّهِ ، أي النَّعيم الكَثير، نعيم البدن، بما فيها من ألوان المطاعم، والمشارب، وَالْمُنَاكِحِ، وَالْمُلابِسِ، وَالْحِلْيِ، ونعيم الروح والقلب بالنظر إلى الله عز وجل، وحُصُول رضوانه.

والسلام في قوله تعالى: « لَهُمُ » لأم الملك، فهي تَدُلُ عَلَى أَنَّ اللَّهُ تَعَالَى مَلَّكُهُمْ تلك الجنَّات وَجَعَلْهَا لَهُمْ، الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: وبشر الذين آمنوا وعملوا الصالحات:

وعلى طريقة القرأن الكريم في الجمع بين الترغيب والترهيب، لما ذكر حال الأشقياء، الذين كذبوا بآيات الله وَاسْتَكْبَرُوا عَنْهَا، أَتْبَعُه بذكر حال السُّعَدَاء، الدين أَمَنُوا وَعَملُوا الصَّالِحاتَ، فَقَالُ تَعَالَى: إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَمُمَّ جَنَّتُ ٱلنَّعِيمِ ۞ خَلِدِينَ فِيهَا ۗ وَعَدُ اللهِ حَقًّا وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ۗ (لقمان: ٨،٩).

يَقُولُ تَعَالَى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا، بالله وَمَلائكته وكتبه ورسله واليؤم الآخر،

وللذلك قال تعالى في مَعْرِض الحديث عَنْ نعيم الجنَّهُ: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتُ ثُمَّ رَأَيْتُ نَعِيما

ومُلكَاكِيرًا ، (الإنسان: ٢٠). عن المغيرة بن شعبة رضى اللَّه عنه يَرْفَعُه إِلَى النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم قال: (سَأَلُ مُوسَى رَبُّهُ: مَا أَدْنَى أَهُلُ الْجِنَّةُ مَنْزِلَةً؟ قَالَ: هو رجل يجيء بعد ما أدُخل أهل الجنَّة الجنَّة، فيُقال له ادخل الجنة. فيقول: أي رب كيف وقد نزل الناس منازلهم، وَأَخَذُوا أَخَذَاتُهُمُ ؟! فَيُقَالَ له: أترضى أنْ يكون لك مثل مُلك ملك من مُلوك الدُّنْيَا؟ فَيَقُولُ: رَضيت رَبِّ. فيَقُول: لَكَ ذَلك وَمثله، وَمثله، وَمثله، وَمثله. فقال



ق الخامسة: رضيت رب. فيقول: هذا لك وعشرة أَمْثَالِهِ، ولك مَا اشْتَهَتْ نَفْسُ كَ وَلَـ ذَتْ عَيْنُك. فيقول رضيت رب. قال رَبُ إِ فَأَعْلَاهُمْ مَنْزِلَةً ؟ قَالَ: أولئك الدين أردت، غرست كَرَامَتُهُمْ بِيَدِي، وَخَتَمْت عَلَيْهَا، فَلَمْ تَر عَيْنُ، وَلَمْ تَسْمَعُ أَذُنَّ، وَلَمْ يَخْطُرُ عَلَى قَلْب بِشُر). قَال ومصداقه في كتاب الله عز وجل: ، قَلَا تُعَلُّمْ قَدِّي تَا أُخْفِي لَمُمْ مِن قُرَّةِ أَعْيُنِ جَرَّاتًا بِمَا كَانُوا مَعْمَلُونَ » (السجدة: ١٧) الآية. (صحيح مسلم

.(119 والملك مهما عظم لا تتم الفرحة به إذا كان عُرْضَةَ للزُّوالِ، وَإِنَّمَا تَتَمَ الفرحة اذا اطمأن المالك على بقاء مُلكه ودوامه، وعدم زواله وفنائه، فقال تَعَالَى: «خَالَدِينَ فَيهَا»، و لا يُعَلِّمُ فِيهَا نَصَبُّ وَمَا هُم يَنْهَا بِمُحْرِينَ ، (الحجر: ٤٨)، ولذلك لما اطلع رُجُلُ مِنْ أَهْلِ الْجِنَّةَ عَلَى صديق له مُلحد: ﴿ فَأَمَّلُمُ فَرْمَادُ فِي سُوْلُو الْمُحْمِدِ (1) قَالَ تُأْمُّهِ إِن كِدَتُّ لَتُرْدِينَ (٢٠) وَلَوْلَا نِعْمَةُ رَبِّي لَكُنتُ مِنَ ٱلْمُحْصَرِينَ » (الصافات: ٥٥- ٥٧)، ثم أَرَاد أَنْ يَطْمَئْنَ عَلَى مَا هُو فيه من النّعيم، فقال الإخوانه: «أَمَّا غَنَّ بِمُنِّعَ (أ) إِلَّا مَوْلَكُمَا ٱلأُولَىٰ وَمَا نَحْنُ بِمُعَلِّمِينَ ﴿ إِنَّ هَنِكًا لَمُو ٱلْغَوْلُ

الصافات: ۸۸-۰۰). وخلود أهل الجنة ودوام ملكهم وغيد وعدهم الله إيَّاه. وعُد الله حَقًا، مُصْدِرَان مُؤكدان، الأول مُوكِدُ لِنَفْسِهِ، وَالثَّانِي مُؤكدُ لغيره، لأنَ قوله: وَلَهُمْ حِنَاتُ النَّعِيمِ ٨، فِي مَعْنَى: وعَدَهُم اللَّهُ حِنَاتَ النّعيم، فأكّد مَعْنَى الوعد بالوغد. وأمّا رحقًا، فدال عَلَى مَعْنَى الثَّبَّاتِ، أَكُد بِهُ مَعْتَى الْوَعْدِ، وَمُؤْكِدُهُمَا جَمِيعًا قَوْلُهُ: ﴿ لَهُمْ جَنَّاتُ التّعبم ٨، ﴿ وَهُوَ الْعَزِيزِ ﴾ الدى لا يغلبه شيء ولا يُعْجِزُه، يُقدر عَلَى الشَّيْء وضيده، فيُعْطى النَّعيم مَنْ شَاءِ، وَالْبُؤْسِ مَنْ شَاءَ (الكشاف ١١١/٣).

وهُ و الحكيم 9، في وهُ و الحكيم 9، في شرعه، وقضائه وقدره، ويغصم ويغافي فضلاً، ويغصم عدلاً، وكلهم يتقلبون عدلاً، وكلهم يتقلبون في مشيئته، بين فضله وعدله، لا راد لقضائه، ولا معقب لحكمه، ولا غالب لأمرو)) (متن العقيدة الطحاوية. تعليق الألباني: ٢٢).

#### منَّ ذلائل الثَّوْحيد؛

 مُخَلَقَ السَّماوات بِغَيْر عَمد تَرُونَهَا وَأَلْقَى فِي الأَرْضَى رَواسِيَ أَن تَميدَ بِكُمْ وَبَثَ فِيهَا مِن كُلُ دَائِـة وَأِنزَلْنَا مِنَ السَّماء مَاءَ فَأَنبَتْنَا

فيها من كُلِّ رَوْجِ كَرِيمِ ١٠ هَذَا خَلْقُ اللَّهِ فَأَرُونِي مَاذَا خَلَقَ النَّذِينَ مِن دُونِـهِ بَلِ الظَّالمُونَ فِي ضَلالٍ مَبِينِ ١١٤:

#### ١-خُلق السماوات:

يقول تعالى: خلق السنماؤات بغيرغمد ترونها، أمامكم، على سَعَتَهَا، وَامْتَدَادَ أَرْجَائِهَا، مَرْفُوعَة بِغَيْرِ عَمَدٍ، فَمَن الُّذي رَفَعَهَا؟! وَمَن الَّذِي يُمُسكُهَا ؟! وأَفَلًا يَظُرُونَ إِلَى الإبل كِيْمَ خُلِقَتْ (1) قَالَ أَتُّمْ كُنَّدُ رُفِعَتْ، (الغاشية: ١٨٠١٧)، ﴿ أَلَوْ تَرَ أَنَّ ٱللَّهُ سَخَرَ لَكُمْ مَا فِي ٱلأَرْضِ وَٱلْفُلْكَ يَجْرِي فِي ٱلْبَحْرِ بِأَمْرِهِ، وَيُنْسِكُ ٱلسَّكَأَةِ أَن تَفَعَ عَلَى ٱلأَرْضِ إِلَّا بِإِذْنِهِ أَنَّ ٱللَّهُ بِٱلنَّاسِ لَرُهُ وَقُ رَّحِيدٌ ، (الحج: ٦٥)، وإِنَّ ٱللَّهُ يُسْبِكُ ٱلسَّمَوَتِ وَالْأَرْضُ أَنْ مَرُولًا وَلَهِنْ رَالْفًا إِنْ عَاقِيرًا ، (فاطر: ١٤).

 ٢. ٣- الأرض والجبال،
 وألُقى في الأرض رواسي أن تميد بكم،

يَقُولُونَ إِنَ الْجَزْءِ الْيَابِسِ مِن الْأَرْضَ خُمُسِ الْأَرْضِ. فَهَ ذَا الْجُــزُء الْيَابِسِ بِالنَّسُبَةَ إِلَى مُسَاحَةَ اللّياه كالقارب الصغير فِي المُحيط، لا يستقر فوق سَطَح المَاء، فَمِنْ رَحُمة الله سَطَح المَاء، فَمِنْ رَحُمة الله بالعباد أنّه جعل للأرض رواسي تُثبتها، وهي الجبال، حتى يستطيعوا أنْ يَنْتَضُعُوا بِالأَرْضِ عَالِمُنَا فِي حَالَ اللَّهِ وَعِنْ وَفَقًا فَيْ وَرَجُوهُ وَغَلَا ﴿ اللَّهِ وَعَذَا إِنَّ عَلَى عَلَى N 65 ( ) th 660 ( ) وَلاَنْفَكُونَ (عبس: ٢٤-٣٧). أفمن يخلق كمن لا يخلق: وهذا خلق الله فأزوني ماذا خلق الدين من دونه، ؟ وهذا تهكم بهم وسُخرية. كما قال تعالى: ﴿ قُلْ أَرْءَيْمُ شُرُكَاءَكُمُ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَرُونِي مَاذًا خَلَقُوا مِنَ ٱلأَرْضِ أَرّ لَمُنْهُ مُثَرَّكُ فِي ٱلنَّهُونَ أَمَّ مَانَيْنَكُمْهُمْ كِنْشًا فَهُمْ عَلَىٰ بَسَتَ مِنْهُ بَلَ لِن يَعِدُ ٱلظَّالِمُونَ بَعْضُهُم يَعْضًا إِلَّا عُرِيرًا ، (فاطر: ٤٠)، وقال تَعَالَى: ﴿ قُلْ أَرْءَيْتُم مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ أَرُونِي مَاذًا خَلَقُوا مِنَ ٱلْأَرْضِ أَمْ لَمُنْهُمْ شِرْكُ فِي ٱلسَّمَوَتِ أَتْنُولِ بِكِتَنب مِن قَبْل هَلْذَا أَوْ أَثَنَوْ مِنْ عِلْمِ إِنْ كُنْتُمْ مُلدفات ، (الأحقاف: ٤)، وقيال تعالى: ﴿ قُلْ مَن رَّبُّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ قُلِ ٱللَّهُ قُلْ أَفَاتَّغَذْتُم مِن دُويِهِ أَوْلِيَّاءَ لَا يَعْلِكُونَ لِأَمْسُمُ نَفْعًا وَلَا مَثَرًّا قُلْ هَلْ بِسْتَوَى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ أَمْ هَالْ مَسْتَوى ٱلظُّلُمُنَتُ وَالنُّورُ أَمْ جَعَلُوا بِلَّهِ شُرِّكَةً خَلَقُوا كَخَلْقِهِ، فَتَشَلُّهُ ٱلْحَلَّقُ عَلَيْهِمْ قُل ٱللَّهُ خَالِقُ كُلُّ شَيْءٍ وَهُوَ ٱلْوَحِدُ ٱلْفَهَرُ النزل مِنَ السَّمَالِ مَاهُ مَسَالَتْ أَوْدِيَةٌ بِقَدُرِهَا فَأَحْتَمَلَ ٱلسَّيْلُ زَبَدًا زَّابِيُّا وَمِمَّا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي ٱلْثَارِ آبِيغَآهُ حِلْيَةِ أَوْ مَتَنِعِ زَيْدٌ مِثْلُهُ كُذَاكِ يَضْرِبُ اللَّهُ ٱلْحَقِّي وَٱلْبَطِلُ فَأَمَّا ٱلزَّبَدُ

فَيَذْهَبُ جُعَنَاتُهُ وَأَمَّا مَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ

وَسَتَقَرُوا عَلَيْهَا . قَالَ تَعَالَى: ﴿ أَلَّوْ يَجْعَلُ ٱلْأَرْضُ مِهَنَدًا وَ وَالْفِيَالَ أَوْتَاوًا ، (النما: ٢. ٧)، وقيال تعالى: ﴿ أَلَّ غَمَالِ ٱلأَرْضُ كِفَاتًا ﴿ أَخَيَاتُهُ وَأَمْوَتُنَا اللهُ وَجُعَلْنَا فِيهَا رُؤْسَى شَلِيخَات وَأَسْفَيْنَكُمْ ثَأَهُ فُواتًا ، (المرسلات؛ ٢٥- ٢٧)، وقال تعالى: وأول لا ٱلَّذِينَ كُفْرُوا أَنَّ ٱلسَّمَنُونِ وَٱلْأَرْضَ كَانَّا رَبُّقًا فَفَنَقْتُهُمَّا وَجَعَلْنَا مِنَ ٱلْمَآءِ كُلُّ شَيْء عَيُّ أَفَلًا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَجَعَلْنَا في ٱلْأَرْضِ رَوَّسِيَ أَنْ نَمِيدً ربهة وَجَعَلْنَا فَهَا فِجَاجًا سُبْلًا لْعَلَّهُمْ تَبْتُونَ ﴿ وَمِعَلَنَا ٱلسَّمَاءُ سَفَعًا تَحَفُّوطُ أَوَهُمْ عَنْ ءَائِنْهَا مُعْرِضُونَ 🕝 وَهُوَ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلْمِثْلُ وَٱلنَّهَارَ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْفَحْدُ كُلُّ فِي قَلْكِ يَسْبَحُونَ ، (الأنساء: · ( mm-m.

٤- خَلْق الدُوابِ المُحْتَلِقَةِ: وبث فيها من كل دائية، مختلفةالأجناس والألوان، والمنافع والمضار، كُمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ أَلَّهُ خَلَقَ كُلُّ ذَابَتُومِن مُّلُّو فَيَنْهُم مِّن يَمْنِي عَلَىٰ بَطْنِهِ. وَمِنْهُم مَن يَشْنِي عَلَى رَجْلَيْن وَمِنْهُمْ مَن يَمْشِي عَلَىٰ أَرْمِيمُ يَخَلُقُ ٱللَّهُ مًا يَشَأَهُ إِنَّ ٱللَّهُ عَلَىٰ كُلَّ شَيْءٍ فدر ، (التوره ٤٥).

٥، ٢- المُطر وَالنَّبَاتُ: وأنزلنا من السَّمَاء مَاءُ فأنبتنا فيها من كُلِّ زُوْج كريم ١٠ ، قَدُ فَصَلَهُ سُبْحَانُه في قَـوْله: ﴿ مِنْكُ ألاسَنُ إِلَى الْمُأْمِدِ (أَنَّ أَنَّا صَيِّنَا أَلْمَاتُ (四年三月日本)





فَيَمَكُثُ فِي ٱلْأَرْضُ كَذَٰلِكَ يَضَرِبُ ٱللَّهُ

وَهُمْ لَمْ يَزْعُمُوا أَنَّ الَّذِينَ

الْأَمْثَالَ ، (الرعد: ١٧.١٦).

#### والتنوير ١٤٨/٢١). وَصَالِا لُقَمَانِ لاَبْنَهِ:

ولقد آتينا لُقمان الحكمة أن اشكر لله ومن يشكر فانما يشكر لنفسه ومن كفر فإنما يشكر لنفسه ومن الله غني حميد الأولاد قال لقمان لابنه وها ويعظه يا بني لا تشرك بالله إن الشرك للظلم عظيم ١٣

#### مَنْ هُو لَقُمَانَ العَكيمَ:

كان لُقُمان عَبْدًا حَبْشَيًا، وَكَان لُقُمان عَبْدًا حَبْشَيًا، وكان من عباد الله المصالحين، أتاه الله الحكمة، وهي العلم النَّافع، والعمل الصالح، والإصابة في الرَّاني.

قيل: ومن دلائل حكمته أن مؤلاد أمرد يوما أن يذبح شاة ويأتيه بأطيب ما فيها، فأتاه باللسان والقلب. ثم أمرد أن يذبح شاة ويلقي أخبث ما فيها، فأتاد باللسان والقلب، فتعجب من ذلك مؤلاد، فقال: يا سيدي: إنه ليس أطيب منهما إذا طابا، ولا أخبث منهما إذا خبثا (التحرير والتنوير: ١٤٨/٢١).

واللبوير، ۱۱٬۸٬۱۱۰ وقلت أنا، من أعظم دلائل حكمته ذلك الترتيب البديع في مؤعظة ابنه، حيث بدأ بالعقيدة أولاً، وهي بداية الأنبياء، ثم تنى بمراقبة الله، التي هي أشر من آشار الإيمان ثم تأل بالله وأسمائه وصفاته، فم شم تأل بالله والصالة التي هي

أعظم حق الله بعد الايمان به، ومن آمن بالله، وقام بحقه عليه، وجب عليه أنْ يدُعُو إلى الله، فلذلك وصبى لقمان ولده بغد أَنْ يُكُمِّل نَفْسَه بِالإيمَان والعمل الصَّالح، أنَّ يَسْعَى في تكميل غيره بالأمر بالعروف والنهى عن المنكر، ومن قام بذلك فلا بد له من الصَّدر، ولا يُدَ له من مكارم الأخلاق التي تعيثه على مشاق الدعوة وكسب الله عُـوْيِين، وهـندا هـو ما تضمنته موعظة لقمان لابنه وهي أكبر دلائل حكمته.

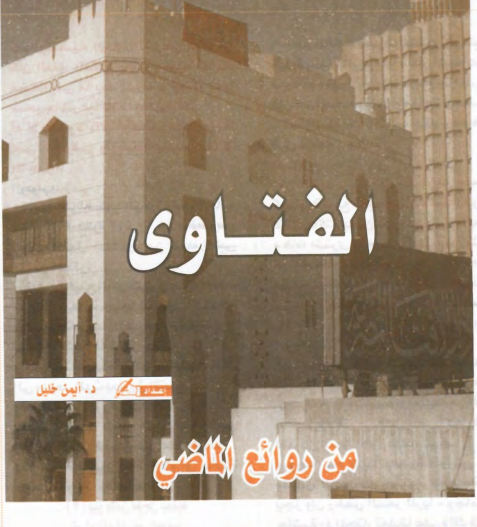
#### يم صار حكيما:

وقالوا في أسباب نيله تلك الحكمة؛ وقف رجل على لْقُمَانِ الحكيمِ، فَقَالَ: أَنْت لُقْمَانُ ؟ أنْت عَنْد بَني الحسْحَاس؟ قال: نَعَم، قَالَ: أَنْت رَاعي الْغُنُم؟ قَالَ: نعم، قال: أنت الأسود؟ قَالَ: أمَّا سوادي فظاهر، فَمَا اللَّذِي يُعْجِبُكُ مِنْ أمْرى؟ قال: وطاء النَّاس بسَاطَك، وغَشْيُهُمْ بَابِك، وَرضَاهُمْ بِقُولِكَ. قَالَ: يَا ابن أخي! إنْ صَغَيْت إلى مَا أَقُولُ لِكُ كُنْتُ كَذَلك، قَالَ لُقُمَانُ: غَضَى بُصَرِي، وكفي لسباني، وعفة طُعْمَتي، وَحفْظي فَرْجِي، وقُـوْلى بِصِدُق، وَوَهَائِي بعهدي، وتكرمتي ضيفي، وَحفظي جَارِي، وَتَرْكي

ما لا يَعْنيني، فَـذَاكَ الَّذي صَيْرِني إلَى مَا تَرَى. (تفسير الصَّرآن العظيم ٤٤٣/٣و٤٤٤).

«ولقد آتينا لقمان الحكمة "، وقد قال تعالى: ومن يُوت الحكمة فقد أُوتِي خَيْرًا كَثِيرًا، (البقرة ٢٦٩)، فوجب عَلَيْه أَنَّ يشكر الله، ولذلك قال تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدُ آتَيْنَا لَقُمَانَ الحكمة أن اشكر لله، أي وقلنا له اشكر الله على ما آتَالَكَ، وَاعْلَمُ أَنْ نَفْعُ الشَّكُر عَائِدٌ على الشَّاكرين، وَاللَّه غني عن العالمين، ولذلك قال تعالى: «ومن يشكر فإنما يشكر لنفسه ومن كَفْرُ فَإِنَّ اللَّهُ غَنْيٌ حَمِيدٌ ١٢ ،، كما قال تعالى: «إن تَكُفُّرُوا فَإِنَّ اللَّهِ غَنيٌّ عَنكُمْ ولا يرضى لعباده الكفر وَإِن تَشْكُرُوا يَرْضُهُ لَكُمْ ولا تـزر وازرة وزر أخرى ثم إلى ربكم مرجعكم فينبئكم بما كنتم تعملون إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتَ الصُّدُورِ ٧، (الزمر: ٧)، وقال تعالى: ﴿ وَإِذْ تَاذَنَ رَبُّكُمْ لَئِن شَكَرْتُمْ لأزيدنكم وَلَئن كَفَرْتُمُ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ ٧ وَقَالَ مُوسَى إِن تَكُفُرُوا أَنتُمْ وَمَنِ في الأرض جميعًا فإنَّ اللَّه لغنيُّ حميدٌ ٨، (إبراهيم: .(A.V

وللحديث بقية إن شاء الله، والحسم لله رب العالمين.





السؤال

بخطاب وزارة المالية ٢٩ مايو سنة ١٩٢١ نمرة ١٩٢١ ٨٨ بما صورته مرفق ضمن الأوراق طيه الواردة بمكاتبة مديرية الشرقية رقم ٧ الجارى نمرة عقد بيع مقول بصدوره من عبد الغنى موسى عسكر بيع ٤ س و ٧ ط أرض زراعية ومعطى له بمقتضاه حق الانتفاع أيام حياته على أن تكون بعد وفاته الأرض المذكورة وجميع ما يمتلك ملكا وأثرا واستحقاقا لزوجته الست نفيسة بالأمل بعد الاطلاع على صورة العقد المذكور بالإفادة

اخترت لكم من فتاوى دار الإفتاء المصرية (١)، فسناد عقد البيع بالشرط الفاسد

المفتي/ الشيخ عبد الرحمن قراعة. شوال ١٣٣٩ هجرية

المبادئ

اشتمال عقد البيع على شرط المنفعة للبائع مدة حياته مفسد له شرعا ولا يصلح أن يكون العقد وصية لأنها تمليك مضاف إلى ما بعد الموت بطريق التبرع وهذا ليس كذلك.

٢ - فساد العقد يقتضى بقاء المبيع
 على ملك البائع ويورث عنه شرعا

9

عما يقتضيه الحكم الشرعى فيما إذا كان العقد المذكور يعتبر وصية تمليك مضافا إلى ما بعد الموت أو يعتبر بيعا صحيحا شرعيا نافذا بعد وفاته. أم لا هذا ولا ذاك أو يعتبر مالا موروثا عن المتوفى وتفضلوا بقبول فائق الاحترام

الجواب

اطلعنا على خطاب الوزارة رقم ٢٩ مايو سنة ١٩٢١ نمرة ٤٤٢ /٨ ٨٨ بخصوص العقد المقول بصدوره من عبد النبى موسى عسكر.

ونفيد أن البيع الذى اشتمل عليه العقد لم يكن بيعا صحيحا شرعيا لاشتماله على شرط مفسد للبيع وهو اشتراطه أن يكون الانتفاع له طول حياته.

وليس وصية أيضا لأنها تمليك مضاف الى ما بعد الموت بطريق التبرع. وتمليكه هذا الم يكن بهذا الطريق.

وحينند يكون القدر المبيع مما يجرى فيه التوارث لأنه باق على ملك البائع.

وللإحاطة تحرر هذا والأوراق عائدة طيه كما وردت والله أعلم

#### (۲) بیع بثمن مؤجل بعقبه شراء نقدا بسعر الحاضر

المفتي الشيخ/ حسن مأمون. رجب ١٣٧٥ هجرية - ٤ فبراير ١٩٥٦ م المبادئ:

اً - شراء الشخص ما باعه بنفسه أو بوكيله ممن اشتراه بثمن أقل من ثمن البيع قبل دفع كل الثمن الأول فاسد شرعا، وإن رخص السعر للربا.

٢- لا يجوز بيع المنقول قبل قبضه سواء
 بيع لن باعه أولا أو لغيره.

أما إذا قبضه المشترى من البائع فلا يجوز بيعه له ثانية إلا بالثمن الذى اشتراه به أو أكثر منه، ولا يجوز بيعه بالأقل منه لأنه ريا.

٣-أجاز المالكية تصرف المشترى فى البيع قبل قبضه بالبيع سواء أكان المبيع عينا ثابتة أو منقولة أو طعاما بيع جزافا.
 فإن كان الطعام مكيلا أو موزونا أو معدودا واشتراه كذلك فلا يصح تصرفه فيه قبل قبضه

السؤال

من السيد/.... قال إنه تاجر أسمدة كيماوية يبيع الكيماوى لمدة سنة تقريبا فأقل فأكثر بثمن أكثر من ثمنه الحال - فإذا اشترى منه مشتر إلى أجل بثمن المؤجل وكتب الكمبيالة، وقبل أن يخرج من محله اشترى منه ما باعه له بالنقد بالسعر الحاضر، فهل في هذا التصرف حرمة.

الجواب:

إن المنصوص عليه فى مذهب الحنفية كما جاء فى التنوير وشارحه الدر المختار أن شراء ما باع بنفسه أو بوكيله من الذى اشتراه بالأقل من قدر الثمن الأول قبل نقد كل الثمن الأول فاسد شرعا.

صورته باع شيئا بعشرة قروش ولم يقبض الثمن ثم اشتراه بخمسة لم يجز وإن رخص السعر للربا - وجاء في حاشية رد المحتار تعليقا على ذلك قوله أى لو باع شيئا وقبضه المشترى ولم يقبض البائع الثمن فاشتراه بأقل من الثمن الأول لا يجوز - زيلعي - أي سواء كان الثمن الأول حالا أو مؤجلا هداية وقيد بقوله وقبضه لأن بيع المنقول قبل قبضه لا يجوز ولو من بائعه وعلل عدم الجواز بقوله لأن الثمن لم يدخل في ضمان البائع قبل قبضه فإذا عاد إليه عين ماله بالصفة التي خرج عن ملكه وصار بعض الثمن قصاصا ببعض بقى له عليه فضل بلا عوض فكان ذلك ربح ما لم يضمن وهو حرام بالنص -زيلعى - وجاء فيه بعد ذلك في (فصل

1.

وذهب الحنابلة إلى أن التصرف في المبيع المنقول مكيلا كان أو موزونا أو معدودا بالبيع قبل قبضه لا يصح، وإذا باع المرء سلعة بثمن مؤجل أوحال ولم يقبضه فإنه يحرم على البائع أن يشتريها من الذي باعها إليه، فإن فعل وقع بيع المشترى لها ممن باعها إليه باطلا إذا اشتراها الأول ثانية بنفسه أو بوكيله وبثمن أقل من الثمن الأول ومن جنسه.

وذهب المالكية إلى أنه يصح للمشترى أن يتصرف في المبيع قبل قبضه بالبيع سبواء أكان المبيع أعيانا ثابتة كالأرض والنخيل أو منقولة، ويستثنى من ذلك الطعام كالقمح والفاكهة فإنه لا يصح بيعه قبل قبضه إذا كان قد اشتراه مكيلا أو معدودا، لورود النهى في موزونا أو معدودا، لورود النهى في الحديث عن بيع الطعام قبل أن يكتاله أما إذا كان قد اشتراه جزافا فإنه يصح له أن يبعه قبل قبضه، لأنه بمجرد العقد يكون في ضمان لأشترى فهو في حكم المقبوض.

مما سبق يتبين أن الأئمة الثلاثة عدا مائكا ذهبوا إلى أنه لا يجوز بيع المنقول مكيلا كان أو موزونا قبل قبضه، وكذلك الحكم عند الإمام مالك إذا كان المبيع طعاما مكيلا كان أو موزونا، أما إذا كان طعاما بيع جزافا أو كان غير طعام فإنه يجوز بيعه قبل قبضه خلافا لما ذهب إليه الأئمة الثلاثة.

من هذا التفصيل يتبين أن البيع المسئول عنه غير صحيح عند الأئمة الثلاثة عدا مالكا، أما عنده فإنه بيع جائز لا شئ فيه.

وبهذا علم الجواب عن السؤال والله سبحانه وتعالى أعلم فى التصرف فى المبيع والثمن قبل القبض) قوله ولا يصح بيع المنقول قبل قبل قبل قبضه ولو من بائعه وقوله بعد ذلك ولو باعه منه (أى من بائعه) قبله (أى قبل القبض) لم يصح هذا البيع ولم ينتقض البيع الأول لأنه يلزم عليه تمليك المبيع قبل قبضه وهو لا يصح.

مما سبق من النصوص يظهر أن الحنفية ذهبوا إلى أنه لا يجوز بيع الأعيان المنقولة قبل قبضها سواء بيعت لمن اشتريت منه أو لغيره، أما إذا كان مشتريها قد قيضها من البائع فإنه لا يجوز له أن يبيعها له ثانية إلا بالثمن الذي اشتراها به أو أكثر منه ولا يصح بيعها إليه بأقل من الثمن الذي اشتراها به لأن ذلك ريا. وذهب الشافعية إلى أنه لا يصح للمشترى أن يتصرف في المبيع قبل قبضه ولو قبض البائع الثمن وأذن في قبض المبيع، لأن بيعه إياه قبل القبض يقع باطلاحتي ولوكان ممن اشتراه منه لضعف الملك قبل القبض، فلا يصح التصرف في المبيع بالبيع قبل القبض إلا في ثلاث صور:

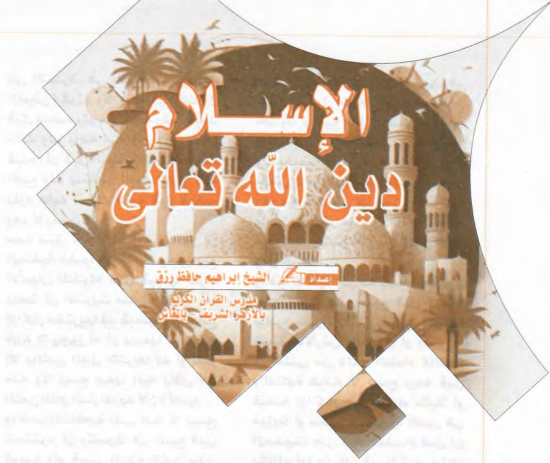
۱- أن يبيعه لن اشتراه منه بنفس
 الثمن الذى اشتراه به.

٢- أن يتلف البيع عند البائع، فإن
 للمشترى أن يبيعه له بمثله.

٣- أن يشترى شيئا لم يقبضه وثمنه دين في ذمة البائع، فإنه يصح له أن يبيعه لمن اشتراه من بنفس الثمن في ذمة البائع الأول - أو يشترى شيئا لم يقبضه ويدفع الثمن فإنه يصح له أن يبيعه من بائعه بنفس الثمن في ذمته، لأن البيع في هذه الصور ليس بيعا حقيقة إنما هو إقالة بلفظ البيع أي نقض للبيع الأول.



11





فإن من إكرام الله لهذه الأمة المرحومة أن أكمل لها دينها، وأنم عليها نعمته، ورضي لها الإسلام دينها. وأنم عليها نعمته، ورضي لها الإسلام دينًا. يقول تعالى: «أَلَيْمُ أَكُمْتُ مَنْكُمْ مَأَمْتُ عَنْكُمْ مَنْكُمْ وَرَضِيتُ لَكُمْ الإسلام في الله مسيحانه يخبر في هذه الأية بما أنعم به على هذه الأمة : بأن أكمل لهم دينهم بجميع عقائده وعباداته وأحكامه وآدابه وأخلاقه، وأنم عليهم نعمته : فأمنهم بعد الخوف، وأطعمهم بعد الجوع، وقواهم بعد الضعفي، وعلمهم بعد الجوع،

ولقد رضي الله لهم الإسلام دينًا؛ حيث بعث به رسوله محمدًا صلى الله عليه وسلم وأنزل به كتابه؛ فبين عقائده وشرائعه وأبعدهم بهذا الدين عن الملل الباطلة والنُحَل الفاسدة، فلا يحتاجون دينًا غير دينهم، ولا يحتاجون رسه لا بعد رسه لهم؛ عليه الصلاة والسلام.

رسولاً بعد رسولهم: عليه الصلاة والسلام. فالإسلام نعمة الله العظمى ومنته الكبرى على عباده: حيث إن الإسلام دين الفطرة التي فطر الله الناس عليها والذي لا يقبل دينًا غيره: يقول تعالى: « إِنَّ النِّبِ عِنْهُ أَفِي الْمُتَّدِّ» (آل عمران: ١٩)، ويقول أيضًا: « وَمَن يَبْغَ عَرْ الْإِنْكِ بِيًّا فَن يُقْتَل مِنْهُ وَفُو فِي الْأَخِرُةِ مِنَ الْخَيرِينَ» (آل

عمران: ٨٥). وفي الحديث القدسي: «واني خلقت عبادي كلهم حنفاء»، وفي صحيح مسلم قول النبي عليه الصلاة والسلام: «ما من مولود إلا يُولد على الفطرة...». وفي رواية: «إلا على هذه الله: إي ملة الإسلام.



3

دين إبراهيم عليه السلام الذي من أجله ألقى في النار، وها هو يدعو ربه: ، رَبًّا وَابْعَلْنَا مُسْلِمَتُ الله ومن وُرُفَتِنا أَمَّةُ أَسُلِمَةً أَكُ ، (البقرة: ١٢٨).

والله يقول عنه: ﴿ وَمَن يَرْعَبُ عَن مِنْ إِلَّهُ إِرْجِيعَ إِلَّا مَّنْ سَفِهُ تَفْسَةً وَلَقَدِ الْمُطَلَّئِينَةً فِي الدُّنْيَأَ وَإِنَّهُ فِي ٱلْآخِرَةِ لَمِنَ ٱلصَّناجِينَ 🕝 إِذْ قَالَ لَهُ رَيُّهُ ۚ ٱلصَّالَّمُ قَالَ أَسْلَهُتُ إِرَّتِ المليس ، (البقرة: ١٣٠-١٣١)، وها هو الصديق يوسف عليه السلام يدعو ربه قائلا: أأنت وليِّي فِي الدُّنْيَا وَالْآخَرَة تَوَفَّنِي مُسْلَمًا وَٱلْحَقَّنِي بالصالحين، (يوسف: ١٠١).

وقبله يعقوب حفيد الخليل عليهما السلام يقول: ﴿ يُنِينَ إِنَّ أَلَهُ أَصْطَلَى لَكُمُ الَّذِينَ مَّلَّا شَوْئُنَّ إِلَّا وُأْتُمْ تُسْلِمُونَ ، (البقرة: ١٣٢). وكذلك الكليم موسى عليه السلام يقول لقومه: ﴿ وَإِنَّ وَعَيْ يَقُوهِ إِن كُنْدُ مُ امْنَالُمُ بِاللَّهِ فَعَلَّتِهِ تُؤَكِّلُوا إِن كُنْمُو مُشْلِمِينَ ، (يونس: ٨٤)، وحكى القرآن عن المسيح عيسى عليه السلام قوله: ﴿ فَمَا آخَتُ عِنْ مِهُمُ الْكُنْ قَالَ مَنْ أَنْصَنَادِينَ إِلَى أَنْهِ قَالَتَ ٱلْحَوَارِثُونَ غَمَنْ أَنْصَارُ اللهِ مَامَنًا إِلَّهِ وَالْخَهَدُ إِنِّكَا مُسْلِمُونَ ، (آل عمران: ٥٢).

ثم جاء نبي الإسلام وخاتم المرسلين محمد عليه الصلاة والسلام ليكمل بناء هذا الدين العظيم؛ حيث يقول عليه الصلاة والسلام: ﴿ إِنْ مَثْلِي وَمَثْلُ الْأَنْبِياءِ قَبِلِي كُمُثُلُ رَجِلُ بِنِي بيتًا فأتمَّه وأجمله إلا موضع لبنة، ثم جعل الناس يدخلون هذا البيت، ويتعجبون منه، ويقولون؛ لولا هذه اللبنة؛ فأنا اللبنة، وأنا خاتم النبيين،

والإسلام دين السماحة واليسر؛ فلا يكلف أتباعه فوق ما يطيقون، يقول تعالى: 🕠 حَمَلَ عَبُكُرُ لِ ٱلَّذِينِ مِنْ حَرِجٌ ، (الحج:٧٨). ويقول تعالى: ﴿ لا يُكلف الله نَفْسًا إلا وسعها ، (البقرة:

والإسلام دين الوسطية، يرفض الافراط والتفريط ويكره التشدد والتقطع، وفي الحديث: «ولن يشادُ الدينَ أحدُ إلا غلبه...». ويقول عليه الصلاة والسلام: هلك المتنطعون...،. والله تعالى يقول: ﴿ وَكُنِّينَ حَمَّلُنَكُمُ أَمَّةً وَسُطًّا لِمُكَوَّوا خُبُدًا، عَلَى النَّاسِ ، (البقرة: ١٤٣).

الإسلام هو الدين الذي رفع رايته المسلمون الأولون؛ فسَادُوا به الدنيا مشرقًا ومغربًا،

فوصلوا بالإسلام إلى حدود الصين شرقا، وإلى مشارف أوروبا غربًا، وتنكر المسلمون المتأخرون لإسلامهم فجعلهم الله في ذيل القائمة. واعتبرهم العالم المعاصر على هامش الحياة. الإسلام: الذي هو الحل لجميع المشكلات التي يعانى منها عالمنا المعاصر ولكن أي إسلام؟ ليس الإسلام الشكلي ولا التدين المظهري، وإنما الإسلام في حقيقته وجوهره؛ إسلام العلم والعمل، إسلام الأخلاق الفاضلة والمبادئ القويمة، إسلام العقيدة الصحيحة، والتوحيد الخالص لا إسلام الشرك والوثنية وعبادة

الإسلام: الدين الذي عرَّف الناس بخالقهم ومعبدوهم العظيم؛ فعبدوه على بصيرة وبيّنة بعد أن كانوا في عمَى وتيه.

الإسلام الذي ساوى بين الجميع؛ فلا فرق بين عربي وعجمي ولا أبيض وأسود، فقال كتاب الإسلام: ويُتأَيُّ الْأَشْرِينَا خَلَقْتُكُمْ مَن ذُكَّرُ وَأُمِّينَ وَجُمَلُنَكُونَ شُعُونًا وَفِهَ إِلَى لِتَمَارَقُواْ إِنَّ أَكُرُمُكُمْ عِنْدَ اللَّهِ المنك أن الما علم علم علم (الحجرات: ١٣).

الإسلام: الدين الذي حرّم الظلم على أتباعه. وأخبرهم أنه ظلمات يوم القيامة. وأمرهم بالعدل والإحسان وإيتاء ذي القربي، ونهاهم عن الفحشاء والمنكر والبغي.

الإسلام: الدين الذي حرَّم الخيانة حتى خيانة أعدائه، فالقرآن يقول: ﴿ وَإِنَّا عَانَكَ بِن قَبْمِ حَمَالَةُ قَالِمُ إِنَّهِمْ عَلَى مُولِيًّا إِنَّ أَلَهُ لَا يُجِبُّ اللَّهِ عَلَيْهِ (١٨٠١هـ/١٥٨) الأنفال: ٥٨).

الإسلام: الدين الذي حرَّم ظلم المرأة والمسكين واليتيم والضعيف، وحرم القتل، ورحم الطير والحيوان. ففي الحديث: « دخلت امرأة النارية هرة حبستها.....

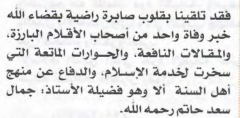
الإسلام: الدين الذي يأمر بالوحدة والائتلاف وينهى عن الفرقة والاختلاف: ، وَأَغْتَصِنُوا عِنْكِ أنَّه حِيمًا وَلا لَفَرَّقُوا ، (آل عمران: ١٠٣).

فعلينا- معشر المسلمين- أن نعتز بديننا، وأن نتمسك بشرائعه وآدابه وأحكامه، وأن نقدمه للبشرية في صورته الواضحة البعيدة عن الأوهام والخرافات والبدع المحدثة التي ما أنزل الله بها من سلطان.

والحمد لله أولا وآخرًا، وصلاة وسلامًا على نبي الاسلام محمد صلى الله عليه وسلم.



الحمد لله المتصف بصفات الكمال، المنعوت بنعوت الجلال، الذي علم ما كان وما سيكون في الوقت وفي المناد الذي علم ما كان وما سيكون في الوقت وفي الحال، حكم بالموت على كل روح من مخلوقاته، فساوى فيه بين الملك والمملوك، والغني والمفقير، والشاصي والمطيع من سكان أرضه وسماوته، وأشهد أن لا إلا الله الكبير الوهاب، الغفور التواب، الذي إذا عبد أثاب، وإذا سئل أجاب، وأشهد أن محمدًا عبد الله ورسوله شفيعنا يوم الحساب، يوم العرض على رب العباد، يوم لا ينفع أموال ولا أولاد، أما بعد،



وعندما تلقيت خبر وفاته نزل علي هذا الخبر كالصاعقة، فقد كان الأستاذ جمال بالنسبة لي كالوالد الشفيق على ولده، والأخ الذي يشد من عضده، ويأخذ بيد أخيه إلى طريق الأمان والسلامة، والصاحب الوقي الذي يقف بجانبه في وقت الشدة، ولم يبخل عليه بنصحه وإرشاده، والعمل على ما يصلحه ونفعه.

ولذلك كان من حق قرائه ومحبيه، ومن كان له به أدنى صلة أن يتعرف على سيرته ومسيرته، وجهوده في الدعوة، وما تحمل في سبيلها من أذى واضطهاد، وتكذيب وافتراء وعناد.

۱- اسمه: هو أبو محمد: جمال سعد حاتم. ٢- مولده: وُلد الأستاذ جمال في ١٩٦٠/١/١٦م،

ي قرية السعيدية التابعة لمركز بلبيس بمحافظة الشرقية، وينحدر نسبه إلى عائلة كبيرة وهي عائلة "حاتم"، وهي تمتاز بشدة الكرم، وقوة الترابط، ووحدة التماسك.

وقد كان أبوه الحاج سعد حاتم قد وُضع له القبول في الأرض، فكان محبوبًا بين الناس، معروفًا بينهم بحسن السمعة، وطيب العشرة، والعمل على خدمتهم، والسعي على قضاء مصالحهم.

وقد ورث الأستاذ جمال هذه الصفات عن أبيه، وسار على نهج والده، وسعى بقدر الإمكان إلى القيام بمصالح العباد، وعدم التأخر عنهم فيما يقدر عليه.

#### ٣- مسيرته العلمية

بدأت مسيرته العلمية بالتلقي والتعليم في كنف الأزهر الشريف منذ نعومة أظفاره سواء أكان في المرحلة الابتدائية ثم المرحلة الإعدادية ثم الثانوية الأزهرية، ثم التحق بكلية اللغة العربية جامعة الأزهر، وحصل على ليسانس اللغة العربية، قسم الصحافة



والإعلام عام ١٩٨٤-١٩٨٥م، ثم سرعان ما حصل على دبلوماتين في الإعلام التعاوني والإعلام الإسلامي.

- وقد مارس الأستاذ جمال حاتم مهنة الصحافة بعدما تخرج من قسم الصحافة والإعلام، فعمل صحفيًا بوكالة الندوة السعودية.

- وكان من توفيق الله له أن تعرف على سماحة الشيخ الوالد محمد صفوت نور الدين "رحمه الله" في سنة ١٩٩٢م الذي أخذه معه للعمل في مجلة التوحيد، وكان رئيس التحرير آنذاك فضيلة الشيخ صفوت الشيوادفي "رحمه الله" فعمل سكرتيرًا للمجلة تحت إشراف رئيس التحرير.

وكانت تربطه بالشيخ صفوت نور الدين علاقة قوية، بل كان الأستاذ جمال يعتبر هو الابن البكري للشيخ صفوت نور الدين، وكان يلازمه كظله، فحصل منه علمًا وخلقًا، وخبرة ونصحًا، ومشورة وإرشادًا.

وقد كان الأستاذ جمال يجل شيخه ويقدره، وما من مجلس جالسته فيه إلا ويذكر شيخه بكل جلال ويثني عليه بأعظم الخصال، وكريم الخلال.

- وقد أسندت إليه أيضًا في هذه الأونة أيضًا إدارة مكتب مجلة الفرقان الكويتية.

- وقد خطا الأستاذ جمال في هذه الفترة أشناء عمله سكرتيرًا لتحرير مجلة التوحيد خطوات واسعة فولى شطره إلى عمل الحوارات الصحفية، فكانت له حوارات صحفية تتسم بالجدية والاتزان.

- وبعد وفاة الشيخ صفوت الشوادي في سنة ٢٠٠٠م أسندت رئاسة مجلة التوحيد لشيخنا د.جمال المراكبي فكان الأستاذ جمال عونًا له، يعمل تحت إشرافه، ساعيًا في النهوض بالمجلة، وظهورها في أحسن صورة.

- ثم جاء قرار من القائمين على أمر الصحافة في مصر بأن رئيس التحرير لا بد أن يكون حاصلاً على ليسانس صحافة وإعلام، وهذا الشرط كان متوفرًا في الأستاذ جمال فصدر القرار بتعيينه رئيسا للتحرير.

وما أن تولى رئاسة التحرير عمل على نهضة المجلة سبواء من ناحية الشكل والمظهر، والمضمون والجوهر حتى أصبحت المجلة من أكثر المجلات انتشارًا في العالم الإسلامي، وكانت مقالاته تتسم بالسهولة والبساطة بعيدًا عن التعقيد والتكلف والصفاقة، وكانت تجمع بين الأصالة والمعاصرة، بين التأصيل الشرعي وفقه الواقع، وامتازت المتاعيل الشرعي وفقه الواقع، وامتازت اجتماعية، أو دينية، وكان الدعاة والخطباء بلا مبالغة ينتظرون كل شهر بشغف وانتظار بيل مبالغة ينتظرون كل شهر بشغف وانتظار ويغذي العقول، ويريح النفوس المتعطشة ويغذي العقول، ويريح النفوس المتعطشة للوصول إلى علاج القضايا الشائكة.

وظل علي ذلك الأمريجاهد بقلمه ولسانه، ويسطر بيده وبنانه يكتب ويحاور ويحلل ويجتهد حتى أحيل إلى التقاعد لبلوغه السن القانوني للمعاش وذلك في عام ٢٠١٩م. ونظرا لجهود الأستاذ جمال للنهوض بالمجلة. وخبرته الواسعة في مجال الصحافة والإعلام عين مستشارًا إعلاميًا للمجلة إلى أن وافته المنية في ٢٠٢٣/٨/١٠م وعمرة دلاثة وستون عامًا.

#### ا- صفاته وأخلاقه

لقد امتاز الأستاذ جمال سعد بمجموعة من الصفات التي جعلت منه إنسانًا مهذبًا راقيًا، وأهلته لأن يكون قياديًا ناجحًا، يشار إليه بالبنان، ويثني عليه كل خالطه أو عاشره أو تعامل معه.

- فمن صفاته أنه كان بهي الطلعة، جميل المظهر، وسيم السحنة، حسن الثغر، بسام المحي، وكان يهتم بهيئته حتى يظهر صاحب المنهج الصحيح في أحسن صورة، وأعظم هيئة، فكان داعيًا بمظهره إلى السنة قبل قوله وعمله.

- ومن صفاته أنه كان عظيم الهيبة يزين من يسير معه أو يختلط به، فكان إذا سار في الطريق، أو دخل أي مكان كان معظمًا بين أهله، يحترمه ويقدره من يدخل عليهم، وعظم الهيبة لا تعطى لأي إنسان فإن الله إذا أراد القبول لأحد ألقى عليه الهيبة، فإذا



نزء منه القبول نزعت منه الهيبة.

- ومن صفاته أنه كان شديد التواضع يُسلَم على الصغير قبل الكبير، يبتسم في وجود الناس. ويشعرهم بالبساطة نحود، ولا يترك أي مناسبة للناس إلا كان مشاركًا لهم في أفراحهم وأحزانهم.

- ومن صفاته أنه كان يسعى بقدر الإمكان في قضاء حوائج الناس؛ فقد أسس جمعية تنمية المجتمع التي كانت سببًا في كثير من المشاريع التي ساعدت على النهوض بقرية السعيدية، والعمل على خدمتهم وتيسير مصالحهم، وقضاء حوائجهم.

كما أنه افتتح مشروعًا لبيع الأدوات الصحية فكان لا يرد أحدا، فقد رأيت بعيني رأسي أن كثيرًا من الناس كانوا يأتون إليه وليس معهم شيء؛ فكان يعطيهم ولا يسألهم عن موعد السداد حتى قال لي ذات مرة؛ إني لا أعرف ماذا لي عند الناس من كثرة، من كان يأتي إلي ويأخذ جميع الأدوات الصحية ولم يدفع منها شيئًا.

- ومن صفاته التي اشتهر بين الناس: برّه بوالديه، والقيام على مصالح إخوته، فكان يُضرب به المثل في هذا الباب، فقد كانت له أختان أصابهما المرض العضال فلم يتأخر عنهما، وعلى القيام بمصالحهما، وتحمل كافة العلاج اللازم لهما.

ومن صفاته أنه ضرب به المثل في الكرم، فكان يلقب "بحاتم الطائي"؛ فكان يعطي بلا حساب، ويعلم ذلك كل من عاشره أو خالطه وما من واحد دخل بيته إلا ويخرج راضيًا مرضيًا من شدة ما يجده من كرم وبذل وسخاء يد، وسلوا الخطباء الذين كانوا يأتون إلى خطبة الجمعة كيف كان الأستاذ جمال يتعامل معهم، فقد كان يصر على إكرام الخطيب وإعطائه بعض الكتب والمجلدات والمجلات التي تساعده على الاستمرار في طلب العلم.

فهذه أهم الصفات التي كان يتمتع بها الأستاذ جمال فكان اسما على مسمى ولولا ضيق المقام لذكرنا نعوتا كثيره، ومواقف جليله مما كان يتصف بها.

#### ٥- جهوده في الدعوة إلى الله

لقد كان الأستاذ جمال محبًّا لدعوة التوحيد مخلصًا لها، ساعيًا في نشرها، غيورًا عليها، حريصًا على عدم المساس بها من أي فكر دخيل يحاول أن يقترب منها، أو يخترقها، ومن ذلك أنه كانت القرية آنذاك يسطر عليها التيار الطرقي الخرافي.

فسعى أ. جمال في إنشاء مجمع التوحيد بالسعيدية للدعوة إلى التوحيد ونشر السنة ومحاربة البدع والخرافات، وقد افتتح هذا المجمع بحضور الشيخ صفوت نور الدين وألقى الشيخ محاضرة قيمة بعنوان "الدعوة إلى التوحيد والتحذير من الشرك"، وقد سجل هذا الافتتاح الكبير عبر أثير إذاعة القرآن الكريم وكان بتقديم الإعلامي المتميز شحاته العرابي وكان يومًا مشهودًا لا يزال يتذكره الناس إلى اليوم.

وقد كان رحمه الله تعالي يَحَدر الفتن ويُحَذر من الولوج فيها ويحرص على وحدة الصف والثبات على المنهج وقد عرف بذلك حتي إن الشيخ محمد ناصر العريني كتب كتابًا بعنوان "كشف شبه أهل الضلال"، قدم له د.صالح الفوزان، ود.عبد اللطيف آل الشيخ، ففي (صن؟٢-٢٥) من هذا الكتاب المذكور أثنى فيه على الأستاذ جمال سعد حاتم واستشهد بكلامه ونقله بنصه في تحذيره من الفتن، وعدم الولوج فيها، والحرص على تقديم المصلحة العليا للدولة.

لقد ترك الأستاذ جمال تراثا فكريا لمن أراد أن يتعرف على عقيدته ومنهجه؛ فقد بلغت عدد مقالاته في مجلة التوحيد وحدها ٢٣٩ مقالاً، وهي كافية للتعرف على منهج الرجل لمن نظر بعين الإنصاف بعيدًا عن الظلم والإجحاف.

فهذا غيض من فيض، وقليل من كثير للتعرف على سبيرة الرجل ولولا خشية الإطالة لذكرت الكثير والكثير من فضائله ومناقبه ومواقفه وجهوده في الدعوة إلى الله، والله على ما أقول شهيد.

هذا والله أعلى وأعلم وصلِّ اللهم وبارك على محمد وعلى آله وصحبه وسلم الحمد لله. والصلاة والسلام على رسول الله.

أما بعد: فقد روى الإمام البخاري في صحيحه في كتاب الإيمان باب أمور الإيمان، وقول الله تعالى: «ليس البر أن تولوا وجوهكم قبل المشرق والمغرب ولكن البر من آمن بالله واليوم الأخر والملائكة والكتاب والنبيين وآتى المال على حبه ذوى القربى واليتامى واليساكين وابن السبيل والسائلين وفي الرقاب وأقام الصلاة وآتى الزكاة والموفون بعهدهم إذا عاهدوا والصابرين في البأساء والضراء وحين البأس أولئك الذين صدقوا وأولئك هم المتقون «وقول الله تعالى «قد أفلح المؤمنون «الأية.

عن أبي هريرة رضى الله تعالى عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "الإيمان بضع وستون شعبة والحياء شعبة من الإيمان".

وروى الإمام مسلم في صحيحه في كتاب الإيمان روايتان: باب بيان عدد شعب الإيمان وأفضلها وأدناها وفضيلة الحياء وكونه من الإيمان.

الأولى، عن أبي هريرة عن النبي صيلى الله عليه

## اعداد المحمد د. جمال المراكبي

وسلم قال: الإيمان بضع وسبعون شعبة والحياء شعبة من الإيمان.

والثانية: عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: الإيمان بضع وسبعون أو بضع وستون شعبة؛ فأفضلها قول لا إله إلا الله، وأدناها إماطة الأذى عن الطريق، والحياء شعبة من الإيمان. والحديث أخرجه أبو عوانة فقال: بضع وستون أو بضع وسبعون. ورواه أصحاب السنن الثلاثة فقالوا: بضع وسبعون من غير شك. ولأبي عوانة في صحيحه: ست وسبعون أو سبع وسبعون، ورجح ست وسبعون أو سبع وسبعون، ورجح البيهقي رواية البخاري لأن سليمان البيهقي رواية البخاري لأن سليمان عداه مشكوك فيه.

ورجح البعض رواية بضع وسبعون لكونها زيادة شقة - كما

ذكره الحليمي ثم عياض - وهو لا يستقيم، إذ الذي زادها لم يستمر على الجنرم بها، لا سيما مع اتحاد المخرج.

وقد رجح ابن الصلاح الأقل لكونه المتيقن.

قال ابن رجب الحنبلي: وأما الاختلاف في لفظ الحديث: فالأظهر أنه من الرواة كما جاء التصريح في بعضه بأنه شك من سهيل بن أبي صالح. وبهذا يتبين شفوف نظر البخاري.

وزعم بعض الناس أن النبي صلي الله عليه وسلم كان يذكر هذا العدد بحسب ما ينزل من خصال الإيمان، فكلما نزلت خصلة منها ضمها إلى ما تقدم وزادها عليها... وفي ذلك نظر.

وفي رواية مسلم زيادة: "
فأفضلها قول لا إله إلا الله وأدناها إماطة الأذى عن الطريق والحياء شعبة من الإيمان"، وفي هذا إشارة وأن خصال الإيمان منها قول باللسان، ومنها ما هو قائم بالجوارح ومنها ما هو قائم بالقلب، ولم يزد في شيء من هذه الروايات على هذه الخصال.

### شرح معاني الكلمات:

(بضع) بكسر أوله، وحكى الفتح لغة، وهو عدد مبهم

مقيد بما بين الثلاث إلى التسع. وقيل: إلى العشر. وقيل: إلى العشر. وقيل: من واحد إلى تسعة. وقيل: من أربعة إلى تسعة. وعن الخليل: البضع: السبع.

(شبعبة) بالضم أي: قطعة، والمراد الخصلة أو الجزء.

(والحسياء) بالمد، وهو في اللغة: تغير وانكسار يعتري الإنسان من خوف ما يعاب به. وقد يطلق على مجرد ترك الشيء بسبب، والترك إنما هو من لوازمه.

وفي الشرع: خُلق يبعث على اجتناب القبيح، ويمنع من التقصير في حق ذي الحق، ولهذا جاء في الحديث الآخر: "الحياء خير كله". (رواه مسلم: ١١).

فإن قيل: الحياء من الغرائز فكيف جعله شعبة من الإيمان؟

أجيب؛ بأنه قد يكون غريزة وقد يكون تخلقًا، ولكن استعماله على وفق الشرع يحتاج إلى اكتساب وعلم ونية، فهو من الايمان لهذا، ولكونه باعثًا على فعل الطاعة وحاجزًا عن فعل العصية.

ولا يقال: رب حياء يمنع عن قول الحق أو فعل الخير: لأن ذاك ليس

شرعيًا.

فإن قيل؛ لم أفرده بالذكر هنا؟ أجيب: بأنه كالداعي إلى باقي الشعب، إذ الحيي يخاف فضيحة الدنيا والآخرة فيأتمر وينزجر.

#### عدد شعب الإيمان؛

انتدب لعدها طائفة من العلماء كالحليمي وابن شاهين وغيرهم؛ فذكروا كل ما ورد تسميته إيمانا في الكتاب والسنة من الأقوال والأعمال، وبلغ بها بعضهم سبعا وسبعين، وبعضهم تسعا وسبعين، وبعضهم تسعا وسبعين.

وفي القطع على أن ذلك هو مراد رسول الله صلى الله عليه وسلم من هذه الخصال نظر؛ كذا قاله ابن الصلاح وهو كما قال.

ووجه استدلال البخاري بآية البر ومناسبتها للحديث الني رواه عبد الرزاق وغيره أن أبا ذرسأل النبي -صلى الله عليه وسلم -عن الإيمان، فتلا عليه: (ليس البر) إلى أخرها، ورجاله ثقات.

ووجهه: أن الآية حصرت التقوى على أصحاب هذه الصفات، والمراد المتقون من الشرك والأعمال السيئة. فإذا فعلوا وتركوا فهم المؤمنون الكاملون.

3

وكذلك الأيات في مطلع سورة المؤمنون (قد أفلح المؤمنون)، وهذا يدل على أن الخصال المذكورة فيها هي خصال الإيمان المطلق، فإذا أطلق الإيمان دخلفيهكلماذكر في هذه الأيات، وكأن البخاري أشار إلى إمكان عد الشعب من هاتين الأيتين وشبههما.

قال ابن رجب: وتبويب البخاري (في كتاب الإيمان) على خصال الإيمان والإسلام والدين من أوله إلى آخره وما خرج فيه من الأحاديث وما استشهد به من الآيات والآثار الموقوفة إذا عدت خصاله وأضيف إليه أضداد مما ذكره في أبواب خصال النضاق والكضر بلغ ذلك فوق السبعين أيضًا، والله أعلم. (فتح الباري لابن رجب: ۱/٤٣).

ومن أشهر المصنفات الموجودة بين أيدينا في بيان شعب الإيمان كتاب الإمام البيهقي: الجامع لشعب الايمان، وقد سبقه إلى التصنيف في شعب الإيمان شيخه الحليمي بنفس العنوان، والبيهقى ينقل كثيرا عن الحليمي في هذا الكتاب وفي غيره مثل

كتاب الاعتقاد وكتاب الأسماء والصفات.

قال القاضي عياض: "تكلف جماعة حصر هذه الشُعب بطريق الاجتهاد، وفي الحكم بكون ذلك هو المراد صعوبة، ولا يقدح عدم معرفة حصر ذلك على التفصيل في الإيمان". (فتح الباري: ١/٢٥).

قال ابن حجر: ولم يتفق من عد الشُعب على نمط واحد، وأقربها إلى الصواب طريقة ابن حيان،

وقد ذكر ابن حبان أنه عدكلطاعةعدها الله تعالى في كتابه من الإيمان، وكل طاعة عدها رسول الله -صلى الله عليه وسلم -من فبلغت سبعًا وسبعين.

وهذه الشعب تتضرع عن أعمال القلب، وأعمال اللسان، وأعمال البدن. فأعمال القلب فيه المعتقدات والنيات تشتمل على أربع وعشرين خصلة: الإيمان بالله، ويدخل فيه الإيمان بذاته وصفاته وتوحيده وأنه ليس كمثله شيء، واعتقاد حدوث ما دونه. والإيمان بملائكته وكتبه ورسله

والقدر خيره وشره. والإيمان باليوم الآخر، ويدخل فيه المسألة في القبر، والبعث، والنشور، والحساب، والميزان، والصراط، والجنة والنار. ومحبة الله. والحب والبغض فيه. ومحمة النبي صلى الله عليه وسلم، واعتقاد تعظيمه. ويدخلفيهالصلاة عليه، واتباع سنته.

والإخلاص، ويدخل فيه ترك الرياء والنفاق.

والتوبة، والخوف، والسرجاء، والشكر، والوفاء، والصير، والرضا بالقضاء، والتوكل، والرحمة، والتواضع، ويدخل:فيه توقير الكبير ورحمة الصغير، وترك الكبر والعجب، وترك الحسيد، وترك الحقد، وترك الغصب. وأعمال اللسان وتشتمل على سبع خصال:

التلفظ بالتوحيد، وتسلاوة السقرآن، وتعلم العلم، وتعليمه. والدعاء والنذكر، ويلدخل فيه الاستغفار واجتناب

وأعمال البدن، وتشتمل على شمان وشلاشين خصلة

منها ما يختص بالأعيان



وهي خمس عشرة خصلة:

التطهير حسًا وحكمًا،

ويدخل فيه اجتناب

النجاسات، وستر العورة،

والصلاة فرضًا ونضلاً،

والركاة كذلك، وفك

الرقاب، والجود، ويدخل

فيه إطعام الطعام وإكرام

الضيف، والصيام فرضًا

والحج، والعمرة كذلك، والطواف، والاعتكاف، والتماس ليلة القدر، والفرار بالدين، ويدخل فيه له المهجرة من دار الشرك، والوفاء بالنذر، والتحري في الإيمان، وأداء الكفارات.

ومنها ما يتعلق بالأتباع، وهي ست خصال؛

التعفف بالنكاح، والقيام بحقوق العيال، وبر الوالدين، وفيه اجتناب العقوق، وتربية الأولاد، وصلة السادة أو الرفق بالعبيد. ومنها ما يتعلق بالعامة، وهي سبع عشرة خصلة:

القيام بالإمرة مع العدل، ومتابعة الجماعة، وطاعة أولي الأمر، والإصلاح بين الناس، ويدخل فيه قتال الخوارج والبغاة، والمعاونة على البر، ويدخل فيه الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وإقامة الحدود، والحهاد، ومنه المرابطة،

وأداء الأمانة، ومنه أداء الخمس، والقرض مع وفائه، وإكسرام الجار، وحسن المعاملة، وفيه جمع المال من حله، وانفاق المال في حقه، ومنه ترك التبذير والإسسراف، ورد السالام، وتشميت العاطس، وكف الأذى عن الناس، واجتناب اللهو وإماطة الأذى عن الطريق.

فهذه تسع وستون خصلة، ويمكن عدها تسبعا وسبعين خصلة باعتبار أفراد ما ضم بعضه إلى بعض مما ذكر، والله أعلم. فإن قيل: فأهل الحديث والسنة عندهم أن كل طاعةفهىداخلة في الإيمان، سبواء كانت من أعمال الجوارح أو القلوب أو من الأقوال، وسواء في ذلك الفرائض والنوافل، هذا قول الجمهور الأعظم منهم وحينئذ فهذا لا ينحصر في بضع وسبعين، بل يزيد على ذلك زيادة كشيرة، بلهي غير منحصرة.

قيل: يمكن أن يجاب عن هذا بأجوبة:

أحدها، أن يقال، إن عد خصال الإيمان عند قول النبي صَلَى اللهُ عَلَيْه وسَلَم كان منحصرًا فَي هـذا العدد شم حدثت

زيادة فيه بعد ذلك حتى كملت خصال الإيمان في آخر حياة النبي صلي الله عليه وسلم.

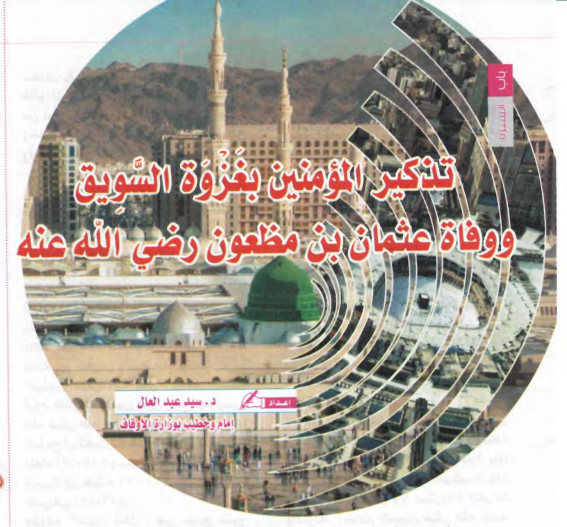
والثاني: أن تكون خصال الإيمان كلها تنحصر في بضع وسبعين نوعًا، وإن كان أفراد كل نوع تتعد كثيرًا، وربما كان بعضها لا ينحصر. وهذا أشبه. وإن كان الموقوف على ذلك يعسر أو يتعذر.

والثالث: أن ذكر السبعين على وجه التكثير للعدد، لا على وجه الحصر كما في قوله تعالى الد تتغفر الله من من من من من المتعداد من غير من غير التعداد من غير حصوله هذا في العدد، ويكون ذكره للبضع يشعر بذلك كانه يقول: هو يزيد على السبعين يشعين المقتضية لتكثير العدد وقنعيفه. وهذا ذكره أهل الحديث من المتقدمين، وفيه نظر.

والرابع: أن هذه البضع وسبعين هي أشسرف وسبعين هي أشسرف خصال الإيمان وأعلاها وهو الدي تدعو إليه الحاجة منها. (انظر شرح حجر العسقلاني، وكذا شرح البخاري لابن رجب الحنبلي).

والحمد لله رب العالمين.







أما بعد؛ فنحن على موعد مع آخر أحداث السنة الثانية من الهجرة، ونذكر في هذا العدد بمشيئة الله ثلاثة من أحداث هذه السنة:

سبب الفزوة:

لمَا هزم المشركون في بدر نَذَر أَبُو سُفْيَان (أَنْ لاَ يَمَسَّ رَأْسُهُ مَاءٌ) مِنْ جَنَابَةٍ حَتَّى يَغْزُو مُحَمَّدًا صلى اللَّه عليه وسلم، وَيَثْأَر لأَصْحَابِهِ؛ فَحْرَجٍ في ماثَتِيْ رَاكِب، ليَبَر بِيمِينه، وَوَصَل إِلَى أَطْرَاف المُدينَة لَيْلاً... فَانْصَرَف إِلَى سَلاَّم بِن مِشْكم، لَيْلاً... فَانْصَرَف إِلَى سَلاَّم بِن مِشْكم، وَكَان سَيِّد بَنِي التَّضِير، فَاسْتَأْذَن عَلَيْهُ، فَأَذِن لَهُ؛ فَضَيَّفُه وَأَخْبَرَه مِنْ أَخْبَار رَسُول فَأَذِن لَهُ؛ فَضَيَّفُه وَأَخْبَرَه مِنْ أَخْبَار رَسُول اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم، ثُمَ خَرَج أَبُو

الأول: غزوة السويق.

الثاني: صلاة النبي صلى الله عليه وسلم أول عيد أضحى.

الثالث: وفاة عثمان بن مظعون رضي الله عنه.

#### أولا: غزوة السويق:

تاريخها: وقعت غزوة السويق في الخامس من ذي الحجة، من السُّنَة الثَّانِيَة على رأس اثْنَيْن وَعِشْرِين شَهْرًا من الهجرة النبوية.



سُفْيَان فِي عَقِب لَيُلَته حَتَّى أَتَى أَصُحَابَهُ؛ فَأَتَوْا نَاحِيَةٌ مِن الْمَدِينَة؛ فَحَرَّفُوا فِي أَصُوَارِ مِنْ نَخُلِ بِهَا، وَوَجَدُوا رَجُلاً مِن الْأَنْصَار، وَحَلِيفًا لَه فِي حَرْثِ لَهُمَا؛ فَقَتَلُوهُمَا، ثُمَ وَلَوْا مُدْبرينَ.

#### خُرُوج الرَّسُول صلى الله عليه وسلم:

فَيلغ ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم، فَخَرَج فِي أَثْرِهِمْ يَطْلُبُهُمْ فِي مَائْتَيْنَ من المهاجرين والأنصار، واستعمل على اللدينة أبا لُبَابَة بشير بن عَبْد المُنْذر-رضى الله عنه-، فجعل أبو سُفيان وَأَصُحَابُه يُلْقُونَ جُرَبِ السُّويِقِ، وَهِي عَامَّة أَزْوَادِهِمْ، يَتَخَفُّونِ مِنْهَا للنَّجَاءِ، حَتَّى بِلغ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم قَرْقَرَة الكُدر، ثُمَ انْصَرَف رَاجِعًا إلَى الْمُدينَة، وقد فَاتَهُ أَبُو سُفْيَانِ وَأَصْحَابُهُ، وَكَانَتُ غَيْبَةً الرُّسُول صلى الله عليه وسلم خُمْسَة أَيَّام، فَقَالَ الْسُلَمُونَ حِبنَ رَجِع بِهِمْ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم: يَا رَسُولَ اللَّهُ! أنطَمَع أَنْ تَكُون لنا غَزُوةَ؟ قَالَ: "نَعَمْ". زاد المعاد (۲۰/۳)، وسيرة ابن اسحاق (۳۱۰)، وسيرة ابن هشام (٣١٠/٣)، ودلائل النبوة للبيهقى (١٦٥/٣).

وقَّوْلُه "أَصْوَار نَخْلِ"، هي جَمْع صُورٍ؛ وَالصَورُ؛ نَخْلُ مُجْتَمَعَةُ.

#### الدروس والعبر:

- إِنَّ الغُسُلِ مِنْ الْجِنَابَةَ كَانَ مَعُمُولاً بِهُ الْجَاهِيةِ، فَيْ دِينِ إِبْرَاهِيةٍ، وَالنَّكَاخُ. وَاسْمَاعِيلَ كَمَا بَقِي فَيهِمُ الْحَجَ وَالنَّكَاخُ. الروض الأنف (٢٧١/٥).

إنها سميت غزوة السويق؛ قال ابن هشام: وَإِنَّمَا سُمِّيتُ غَزُوة السُّويق لأَنَ أَكْثَر مَا طَرَح القَوْم مِنْ أَزْوَادِهِمُ السَّوِيق، فَرَجَع السُّلمُون بسَويق.
 المُسْلمُون بسَويق.

والسويق، هو أن تُحمَص الحنطة، أو الشعير، أو نحو ذلك، ثم تطحن، ثم يسافر بها، وقد تمزج باللبن، والعسل والسمن، وتُلتَ، فإن لم يكن شيء من ذلك مزجت بالماء، المدينة النبوية في فجر

#### الإسلام (١١٨١١).

- الظاهر أن أبا سفيان أراد بهذه الغزوة: أن يبر يمينه فقط: لأنه لا يتصور أنه كان يريد بهذه القوة الصغيرة (٢٠٠ راكب) الانتصار على المسلمين في هذه الغزوة بعد أن شاهد قوتهم في غزوة بدر. محمد صلى الله عليه وسلم (٢٦٦/١).
- وهذا يتضمن تعظيمهم للأيمان،
   وحرصهم على الوفاء بها، وهذا من بقايا
   ملة إبراهيم عليه السلام.
- قولُه: "واَسْتَعُمَل عَلَى الْمَدِينَةَ أَبَا لُبَائِةَ
  بَشِير بِن عَبْد الْمُنْدِر" وَفِيه: أهمية
  الترتيب، والتنظيم الإداري على مختلف
  المستويات، ولذلك كان النبي صلى الله
  عليه وسلم يستخلف على المدينة من
  يصلى بهم ومن يحكم بينهم.
- وهذا يتضمن فضيلة لأبي لبابة رضي الله عنه.
- إن هذا الغزوة خوقت المشركين، وأشعرتهم بما عليه المسلمون من اليقظة والحدر، وأنهم لا يؤخذون على غرة، وإذا كانوا قد قتلوا اثنين في حرثهما؛ فإن ذلك لا يعد نصرًا ولا استردادا للكرامة والمنزلة. (خاتم النبيين صلى الله عليه وآله وسلم لأبي زهرة (٥٩٧/٢).

قال الغزائي: ولم تنل قريش من هذه الغارة الفاشلة شيئًا يرفع رأسها. فقه السيرة (۲۰۳).

- وخروج النبي صلى الله عليه بنفسه وكان بإمكانه أن يرسل سرية تقوم بهذا العمل ينبئ عن حبه للجهاد وهو القائل " وَلَوْلا أَنْ أَشُقَ عَلَى أَمَّتِي مَا قَعَدْت خَلْف سَريَّة" صحيح البخاري (٣٦).
- خَطَر اليهود على الدولة الإسلامية؛ وتعاونهم مع المشركين ضد المسلمين، ولذلك لجأ أبو سفيان إليهم، واتخذهم وسبلة لتنفيذ غارته على المسلمين.
- ر ... - أن الإسلام يجب ما كان قبله، وذلك أن أبا سفيان أسلم بعد ذلك، وحسن إسلامه



وجاهد في سبيل الله وأبلى بلاء حسنا؛ فلا يجوز لأحد أن يتجرأ عليه، أو يقع فيه بسبب هذه الأحداث التي تروى عنه رضي لله عنه.

ثَانِيًا؛ أَوْلِ أَضْعَى رَآهِ الْمُسْلَمُونَ

وقي ذي الحجة من هذه السنة صلى رسول الله صلى الله عليه وسلم أول عيد أضحى؛ قال الطَّبَريُّ؛ وَيَعْد أن انصرَف رَسُول الله صلى الله عليه وسلم انصرَف رَسُول الله صلى الله عليه وسلم إلى المدينة حَضَرَت الأَضْحَى، وَكَان أَوَّل أَضْحَى رَآه المُسْلَمُون، فَخَرَج بِالنَّاسِ إلَى المُصَلَّى، فَصَلَّى بِهِمْ أَوَّل صَلاَة أَضْحَى، وَقيل المُصَلَّى، فَصَلَّى بِهِمْ أَوَّل صَلاَة أَضْحَى، وَقيل وَدَبَح فيه بيده الشَّريفة شَاتَيْن، وَقيل شَاةً. اللَّوْلُو المَكنون (٣٢/٢٥).

ثالثًا: وَفَاةَ أَبِي السَّائِّ غُثُمَانَ بِنَ مَظَّعُونَ رضي اللَّه عِنْهُ

وفيذى الحجة من السنة الثانية للهجرة تُؤيُّ عُثْمَان بِن مُظْعُون رضى الله عنه، وَكِانَ مِنْ سَادَةَ الْمَاجِرِينِ، وَمِنْ أَوْلَيَاء الله المتقين الذين فازوا بوفاتهم في حياة نَبِيُّهُمْ، فَصَلَّى عَلَيْهِمْ... أَسُلَّم رضى اللَّه عنه أوَّل الإسلام، بعد ثلاثة عَشر رَجُلاً، وَهَاجُرِ إِلَى الْحَبَشَةَ هُو وَابْنُهُ السَّائِبِ الهَجْرَةِ الْأُولَى، فَيَلَغَهُمْ وَهُمْ فِي الْحَيْشَة أَنَّ قَرَيْشًا أَسُلَمَتُ فَعَادُوا. وهُو أَوَّل مَنْ مَاتَ بِاللَّدِينَةِ مِنَ الْمُهَاجِرِينِ، وأوَّل مَنْ دُفن بالبَقيع، وهو خال حفصة وعبد الله بن عمر رضى الله عنهما، وهو رضيع رسول الله صلى الله عليه وسلم. انظر: اللؤلؤ المكنون في سيرة النبي المأمون (٥٣٦/٢)، وأسد الغاية (٢٢٥/٣)، وسير أعلام النبلاء (١٥٤/١)، وحداثق الأنوار ومطالع الأسرار في سيرة النبي المختار (٢٥٥)، وتاريخ الخميس في أحوال أنفس النفيس (١١/١٤).

ثُمَّ هَاجَر إِلَى الْمُدِينَة، وَشَهِد بَدْرًا، وَكَان رضي اللَّه عَنه مِنْ أَشَدَ النَّاسِ اجْتِهَادَا فِي العِبَادَة، يَصُوم النَّهَارِ وَيَقُومِ اللَّيْلَ.

ومن فضائله: اجتهاده في العبادة حتى

أراد الانقطاع لها عن الدنيا ولذاتها؛ عَنْ سَعْد بن أَبِي وَقَاصِ رضِي الله عنه قَالَ؛ وَرَدَ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم عَلَى ارَدَ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم عَلَى عُثْمَان بن مَظْعُونِ الثّبَتْلُ، وَلَوْ أَذِن لَه لاَخْتَصَيْنًا" صحيح البخاري (٧٧٣). والتّبَتُل هُو الانْقطاع عَن النّسَاء، وَتَرُك والنّكاح وتَرْك لَذَات الدُّنيَا وَشُهَوَاتِهَا، النّكاح وتَرْك لَذَات الدُّنيَا وَشُهَوَاتِهَا، شرح النووي على مسلم (١٧٦/٩).

عن أم العَلاء: أنْ عُثْمَان بْن مَثْلَعُون طَار لَهُمْ فِي السُّكْنِي، حِبنِ اقْتَرَعَتِ الأَنْصَارِ عَلَى سُكُنِّي الْهَاجِرِينَ؛ قالت: فَاشْتَكِي، فَمَرْضْنَاهِ حَتَّى إِذَا تُؤلِّظِ وَجَعَلْنَاهِ فِي ثيَابِه، دَخُل عَلَيْنَا رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّه عَلَيْهُ وَسَلَّم، فَقُلْتُ: رَحْمَةَ اللَّهُ عَلَيْكَ أَيَا السَّائب، فَشَهَادَتي عَلَيْكَ لَقَدُ أَكْرَمَك الله، فَقَال لي النَّبِي صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّم: "وَمَا يُدُرِيكُ أَنَّ اللَّهِ أَكْرَمُهُ؟"، فَقُلْتُ؛ لا أَذْرِي بِأْبِي أَنْتَ وَأَمِّي يَا رَسُولِ اللَّهِ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "أَمَّا عُثْمَانِ فَقَدْ جَاءَهِ وَاللَّهِ الْيَقِينِ، وَإِنِّي لَأَرْجُو لَهُ الْحَيْرِ، وَاللَّهُ مَا أَدْرِي وَأَنَّا رَسُولَ الله مَا يُضْعَل به" -وفي رواية "بي"، قَالَتْ: فَوَاللَّهُ لَا أَزَكِي أَحَدًا بَغِدَهِ أَبِدًا، وَأَحْزَنَنِي ذَلك، قَالَتْ: فَنَمْت، فَأَرِيت لَعُثْمَان عَنْنَا تَجْرِي، فَجِئْت إِلَى رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم، فَأَخْبَرْتُه، فَقَالَ: "ذَاك عَمَلُهُ" صحيح البخاري (٣٩٢٩).

وَعَنْ عَائِشَةَ رضي الله عنها: أَنَ رَسُوْلَ الله صلى الله عليه وسلم قَبْل عُثْمَان بن مَظْعُوْنِ وَهُو مَيت، وَدُمُوْعُه تَسيْل عَلَي خَدَ عُثْمَان بن مَظْعُوْنِ. رواه التَّرْمِذِي وصَحَحَه (ح ٩٨٩).

وَدُفِن رضي اللّه عنه في البّقيع، وَهُو أَوِّل مَنْ دُفِن بِالبّقيع مِن الله الله عنهم وعن بالبّقيع من الله عنهم وعن جميع الصحابة وعنا معهم. الأصابة (٣٨٢/٤).

وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، والحمد لله رب العاملين.



77

مداد المرافع ا المرافع المرافع

> الحمد لله وكفى، وسلام على عباده الذين اصطفى.

أما بعد: فإن آية الإيمان، وبرهان صدق الإسلام، محبة الرسول الأعظم سيد الأنام: سيدنا محمد بن عبد الله صلى الله عليه وسلم؛ قال صلى الله عليه وسلم؛ لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من ولده ووالده والناس أجمعين، (متفق عليه).

ولما قال فاروق الأمة عمر بن الخطاب رضي الله عنه: يا رسول الله، لأنت أحب إلي من كل شيء إلا من نفسي، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «لا والذي نفسي بيده حتى أكون أحب اليك من نفسك .. فقال له عمر رضي الله عنه: فإنه الأن والله لأنت أحب إلي من نفسي. فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «الآن يا عمر .. (صحيح البخاري ٦٦٣٢).

ومن أراد أن يتذوق حلاوة الإيمان فعليه بحُبّ رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال صلى الله عليه وسلم: «ثلاث من كنّ

فيه وجد حلاوة الإيمان، وذكر صلى
الله عليه وسلم: أن يكون الله ورسوله
أحبّ إليه مما سواهما، (متفق عليه).
وحذر ربنا سبحانه وتعالى الذين
يحبون شيئًا فوق محبة الله ورسوله
وأبّنا قُرُحُمُ وَإِخْوَنُكُمُ وَأَرْدَجُكُو وَعَشِرُدُكُو
وَأَمْوَلُ اَفْتَرَفْتُكُوهُمَا وَيَحْدَرُهُ عَضْوَنَ كَسَادَهَا
وَرَامُولُ اَفْتَرَفْتُكُمُ وَالْوَنَكُمُ وَعَشِرُدُكُو
وَمُسَكِنُ تَرْضُونَهُمَا أَحَبَ إِلَيْكُمُ مِن الله
وَرَامُولُهِ، وَجِهَادِ فِي سَلِيهِ، فَرَبَّصُولُ حَقَى يَأْفِي
وَرَسُولِهِ، وَجِهَادٍ فِي سَلِيهِ، فَرَبَّصُولُ حَقَى يَأْفِي
الله إِنْ وَلِللهُ لا يَهْدِى الْقَوْمُ الْقَسِقِينَ ،
وَرَسُولِهِ، وَجِهَادٍ فِي سَلِيهِ، فَرَبَّصُولُ حَقَى يَأْفِي
(التوبة: ٢٤).

وأوجب الله تعالى على كل من حكم عليه النبي صلى الله عليه وسلم بحُكم، ألا يكون في حرج أو ضيق، بل يسلم لحُكمه ويرضى. فقال سبحانه: ﴿ فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤمِنُونَ حَتَى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ يَتَّنَهُمْ لُمُ لا يَحِدُوا فِي آنفُيهِمْ حَرَّا مِتَا قَضَيْتَ وَرُبُكِ لا يَحِدُوا فِي آنفُيهِمْ حَرَّا مِتَا قَضَيْتَ وَنُسَلِمُ اللهُ اللهُ اللهُ الله الله والنساء: ٢٥).

وحذر سبحانه من مخالفة أمره صلى الله عليه وسلم فقال سبحانه: «فَلْيَحْذَر

ربيع أول 330 هـ - العدد 377 - السنة الثالثة والخمسون

45

3

الذين يُخالفُون عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تَصِيبُهُمْ فَتُنَةَ أَوْ يُصيبِهُمْ عَذَابُ أَلْيُمٌ، (النور: ٦٣)، وأخبر سبحانه وتعالى أن أهل النار -إذا دخلوها-يتمنون أنهم أطاعوا الله ورسوله صلى الله عليه وسلم؛ فقال تعالى: "يوم تقلب وجوههم في النار يقولون يا ليتنا أطعنا الله وأطفنا الرسولا، (الأحزاب: ٦٦).

وفي المقابل جعل الله تعالى في طاعة نبيه صلى الله عليه وسلم السعادة في الدارين. فقال سبحانه: واتبعوه لعلكم تهتدون، (الأعراف: ١٥٨)، وقال تعالى: ﴿ فَالَّذِينَ آمِنُوا به وعزروه ونصروه واتبعوا النور الذي أنزل معه أولئك هم المفلحون، (الأعراف: ١٥٧). أمارة حبّه اتباع نبيه محمد صلى الله عليه وسِلم فقال سبحانه: •قل إن كنتُم تُحبُونَ الله فاتبعوني يحببكم الله ويغفر لكم ذنوبكم، (آل عمران: ٣١)؛ وهو الرحمة المسداة؛ قال الله تعالى: ، وما أرسلناك الأ رحمة للعالمين، (الأنبياء: ١٠٧)، وهو صلى الله عليه وسلم الذي بشر أمته، قال صلى الله عليه وسلم: « لكل نبي دعوة مستجابة. فتعجل كل نبى دعوته، وإنى اختبأت دعوتي شفاعة لأمتى يوم القيامة، فهي نائلة ان شاء الله من مات من أمتى لا يشرك بالله شيئًا ،. ( nula 1/101).

إذن فمحبة الرسول صلى الله عليه وسلم فرض عين على كل مسلم ومسلمة، ونؤمن إيمانا راسخا أن الدعوة التي نزل بها القرآن الكريم، وأرسل من أجلها الرسول صلى الله عليه وسلم لم تكن مجرد كلمات ترقق بها القلوب وتخدر النضوس، وإنما هي باعث حضارة متكاملة، تؤدى فيها الواجبات، وتصان جميع الحقوق دون تهاون أو تقصير، غير أن الناس تختلف في هذه المحبة، فمن الناس من يرى المحبة في الانتساب والشكل والصورة، ومن الناس من يرى المحبة في همهمات يهمهم بها وترتيلات وأناشيد ينشدها وصلوات على الرسول صلى الله عليه وسلم يحصى عددها، والعاقل الحصيف من يتجه في كل مذهب يتجه

إليه، وفي كل مسلك يسير فيه يتجه نحو المعين الصافي كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم يشرب منه فيرتوي، ويقصد مصدر النوريقتيس من إشعاعه فيهتدي.

وأما المعين الصافي والنور الوضاء فهو كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم اللّذين قال عنهما رسول الهدى صلى الله عليه وسلم: «تركت فيكم شيئين، ثن تضلوا بعدهما؛ كتاب الله وسنتي، ولن بتفرقا حتى يردا على الحوض . (صحيح الجامع: ٢٩٣٧). فمعيار محبته صلى الله عليه وسلم أن يجعل المسلم هواه تبعًا لما جاء به صلوات الله وسلامه عليه. ولو كان في ذلك مصادمة لشهواته، أو مصادرة لعادات قومه، والا فمجرد الادعاءات لحبته صلى الله عليه وسلم والشكليات كل ذلك لا يكفى العمل والاتباع لما جاء به الرسول صلى الله عليه وسلم: فقد قال الله تعالى: ، وما أتاكم الرسول فَخِذُوهُ وَمَا نَهَاكُمُ عَنْهُ فَانْتَهُوا وَاتَّقُوا اللَّهُ أَنَّ الله شديد العقاب، (الحشر: ٧)، وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «كل أمتى يدخلون الجنة إلا من أبي. قالوا: يا رسول الله! ومن يأبي؟ قال: من أطاعني دخل الجنة، ومن عصاني فقد أبي .. (البخاري ٧٢٨٠).

وفي ذلك أوضح الأدلة على أنَّ من طرح أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم وراء ظهره فقد عصاد، ومن عصاد فقد عرض نفسه للحرمان من الرضوان.

فاتباع النبى صلى الله عليه وسلم واقتضاء أثره والتمسك بشنته هو شاهد صدق العبد في محبته، وكلما عظم الحب زاد الاتباء، وكلما نقص الحب نقص الاتباء.

فكل من يرجو الله واليوم الآخر، يجعل الرسول عليه الصلاة والسلام قدوته، وأسوته، كما قال الله عز وجل: " لقد كان لكم فِي رَسُولَ اللَّهُ أَسُوةً حَسِنِةً لَنْ كَانَ يَرْجُو اللَّه واليوم الآخر وذكر الله كثيرا، (الأحزاب؛

وقد ضرب الصحابة والتابعون أروع الأمثلة في محبة النبي الأمين صلوات الله وسلامه



عليه، والتأسى به، فعملوا بسنته، ودعوا إليها، وذبُّوا عنها؛ فكان هذا برهانًا ساطعًا على حبهم لله عزوجل.

فهذا صدِّيق الأمة رضى الله عنه يقول: «لست تاركًا شيئًا كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يعمل به إلا عملت به، وإني لأخشى أن تركت شيئًا من أمره أن أزيغ، (متفق عليه).

وهذا فاروق الأمة عمر بن الخطاب رضى الله عنه حين أراد أن يُقبل الحجر الأسود قال: والله إني لأعلم أنك حجر لا تضر ولا تنفع، ولولا أنى رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم نُقْبُلك ما قَبْلتك، (متفق عليه). توحيد واتباع لسيد الأنام.

وهذا الرجل الذي كانت تستحي منه الملائكة -أمير المؤمنين عثمان بن عفان رضى الله عنه-: قعد على المقاعد -يعنى مقاعد الوضوء-فتوضأ ثم دعا بطعام مما مسته النار فأكل منه، ثم قام إلى الصلاة فصلى ثم قال رضي الله عنه: وقعدت مقعد رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأكلت طعام رسول الله صلى الله عليه وسلم، وصليت صلاة رسول الله صلى الله عليه وسلم .. (رواه أحمد: ٧٠/١).

وهذا على بن أبى طالب رضى الله عنه يقول في القيام للجنازة: وقام رسول الله صلى الله عليه وسلم فقمنا، وقعد فقعدنا، (مسلم: ٩٦٢)؛ يعنى أن الأمر بالقيام للجنازة عند مرورها منسوخ، وقد قمنا حين قام، وقعدنا ١٤ قعد، هذا هو الحب الصادق.

وعن يزيد بن أبي عبيد قال: كنت أتى مع سلمة بن الأكوء السجد -أي: مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم- فيصلى عند الأسطوانة التي عند المصحف؛ فقلت: يا أبا مسلم، أراك تتحرى الصلاة عند هذه الأسطوانة، قال: ، فإنى رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم يتحرى الصلاة عندها ، (متفق عليه).

قال الحافظ ابن حجر رحمه الله: والأسطوانة المذكورة حقق لنا بعض مشايخنا أنها المتوسطة في الروضة المكرمة، وأنها تعرف باسطوانة المهاجرين ،. (فتح الباري: ١/٥٧٧). وعن أبي أمامة بن سهل بن حنيف، قال: سمعت

معاوية بن أبي سفيان، وهو جالس على المنبر، أذن المؤذن، قال: (الله أكبر- الله أكبر)، قال معاوية: (الله أكبر- الله أكبر)، قال: (أشهد أن لا إله إلا الله)، فقال: معاوية (وأنا)، فقال: (أشهد أن محمدًا رسول الله)، فقال معاوية: (وأنا)، فلما أن قضى التأذين، قال: يا أيها الناس، إني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم على هذا المجلس، حين أذن المؤذن، يقول: ما سمعتم منى من مقالتي .. (فتح الباري: .(918

وعن مسلم بن يسار، قال: انى لأصلى في نعلي، وخلعهما أهون على: ما أبتغي بذلك إلا السنة، (طبقات ابن سعد: ۱۸۷/۷).

وكان الأمام مالك رحمه الله: إذا جلس للفقه جلس كيف كان، وإذا أراد الجلوس للحديث اغتسل وتطيب ولبس ثيابًا جددًا وتعمم، وقعد على منصته بخشوع ووقار. ويبخر المجلس من أوله إلى فراغه؛ تعظيمًا للحديث. (تذكرة الحفاظ للذهبي: ١٩٦/١).

والآثار عن الصحابة رضي الله عنهم والتابعين في اتباعهم للنبي صلى الله عليه وسلم، واقتفائهم سنته كثيرة جدًا، وإنما يدل ذلك على صدق حبهم لله عز وجل، فإن اتباع النبي صلى الله عليه وسلم أمارة حب الله سبحانه، وإن بعض أهل الإسلام لم يقدروا رسول الله صلى الله عليه وسلم حق قدره، حتى وهم يتوجهون إليه صلى الله عليه وسلم بالحب والتعظيم، ذلك أنه حب سلبي، لا صدى له في واقع الحياة، ولا أثر له في السلوك والامتثال، وما أحسن قول أبي عثمان النيسابوري إذ يقول: ، من أمر السُّنة على نفسه قولا وفعلا نطق بالحكمة، ومن أمر الهوى على نفسه قولاً وفعلاً نطق بالبدعة . (حلية الأولياء:

فمحبة النبي صلى الله عليه وسلم تتمثل في اتباعه، والتأسى به، والتمسك بسنته، وسلك منهجه، والتخلق بأخلاقه، والذَّبِّ عن سُنته. اللهم ارزقنا حُبَ نبينا محمد صلى الله عليه وسلم، وأعنا على التأسى به قولاً وعملاً؛ إنك ولى ذلك والقادر عليه.





27

#### كيف يتم قياس قوة الزلازل:

بتم قياس قوة الرلازل بمقياس ريختر (الدي اخترعه عالم الفيزياء الأمريكي تشارلز فرانسيس ريختر في عام ١٩٣٥ بالاشتراك مع عالم الزلازل الأمريكي بينو جوتنبرج)، وبمقياس العزم الزلزالي (الذي اخترعه عالم الزلازل الياباني هيرو كاناموري عام ۱۹۷۷م، والذي يعد تحسينا لمقياس ريختر، ويعتمد مقياس ريختر على قياس

الموجات الزلزالية، بينما يقيس مقياس العزم الزلزالي الطاقة الصادرة عن الزلزال.

وبمقياس ريختر فحينما تكون درجة الزلزال من ١: ٤ درجات فلا تحدث أي أضرار، ولكن يمكن الإحساس بالزلزال فقط، ومن ٤: ٦ يكون الزلازل متوسط الأضرار، أما من ٧: ١٠ درجات يستطيع الزلزال تدمير المدينة بأكملها وتختفي تحت الأرض، مع أضرار واسعة في المدن المجاورة لها، ويعتبر الزلزال عظيمًا إذا بلغ ٨ درجات، ويلاحظ أن كل وحدة زيادة تمثل زيادة بمقدار عشرة أضعاف في قوة الزلزال، ولم يحدث أن تجاوز الزلزال عشر درجات، ولا يتصور ما يمكن أن يحدث حينها.

#### الشر بعضه أهون من بعض:

رغم فداحة المصاب في إخواننا بالمغرب، إلا أنه حينما نتذكر الزلازل الأخرى الأكثر فداحة نعلم أن الشر بعضه أهون من بعض، فزلزال طوكيو في أول سبتمبر عام ١٩٢٣م والمعروف بزلزال كانتو الكبير والذي بلغت قوته ۸،۲ درجات بمقياس رختر، وهو أقوى زلزال تعرضت له اليابان، نتج عنه اندلاع حرائق واسعة النطاق التهمت مناطق كثيرة من طوكيو، وأعقبه تسونامي بارتضاع ٤٠

وقسوع السزلازل بشتمل على حكم بالغة لله عز وجل؛ فهي تظهر قدرة الله تعالى وعظمته، كما تظهر الزلازل ضعف العباد وعجزهم وقلة حيلتهم.

٥٠٠ ألف مبنى وتشريد مليوني شخص. وزلزال تانغشان العظيم في الصين في ٢٨ يوليو عام

قدم، وراح ضحيته أكثر من ١٤٢٠٠٠ قتيل، وانهيار أكثر من

١٩٧٦م وهو أكبر زلزال في القرن العشرين من حيث عدد الضحايا والذي جاوزوا النصف مليون قتيل وأكثر من مائة وخمسين ألف مصاب

وزلزال جيلان بايران في ٢١ يونيه ١٩٩٠م واللذي خلف أربعين ألث قتيل و٢٠ ألث جريح ونحو نصف مليون مشرد.

وزلزال أزمير بتركيا عام ١٩٩٩م، والذي خلف نحو ١٧٠٠٠ قتيل ونصف مليون شخص بلا مأوي.

وزلزال جوجارات بالهند والذي أزهق ٣٠٠٠٠ نفس و١٦٧٠٠٠ جريح، ودمر ما يقارب ثلاثمائة وخمسين ألف مبنى.

وزلـزال مدينة فالديفيا في تشيلي في ٢٢ من مايو ١٩٦٠م، والـذي صُنَف بأنه أكبر الزلازل في العالم وأشدها تدميرًا حيث بلغت قوته ۹،۵ درجة، وأحدث موجات تسونامي ارتضاعها ٢٥ مترا، وامتد إلى جنوب شرق أستراليا، واليابان وهاواي والطلبين.

وزلزال سومطرة في اندونيسيافي ٢٦ ديسمبر ٢٠٠٤م وقوته ٩،١ درجة، والذي امتد إلى ١٤ دولة وخلف ٢٢٧٩٠٠ قتيل، وشرد ما يقرب من ۱،۷ مليون إنسان.

#### الزلازل تظهر قدرة الله تعالى:

وقوع الزلازل يشتمل على حكم بالغة لله عز وجل؛ فهي تظهر قدرة الله تعالى وعظمته، كما تظهر الزلازل ضعف العباد وعجزهم وقلة حيلتهم، وتكشف عن مدى العجز الإنساني تجاه قدرة الله تعالى، وتكشف عن أن البشر مهما أوتوا من قوة وعلم لن يستطيعوا منع حدوث تلك الـزلازل، ولا



التخفيف من آشارها، وأن القوة المزعومة للإنسان مهما بلغت لا تساوى شبئًا اذا قورنت بزلزال واحد مدمر، أو تسونامي مغرق ومهلك، أو إعصار يقتلع الأخضر واليابس، فيذل الإنسان ويخضع للواحد القهار القائل: "ومَا نُرْسِلُ بِالْآيَاتِ إِلَا تخويفا" الإسراء: ٥٩.

والسزلازل يهلك الله بها الظالمين؛ لقوله تعالى عن ثمود لما كذبوا نبيه الله صالح وعقروا الناقة: "فأخذتهم

الرجفة فأصبحواف دارهم جاثمين" الأعراف: ٧٨.

وهي تذكر بالزلزال الأكسر عند قيام الساعة والذي سيضرب الأرض كلها وليس بقعة منها: يقول سيحانه: "تَأْنُهَا ٱلنَّاسُ أَتَّقُوا رَبَّكُمْ إِنَّ زَلْزَلَةَ ٱلسَّاعَةِ شَيْءٌ عَظِيمٌ وَمْ تَرُونُهُمَا تَذْهِلُ كُلُّ مُرْضِعَةِ عَمَّا أَرْضَعَتْ وَيَفَنَعُ كُلُّ ذَاتِ حَمَّلٍ خَمَلَهَا وَقَرَى ٱلنَّاسَ شُكْنَرَىٰ وَمَا هُم بِشُكْنَرَىٰ وُلَكِكَنَّ عَذَاب أللَّهِ شَدِيدٌ " الحج:١-٢.

والزلازل رغم الكوارث التي تسببها تشتمل على فوائد جمة؛ فهي تعيد تشكيل سطح الأرض فتظهر الجبال والمرتفعات، ويفجر الله بها ينابيع المياه التي لم يكن النسان سبيل في الوصول إليها، كما أنها تؤدي إلى خروج الثروات غير الكتشفة والعادن من باطن الأرض، وخاصة النادرة كاليورانيوم والماس والذهب، بل إنها تؤدى إلى ظهور آبار بترول وغاز طبيعي لم يكن لها وجود من قىل.

#### الزلازل ابتلاء من الله لعباده:

فالمولى سبحانه يبتلى عباده بالإنعام عليهم؛ وبالمصائب التي تنزل بهم، يقول سبحانه: (وَنَبِلُوكُمْ بِالشِّرْ وَالْخَيْرِ فَتُنَّةً والينا ترجعون) (الأنسياء: ٣٥)، والزلازل

الزلازل من الأيات التي يخوف الله بها عباده، كما يُخوفهم بالكسوف وغيره من الآيات؛ ليتوب العاصي الغافل.

ليكشف عنهم الضرر فالزلازل من الأيات التي يُحْوَفُ الله بِها عباده، كما يخوفهم بالكسوف وغيره من الآيات؛ ليتوب

العاصبي وينتبه الغافل، فيحدث من ذلك لعباده الخوف والخشية. والإنابة والإقلاع عن المعاصى والتضرع إلى الله سيحانه. كما يشعر الانسان بمدى تقصيره حينما يغفل عن شكر الله عز وجل حينما يصبح ويمسى آمنًا في سريه معافى في بدنه، والأرض مستقرة بمارس حياته عليها على النحو المعتاد، ولكن لا يشعر الإنسان أن هذه من النعم المستوجعة للشكر إلا حينما يشاهد زلـزالا أو يرى بركانًا؛ فيدرك مدى سعة فضل الله، ومدى تقصيره في شكر الله على آلائه ونعمه. الزلازل تزيد المؤمنين خشية:

يبتلى بها المولى سبحانه

بعض عباده بفقد أحبتهم

وذويهم، ويفقد عقاراتهم

وأملاكهم التي تصبح أشرًا

بعد عين، بل إن بعض

الزلازل تزيل قرى بأكملها

فلا يبقى لها أثر، فيبقى

العباد لا حول لهم ولا قوة.

فيلجئون إليه سبحانه

على المسلم حينما يرى الزلازل والأعاصير أن يفزع إلى ذكر الله ويتضرع بالدعاء، ويتعوذ بالله عز وجل من عذابه لقوله تعالى: "فَلُولا إِذْ جَآءَهُم بَأْسُنا نَضَرَّعُوا وَلَكِن فَسَتْ فُلُونِهُمْ وَزَنَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطُانُ مَا كَافُواْ يَعْمَلُونَ "

ولنتأمل صنيع النبى صلى الله عليه وسلم لما نزلت هذه الآية من سورة الأنعام: "قل هُو الْقَادِرُ عَلَى أَنْ يَبِعَثُ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِنْ فُوْقَكُمْ أَوْ مِنْ تَحْتَ أَرْجِلْكُمْ أَوْ يِلْسِكُمْ شَيْعًا وَيُدِيقَ بِعُضَكُمْ بِأُسُ بِعُضٍ"؛ يَقُولُ جَابِر رضى الله عنه: لما نزلت: " قل هو القادر



على أن يبعث عليكم عذابًا من فوقكم"؛ قال رسول الله عليه وسلم؛ أعوذ بوجهك، ولما قال؛ "أو من تحت أرجلكم" قال؛ قال رسول الله عليه وسلم؛ أعوذ على الله عليه وسلم؛ أو يلبسكم شيعًا ويذيق بعضكم بأس بعض"؛ قال رسول الله عليه وسلم؛ هذا أهون، أو؛ هذا أيسر (صحيح البخاري، كتاب تفسير القرآن).

والشاهد تعوُّدُ النبي وخشيته من نــزول العــذاب، فكيف إذا نزل؛ وقد فسر العلماء قوله تعالى:

"أو من تحت أرجلكم" بالخسف والرجفة (الزلازل).

فالزلازل من سنن الله في هذه الأرض يصيب بها ما يشاء من البلاد، إما تذكيراً بقدرته جل وعلا، حتى يخافه العباد، ويتوجهوا إليه، فعلى المسلم حينما تزلزل الأرض وترجف أن يفزع إلى الصلاة، لأنه لما حدث كسوف الشمس في زمن النبي صلى الله عليه وسلم فزع إلى الصلاة وجمع المسلمين لذلك، وقال كما في حديث ابن عباس: "إن الشمس والقمر آيتان من آيات الله، لا يخسفان لموت أحد ولا لحياته، فإذا رأيتم ذلك فافزعوا إلى ذكر الله" (متفق عليه).

ولحديث أم سلمة رضي الله عنها قالت: "استيقظ النبي صلى الله عليه وسلم، فقال: سبحان الله، ماذا أنزل من الخزائن، وماذا أنزل من الغزائن، المحبر -يريد به أزواجه- حتى يصلين، رب كاسية في الدنيا عارية في الآخرة" (صحيح البخاري، كتاب الأدب).

ولكن لا تشرع الصلاة جماعة كما في صلاة الكسوف، ولا تكون الصلاة بهيئة صلاة الكسوف، وإنما على هيئة الصلاة المعروفة. كما يستحب في الكوارث مواساة المنكوبين،

جرت سنة الله تعالى جرت سنة الله تعالى أن يمهلهم؛ حتى إذا تمادوا في غيهم، وظنوا أنهم أمنوا مكر الله أتاهم العذاب من حيث لم يحتسبوا.

وبالدواء، وبالتبرع بالدماء خاصة عند نزول النكبات، وان عجزت عن ذلك فبالدعاء، فإن كانوا في بلد آخر وعجزت عن مواساتهم فعليك بالصدقة على الفقراء والمساكين في بلدك برأ ورحمة بهم وتقربًا إلى الله، ففي حديث عبد الله بن عمرو بن العاصرضي الله عنهما قال بن العاصرضي الله عنهما قال وسلم: "الراحمون يرحمهم الرحمن، ارحموا من في الأرض يرحمكم من في السماء" (جامع الترمذي - أبواب البر والصلة -

ومد يد العون للمعوزين، بالمال،

باب ما جاء في رحمة الناس. وسنن أبي داود : كتاب الأدب، باب في الرحمة).

#### الزلازل عقاب للعصاة والظالمين:

ويبين المولى سبحانه صورًا الإهلاك الأمم السابقة جزاء كفرهم وتكذيبهم كان منها المرافزل التي ابتلعت قراهم في باطن الأرض؛ قال تعالى: " فَكُلًا أَغَذَهُ المَّنِيِّةِ فَينَهُم مِّنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاسِبًا وَمِنْهُم مَّنْ أَخَذَتُهُ الصَّبَحَةُ وَمِنْهُم مَّنْ أَرْسَلْنَا مَنْ خَنْفُ مَنْ أَغَذَتُهُ الصَّبَحَةُ وَمِنْهُم مَّنْ أَغَذَتُهُ الصَّبَحَةُ وَمِنْهُم مَنْ أَغَذَتُهُ الصَّبَحَةُ وَمِنْهُم مَّنْ أَغَذَتُهُ الصَّبَحَةُ وَمِنْهُم مَنْ أَغَنْفُ أَوْمًا وَمَا صَابَعُ اللهُ لِنْظَلِمُهُم وَلَيْكُن كَانُوا أَنْفُمَهُم وَلَا الله المنكبوت: ٤٠.

4.

3

ويبين المولى سبحانه كيف بمكن أن يعذب الكافرين بالزلازل فيقول سبحانه مصورًا ذلك: " قَدْ مَكِ ۖ ٱلَّذِي مِن قَالِمِهُ فَأْفَ ٱللَّهُ ٱللَّهُ اللَّهُ ٱلشَّغَفُ مِن فَوْقِهِ مَ وَأَتَىٰهُمُ ٱلْعَذَابُ مِنْ حَيَّثُ لَا يَنْغُرُونَ " (التحل: ٢٦).

وبين سبحانه أن هذه المصائب التي تنزل بالناس هي من كسب أيديهم، فيقول سبحانه: "طَهِر ٱلْفَسَادُ فِي ٱلْبُرُ وَٱلْبَحْرِيمَا كُسَبَتُ أَبْدِي ٱلنَّاسِ لِيُذِيقَهُم بَعْضَ ٱلَّذِي عَمِلُوا لْعَلَّهُمْ رَجِعُونَ " السروم: ١١. ويقول تعالى: " وَمَا أَصَابُكُم مِن مُصِيبَةِ فَهِمًا كُلَّبُتُ أَيْدِيكُو وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ "الشورى: ٣٠.

وقد ورد عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه وقد زلزلت المدينة، أنه قال: لئن عادت لا أساكنكم فيها، فهذه صفية بنت أبي عبيد (زوجة ابن عمر) تقول: زُلزلت الأرضى على عهد عمر، حتى اصطفقت السرر، وابن عمر يصلى، فلم يدر بها، ولم يوافق أحدا يصلي فدري بها، فخطب عمر الناس، فقال: أحدثتم: لقد عجلتم. قالت: ولا أعلمه إلا قال: لئن عادت، لأخرجن من بين ظهرانيكم (السنن الكبرى للبيهقي، كتاب صلاة الخسوف، باب لا يصلى جماعة عند شيء من الآيات غير الشمس والقمر)، (مصنف ابن أبي شيبة، من أبواب صلاة التطوع، في الصلاة في الزلزلة).

وقول عمر لرعيته فيه إشعار أن ما حدث سببه الذنوب التي استُحدثت والمعاصي التي ارتكبت، وكأنه يؤكد أن هذا الزلزال سببه الذنوب والمعاصى، وينكر عليهم، وينتوي مفارقتهم حال عودته مرة

ولأن البعض يسرف في لوم المضارين من جراء الزلازل وتقريعهم مع عظم مصابهم، وكأن الزلزال عقوبة لهم، وقد يكونون من أهل الديانة، ومنهم الشيخ العابد، والصغير الذي لم يَجْر عليه

القلم، والوقاف عند حدود الله، وهذا ما يدعونا إلى بيان أمر هام في العنصر التالي.

#### الزلازل شهادة للمسلمين:

ليست كل هذه الزلازل عقابًا الهيًّا على الذنوب والمعاصى، ولو كان البلاء سخطا من الله فإن أشيد الناس بلاء هم الأنبياء كما في حديث سعد بن أبي وقاص، بل ربما يصطفى الله عز وجل بعض عباده ليكونوا شهداء يغفر لهم ذنوبهم، ويرفع درجتهم في عليين، فيكون موتهم في الزلازل خيرًا لهم من نصب الدنيا وعنائها، ففي حديث أبي قتادة الأنصاري أن رسول الله صلى الله عليه وسلم مر عليه بجنازة، فقال: مستريح ومستراح منه. قالوا: يا رسول الله، ما المستريح والمستراح منه؟ قال: العبد المؤمن يستريح من نصب الدنيا وأذاها إلى رحمة الله، والعبد الفاجر يستريح منه العباد والبلاد والشجر والدواب" (متفق عليه).

والموت في الزلازل تحت الأنقاض بتهدم المنازل، ضرب من الموت بالهدم، الذي يكون صاحبه من شهداء الأخرة، لحديث أبي هريرة؛ أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: الشهداء خمسة: المطعون والمبطون والغريق وصاحب الهدم والشهيد في سبيل الله". (متفق عليه). والمقصود بالشهداء في الحديث شهداء الآخرة، فلا تجرى عليهم أحكام شهيد الدنيا (شهيد المعركة) من ترك تغسيله. وترك الصلاة عليه.

فلله ما أعطى وله ما أخذ، وإنا لله وإنا إليه راجعون، وكل شيء عنده بمقدار، ونسأل الله تعالى الرحمة لشهدائنا في المغرب، وأن يربط على قلوب ذويهم، وأن يشفى مرضاهم شفاء لا يغادر سقمًا، وأن يجيرهم في مصيبتهم خيرًا، وأن يخلفهم خيرًا منها. اللهم آمين يا رب العالمين.

ادد، عبد الوارث عثمان (ستالا (شتك (لتناوي بجاستان الإورب

> الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله.

> أما بعد: فإن رسالة الإسلام الخالدة تواجه حملة كاذبة ظالمة تواطأ أعداء الإسسلام فيها على وصف الإسلام بأنه دعوة للإرهاب، وأنه منبع للعنف وسفك الدماء، ولذلك فهم يواصلون ليلهم بنهارهم، ويتواصى الأقصى منهم والأدنى بأنه لا خلاص للعالم مما هو فيه إلا بالقضاء على هذا الدين، إنها حرب باغية جائرة شنها أعداء الاسلام على هذا الدين في حياة النبي المصطفى صلى الله عليه وسلم، حشدوا فيها كل ما يملكون. وكل ما اخترعته عقولهم من فنون الحرب. وهندا موضوع واسع مستفيض، يحتاج إلى بحث مستقل.

المستعرة المستمرة على جـزء مهم من العالم الإسلامي، ألا وهو قارة إفريقيا؛ حيث نلحظ آثار هذه الحرب الخبيثة عندما يستغرب كثيرون وجود مجتمعات إسلامية في إفريقيا غير العربية، مثل نيجيريا ومالى، والتي تسعى لقيام دولة إسلامية خاصة بها، من قبيل إعلان "الطوارق" الذي يُظهر نيتهم الواضحة في إقامة دولة إسلامية شمال مالى، ومبعث هذا الاستغراب أن دول إفريقيا غير العربية في أذهان الكثيرين لا علاقة لها بالإسلام! وهذا التصور الذهني الغلوط جزء من هذه الحرب المنهجة على عقول المسلمين وثقافتهم وهويتهم؛ إذ إن وسائل الإعلام والتعليم والتثقيف في عالمنا العربى لا تقوم بتعريف المسلمين بجيرانهم الأفارقة، وإخوانهم من المسلمين وشركائهم في المآسى والمصائب والفقر والتخلف والتبعية، لكنهم يعملون بجد في نشر أدق التفاصيل في حياة محتلينا من الأوروبيين؛ فأصغر طفل عندنا يعرف

أسماء نواديهم ولاعبيهم وراقصيهم ومغنيهم

وهكذا! وهو ما يخدم السياسة الصهيونية الرامية

ولكننا سنلقى الضوء على ما خلفته تلك الحرب





وتعد إفريقيا ثانى أكبر قارات العالم من حيث المساحة وعدد السكان بعد قارة آسيا، وتعتبر القارة الأولى في العالم في عدد السلمين؛ حيث يشكل المسلمون حوالي ٥٢٪ من سكانها، فيما يشكل المسلمون غالبية السكان في ٢٩ دولة إفريقية "من إجمالي ٥٣ دولة"، يتمركزون في شمال وغرب القارة. كما أن الإحصائيات تفيد أن بين

الى تمزيق الأمة وشرذمتها.

يتركون الديانات الوثنية التقليدية.

كل عشرة أشخاص في افريقيا

يدخل تسعة منهم في الاسلام وواحد في المسحية.

ومع ذلك لا تهتم بها مناهجنا الدراسية أو برامجنا الإعلامية والثقافية؛ مما يسهل للصهاينة من الغرب والشرق عملية الغزو الضكري والأخلاقي للعالم الإسلامي. وامتصاص خيرات إفريقيا ونهب ثرواتها واستعياد أهلها بواسطة الفقر والجهل والمرضى، وذلك في مسيرة من الظلم لافريقيا تمتد لمئات الأعوام. وقد نبهت بعض المراجع على أن الظلم لافريقيا وصل أيضا لخريطتها المنتشرة، حيث لا تمثل الحجم الحقيقي للقارة، بل هي تظهر على الخرائط بحجم أصغر من حقيقتها؛ إذ تبلغ مساحتها أكثر من ضعضي أوروبا!

وقد هاجر بعض الصحابة إلى الحبشة بإفريقيا قبل الهجرة إلى المدينة؛ فرارًا من بطش أئمة الكفر من قريش، فمباشرة من مكة لافريقيا كان مسار الاسلام، ولكن من ينتبه لهذه الصلة القديمة بين الإسلام وافريقيا؟! وببقاء الصحابة هناك عدة سنوات، وحماية الملك النجاشي لهم، وسماحه بأن يعرضوا عليه وعلى بطارقته ورهبانه ووجهاء القوم في مملكته حقائق

تعد افريقيا ثاني أكبر قسارات العالم مسن حيث المساحية وعبدد السكان بعد قارة آسيا، وتعتبر القارة الأولى في العالم ي عدد المسلمين

الإسلام. وتركهم بعد ذلك يعبدون الله بحرية تامة كان من نتائج ذلك أن أسلم بعض أهل الحبشة ومنهم النجاشي نفسه. ولكن بعد رجوء الصحابة للمدينة. ضعفت الدعوة الاسلامية قالحسة.

وفي خلافة عمر الفاروق رضى الله عنه تم فتح مصر بوابة إفريقيا، ومن ثم طرابلس، وفي عهد عثمان رضى الله عنه تم فتح تونس، وبعد توسع الإسلام

في المنطقة. وكان البربر هم حملة اللواء لنشر الإسلام في ربوع تلك المناطق. ومنهم القائد طارق بن زياد. وبذلك يكون شمال افريقيا وغريها قد دخل في كنف الاسلام. وهذه هي المرحلة الأولى.

ومن شم بدأت قوافل التجار والقبائل المهاجرة تنقل الاسالام لمنطقة وسط افريضاء

كما أن التجار بين الجزيرة العربية وشرق إفريقيا أوصلوا الإسلام لشرق القارة.

لكن بسبب وجود الجبال في شرق القارة ثم يتغلغل الاسلام كثيرًا فيها لصعوبة وصول التجار إليها، بخلاف غرب إفريقيا ذات السهول المنبسطة، والتي ساحت فيها الدعوة الإسلامية؛ فعبر الاسلام الصحراء الكبرى ووصل إلى الغابات الاستوائية على الساحل الغربي للقارة. وعبر الرحلات البحرية وصل الإسالام من موانئ لدول تنزانيا وكينيا وموزمبيق على الساحل الشرقي الجنوبي وهذه هي المرحلة الثانية من تاريخ الاسلام في إفريقيا.

وقد استقر الإسالام وازدهر في غالبية أنحاء القارة الإفريقية، حتى ظهرت عدة ممالك إسلامية كبيرة في إفريقيا، ذكر



44

بعض أخبارها ابن بطوطة في رحلته. من هذه المالك مملكة غانا (۱۰۷۹-۱۲٤۰م)، واثتی قضی علیها علی ید مملکة إسلامية أخرى هي مملكة الماندينغ في مالي، وبقيت حتى العام ١٦٧٠م، فقامت على أنقاضها دولة أخرى هي دولة سونغاي التي حملت أيضًا لواء الإسلام وتوسعت جنوبًا، لكنها انهارت في القرن السادس عشر الميلادي.

وسسادت فسترة فوضيي مدة قرنين، حتى جاءت قبائل الفولاني

المسلمة لتؤسس دولة إسلامية جديدة واسعة في غربي إفريقيا. وأيضا كان هناك مملكة وداي الإسلامية في جنوب الصحراء (١٦١٥-١٩٠٩م)، التي أقامها العالم المجدد عيد الكريم بن جامع، والتي قضي عليها الاستعمار الفرنسي.

ومملكة باقرمي القريبة من بحيرة تشاد، وأنشأها السلطان "برني بيسي" عام ١٥١٣م وكان وثنيًا، ويعد السلطان عبدالله بن مالو (١٥٦١-١٦٠١م) أول سلطان مسلم فيها. وبذلك تحولت إلى دولة إسلامية، وبقيت حتى عام ١٨٩٢م.

وبعد ذلك، بدأت الحملات الأوروبية تجوب إفريقيا فيما عرف بالكشوف الجغرافية التي مهّدت لغزو احتلال بلاد المسلمين وغيرهم في إفريقيا وآسيا، فقامت العديد من الحركات الجهادية في شمال إفريقيا وشرقها وغربها، ونجحت في إقامة دول اسلامية مترامية الأطراف.

فالشيخ عثمان فودي "فوديو" تمكن من تأسيس دولة الفولاني الإسلامية "مملكة سوكوتو" (١٨٠٥-١٩٠٣م) في نيجيريا، والتي قضى عليها الاحتلال البريطاني. وقد كانت دولة قوية ومتقدمة شهد لها حتى

المستشرقون. وظهر الشيخ أحمدو بن محمدو الاستعمار وخاصة الفرنسي عميل على سلخ المسلمين الأفارقة عن اللغة العربية حتى عام ١٨٩٣م؛ إذ قضى

عبر إحلال الفرنسية لغة للدوائر الرسمية

لوبو في منطقة ماسينة في السودان الغربي، وقام بتأسيس دولة ماسينا الإسالامية عام ١٨١٠م، والتي تميزت بتنظيم إداري دقيق، وبصلتها مع الدولة العثمانية. وبقيت هذه الدولة

أما الشيخ عمر تال الفوتي. فقد قام بدور واسع في نشر الإسلام ومحارية الوثنيين في بلاد التكرور والسنغال، لكنه لم يتمكن

الاستعمار الفرنسي عليها.

من تأسيس دولة مستقرة بسبب استشهاده مبكرًا، لكنَّ أتباعه واصلوا مسيرته حتى هزموا أمام الفرنسيين.

وقاد الشيخ سليمان بن راسين ثورة إسلامية، وأسس مملكة إسلامية عام ١٧٧٦م في منطقة فوتا تورو بالسنغال.

هذه كانت نبذه مختصرة عن بعض المالك والدول الإسلامية التي لا يعرفها اليوم كثير من الباحثين والمثقفين، فضلا عن عامة · Julani.

وقد رافق هذه الدول انتشار اللغة العربية؛ إذ كانت هي اللغة السائدة، وكان العلماء في إفريقيا بالآلاف، وكانت الكتب والمكتبات عامرة. ولا يفوتنا أن نذكر دور القبائل التي هاجرت إلى إفريقيا، سواء من الشمال أو عبر مصر والسودان، أو من الجزيرة العربية عبر الموانئ الشرقية الفريقيا في نشر الإسلام ولغة القرآن الكريم هناك.

لكن الاستعمار وخاصة الفرنسي عمل على سلخ المسلمين الأفارقة عن اللغة العربية عبر إحلال الفرنسية لغة للدوائر الرسمية. ومن ثم حارب المدارس العربية، وبعد ذلك بدأ يصادر الكتب العربية، حتى إن الحجّاج العائدين من مكة كانت تفتش أمتعتهم بحثا



عن الكتب العربية ويتم حرقها. وهذا أدًى إلى ضعف الاسلام في نفوس البعض.

كما أن الحملات التنصيرية المدعومة من ساسة الاستعمار تكفّلت بدور كبير، وعزز ذلك انتشار الثقافة الشيوعية في القارة الإفريقية في الخمسينيات من القرن الماضى. وبذلك يتبين لنا رسوخ رسالة الإسلام في إفريقيا، وأن إفريقيا التي قام الاستعمار بتغيير خريطتها وتركيبتها ذات هوية إسلامية أصيلة.

وتقف الصهبونية العالمية بما فيها القوى الغربية التي لا تـزال تستحوذ بوحشية مستبشعة على شروات قارة إفريقيا من الذهب والمعادن والمنتجات الزراعية وغيرها، سدًا منيعًا أمام هويتها الاسلامية لتقوم إفريقيا بدورها كجزء مهم من العالم الاسلامي الكبير في النهضة

أسباب العداء الأوروبي للاسلام كراهية لا جهل: والصهيونية العالمية لا تعيق الأفارقة وحدهم عن الحضاظ على هويتهم الاسلامية. وإنما تشن حربها الضروس على الأمة الاسلامية قاطبة، لذلك عندما نبحث عن أسبباب المحاولات المستميتة للقوى الأوروبية عبر القرون السالفة وإلى اليوم التي تهدف إلى إقصاء الاستلام من إفريقيا بل والأرضى كلها، بمكننا إيجاز هذه الأسباب في أمرين:

الأول: هو نهب ثروات الدول الإفريقية. والتى تعتمد عليها في بناء تقدمها الصناعي، ونموها الاقتصادي، ولن يتحقق دوام ذلك لها إلا بجعل هذه الدول الإفريقية تعانى بعمق وشدة من الصراعات الداخلية السياسية، وتتجرع كأس المذلة والهوان، ومرارة الجوع والفقر والمرض والحرمان في أزماتها الاقتصادية ونكباتها الاجتماعية وحظوظها العلمية. ومن شأن منهج الإسلام أن يُخلَّصها من كل

ذلك، ويبعثها من جديد لتحافظ على ثرواتها، ويكفل لها استقرارها ووحدتها ويكبح جماح نفوس أبنائها الطامعة في الحكم والشروة حتى ولو كان ذلك فيه خراب للبلاد والعباد وضياء للإمكانيات والأقوات وتمكين الدول الأوروبية من الاستيلاء على خيرات البلاد ومواردها الريانية.

الثاني: إن البعض يروِّج لفكرة ملخصها أن الغرب يجهل الإسمالم؛ لذلك فإنه يعاديه، ويكيل له التَّهُم، ويُثير حوله الشبهات، وهي فكرة بائسة تفتقد الإدراك الواقع وتجهل تاريخ صراع الغرب مع الإسلام. فإن أوروبا تعرف تاريخ الإسلام حق المعرفة من حيث هو عقيدة وشريعة وعبادات ومعاملات وأخلاق وقيم ومبادئ. وتعرف أن هذا الإسالام لو خلى وشأنه لأضاء كل المجتمعات المثقفة والجاهلة. ولما استطاعت أيديولوجية ولا مذهب أن تقف في طريقه. وبذلك عادوه وحاصروه في عقر داره وخارجه.

فهل بعد هذا يقال: إن الغرب يجهل الاسلام ويجهل المسلمين ولذلك يعاديهم ؟ ا ومما لا يعرفه الكثيرون منا-نحن العرب والمسلمين- أن الغرب منذ مدة يحرص على اقتناء كل ما يُكتب وما يُطبع أو يُنشر في العالم الإسلامي حتى لو كان كتابًا في فنون التعليم العام والخاص أوفي السيرة أو في التاريخ، يُوضع هذا كله في مراكز مُعدّة إعدادًا فنيًا هائلاً للاطلاع، ثم البحث والدراسة؛ ليعرفوا ماذا نقول، وما نكتب، وكيف نفكر، ويقف على كل صغيرة وكبيرة في العالم الإسلامي.

هذا هو الغرب يجمع عن العالم الإسلامي من المعلومات كل ما يفيده. ولا يزال هذا النظام مُتبعًا إلى هذه اللحظة، ومن ثم لا يسوغ القول: إن الغرب يجهلنا.

نسأل الله السلامة والعافية.





الله عليه وسلم يقول: «من قال: لا إله إلا الله، وكفر بما يعبد من دون الله، حرم ماله،

ودمه، وحسابه على الله.

(صحيح مسلم: ٣٧)

## التوحيد سبب للنجاة من النار

عن أبي مالك عن أبيه، أنه سمع النبي صلى

## من أقوال السلف

عن ابن عباس رضي الله عنه قال: " من أحدث رأيا ليس في كتاب الله، ولم تمض به سنة من رسول الله صلى الله عليه وسلم، لم يدرما هو عليه إذا لقي الله عز وجل" الاعتصام الشاطبي

## من فضائل الصحابة

من نور كتاب الله

التوحيد سبب لانشراح الصدر

قال الله تعالى: ﴿أَفْمَن شُرَحَ اللَّهُ

صَدْرَهُ. لِلْإِسْلَىٰدِ فَهُوَ عَلَىٰ نُورِ مِن زَيْهِ؞ً

فَوَيْلُ لِلْقَسِيَةِ قُلُوبُهُم مِن ذِكْرِ ٱللَّهِ

(الزمر: ۲۲).

أَوْلَيْهِكَ فِي ضَلَالِ مُبِينٍ ،

من هدي رسول الله

صلى الله عليه وسلم

عن أنس بن مالك رضى الله عنه، قال: صعد النبي صلى الله عليه وسلم إلى أحد ومعه أبو بكر، وعمر. وعثمان، فرجف بهم، فضربه برجله، قال: «اثبت أحد فما عليك إلا نبي أو صديق، أو شهيدان (صحيح البخاري: ٣٦٨٦).

Upload by: altawhedmag.com



## إعداد : علاء خضر

## من دعاء النبي صلى الله عليه وسلم

عن عليَ بن أبي طالب رضي الله عنه قال: قال لي رسول الله صلى الله عليه وسلم: وقُلِ الله مليه وسلم: وقُلِ اللهمُ اهْدنِي وسَدُدْنِي، واذْكُرُ بالهدى هدايتَكَ الطَّريق، والسُّدية، والسَّدد ساداد السَّهم، والسَّداد ساداد السَّهم، والسَّداد ساداد السَّهم،

## من معانى الأحاديث

من قرأ الأيتين من آخر البقرة في ليلة كفتاه، أي أغنتاه عن قيام الليل. وقيل: أراد أنهما أقل ما يجزئ من القراءة في قيام الليل. وقيل: تكفيان الشر وتقيان من المكروه. (النهاية في غريب الحديث)

## من لزم الصمت اكتسى هيبة

تُخفِي على النّاس مساويه

لسان من يعقل في قلبه

وقلب من يجهل فيه

(حُسن السمت في الصمت للسيوطي).

## أحاديث باطلة لها آثار سيئة

(أول ما خلق الله نور نبيك يا جابر- الحديث). رواه عبد الرزاق بسنده عن جابر بن عبد الله، وهو حديث موضوع مكذوب؛ لذا من الخطأ الفاحش أن تقول عن النبي صلى الله عليه وسلم: "يا أول خلق الله (ويا نور عرش الله".

## حكم الاحتفال بالمولد النبوي

قال الإمام الفاكهي: لا أعلم لهذا المولد أصلا في كتاب ولا سنة. ولا ينقل عمله عن أحد من علماء الأمة. الذين هم القدوة في الدين، المتمسكون بآثار المتقدمين، بل هو بدعة أحدثها البطالون، وشهوة نفس اغتنى بها الأكالون.

(المورد في عمل المولد ص١٠٨).

قال الشاعر : في الصمت

وحفظ اللساني

Upload by: altawhedmag.com

# 

# في حكم منع الزوج زوجته من زيارة أبويها

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خير المرسلين، وبعد:

إن مما عمت به البلوى، وانتشر بين الناس الآن انتشارًا واسعًا: مسألة منع الزوج زوجته من زيارة أهلها، بل من زيارة أبويها، فغالب البيوت الأن يقع فيها هذا الأمر بشكل أو بآخر. ولننظر إلى هذه المسألة من جوانبها المتعددة.

> أولا: لا شك أن المرأة إذا تروجت فلا يجوز لها الخروج من بيت زوجها إلا بإذنه، إلا في بعض الحالات الضرورية التي لا بد منها، كمثل الخوف من هدم بيت، أو الضرار من حريق، أو الاستفتاء في مسألة فقهية يجب عليها السؤال عنها ومعرفتها، إذا لم يقم الزوج بالسؤال لها أو اصطحابها للسؤال..

وفي الموسوعة:

واستثنى الفقهاء من ذلك خروج المرأة بغير إذن زوجها في حالة النفير العام، بهجوم العدو على المسلمين، واستثنى الحنفية من ذلك خروجها لخدمة أبيها الزمن الذي ليس له من يخدمه (انظر الموسوعة الفقهية ١٥٥/٣).

ومن ذلك أيضًا: خروجها إلى مجلس العلم؛ إذا وقعت لها نازلة وليس الزوج فقيهًا، ومنها الخروج إلى حجَّة الفرض

## اعداد 🌽 د. متولي البراجيلي دكتوراه في الشريعة - جامعة القاهرة

إذا وجدت محرمًا تخرج معه وليس للزوج منعها من ذلك (انظر الموسوعة ٣/٥٥/ الفقهية الكويتية: ١٥٥/٣).

ثانيًا؛ مذاهب الفقهاء في خروج المرأة لزيارة والديها:

١- الحنفية: وقيل: لا يمنعها من الخروج إلى الوالدين، ولا يمنعها من الدخول عليهما في كل جمعة، وهو الصحيح (انظر البناية شرح الهداية ٦٨٢/٥، فتح القدير ٢٩٨/٤).

قال ابن نجيم؛ ولو كان أبوها زمنا مثلا، وهو يحتاج إلى خدمتها، والزوج يمنعها من تعاهده، فعليها أن تعصيه، مسلمًا كان الأب أو كافرًا، كذا في فتح القدير. وقد استفيد مما ذكرناه أن لها الخروج إلى زيارة الأبوين والمحارم، فعلى

غيبته، فلو منعها قبل غيبته فليس لها الخروج، والمراد خروج بغير سفر وغيبة عن البلد (انظر الموسوعة الفقهية ٢٣٩/٨).

٤- الحنابلة: قال ابن قدامة: وللزوج منعها (زوجته) من الخروج من منزله إلى ما لها فيه بُذ، سواء أرادت زيارة والديها أو عيادتهما، أو حضور جنازة أحدهما. قال أحمد في امرأة لها زوج وأم مريضة: طاعة زوجها أوجب عليها من أمها، إلا أن بأذن لها.

وقد روى ابن بطة في أحكام النساء: عن أنس رضى الله عنه أن رجلاً سافر ومنع زوجته من الخروج، فمرض أبوها، فاستأذنت رسول الله صلى الله عليه وسلم في عيادة أبيها، فقال لها رسول الله صلى الله عليه وسلم: اتقى اللَّه، ولا تخالفي زوجك، فمات أبوها، فاستأذنت رسول الله صلى الله عليه وسلم في حضور جنازته، فقال لها: اتقى الله، ولا تخالفي زوجك، فأوحى الله إلى النبي صلى الله عليه وسلم: إني قد غفرت لها بطاعة زوجها. (قلت: الحديث أخرجه الطبراني في الأوسط عن أنس بن مالك رضى الله عنه، وقال الهيثمي في المجمع: فيه عصمة بن المتوكل، وهو ضعيف، وأخرجه عبد بن حميد كما في المنتخب، والحارث في مسنده، كما في بغية الباحث والمطالب العالية ٣٤٨/٨، من طريق يوسف بن عطية، وهو متروك، وضعفه الألباني كما في إرواء الغليل).

وقال ابن قدامة: ولأن طاعة الزوج واجبة، والعيادة غير واجبة، فلا يجوز ترك الواجب لما ليس بواجب، ولا الصحيح المفتى به: تخرج للوالدين في كل جمعة بإذنه وبغير إذنه.... (البحرالرائق ٢١٢/٤).

وفي الموسوعة الفقهية، الراجح عند الحنفية أنه يجوز للمرأة أن تخرج من بيت الزوجية لزيارة أبويها كل أسبوع.... وإن لم يأذن زوجها (انظر الموعة الفقهية الكويتية ٨/ ٢٣٨). لا المالكية: في التاج والإكليل: وفي العتبية: ليس للرجل أن يمنع زوجه من الخروج لدار أبيها وأخيها، ويقضى عليه بذلك خلافًا لابن حبيب.

وفي الموسوعة: وأجاز المائكية للمرأة الخروج من بيت النوجية لزيارة والديها، ويقضى لها بزيارتهما مرة كل أسبوع، إن كانت مأمونة ولو كانت شابة، وحالها محمول على الأمانة حتى يظهر خلافها، وإن حلف أن لا تزور والديها يحنث في يمينه..... (انظر الموسوعة الفقهية: ٢٣٨/٨).

وفي العتبية:.... وسئل مالك عن المرأة يغيب عنها زوجها فيمرض أخوها أو أمها أو أختها فتريد أن تأتيهم تعودهم، ولم يأذن لها زوجها حين خرج. قال: لا بأس بذلك أن تأتيهم، وإن لم يأذن لها زوجها حين خرج (انظر التاج والإكليل لختصر خليل ٥٤٨/٥-٥٤٩).

٣. الشافعية: قال في أسنى المطالب: وللزوج منع زوجته من عيادة أبويها، ومن شهود جنازتهما وجنازة ولدها، والأولى خلافه (٢٣٩/٢).

وفي الموسوعة؛ وجوز الشافعية خروج المرأة لريارة أهلها والمحارم – على المعتمد عندهم – حيث لا ريبة، وكذا عيادتهم، وتشييع جنازتهم، ولو في غيبة الروج من غير إذن، أو منع قبل



يجوز لها الخروج إلا بإذنه، لكن لا ينبغي للزوج منعها من عيادة والديها وزيارتهما؛ لأن ي ذلك قطيعة لهما، وحملاً لزوجته على مخالفته، وقد أمر الله تعالى بالمعاشرة بالمعروف، وليس هذا من المعاشرة بالمعروف (انظر المغني ٢٢٤/١٠).

وفي الموسوعة الفقهية؛ عن الحنابلة... ولا تخرج بغير إذن زوجها إلا لضرورة، ولا يملك الزوج منعها من زيارتهما إلا مع ظن حصول ضرر يعرف بقرائن الأحوال بسبب زيارتها لهما، فله منعهما حينئذ من زيارتهما دفعًا للضرر (انظر الموسوعة الفقهية الكويتية ٢٣٩/٨).

فالثًا: أحاديث لم تصح هذه المسألة: 

1- عن ابن عباس رضي الله عنهما: أن امرأة من خثعم أتت النبي صلى الله عليه وسلم فقالت: يا نبي الله إني امرأة أيم، وإني أريد أن أتزوج، فما حق الزوج على زوجته?..... وفيه... حق الزوج على الزوجة أن لا تخرج من بيته إلا بإذنه، فإن فعلت ذلك لعنتها الملائكة حتى ترجع أو تتوب. (رواه البزار ٢٧٧/٧)، وفيه حسين بن قيس وهو المعروف ب (حنش)، وهو متروك.

وضعَفه المنذري في الترغيب ٧٧/٣. والألباني في الضعيفة ح ٣٥١٥).

٢- أيما امرأة خرجت من غير أمر زوجها،
 كانت في سخط الله حتى ترجع إلى
 بيتها أو يرضى عنها.

(قال الألباني: موضوع، السلسلة الضعيفة ٨٨/٣).

عن ابن عمر رضي الله عنهما قال:
 أتت امرأة نبي الله صلى الله عليه وسلم.

فقالت يا رسول الله، ما حق الزوج على زوجته.... وفيه، ولا تخرج من بيته إلا بإذنه، فإن فعلت، لعنتها ملائكة السماء، وملائكة الرحمة وملائكة العذاب حتى تتوب أو ترجع.

قائت: يا نبي الله: فإن كان لها ظالمًا ؟ قال: وإن كان لها ظالمًا... (رواه ابن أبي شيبة في المصنف ح ١٧٤٠٩، وعبد بن حميد في المسند ح ٨١٣، وأبو داود الطيالسي في المسند ٣٥٦/٣، والبيهقي في السنن الكبرى ٢٩٢/٧).

جميعهم من طريق ليث بن أبي سليم عن عطاء عن ابن عمر، والحديث ضعيف فيه ليث بن أبى سليم: ضعيف (انظر تهذيب ١٨٨/٤)، وضعفه الحافظ ابن حجر في المطالب العالية ١٨٩/٥، وضعفه الألباني في الضعيفة ح ٣٥١٥).

قلت: ولم أقف على حديث صحيح -على ما أعلم - في لعن المرأة التي تخرج من بيت زوجها بغير إذنه، وليس معنى ذلك هو جواز خروج المرأة بغير إذن زوجها، وإنما الكلام عن لعن الملائكة، لعدم صحة الأحاديث الواردة في ذلك.

رابعًا: إن الأصل أنه لا يجوز للمرأة أن تخرج من بيتها بغير إذن زوجها، ومما يستدل به على ذلك حديث ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "لا تمنعوا إماء الله مساجد الله" (متفق عليه). قال في المنتقى: "قوله: لا تمنعوا إماء الله مساجد الله، دليل على أن للزوج منعهن من ذلك، وأن لا خروج لهن إلا بإذنه، ولو لم يكن للرجل منع المرأة من ذلك، لخوطب النساء بالخروج، ولم يخاطب الرجال بالمنع (انظر المنتقى شرح الموطأ الرجال بالمنع (انظر المنتقى شرح الموطأ).

(للزوج) أيضًا: إن من الالتزام أن يكون الإنسان لأهله خيرًا، وأن ييسر لهم الأمور، وألا يشدد عليهم، فإن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "خيركم خيركم لأهله وأنا خيركم لأهلى".

... وأن يكون – الـزوج – لينًا سهلاً مع أهله، وألا يمنعهم من شيء قد يكون في ذلك حساسية، لا سيما إذا منع الزوجة من زيارة أهلها وأقاربها، فإن ذلك منع لها من صلة الرحم التي هي من واجبات الدين، وإذا كان يخشى عليها من الفتنة، إذا ذهبت فليذهب معها.... أما أن يمنعها منعًا باتًا، فإن هذا ليس بصحيح وليس من المعاملة الحسنة التي أمر الله بها... (موقع الشيخ/فتاوى نور على الدرب شريط الشيخ/فتاوى نور على الدرب شريط (٢٧٧).

سادسًا: نصيحة:

يـقـول الله تـعالى: (وعـاشـروهـن بالمعروف)، ويقول: (ولهن مثل الذي عليهن بالمعروف)؛ فكيف يحق لك كرجل زيـارة أبويك وأهلك، عندما تحب ذلك ولو في كل يـوم، ثم تمنع زوجتك من زيـارة أبويها وأهلها، فلا شك أنها تحبهم كما تحب أنت أبويك وأهلك، وأبواها يحبانها.

انظر كيف كان النبي صلى الله عليه وسلم يعامل أمهات المؤمنين، وكيف كان قلبه متعلقًا بابنته فاطمة رضي الله عنها.

فَاتَـقِ الله فِي زوجـتك، ولا تقطع أرحامها، فقد تُبتلى بأبناء يقطعون رحمك كما قطعت أنت رحم زوجتك. والحمد لله رب العالمين.

ومما يستدل به على ذلك أيضًا ما جاء في قصة الإفك، وقول عائشة رضي الله عنها للنبي صلى الله عليه وسلم؛ أتأذن لي أن آتي أبوي (متفق عليه).

قال العراقي: وقولها أتأذن لي آتي أبوي: فيه أن الزوجة لا تذهب إلى بيت أبويها إلا بإذن زوجها، انظر طرح التثريب ٥٨/٨).

قلت: وفيه أيضًا عدم منع النبي صلى الله عليه وسلم عائشة رضي الله عنها من الذهاب إلى أبويها عندما استأذنت. خامسًا: فتاوى لكبار العلماء المعاصرين: ١- الشيخ ابن باز يرحمه الله: ١٤ سئل من زوج: هل منع زوجتي عن زيارة بيت والديها يعتبر قطعًا لصلة الرحم والديها يعتبر قطعًا لصلة الرحم وتظيم لزيارة لا تضرك، ولا يحصل وتنظيم لزيارة لا تضرك، ولا يحصل بها قطيعة، الواجب تمكينها من زيارة أبيها وإخوتها؛ لصلة الرحم.

إلا إذا كانت الزيارة يترتب عليها فساد، اذا كان في بيت أبيها شر... أو يدعوها إلى منكر فلا بأس أن يمنعها، أما إذا كان أبوها طيبًا وسليمًا، ولا يترتب على زيارتها ما يضرك ولا يضرها، فلا تمنعها؛ لأن منعها من قطيعة الرحم، ومن العقوق فلا ينبغي لك منعها... ومن عرف المسلمين أن المرأة تزور أباها وتزور أمها وتزور أقاربها، فليس لك أن تمنعها إلا إذا كانت الزيارة فيها شر تمنعها إذا كان أبوها فاسقًا.... أو أخوها أو عمها (فتاوى نور على الدرب).

٧- الشيخ ابن عثيمين يرحمه الله، السؤال: زوجها ملتزم منعها من زيارة الجيران والأهل محتجًا بقوله تعالى: (وقرن في بيوتكن).

فأجاب الشيخ ...... وأقول له

٤١.



الحمد الله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، محمد خاتم الرسل وخير من وطئ الثرى ورفع لواء التوحيد وطمس معالم الشرك فما أعظمه.

كثر في زمانتا أدعياء المحبة، وكل يدعي محبته لكن المقياس في اللدعوى متابعته، فمن كان محبًا الله لزم أن يتبع الرسول فيصدقه فيما أخبر ويطيعه فيما أمر ويتأسى به فيما فعل، ومن فعل هذا فقد فعل ما يحبه الله فيحبه الله. وَلِهَدُا قَالَ تَعَالَى، وقُل إن الله. وَلِهَدُا قَالَ تَعَالَى، وقُل إن كَمَرُن بُعِبْكُمُ الله (الله ميحبه الله فيحبه كُنَّ فَيْرُولُ اللهُ فَيْحِن بُعِبْكُمُ اللهُ (الله عبيد عمرًان، ٢١).

اعداد کے د. أحمد سليمان وائيسي (اليمسي عربي واليمسي

وأصل الإشراك العملي بالله الإشراك في المحبة قال تعالى: "وَمِنَ النّاسِ مَنْ يَتَخِذُ مِنْ دُونِ اللّه أَنْدَاداً يُحِبُّونَهُمْ كَحَبُ اللّه وَالّذِينَ آمَنُوا اللّه أَنْدَاداً يُحبُّونَهُمْ كَحَبُ اللّه وَالّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حُبّاً للله " فأخبر أن من التناس من يشرك بالله فيتخذ أندادا يحبونهم كما يحبون الله، وأخبر أن الذين آمنوا أشد حبًا لله من هؤلاء المؤمنون أشد حبًا لله من هؤلاء لأندادهم ولله، فإن هؤلاء أشركوا بالله في المحبة فجعل المحبة مشتركة بينه وبين الأنداد والمؤمنون المحبة مشتركة بينه وبين الأنداد والمؤمنون يجعلوا لله عدلاً في المحبة بل كان الله ورسوله أحب إليهم مما سواهما، ومحبة الرسول هي من محبة الله. (انظر قاعدة في المحبة لشيخ الإسلام: ٢٩)

وأصل الشرك في بني آدم وقع بهذا الأصل قال شيخ الإسلام ابن تيمية كما في "مجموع الفتاوى"٢٠/١٧؛ (والشرك في بني آدم أكثره عن أصلين أولهما: تعظيم قبور الصالحين وتصوير تماثيلهم للتبرك بها، وهذا أول الأسباب التي بها ابتدعها الأدميون، وهو شرك قوم نوح).

ومما وقع فيه طوائف عدة من الناس تعظيمهم لقبور الأولياء والصالحين من العلماء وآل البيت وهم منهم برآء، فبنوا على قبورهم

الأول: الصلاة على القبور بمعنى السجود عليها.

الثاني: السجود إليها واستقبالها بالصلاة والدعاء.

الثالث: بناء الساجد عليها وقصد الصلاة فيها.

وقال الشوكاني: اعلم أنه قد اتفق الناس، سابقهم ولاحقهم، وأولهم وآخرهم من لدن الصحابة رضوان الله عنهم إلى هذا الوقت: أن رفع القبور والبناء عليها بدعة من البدء التي ثبت النهي عنها واشتد وعيد رسول الله لفاعلها، كما يأتي بيانه، ولم يخالف في ذلك أحد من المسلمين أجمعين... وفي صحيح مسلم وغيره عن أبي الهياج وشي الله عنه، ألا أبعثك على ما بعثني رضي الله عنه، ألا أبعثك على ما بعثني عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولا قبرا عليه وسلم، ولا قبرا عمين مشرفا إلا سويته". وفي صحيح مسلم مشرفا إلا سويته". وفي صحيح مسلم مشرفا إلا سويته". وفي صحيح مسلم أيضا عن ثمامة بن شفي نحو ذلك.

وفي هذا أعظم دلالة على أن تسوية كل قبر مشرف بحيث يرتفع زيادة على القدر المشروع واجبة متحتمة فمن إشراف القبور: أن يرفع سمكها أو يجعل عليها القباب أو المساجد. فإن ذلك من النهي عنه بلا شك ولا شبهة. ولهذا فإن النبي صلى الله عليه وسلم بعث لهدمها أمير المؤمنين عليا. ثم أمير المؤمنين عليا. ثم أمير المؤمنين خلافته.

وأخرج أحمد ومسلم وأبو داود والترمذي وصححه والنسائي وابن حبان من حديث جابر قال: "نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يجصص القبر، وأن يبنى عليه، وأن يوطأ".

واذا تقرر لك هذا علمت أن رفع القبور ووضع القباب والسباجد والمشاهد المساجد وشيدوا حولها القصور وأقاموا لأجلها الموالد، فغالوا في المحبة، وفارقوا أهل المحجة، وكذبوا في دعوى المحبة. كيف يكونون من المحبين وقد نهى سيد المرسلين عن اتخاذ القبور مساجد للزائرين وعن إضاءة السرج فيها فهو وسيلة من وسائل الشياطين، وهاهم يطوفون حولهم عابدين ولأجلهم تقدم القرابين بل والله طافوا حولها متعلقين بأستار القبر باكين، أفهؤلاء يحبون الشافع يوم الدين ؟ ١٤٤٤

لا يجتمع في دين الإسلام قبر ومسجد:

من أصول أهل السنة أنه لا يجتمع في دين الله قبر ومسجد، وقد تواترت الأدلة على النهي عن اتخاذ القبور مساجد. وعن إضاءتها وعن رفعها فوق الأرض وعن الصلاة عليها، وقد جمع الشيخ الألباني في رسالته (تحذير الساجد) أربعة عشر رواية صحيحة الروايات، حديث عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم في مرضه الذي لم يقم منه:

لعن الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد. قالت: فلولا ذاك أبرز قبره غير أنه خشي أن يتخذ مسجدًا. وعن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "اللهم لا تجعل قبري وثنًا لعن الله قوما اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد". وانظر تخريجه

وقال عقبها: لقد تبين من الأحاديث السابقة خطراتخاذ القبورمساجد وما على من فعل ذلك من الوعيد الشديد عند الله عز وجل، فعلينا أن نفقه معنى الاتخاذ المذكور حتى نحذره فأقول: المذي يمكن أن يفهم من هذا الاتخاذ إنما هو ثلاثة معان:



عليها قد لعن رسول الله صلى الله عليه وسلم فاعله تارة كما تقدم. وتارة قال: "اشتد غضب الله على قوم اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد"، فدعا عليهم بأن يشتد غضب الله عليهم بما فعلوه من هذه العصية. وذلك ثابت في الصحيح، وتارة نهى عن ذلك. وتارة بعث من يهدمه وتارة جعله من فعل اليهود والنصاري. انظر شرح الصدور بتحريم رفع القبور. فالمتتبع لتاريخ البشرية من بعد قبورية قوم نوح إلى بعثة رسولنا صلى الله عليه وسلم يجد أن عبادة القبور هي الأساس، وما عبدت الأشجار والأحجار إلا تبغا لها، ومن نظر في المجتمعات الشركية اليوم يرى بوضوح التأثر الشديد بالموتى من العلماء والصالحين

فالفلاسفة يذهبون إلى القبور عند الفزع: وقد صرح الرازي قائلاً: إن فلاسفة اليونان كانوا يستمدون الفيوض من القبور وأهلها إذا اعترتهم مشكلة من المشكلات، وكان الفلاسفة من تلاميذ أرسطو إذا دهمتهم نازلة ذهبوا إلى قبره للحصول على المدد والفيض) انظر "جهود علماء الحنفية في إبطال عقائد القبورية" (ص٢١٦).

والبوذية تعبد بوذا وتعتقد أنه ابن الله، وقد عملت له التماثيل العظيمة، والمعابد الكبيرة وتصلي له وتعتقد أنه سيدخلها الجنة، وأنه يتحمل جميع أخطائهم.

واليهود والنصارى: اتخذوا قبور أنبيائهم وصالحيهم مساجد، وتقدم ذكرها، وحذر النبي صلي الله عليه وسلم أمته من ذلك. وبما ذكره الرسول صلى الله عليه وسلم عن اليهود والنصارى عرفنا أنهم شر القبورية.

والعرب: كانت في الجاهلية تعبد الأصنام وهذا أمر معروف، ولهذا بعث رسول الله

أصحابه ليهدموا معابد الشرك لما فتح مكة.

فالقبورية في أوساط المسلمين تعد وارثة الأصحاب الديانات المذكورة هنا.

وكان أول من باشر تأسيس عبادة القبور هم الباطنية حين قامت دولتهم في مصر، وفي بلاد المغرب، فأقاموا المآتم والمزارات، وبنوا المشاهد والقباب، وهم أول من أسس ضريح الحسين في مصر وهو من الكذب الصراح.

وسنوا بدعة الموالد، مولد الرسول صلى الله عليه وسلم وعلي، وفاطمة، والحسن والحسين، ومولد الخليضة منهم.

وقد رأينا في هذه الأيام هذه الوثنية إلى الأمة قد عادت وبدعوى إحياء ذكرى الصالحين خاصة من آل البيت قد راجت، فجددوا ما بلي منها وأناروا مصابيحها وزينوا جدرانها.

أفهذه هي المحبة التي تدعون وعليها تعادون ولأجلها من المال تنفقون، تالله إنكم لفي ضلال مبين إذ سويتم بين هؤلاء وبين رب العالمين.

فاللهم مسكنا بدينك وأمتنا على سنة نبيك وجنبنا وسائل الشرك وذرائعه. وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه.



الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ، وَالصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ عَلَى نَبِيْنَا مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمَعِيْنَ أما بعد فإن الْعَضُوَ عن الناس مِن الأخلاق الإسلامية المباركة التي ينبغي أن يتصف بها المسلمون، فأقول وبالله تعالى التوفيق:

## معنى العقو:

الْعَضُو: هو التَّجاوزَ عن الذَّنْب وتَرْكَ الْعَقَابِ عليه وأصلُه الْحُوُ والطَّمْسُ، وهو من أَبْنية الْبالغة. (النهاية لابن الأثيرج ٣ ص ٢٦٥). الْعُفُو من أسماء الله الحسني:

قَالَ سَبِحَانَهُ: (ذَلِكَ وَمَنْ عَاقَبَ بِمِثْلَ مِا عُوقَب بِهِ ثُمَّ بُغِيَ عَليْهِ لَيَنْصُرَنَّهُ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ لَعَفُوًّ غَفُورٌ) (الرجج: ٢٠).

## العفو وصية الله لنبينا:

قَالَ اللَه تعالى لنبينا صلى الله عليه وسلم: (فَبِمَا رَحْمَة مِنَ اللَّه لِنُتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَظَا غَلِيظَ القَلْبَ لَانْفَضُوا مِنْ حَوْلِكَ فَاعَفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرُ لَهُمْ وَشَاوِرُهُمْ فَيْ الأَمْرِ فَاغَدُ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّه إِنَّ اللَّه يُحِبُ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّه إِنَّ اللَّه يُحِبُ الْأَمْرِ اللَّه اِنَّ اللَّه يُحِبُ الْأَمْرِ لَا عَمِرانِ ١٥٩١).

وقال سُبْحَانَهُ لنبينا صلى الله عليه وسلم: (خُذ العَفْوَ وَأُمُرْ بِالعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الجَاهلينَ) (الأعراف:١٩٩١).

قَالَ الْأَمَامُ الْطَبِرِي رَحِمَهُ اللَّهُ: خُذِ الْعَفُو مِنْ أَخُلاَقُ النَّاسِ، وَاتْرِرُكِ الْغِلْظَةَ عَلَيْهِمْ، وَقَالَ: أَمْرَ بِذِلْكَ نَبِيُّ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم في

## الشيخ صلاح نجيب الدق عضو اللجنة العلمية فرع بلبيس

الْمُشْرِكِينَ. (تفسير الطبري ج٩ ص١٥٥). المُشْرِكِينَ: العفو وصية الله للمؤمنين:

حثنا الله تعالى في كتابه العزيز على العفو عن المخطئين وذلك في مواضع عديدة، وسوف نذكر بعضاً منها: قال الله تعالى: (إنْ تُبُدُوا خَيْراً أَوْ تُخَفُوهُ أَوْ تَعُفُوا عَنْ سُوءٍ فَإِنَّ الله كانَ عَفْواً قَديراً) (النساء: ١٤٩).

قال الأمام ابن كثير رحمهُ الله: إن تُظْهِرُوا أَيُّهَا النَّاسُ خَيْرًا، أَوْ أَخْفَيْتُهُوهُ، أَوْ عَفَوْتُمُ عَمْنُ أَسَاءَ إِلَيْكُمْ، فَإِنَّ ذَلِكَ مَمًّا يُقْرَبُكُمْ عَنْدُ الله وَيُجْزِلُ ثَوَابَكُمْ لَدَيْه، فَإِنَّ مِنْ صفاته تَعَالَى أَنْ يَعْفُو عَنْ عبادهِ مَعْ قُدُرتَه عَلَى عَقَابِهِمْ. وَلِهذَا قَالَ: (إِنَّ اللَّه كَان عَفُواً قَديرًا). (تَفسير ابن كثير جَا ٤ ص٣٠٠).

صيور)، (صفقير البن صيوري، لقل الكتّاب لَوْ قَالَ سُبُحَانَهُ، (وَدُ كَثِيرٌ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَوْ يَرُدُونَكُمْ مِنْ الْمَانِكُمْ كُفَّارًا حَسَدًا مِنْ عِنْدِ أَنفُسِهِمْ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لِهُمُ الْحَقَّ فَاعُفُوا وَاصْفَحُوا حَتَّى يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ إِنَّ فَاعْفُوا وَاصْفَحُوا حَتَّى يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ إِنَّ



اللَّهُ عَلَى كُلُ شَيْءَ قَدِيرٌ) (الْبِقَرة:١٠٩). قال تعالى: (يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ وَأُوْلاَدِكُمْ عَدُوًا لِكُمْ فَاحَدْرُوهُمْ وَإِنْ تَغَفُّوا وَتَصْفَحُوا وَتَغْضَرُوا فَإِنْ اللَّه غَفُورٌ رَحِيمٌ) (التغابن:١٤).

## العافون عن الناس أجرهم على الله:

قال سُبْحَانَهُ: (وجزاءُ سَيْنَةً سَيْنَةً مَثْلُهَا فَمَنْ عَفَا وَأَصْلِحَ فَأَجَرُهُ عَلَى اللَّهَ إِنَّهُ لا يُحِبُ الظَّالَمِينَ) (الشورى:٤٠).

قال الأمام الطبري رحمه الله: فمن عفا عمن اساء الله الله ولم يعاقبه أساء الله الله ولم يعاقبه بها، وهو على عقوبته عليها قادر ابتغاء وجه الله، فأجر عفوه ذلك على الله، والله مثيبه عليه ثوابه. (تفسير الطبري ج٢٥ ص٣٨).

قال الأمام الحسن البصري رحمه الله: عَ قُولُه: (فمنَ عفا وأصلح): إذا جثت الأمم بين يدي الله عز وجل نادى مناد ليقم كل من كان أجره على الله فلا يقوم الا من عفا عالم الدنيا. (تفسير مجاهد بن جبر ص ٥٩١، القرطبي ج٢/ص٤).

## العفو من صفات المؤمنين المتقين:

قال تعالى في وصف عباده المتقين: (وسارعوا الى مغفرة من ربكم وجنة عرضها السماوات والأرض أعدت للمتقين × الذين ينفقون في السراء والضراء والكاظمين الغيظ والعافين عن الناس والله يحب المحسنين) (آل عمران:١٣٣٠).

قال الأمام ابن كثير رحمه الله: قوله: (والكاظمين الغيظ) آي: لا يعملون غضبهم في الناس، بل يكفون عنهم شرهم، ويحتسبون ذلك عند الله عز وجل. ثم قال تعالى: (والعافين عن الناس) آي: مع كف الشريعفون عمن ظلمهم في انفسهم، فلا يبقى في انفسهم موجدة على أحد. وهذا أكمل الأحوال، ولهذا قال: (والله يحب المحسنين) فهذا من مقامات الاحسان. (تفسير ابن كثيرج عص ١٩١).

وصية نبينا صلى الله عليه وسلم لنا بالعفو عن الناس:

لقد أوصانا نبينا صلى الله عليه وسلم بالعفو عن الناس في كثير من أحاديثه الشريفة

وسوف نذكر بعضاً منها:

١- روى مسلم عن أنس بن مالك أن رسول الله صلى الله عليه وسلم: قال: إن الأنصار كرشي وعيبتي (جماعتي وخاصتي الذين أثق بهم) وإن الناس سيكثرون ويقلون فاقبلوا من مُحسنهم واعفوا عن مُسينهم. (مسلم حديث ٢٥١٠).

٧- روى أبو داود عن عبد الله بن عمرو بن العاص أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: تعافوا الحدود فيما بينكم فما بلغني من حد فقد وجب. (صحيح أبي داود للألباني حديث (٣٦٨٠).

٣- روى أبو داود عن عبد الله بن عمر قال: جاء رجل إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: يا رسول الله كم نعفو عن الخادم؟ فصمت. ثم أعاد عليه الكلام فصمت. فلما كان في الثالثة قال: اعفوا عنه في كل يوم سبعين مرة. (صحيح أبى داود للالباني حديث ٢٠٠١).

## العقو يرفع منزلة صاحبه عند الله:

عن أبي هُريْرة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ما نقصت صدقة من مال. وما زاد الله عبدا بعضو إلا عزا، وما تواضع أحد لله إلا رفعه الله. (مسلم، حديث ٢٥٨٨).

## أقوال السلف الصالح في العفو:

هذه بعضا من أقوال سلفنا الصالح في العفو عن المخطئين:

(١) سُنْلِ أَبُو الْدُرْدَاءِ: مَنْ أَعَزَ الْبَاسِ قَالَ: الَّذِي يَغُفُو إِذَا قَدَرَ، أَعْفُوا يُعزِّكُمُ اللَّهِ. (إحياء علوم الدين للغزاليج ٣ ص٢٨٤).

(٣) قال معاوية بن أبي سفيان: عليكم بالحلم والاحتمال (احتمال الأذى)، حتى تمكنكم الفُرْصةُ، فإذَا أَمُكنتُكُم فعليكُم بالصَفْح والإفضال. (إحياء علوم الدين للغزائي ج٣ ص٢٨٦).

(٤) قال الحسن البصري: أَفْضَلُ أَخْلاَقَ المُؤْمِن العَفْوُ. (الآدابِ الشرعية لابن مفلح

نبينًا صلى الله عليه وسلم هو القدوة في العفو:

إن الله تبارك وتعالى قد أمر نبينا محمداً صلى الله عليه وسلم بالعفو عن الناس فامتثل أمره، فكان نبينا صلى الله عليه وسلم هو القدوة في العفو عن الناس بقوله وفعله، وسوف نذكر بعضاً من ذلك:

ا- روى البخاري عن جابر بن عبد الله قال غزونا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم غزوة نجد فلما أدركته القائلة وهو في واد كثير العضاه فنزل تحت شجرة واستظل بها وعلق سيفه فتفرق الناس في الشجر يستظلون وبينا نحن كذلك إذ دعانا رسول الله صلى الله عليه وسلم فجننا فإذا أغرابي قاعد بين يديه فقال إن هذا أتاني وأنا نائم فاخترط سيفي فاستيقظت وهو قائم على وأسي مخترط صلتا قال: من يمنعك مني وقلت: الله فشامه (أعاده في الغمد) ثم قعد، فهو هذا قال ولم يعاقبه رسول الله صلى الله عليه وسلم. (المحارى حديث ١٣٩٤).

٢- روى الشيخان عن عُرُوة بن الزبير أن عَائشَةَ رضَى اللَّه عَنْهَا، زُوْجَ النَّبِي صلى اللَّه عليه وسلم حدثته أنَّها قالتُ للنَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم: هَلْ أَتَى عَلَيْكَ يَوْمُ كَانَ أَشَدُ من يوم أحد؟ قال: لقد لقيت من قومك ما لقيتُ وكان أشد ما لقيتُ منهم يؤم العقبة، إذ عَرْضُتُ نَفْسي عَلَى ابن عَنْد يَالْيِلْ بن عَنْد كلال فلمُ يُجِبِّني إلى مَا أَرَدْتَ فَانْطَلَقْتُ وَأَنَا مَهُمُومٌ عَلَى وَجْهِي قَلَمُ أَسْتَفَقَ إِلَّا وَأَنَّا بِقَرُنَ الثعالب فرفعت رأسي فإذا أنا بسحابة قد أظلتني فنظرت فإذا فيها جبريل فناداني فَقَالَ إِنَّ اللَّهِ قَدْ سَمِعَ قَوْلَ قَوْمَكَ لَكَ وَمَا رَدُّوا عَلَيْكُ وَقَدْ بِعَثَ إِلَيْكَ مَلِكَ الْجِبَالِ لِتَأْمُرُهُ بِمَا شَنْتُ فيهمُ فناداني مَلكُ الجِبَالِ فسَلَّمَ عَلَيْ ثُمَّ قَالَ يَا مُحَمِّدُ فَقَالَ ذَلكَ فيمًا شَئْتَ إِنْ شَنَّتُ أَنْ أَطْبِقَ عَلَيْهِمْ الْأَخْشَبِينِ فَقَالَ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم: بَلْ أِرْجُو أَنْ يُخْرِجَ اللَّه مَنْ أَصْلاَبِهِمْ مَنْ يَغْبُدُ اللَّهِ وَحُدَهُ لاَ يُشُرِكَ به شیئا. (البخاری حدیث ۳۲۳۱/مسلم

حديث ١٧٩٥).

٣- روى الشيخان عن عَبْد الله بن مسعود قال: كَأْنِي أَنْظُر إلى النّبِي صلى الله عليه وسلم يحكي نبيا من الأنبياء ضربه قومه فأدموه فهو بمسخ الدم عن وجهه ويقول: رب اغفر لقومي فإنهم لا يعلمون. (البخاري حديث ١٧٩٢).

٤- روى الشيخان عن أنس بن مالك قال كُتْتُ أَمْشي مع رَسُول الله صلى الله عليه وسلم وعليه بُرد نجراني غليظ الحاشية فأدركه أعرابي فجبذ بردائه (جذب) جبدة شديدة قال أنس فنظرت إلى صفحة عاتق النبي صلى الله عليه وسلم وقد أثرت بها حاشية الرداء من شدة جبذته ثم قال يا محمد مر لي من مال الله الذي عندك فالتفت إليه فضحك ثم أمر له بعطاء. (البخاري حديث فضحك ثم أمر له بعطاء. (البخاري حديث ١٠٥٨).

 ٥- عفو الرسول صلى الله عليه وسلم عن المرأة اليهودية:

روى البخاري عَنْ أَنَسَ بُنَ مَالِكُ رَضَيَ اللّه عليه عَنْهُ أَنْ يَهُودِيْهُ أَتَتَ النّبِيِّ صَلَى اللّه عليه وسلم بشاة مَسْمُومة فَأَكُلَ مِنْهَا فَجِيءَ بِهَا فَقَيلُ أَلّا نَقْتُلُهَا؟ قَالَ: لا. فَمَا زَلْتُ أَعْرَفُهَا فَقيلُ أَلا فَمَا زَلْتُ أَعْرِفُهَا فِي اللّه عليه وسلم. في لهوات رَسُولِ اللّه صلى الله عليه وسلم. (البخاري حديث ٢٦١٧).

 - عفو الرسول صلى الله عليه وسلم عن أهل مكة:

لما فتح الرسول صلى الله عليه وسلم مكة، اجتمع له أهلها عند الكعبة ثُمَ قالَ: يَا مَعْشَرَ فَرَيْشَ مَا تُرَوْنَ أَنِي فَاعِلُ فِيكُمْ ؟ قَالُوا: خَيْرًا، أَخْ كَرِيمٍ. قَالَ اذْهَبُوا فَأَنْتُمُ الطَّلْقَاءُ. (سيرة أبن هَشَام ج٤ ص٢٤).

## صور من عفو الصحابة؛

ا- أبو بكر الصديق رضي الله عنه:
كان أبو بكر ينفق على مسطح بن أثاثة لفقره وقرابته منه، وكان مسطح من الذين خاضوا في حادث الإفك، وتكلم في عرض عائشة، فلما علم أبو بكر بذلك، أقسم ألا ينفق عليه بعد ذلك، فأنزل الله تعالى: (وَلا يَأْتُلُ أُولُو الفضل منْكُمْ وَالسَّعَة أَنْ يُوْتُوا أُولِي اللَّه سبيل اللَّه المنبيل المنبيل المنبيل اللَّه المنبيل ا



وَلْيَغْفُوا وَلْيَصْفَحُوا أَلَا تُحَبُّونَ أَنْ يَغْفِرُ اللّهِ
لَكُمْ وَاللّهُ غَفُورُ رَحِيمٌ) (النور:٢٢) فقال أَبُو
بَكْرِ بِلَى وَاللّه يَا رَبّنَا إِنّا لَنُحبُ أَنْ تَغْفِر لَنَا
وَعَادَ للسطح بِمَا كَانَ يَصْنَعُ. (البخاري حديث
٤٧٥٧).

٢- عمر بن الخطاب رضى الله عنه: عَنِ ابْنِ عَبَّاسِ، قَالَ: قَدِم غَييُنَةَ بْنُ حَصِّن بُن حُذَيْفة فنزل على ابن أخيه الحر بن قَيْس وَكَانَ مِنْ النَّفِرِ الَّذِينَ يُدُنيهِمْ عُمِرُ وكان القراء أصحاب مجالس عمر ومشاورته. كُهُولاً كَانُوا أَوْ شُنَانًا. فقال عَبِينَةَ لائِن أَحْبِهِ: يا ابْنَ أَخِي هَلَ لَكَ وَجُهُ عَنْدَ هَذَا الْأَمِيرِ فاستأذن لي عليه؟ قال: سأستأذن لك عليه. قَالِ ابْنُ عَبَّاسِ فَاسْتَأَذَنَ الْحِزُّ لَعُيينَةٌ فَأَذَنَ له عُمْر، فلمَّا دَخل عليه قال: هي يا ابن الخطاب فوالله ما تعطينا الحزل ولا تحكم بيننا بالعدل، فغضب عمر حتى هم أن يُوقع به. فقال له الحرِّ: يا أمير المؤمنين إنَّ الله تعالى قال لنبيه صلى الله عليه وسلم (خذ العَفُو وَأَمْرُ بِالْغُرُفِ وَأَعْرِضُ عَنَ الْجِاهِلِينَ) وإنَّ هَذَا مِنَ الْحِاهِلِينِ وَاللَّهِ مَا جَاوَزُهَا عُمِرُ حِينَ تَلاها عَلَيْهِ وَكَانَ وَقَافًا عِنْدَ كَتَابِ اللَّهِ. (البخاري حديث ٢٨٦)

(٣) قال أبو ذر لغلامه: لم أرسلت الشاة على علف الفرس (تأكل من طعام الفرس)؟ قال: أردت أن أغيظك. قال أبو ذر لأجمعن مع الغيظ أجراً، أنت حر لوجه الله تعالى. (المستطرف - ط عالم الكتب، ص ٢٠١). صور من عفو التابعين:

(١) طلب الخليفة عبد الملك بن مروان رجلاً (أمر بالقبض عليه)، فأعجزه، ثم ظفر به، فقال رجاء بن حيوة، يا أمير المؤمنين، قد صنع الله ما أحببت من ظفرك به، فاصنع ما أحب الله من عفوك عنه، فعفا عنه. (بهجة المجالس لابن عبد البرج ا س٣٧١).

رُجُ مَن مَن المَّالِيَّةِ الْمُأْمُونَ رَجُلُ أَذَنبِ دَنبًا ، فَقَالُ لَهُ: أَنت الْذي فَعلت كذا وكذا ؟ قال: نعم يا أمير المؤمنين، أنا ذاك الذي أسرف على نفسه واتكل على عفوك، فعفا عنه وخلى

سبيله. (المستطرف للأبشيهي ص١٩٧).

(٣) جَاءَتُ جَارِيةٌ مَيْمُونَ بَنِ مَهْرَانُ ذَاتَ يَوْم بِصِحْفَة (وعاء) فيها مرقةٌ حَارَةٌ، وعَنْدُهُ أَضِيافَ فَعَثَرَتُ فَصَبِّتَ الْمُرْفَةَ عَلَيْه، فَارَادَ مَيْمُونُ أَنْ يَضِرِبِها، فَقَالَتَ الْجَارِيةَ؛ يَا مُولاي، استعمل قول الله تَعَالَى:(وَالْكَاظُمِينَ الْغَيْظ). قال لها: قَدْ فَعَلْتُ. فَقَالَتُ: اعْمَلُ بِمَا بَعْدَهُ (وَالْعَافِينَ عَنِ النّاس). فقال: فَقَالَ: الْجَارِيةُ: (وَاللّهُ قَدْدَ عَفُوتُ عَنْكُ. فَقَالَتُ الْجَارِيةُ: (وَاللّه يُحِبُّ الْمُحسنينَ). قال مَيْمُونُ: قَدُ أَحْسنَتُ لِيُحِبُّ اللّه تعالى. (تفسير إليْكُ. فَأَنْتَ حُرَةٌ لُوجُهِ اللّه تعالى. (تفسير النّيكُ. فَأَنْتُ حُرَةٌ لُوجُهِ اللّه تعالى. (تفسير القرطبي جه ص٢١٩).

(٤) سَبُ رَجِلُ الأَحنفُ بن قيس وهو يسير معه في الطريق، فلما قرب الأحنف من منزله، وقف وقال للرجل، يا هذا: إن كان بقي معك شيء فهات وقله ها هنا، فإني أخاف أن يسمعك فتيان الحي فيؤذونك، ونحن لا نحب الانتصار الأنفسنا. (المستطرف للأبشيهي ص٧٠٧).

## ثمرات العقو عن الناس:

- (1) العَفْوُ عَن الناس مِن مَظَاهِر حُسَن الأخلاق.
- (۲) العَضْوُ عن الناس دليل كمال الإيمان وحُسن الإسلام.
- (٣) العَفْوُ عَن الناس دليل على سَعَة الصدر وحُسن الظّنَ.
- (٤) الْعَفُو عَن النّاس يثمر محبة الله عزّ
   وجلّ، ثمّ محبة النّاس.
- (٥) العَفْوُ عن الناس أمان من الفتن وعاصم من الزّلل.
- (٦) العَفُو عن النّاس دليل على كمال النّفس وشرفها.
- (٧) العَفُو عن الناس ينشر المحبة بين أفراد المجتمع. (موسوعة نضرة النعيم ج٧ ص ٢٩١٠)
- وَآخِرُ دَعُوَانًا أَنِ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبُ الْعَالَمِينَ. وَصَلَّى اللَّهُ وَسَلَّمَ عَلَى نَبِيْنَا مُحَمِّد، وَعَلَى آله، وَأَصْحَابِه، وَالتَّابِعِينَ لَهُمْ بِإِحْسَانِ إِلَى يَوْمِ الدُّبِنِ.





الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم: أما بعد ، فقد جاءت الشريعة الإسلامية بمنهج شامل متكامل لجميع جوانب الحياة؛ يشمل جميع البيئات وجميع العناصر وجميع الفئات. ولقد كان الطفل من العناصر التي أولاها الإسلام عظيم اهتمامه وكبير رعايته مما لا تكاد تجد نظيره ولا مثله في غيره من الشرائع، ولم لا وهم شباب المستقبل وطموح الأمة وقادة الإنجازات وبريق الأمل وشعاء النورية ظلام الواقع وهم البشرى وقرة العين وزينة الحياة الدنيا.

> قال تعالى مخبراً عن عباده أنهم يقولون: ورَبُّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَجِنَا وَذُرْتِكِيْنَا قُـرَّةٌ أَعْيُنِ وَأَجْعَلْنَا لِلْمُنْقِينَ إِمَامًا » (الضرقان: ٧٤) وقال تعالى: «اَلْمَالُ وَالْبَنُونَ رَنَّهُ ٱلْحَيَوْةِ الدُّنْيَا ۗ » (الكهف: ٢٤)

> ومن عظيم اهتمام الإسلام بالطفل أنه حث على طلب الولد ورغب فيه:

> قَالَ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿ فَالْأَنَّ بَاشْرُوهُنَّ وَابْتَغُوا مَا كتب الله لكم ..

> عَن ابْن عَبَّاس قَالَ هُوَ الْوَلْد، وَقَالَ ابْن زيد هُوَ الجِمَاعِ، وَقَالَ قَتَادَةً؛ ابْتَغُوا الرُّخْصَة التي كتب الله لكم. (انظر: تفسير الطبري

> قال الإمام ابن القيم رحمه الله: "وَالتَّحْقيق

أَن يُقال: لما خفف الله عَن الأمة بإباحَة الجماع ليلة الصُّوم إلى طلوع الضجر وكان المجامع يغلب عليه حكم الشهوة وقضاء الوطر حتى لا يكاد يخطر بقلبه غير ذلك أرشدهم سُبْحَانه إلى أن يطلبوا رضاه في مثل هذه اللذة ولا يباشروها بحكم مُجَرِّد الشَّهُوة بِلْ يَبْتَغُوا بِهَا مَا كَتَبِ اللَّهِ لَهُم مِن الأَجِر وَالولد الّذي يخرج من أصلابهم يعبد الله لا يُشْرِكَ بِهِ شَيْئًا، ويبتغوا مَا أَبَاحَ اللَّهُ لَهُم من الرُّخْصَة بحكم محبته لقبُول رخصه، فإن الله يحب أن يُؤخذ برُخصه كمَا يكره أَنْ تَوْتِي مَعْصِيتِهِ، وَمِمَّا كَتِبِ لَهُم لَيْلَةَ القدر وَأَمرُوا أَن يبتغوها، لكن يبُقى أَن يُقَالُ فَمَا تعلق ذلك بإباحة مُباشرة أزواجهم؟ فيُقال:

فيه ارشاد إلى أن لا يشغلهم ما أبيح لهُم من الماشرة عن طلب هذه الليلة التي هي خير من ألف شهر فكأنه سُنحانه يقول اقضوا وطركم من نسائكم ليلة الصيام ولا يشغلكم ذلك عن ابتغاء ما كتب الله لكم من هذه الليلة التي فضلكم الله بها والله أعلم". (انظر: تحفة

المودود ص٩٠٠١).

وَعَن أنس قَالَ كَانَ رَسُولَ اللَّهُ صلى اللَّه عَلَيْهُ وسلم يأمر بالباءة وينهى عن التبتل نهيا شديدا ويقول: ، تزوجوا الودود الولود فإنى مُكَاثِرٍ بِكُمُ الْأَنْبِيَاءِ يُومُ القيامَةِ .. (صحيح بمجموع طرقه: أخرجه أحمد في مسنده (۱۲۲۱۳)، وسعید بن منصور في سننه (٤٩٠)، وابن حيان في صحيحه (٤٠٢٨)، وغيرهم من طريق خلف بن خليفة، قال: نا حفض بُنْ عَمْرِو ابْنُ أَخِي أَنْسٍ، عَنْ أَنْسٍ. فيه خلف بن خليفة؛ صدوق. وللحديث طرق أخرى من حديث معقل بن يسار، وابن عمر يصحح بمجموع طرقها).

وعن معقل بن يسار قال جاء رجل إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: إني أصبت امرأة ذات حسن وجمال وإنها لا تلد أفأتزوجها قال لا ثمَّ أَتَاهُ الثَّانيَة فَنَهَاهُ ثمَّ أَتَاهُ الثَّالثة فَقَالَ تزوجوا الولود فإنى مُكاثر بكم. (صحيح يمجموع طرقه: أخرجه أبو داود في سننه (۲۰۵۰)، والنسائي في سننه (۳۲۲۷)، وأبو عوانة في مستخرجه (٤٠١٨)، وغيرهم من طريق يَزيدُ بُنُ هَارُونَ، أَخْبَرَنَا مُسْتَلَمُ بُنُ سَعِيد ابْنَ أَخْتَ مَنْصُورِ بْنِ زَاذَانِ، عَنْ مَنْصُورِ يُعْنَى ابْن زَادَانَ، عَنْ مُعَاوِيةً بْن قَرْةً، عَنْ مَعْقل بُن يَسَار رضي الله عنه مرفوعاً. فيه مستلم بن سعيد: صدوق. وللحديث طرق أخرى من حديث أنس بن مالك، وابن عمر يصحح بمجموع طرقها).

وَمِمًا يرغب في الولد أنه إن عاش بعد أبويه نضعهما وان مأت قبلهما نضعهما:

عن أبي هُرَيْرة عن النّبي صلى الله عَلَيْه وسلم قال إن العبد لترفع له الدرجة فيقول أي رب أنى لى هذا فيقول باستغفار ولدك لك من بغدك. (أخرجه أحمد (١٠٦١٠)، وابن أبي شيبة (١٢٠٨١)، والطبراني في الدعاء

(P371)).

وعَن أبى حسان قال توفي ابنان لي فقلت الأبي هُرِيْرَةُ سَمِعت مِن رَسُولِ اللَّهِ صلى اللَّهِ عَلَيْهُ وسلم حديثا تحدثناه تطيب به أنفسنا عن موتانا؟

قال:نعم، صغارهم دعاميص الجنة(أي ملازمون لا يفارقون)، يتلقى أحدهم أباهُ أو قَالَ أَبُويُهُ فَيَأْخُذُ بِنَاحِيَةً ثُوْبِهُ أَو يَدِهُ كُمَا آخذ أنا بصنفة ثوبك هذا فلا يتناهى حتى يدخله الله وأباه الجنة. (أخرجه مسلم ((0777)).

وعن مُعاوية بن قرة عن أبيه أن رجلا كان يأتي النبي صلى الله عليه وسلم ومعه ابن له فقال لَهُ النَّبِي صلى اللَّهُ عَلَيْهُ وسلم أتحبُّه ؟ فقال: يَا رَسُولِ اللَّهِ أَحِبِكَ اللَّهِ كَمَا أَحِبِهِ.

فَفَقِدُهُ النَّبِي صلى اللَّه عَلَيْهِ وَسلم فَقَالَ: مَا فعل ابن فلان؟

قالوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ: مَاتَ

فقال النبي صلى الله عليه وسلم الأبيه: أما تحب أن لا تأتى بَابِا من أَبْوَابِ الجِنْةِ إلا وجدته ينتظرك عليه؟

فقال رجل: أله خاصة يا رسول الله أو لكلنا قال بل لكلكم. (صحيح: أخرجه النسائي (۱۸۷۰)، وأحمد (۱۸۷۰)).

وعن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ما من النّاس مسلم يموت لهُ ثلاثة من الولد لم يبلغوا الحنث إلا أدخله الله الجنة بفضل رحمته إياهم. (أخرجه البخاري (١٢٤٨)).

وجعل الإسلام الولد الصالح خير كنز يتركه المسلم من بعده، فهو خير زاد الأبويه في حياتهما ويعد موتهما.

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً، أَنْ النَّبِيِّ صلى اللَّه عليه وسلم قال: إذا مات الإنسان انقطع عمله إلا من ثلاث: صُدُقة جَارِية، أوْ عِلْم يُنْتَفِعُ بِهِ، أَوْ وَلد صالح يَدْعُو له. (أخرجه مسلم: ١٦٣١).

بل إنَّ الذرية الصالحة يُجمع شملها مع آبانها الصالحين في الجنة:

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّبَعَنَهُمْ ذُرِّيَّتُهُمْ بِإِيكِنِ ٱلْحَقَّنَا يم دُرِيْتُهُمْ وَمَا أَلْتُهُم مِنْ عَلَهِم فِن عَيلهم فِن مَني ، (الطور: ٢١) وإذاما نظرنا إلىما منحته الشريعة الإسلامية



أتاكم من ترضون دينه وخلقه فزوجود. إلا تفعلوه تكن فتنة في الأرض وفساد كبير" أخرجه الترمذي في سننه (١٠٨٤)، وابن ماجه في سننه (١٩٦٧)، والطبراني في الأوسط (٤٤٦)، حسنه الألباني رحمه الله في الأرواء (١٨٦٨).

- ومن حرص الإسلام على الطفل أن سن تقديم تحصينات له قبل مجيئه وذلك باتباع المسنون عن رسول الله في ذلك.

ومن هذه التحصينات (فقه تربية الأبناء ص٣٤):

## أ.الدعاء عند الدخول بالزوجة

عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده عن النبي - صلى الله عليه وسلم - قال اذا تروج أحدكم امراة أو اشترى خادما فليقل اللهم إني أسالك خيرها وخير ما جباتها عليه وأعوذ بك من شرها ومن شر ما جبلتها عليه وإذا اشترى بعيرا فليأخذ بذروة سنامه وليقل مثل ذلك .. وفي رواية: "ثم ليأخذ بناصيتها وليدع بالبركة .. في المرأة والخادم. (حسن: أخرجه أبو داود في سننه (٢١٦٠)، وابن ماجه في سننه (٩٩٩٨)، والنسائي في الكبرى (٩٩٩٨).

ب. الدعاء عند الجماء

عن ابن عباس قال: قال النبي - صلى الله عليه وسلم - ، أما لو أن أحدهم يقول حين يأتي أهله باسم الله، اللهم جنبني الشيطان، وجنب الشيطان، اللهم جنبني الشيطان، وجنب الشيطان ما رزقتنا، ثم قدر بينهما في ذلك، أو قضى ولد، لم يضره شيطان أبدا ... (أخرجه البخاري (٥١٦٥)، ومسلم (١٤٣٤)). مرحلة كونه جنينا؛

إن الشريعة تعتبر الجنين كائناً مستقلاً يتمتع بالحقوق الإنسانية التي يتمتع بها الأخرون دون أن يؤثر في ذلك أنه مستظل بحياة أمه داخل في كينونتها وغير منفصل عنها

و من كبير عناية الإسلام بالإنسان أن حفظ للأجنة منزلتها وحرمتها وحقوقها، وسن أحكاما دقيقة لرعايتها والحرص على سلامتها، فحرم الإسلام الإجهاض، ولم يبحه بتاتا إلا لضرورة الحفاظ على حياة الأم، ورخص الإسلام ترك بعض العبادات أو تأجيل أدائها حماية للأجنة، وصونا لحياتها،

للطفل من حقوق وما نجده في الشرائع والأمم الأخرى. يتبين لنا البون الشاسع بين حقوق الطفل في الإسلام والحقوق المدعاة في الشرائع والأمم الأخرى، لقد أشرقت الحضارة الاسلامية بأنوارها بعد ليل طويل حالك الظلمة كان الأطفال فيه سلعة رخيصة مهدورة الكرامة، مسلوبة الحقوق في ظل قيم وعادات وأعراف وتشريعات وقوانين ظالمة. منحت الأب أو الأخ الكبير حق التصرف بأطفال الأسرة في البيع أو الهية لأحد المعايد. أو تقديمهم كرهائن للأعداء كما كان الحال عند الأشوريين والبابليين والرومان، أو دفنهم أحياء خوفًا من العار أو الفقر كما كان الحال عند بعض القبائل العربية، أو تقديمهم قرابين للألهة عند البعض الآخر. (محو الأمية التربوية للدكتور المقدم ١/١١).

لقد ضمن الإسلام للطفولة براءتها وحرص على سلامتها وتكفل برعايتها. في جميع مراحلها:

### . مرحلة ما قبل الولادة:

تبدأ رعاية الإسلام للطفل قبل بروزه إلى الحياة، بل قبل اجتماع الأبوين في بيت المودة والسكن وذلك بالحث على:

حسن اختيار الزوجين:

قال تعالى: وأنكحوا الأيامي منكم والصالحين من عبادكم وامائكم إن يكونوا فقراء يُغْنهمُ الله من فضله والله واسعُ عليمٌ» (النور: ٣٧) و قال تعالى: «وَلأَمَة مُؤْمِنةُ خَيْرُ مِنْ مُشْرِكة ولو أعْجبتكم» (البقرة: ٢٢١)

ففي هاتين الأيتين مقارنة بين مبدأين أساسيين: بين الصلاح والإيمان وسلامة القلب وصحة الانجاه، وبين الشرك و فساد العقيدة و ضلال المعتقد والمفروض أن مبنى الاختيار ينبغي أن يراعى فيه سلامة العقيدة والخلق. والنصوص كثيرة في الباب منها: عن أبي هُريْرة رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: تُنكح المُرأة لأربع: لمالها، ولحسبها، وجمالها، ولدينها: فاظفر بدات الدين تربت يداك" أخرجه البخاري (٥٠٩٠)، ومسلم يداك"

وعن أبي هريرة، قال: قال رسول الله: " إذا



كاباحة إفطار الحامل والمرضع في رمضان، بل إن الحق تبارك وتعالى عد الأجنة من الآيات الكبرى الدالة على عظمته وبديع صنعه، وجعلها برهانا على ألوهيته، وآية على البعث والنشور. يقول جل وعلا: وقلينظر الانسان مم خلق (٥) خلق من ماء دافق (٦) يخرج من بين الصلب والتراثب (٧) إنه على رجعه لقادر (٨) يوم تُبلى السرائر (٩) فما له من قوة ولا ناصر (الطارق: ٥ - ١٠).

وضمن الإسلام للجنين حق النفقة والنسب وغيرها من الحقوق التي يضيق المقام بذكرها.

- مرحلة الولادة وما قبل التمييز:

أعطى الإسلام الطفل حقوقا كثيرة بعد الولادة وقبل التمييز منها:

الحث على حسن استقباله والتبشير بمجيئه وحسن اختيار اسمه والدعاء له بالبركة وتحنيكه والعقيقة عنه والرضاع والنفقة والختان والحضانة والحث على العطف والحنو عليه ورحمته في حقوق كثيرة تدل على مدى عناية الإسلام بالطفل.

- مرحلة التمييز وحتى البلوغ:

أمر الإسلام بمعاهدة الطفل في هذه المرحلة وأعطاها اهتمامًا خاصًا بالحث على إظهار المودة والرحمة وتعليمه وتربيته وجعل رعاية الأبناء عبادة واجبة فهم أمانة عظيمة في عنق الوالدين وسيسألون عنها يوم القيامة. وإن للأبناء حقوقًا على والديهم من أعظمها وأهمها تربيتهم التربية الإسلامية الصحيحة. وليست الرعاية قاصرة على توفير السكن والطعام والشراب واللباس والعلاج ونحو ذلك فقط، فهذا يشترك فيه جميع الناس مؤمنهم وكافرهم وبرهم وفاجرهم بل حتى الحيوان يشارك الإنسان في ذلك، ألا ترى إلى الطائر كيف يصنع العش لصغاره وكيف بلتقط الحب ويصعد به اليهم، وكذا بقية الحيوانات، ولكن المسلم يختلف عنهم، فهو يعلم أنه مخلوق لعبادة الله وحده، وأنه مسؤول أمام ربه جل وعلا، وأن أمامه جنة ونارا. (انظر: إدراك معلمات المرحلة الابتدائية بمدينة مكة الكرمة، حقوق الطفل المسلم دراسة ميدانية إعداد الطالبة صفية بنت

عبد الله أحمد بخيت ص ٢٢، وانظر أيضاً: تربية الأبناء مراحل عمرية وخطوات عملية ووسائل تربوية إعداد عبد الله بن سعد الفالح ص١١).

ولذا فعليه مسؤولية أعظم وأمانة أضخم، ألا وهي رعاية فطرة هذا الطفل وتنشئته النشأة الصالحة؛ ليعبد الله وحده لا شريك له، وينقذ نفسه من نار تلظى ويفوز بجنة عرضها السماوات والأرض. ويعيش في هذه الحياة مؤمنًا بربه متبعًا لرسوله صلى الله عليه وسلم وسلفه الصالح، نافعا لأمته، قرة عين لوالديه في الدنيا وذخرا لهما في الآخرة

فما أعظم هذه الأمانة وأجلها وأوجبها. فهي واجب محتم على كل من استرعاه الله رعية. قال الله سبحانه: يأأيها الذين آمنوا قوا أنفسكم وأهليكم نارًا وقودها الناس والحجارة عليها ملائكة غلاظ شداد لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يُؤمرون ((التحريم: ٦)

وقال سيحانه: يُوصِيكُمُ اللّه فِي أَوْلاَدِكُمُ للذَّكرِ مِثْلُ حَظُ الأُنْتَيِينَ (النساء: ١١).

وَعَنْ عَبْدِ اللّه بْن عُمْر رَضِي اللّه عَنْهُمَا: أَنْهُ سِمِع رَسُولُ اللّهِ صَلّى اللّه عَلَيْه وَسَلّم يَقُولَ: كَلّكُمْ رَاعٍ وَمَسُولُولُ عَنْ رَعَيْته، فَالْأَمْامُ رَاعٍ وَهُو مَسُوولُ عَنْ رَعَيْته، فَالْإَمْامُ رَاعٍ وَهُو مَسُوولُ عَنْ رَعَيْته، وَالرّجِلُ فِي أَهْله رَاعٍ وَهُو مَسُوولُ عَنْ رَعَيْته، وَالرّجَلُ فِي الْهُله رَاعٍ وَهُو وَهِي مَسُوولُ عَنْ رَعَيْته، وَالرّاحَ فِي بَيْت زَوْجِها رَاعية، وَهِي مَسُوولُة عَنْ رَعَيْتها، وَالخَادُمُ فِي مَالُ سَيْده رَاعٍ وهُو مَسُؤولُ عَنْ رَعَيْتها، وَالخَادُمُ فِي مَالُ سَيْده رَاعٍ وهُو مَسُؤولُ عَنْ رَعَيْتها، وَالخَادِمُ فِي مَالُ سَيْده (١٨٢٩)، ومسلم (١٨٢٩).

وقال النبي صلى الله عليه وسلم: (وَإِنَّ لُوَلَدِكَ عَلَيْكَ حَقُّا). أخرجه مسلم (١١٥٩) من حديث ابن عمرو رضي الله عنه مرفوعًا.

وَعَنْ ابْنِ عُمْرَ - رضي الله عنهما - قالَ: قَالَ رَسُولُ اللّه -, صلى الله عليه وسلم -: (" لاَ رَسُولُ اللّه -, صلى الله عليه وسلم -: (" لاَ يَسْتَرْعِي اللّه تَبَارَكَ وَتَعَالَى عَبْدَا رَعِيْهَ قَلْتُ أَوْ كَثُرَتْ. إلَّا سَأَلُهُ اللّه عَنْهَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ، أَقَامَ فيهمْ أَمْرَ اللّه أَمْ أَضَاعَهُ حَتّى يَسْأَلُ الرَّجُلُ عَنْ أَهُل بَيْتِه خَاصَّةُ "). صحيح: أخرجه أحمد أَهُل بَيْتِه خَاصَّةُ "). صحيح: أخرجه أحمد يق مسنده (٢٣٧٤)، وابن أبي الدنيا في النفقة على العيال (٣٢٥)، وأبو نعيم في تاريخ أصبهان على العيال (٢٣٥).

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



أإذا كان التضخم كما هو مقرر عند علماء الاقتصاد: "حركة صعودية مستمرة في الأسعار وهذا يؤدي إلى الغلاء والبلاء وانعدام الرخاء". فأين دعاة تجديد الخطاب الديني لمواجهة التضخم الذي يشعر به كل فرد؟ ألم يأن لدعاة تجديد الخطاب الديني أن يرجعوا إلى أهم محور من محاور من محاور وتنقية الدين مما ليس منه، والتخلص وتنقية الدين مما ليس منه، والتخلص من مثل هذه الأحاديث التي تجعل الغلاء والبلاء نعمة والرخاء مصيبة، ومثل هذه الأحاديث تعتبر من أكبر معوقات حل المشكلة الاقتصادية معوقات حل المشكلة الاقتصادية حيث تجعل هذا التضخم نعمة عيد المستمية المهادية ال

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وبعد:

فنواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة الواهية التي اشتهرت على ألسنة الوعاظ والقصاص والى القارئ الكريم التخريج والتحقيق:

قصة مفتراة

ع استعمال الإيماق عالم الإيمان

## أولاً: أسباب ذكر هذه القصة

ا وجود هذه القصة في بعض كتب السنة الأصلية يجعل من لا دراية له بالصناعة الحديثية يتوهم أن هذه القصة صحيحة ولكن كما سنبين من التحقيق أنها قصة باطلة موضوعة.

 وإن هـؤلاء الوضاعين من إفكهم ليقولون كما في المـن: «ليس بمؤمن مستكمل الإيمان من لم يعد البلاء نعمة والرخاء مصيبة...».

٣) ولسائل أن يسأل هل إذا دعوت الله عز وجل لبلدنا بالرخاء في وسط هذا التضخم الذي عم كل شيء أكون دعوت الله لبلدنا بالمصائب بل وإن تعجب فعجب قولهم: من لم يعد الرخاء مصيبة فليس بمؤمن مستكمل الإيمان.

ربيع أول 33\$١ هـ - العدد ١٣٧ - السنة الثائثة والخمسون

والرخاء مصيبة، ومن لم يعد الرخاء مصيبة فليس بمؤمن مستكمل الإيمان، وكأن بهذا الحديث المفترى على النبي صلى الله عليه وسلم يجعل الاعتقاد بأن الغلاء والبلاء نعمة والرخاء مصيبة. شعبة من شعب الايمان.

ه) وباستقراء كتاب الإمام الحافظ أبي
 بكر أحمد بن الحسين البيهقي المتوفى
 سنة ٥٩٨هـ «الجامع لشعب الإيمان»
 وهو سبع وسبعون شعبة قال الإمام أبو
 المعالي عمر بن عبد الرحمن القزويني
 المتوفى سنة (٩٩٦هـ) في كتابه «مختصر
 شعب الإيمان للبيهقي»: «الأول من شعب
 الإيمان: الإيمان بالله عزوجل».

ثم قال: «السابع والسبعون من شعب الإيمان: أن يحب الرجل لأخيه ما يحب لنفسه ويكره له ما يكره لنفسه، ويدخل فيه إماطة الأذى عن الطريق».

المشار إليه في حديث أبي هريرة رضي الله عنه في «الصحيحين»: «الإيمان بضع وستون- أو بضع وسبعون شعبة أفضلها قول لا إله إلا الله وأدناها إماطة الأذى عن الطريق، والحياء شعبة من الإيمان».

قلت: ولقد بوب الإمام البيهقي بابًا افتتح به كتابه «الشعب» قال: باب ذكر الحديث الذي ورد في «شعب الإيمان»، وأخرج أول حديث في الباب ثم عقب عليه فقال: رواه البخاري في «الصحيح» عن عبد الله بن محمد المسندي عن أبي عامر، وأخرج الحديث الثاني ثم عقب عليه فقال: رواه مسلم عن زهير بن حرب، عن جرير. اه. قلت: وهذه طريقة أصحاب المستخرجات وذكرته ردًا على ما أجمله الإمام أبو وذكرته ردًا على ما أجمله الإمام أبو المعالي القزويني في الحديث الذي أورده في «شعب الإيمان» فرواية البخاري: «بضع وستون شعبة»، ورواية مسلم: «بضع وستون شعبة»، ورواية مسلم:

«بضع وستون أو بضع وسبعون شعبة».

وبالبحث والاستقراء لم نجد في السبع والسبعين شعبة من شعب الإيمان شعبة تسمى المؤمن مستكمل الإيمان هو الذي يعد البلاء نعمة والرخاء مصيبة .. بل باستقراء الأحاديث والأثار بكتاب الإمام البيهقي الجامع لشعب الإيمان وعددها (١٠٧٥٦): لم يوجد هذا الحديث الذي جاءت به هذه القصة.

آ) هذا الحديث الباطل الذي جاءت به هذه القصة الواهية يذكر السبب في القول المنسوب كذبًا إلى النبي صلى الله عليه وسلم: "ليس بمؤمن مستكمل الإيمان من لم يعد البلاء نعمة، والرخاء مصيبة". حيث يسأل النبي صلى الله عليه وسلم- كما سنبين من المتن- قالوا كيف يا رسول الله؟ فقال النبي صلى الله عليه وسلم: "لأن الرخاء لا تتبعه الا المصيبة". وبين النفي بحرف (لا)، والاستثناء بحرف (إلا) يفيد الحصر والقصر بأن الرخاء يعد مصيبة لابد والقصر بأن الرخاء يعد مصيبة لابد منها وينتهي إليها وأنه أمر كوني لا دخل للإنسان فيه ولابد من التغير إليه والرضا بالواقع.

هكذا تفعل الأحاديث المنكرة والتي تبين نكارتها الأصول الثابتة من الكتاب والسنة الصحيحة المطهرة، فالتغير من النعمة الرخاء إلى البلاء والغلاء بين الله عز وجل سببه فقال في الآية (٥٣) من سورة الأنفال: «ذلك بأن الله لم يك مُغيرًا نَعْمة أنْعمها على قوم حتى يُغيرُوا ما بأنفسهم وأن الله سميع عليم».

وقال تعالى: « طَهَرَ ٱلْفَسَادُ فِ ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِيمَا كُسَبَتْ أَبْدِي ٱلنَّاسِ لِلْذِيقَهُم بَعْضَ ٱلَّذِي عَبِلُواْ لَعْلَهُمْ بَحِعُونَ » (الروم: ٤١).

كل هذه الأسباب توجب علينا تخريج وتحقيق هذه القصة الواهية.



## ثانيا: التخريج:

١) الحديث الذي جاءت به هذه القصة أخرجه الإمام الحافظ الطبراني (٢٦٠-١٣٠٠) في العجم الكبير، (١١/٣٢) ح (١٠٩٤٩) قال: حدثنا محمد بن على الصائغ المكي، حدثنا عبد العزيز بن يحيى المديني، حدثنا عبد الله بن وهب، عن سليمان بن عيسى، عن سفيان الثوري، عن ليث، عن طاوس، عن ابن عباس رضى الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: اليس بمؤمن مستكمل الايمان من لم يعد البلاء نعمة والرخاء مصيبة،، قالوا: كيف يا رسول الله؟ قال صلى الله عليه وسلم: « لأن البلاء لا يتبعه إلا الرخاء، وكذلك الرخاء لا يتبعه إلا المصيبة، وليس بمؤمن مستكمل الإيمان من لم يكن في غم ما لم يكن في صلاة ،، قالوا: ولم يا رسول الله؟ قال صلى الله عليه وسلم: «لأن المصلي يناجي ربه، وإذا كان في غير صلاة إنما يناجي ابن

۲) وأخرجه الإمام الحافظ إسماعيل بن محمد بن الفضل الأصبهاني المتوفى (٥٣٥هـ) في «الترغيب والترهيب» (٣٤١/١) ح(٥٧٦) قال: «أخبرنا أحمد بن عبد الرحمن، أنبأنا أبو بكر بن مردويه، حدثنا دعلج بن أحمد، حدثنا محمد بن علي، حدثنا عبد العزيز بن يحيى المديني به».

## ثالثًا: التحقيق

هذا الحديث الذي جاءت به القصة فيه علتان:

العلة الأولى: سليمان بن عيسى:

أ قال الإمام الحافظ السعدي الجوزجاني المتوفى سنة (٢٥٩هـ)
 ق كتابه «أحوال الرجال» (٣٨٩)

«سليمان بن عيسى السجزي الذي روى آداب سفيان الثوري كان كذابًا مصرحًا، اهـ.

٢) قال الإمام الحافظ ابن عدي في «الكامل» (٢٨٩/٣) «سليمان «الكامل» (٢٨٩/٣) «سليمان بن عيسى السجزي؛ يضع الحديث سمعت ابن حماد يقول؛ قال السعدي؛ روى آداب سفيان الثوري كذاب مصرح». ثم ختم ترجمته فقال: «أحاديثه كلها أو عامتها موضوعة». اه.

٣) قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (١٣٤/١/٢): «سألت أبي عن سليمان بن عيسى السجزي فقال: روى أحاديث موضوعة وكان كذائا». اه..

إ وقال الإمام الذهبي في «الميزان» (٣٤٩٦/٢١٨/٢) «سليمان بن عيسى السجزي هالك»، ثم نقل أقوال الأثمة الثلاثة والتي خرجتها من أصولها آنفًا ثم أقرها.

العلة الأخـرى: عبد العزيز بن يحيى المدني:

قال الإمام النهبي في «الميزان» (١٣٦/٦٣٦/٢): «كذبه إبراهيم بن المنذر الحزامي، وقال البخاري: يضع الحديث، وقال أبو زرعة: لا يصدق؛ ذكرته لإبراهيم بن المنذر فكذبه، وسألت أبا مصعب عنه وأنه يحدث عن سليمان بن بلال، فقال: كذب، أنا أكبر منه ما أدركت سليمان».

وقال العقيلي: يحدث عن الثقات بالبواطيل. اهـ.

فالقصة باطلة بالكذابين والوضاعين. اهـ.

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.



# كرر البحار شي بياق شيش الأجاديث الاتصار

(٩٨١) ، من قبل بين عيني أمه كان له سترا من

الحديث لا يصح: أورده الإمام السيوطي في مخطوطة درر البحارفي الأحاديث القصار، (١/٧٢) مكتبة الحرم النبوي «الحديث» رقم المخطوطة (٢١٣/١٠٧) وقال: (هب عن ابن عباس).

قلت: دهب، ترمز إلى البيهقي في دشعب الإيمان

وهذا تخريج بغير تحقيق فيتوهم من لا دراية له بالصناعة الحديثية أن الحديث صحيح وهو كما سنبين أنه حديث موضوع، كما سنبين حد هذا المصطلح، ثم نطبقه على هذا الحديث من التخريج والتحقيق حتى يجد طالب العلم أيضا دراسة العلم الحديث التطبيقي،

الحديث أخرجه الإمام البيهقي في «الشعب» (٤٩٨/١١) ح(٧٤٧٧) الباب (٥٥) ،بر الوالدين، قال: (أخبرنا أبو عبد الله الحافظ، أخبرني أبو عمرو سعيد بن عبد الله بن أبي عثمان الخيري، أخبرنا عبد الله بن محمد بن الشرقي، حدثنا محمد بن عقيل، حدثنا أبو صالح العبدي، حدثنا أبو مقاتل عن عبد العزيز بن أبي رواد، عن عبد الله بن طاوس، عن أبيه، عن ابن عباس أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: فذكره).

١) هذا الحديث أخرجه الإمام الحافظ ابن عدي في «الكامل» (٣٩٢/٣) (١٤٦/٥٥) قال: حدثني مكي بن عبدان، حدثنا محمد بن عقيل بن خويلد، حدثنا أبو صالح خلف بن يحيى قاضي الري، حدثنا أبو مقاتل به، وقال: «هذا حديث منكر سندًا ومتنًا وعبد العزيز بن أبي رواد عن عبد الله بن طاوس ليس بمستقيم، وأبو مقاتل ليس هو ممن يعتمد على روايته .. اهـ.

٢) قلت: وعلة أخرى: أبو صالح العبدي قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في الجرح والتعديل، (۳۷۲/۲/۱): «خلف بن يحيى الخراساني قاضي الري أبو صالح العبدي سألت أبي عنه فقال: متروك الحديث كان كذابًا لا يشتغل به ولا بحديثه، اه.

٣) وعلة ثالثة: الوقوف على درجة ضعف أبي مقاتل الذي قال فيه ابن عدي: ، ليس هو ممن يعتمد على روايته،. فقد قال الإمام الذهبي في «الميزان» (۲۱۲۰/۵۵۷/۱): «حفص بن سلم أبو مقاتل السمرقندي: وهاه قتيبة بن سعيد شديدًا، وكذبه عبد الرحمن بن مهدي، وقال السليماني: حفص بن سلم صاحب كتاب «العالم والمتعلم» في عداد من يضع الحديث،

وقال الإمام الحافظ ابن حبان في المجروحين، (٢٥٦/١): أبو مقاتل السمرقندي كان عبد الرحمن بن مهدي يكذبه، قال نصر بن الحاجب: ذكرت أبا مقاتل لعبد الرحمن بن مهدي فقال: ، والله لا يحل الرواية عنه، ثم ختم ترجمته فقال: و كذلك وكيع بن الجراح كان يكذبه ، اه.

٤) الاستنتاج: نستنتج من هذا الحديث مردود بالطعن في رواته والطعن بالكذب في أكثر من راو وهم في عداد الوضاعين ولا يحل الرواية

قلت: وهذا ينطبق تمام الانطباق على الحديث الموضوع حيث قال الحافظ ابن حجرية «شرح النخبة» ص (٤٤): «الطعن بكذب الراوي في الحديث النبوي هو الموضوع ..

فالحديث موضوع: والموضوع: هو الكذب المختلق المصنوع، وهو شر الضعيف وأقبحه وتحرم روايته في أي معنى كان سواء الأحكام والقصص والترغيب وغيرها إلا مقرونًا ببيان وضعه. كذا في «تدريب الراوي» (٢٧٤/١) النوع (٢١) للإمام السيوطي.



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاد.. وبعد:

فإن مما شرعه الله للمسلمين في صلاتهم: أن يقولوا عقب تكبيرة الإحرام وقبل قراءة الفاتحة وفيما يُعرف بـ(دعاء الاستفتاح)، ما جاء في صحيح مسلم (٧٧١) من حديث عليٌّ وفيه أن النبي صلى الله عليه وسلم كان إذا قام إلى الصلاة قال: (وجهت وجهي للذي فطر السماوات والأرض حنيفًا وما أنا من المشركين، إن صلاتي ونسكي ومحياي ومماتى لله رب العالمين لا شريك له، وبذلك أمرت وأنا من المسلمين.. اللهم! أنت الملك لا إله إلا أنت، أنت ربي وأنا عبدُك، ظلمتُ نفسى واعترفتُ بذنبي، فاغفر لي ذنوبي جميعًا إنَّه لا يغفر الذُّنوب إلا أنت، واهدني لأحسن الأخلاق لا يهدى لأحسنها إلا أنت، واصرف عني سيِّنُها لا يصرف عني سينها إلا أنت.. لبيك! وسعديك! والخبر كله في يديك والشر ليس إليك، أنا بك واليك، تباركت وتعاليت، أستغفرك وأتوب إليك). وإذا ركع قال: (اللهم! لك ركعت، وبك آمنت، ولك أسلمت، خشع لك سمعي وبصري، ومخي وعظمي وعصبي).. وإذا رفع قال: (اللهم! ربنا لك الحمد ملء السماوات وملء الأرض وملء ما بينهما وملء ما شئت من شيء بعد).. وإذا سجد قال: (اللهم! لك سجدتُ، وبك آمنتُ، ولك أسلمتُ، سجد وجهى للذي خلقه وصوره، وشق سمعه وبصره، تبارك الله أحسن الخالقين.. الحديث)".

## اد. محمد عبد العليم الدسوقي

الأستاذ يجامعة الأزهر

# ١- أثر دعاء الاستفتاح على النفس المؤمنة دون المشركة؛

كلمات تعكس مدى حرص الإسلام؛ على: أن يكون المسلم صحيح المعتقد؛ وأنه المعوَّل عليه أن يكون المسلم صحيح المعتقد؛ وأن يكون على عليه في صلاح كل شيء؛ وأن يكون على (المحاجة البيضاء) و(الحنيفية السمحاء) المائلة عن الشرك المستقيمة على التوحيد، إذ هما اللتان بُعِث بهما أنبياء الله ورسله. بحيث لا يتطرق إليه مثقال ذرة من شرك، وبحيث لا يتعلق العبد إلا بالله وحده أنشأ السماوات والأرض وخلقهما وأبدعهما على غير مثال سابق، وبحيث لا يصرف أيًا من صنوف العبادة إلا لله وحده.

فالسجود لا يكون إلا له وحده، والركوع والانحناء لا يكونان إلا له وحده، والذبح والقرابين والنذور لا تكون إلا له وحده، والتوكل وإسلام الوجه لا يكون إلا له، والتوكل وهو في معنى تفويض الأمر؛ لا يكون إلا عليه، والنسك وهو كل ما يتقرب به من ألوان العبادة؛ لا يكون إلا له وحده، والمحيا ألوان العبادة؛ لا يكون إلا له وحده، والحيا والممات لا يملكهما ولا يكونان إلا له، والاعتماد القلب والجوارح لا يكونان إلا له، والاعتماد لا تكون إلا به ومنه وحده، وطلب المغفرة لا تكون إلا منه، وطلب الهداية لطريق لا تكون إلا منه، وطلب الهداية لطريق الرشاد ولحسن الأخلاق لا يكونان إلا منه، والتقديم والتأخير والإعزاز والإذلال منه، والتقديم والتأخير والإعزاز والإذلال كل ذلك لا يملكه إلا الله وحده، وقضاء



الحاجات لا يقدر على إنفاذها إلا الله وحده، وصرف السيئات والشرور وكل أنواع البلاءات والأفات والممرضات عن العباد وسائر الخلق لا يملكه إلا الله وحده، ولا أدل على ذلك من قوله بأسلوب الحصر والقصر: (لا يصرف عني سيئها إلا أنت) فهذا إقرار بأن الله هو وحده القادر على رد القضاء وصرف السيئ منه عن عياده.

يقول الإمام النووي بشرح مسلم ٤٩/٦ مجلد٣: "قوله: (أنا بك واليك) أي: (التجائي وانتمائي إليك وتوفيقي بك).. وقوله قبل: (إن صلاتي ونسكي) النسك: العبادة، والنسيكة كل ما يُتقرب به إلى الله من الذبح والحج وسائر العبادات، وقوله: (ومحياي ومماتي) أي: حياتي وموتى أو صحوتي ونومى؛ طاعة واستعانة على العبادة وتقوّيًا على القيام والذكر ونحو ذلك، قوله: (لله) قال العلماء: هذه لام الإضافة، ولها معنيان: (الملك) و(الاختصاص) وكالاهما مراد، وقوله: (رب العالمين) أي: المالك والسيد والمدبر والمربى، فإن وصف الله بـ (ربّ) الأنه مالك أو سيدً؛ فهو من صفات الذات، وإنَّ وصف به لأنه (مُدَبِّرُ خلقه ومربيهم)؛ فهو من صفات فعله.. و(العالمين) جمع عالم، واختلف العلماء في حقيقته، فقال جماعة من المفسرين وغيرهم: العالم: كل المخلوقات، وقال جماعة: هم الملائكة والأنس والحن، وقيل: هو مشتق من العلامة لأن كل مخلوق علامة على وجود صانعه"ا.ه يتصرف

وهو في معنى قول أبي العتاهية:

ويلاكل تسكينية شاهذ

وي كل شيء له اية

تدلُ على أنهُ الواحدُ

ولك أن تتأمل فيم يكون الدعاء الذي أورده مسلم وقد سنه صلى الله عليه وسلم لعباد الله الموحدين؟ له شُرع ليكون في الصلاة؛ أعظم مقام يكون فيه العبد بين يدي خالقه، وجميعه ينبض: بالتوحيد الخالص لله رب العالمين وبإخلاص جميع أعمال المرء لله الواحد الأحد الفرد الصمد، وبالبراءة من

صرفها عن كل ما عداه.

لذا فقد نُقل عن جميع أهل العلم استحبابه في مفتتح كل صلاة، وقد ورد بعدة صيغ بعضها طويل وبعضها صغير وبعضها بين بين، وليس لقائل أن يزعم أن ذلك مختص بصلاة الليل، إذ ما ثبت في النفل ثبت في الفرض، ولا أدل على ذلك من حديث علي السالف الذكر وفيه: (كان النبي إذا قام للصلاة قال:..الحديث) كذا دون ما تخصيص بصلاة النافلة، وهو عند الترمذي (٣٤٥) وقال الألباني: "حسن صحيح"، بلفظ: (كان إذا قام إلى الصلاة المكتوبة)، وعند ابن حبان ابن خزيمة والبيهقي بلفظ: (كان إذا قام إلى الصلاة المتوبة)، وعند ابن خبان ابن خزيمة والبيهقي بلفظ: (كان إذا قام إلى الصلاة المكتوبة)، وعند ابن خال هذا؟.

# ٢- وما يقال في الصلاة - لتعلقه بأعظم ألوان التوجيد - بقال في غيرها:

على أن ما يقال في الصلاة التي تستغرق كل أوقات المسلم في حال يقظته تقريبًا، يقال فيبيل نومه؛ الشطر الثاني من حياته، إذ مما شرع وكان لصيق الصلة بما تقدم، ما هدانا الله صلى الله عليه وسلم مما يسن قوله قبل النوم، فقد أخرج البخاري في كتاب الدعوات، باب النوم على الشق الأيمن (٥٨٤٠) عن البراء بن عازب قال: "كان رسولُ الله إذا أوى إلى فراشه نام على شقه الأيمن، ثم قال: (اللهم أسلمتُ نفسي إليك، ووجهتُ وجهي إليك، وقوضتُ أمري إليك، وألحاتُ ظهري إليك، وألحاتُ ظهري إليك؛ رغبة ورهبة إليك، لا ملجأ ولا منجى منك إلا إليك، آمنتُ بكتابك الذي أنزلت، منك إلا إليك، آمنتُ بكتابك الذي أنزلت، ونبيك الدي أرسلت. الحديث).

وفي رواية أخرى أوردها البخاري في باب فضل من بات على الوضوء (٢٣٩)، ومسلم في باب ما يقول عند النوم (٢٧١٠) أنه قال لرجل: (يا فلان، إذا أويتَ إلى فراشك فتوضًا وضوءك للصلاة، ثم اضطجع على شقّك الأيمن، ثم قل: اللهم أسلمتُ نفسي إليك.. الحديث)، قال: (فإن متَ من ليلتك متَ على الفطرة، وإن أصبحتَ أصبتَ خيرًا).

وإنما عنى بقوله: (وجهت وجهي إليك):

قصدت بعبادتي الله، فالوجه يقصد به العمل. أو الجهة، أو القصد، كما أنشد سيبويه في الكتاب:

## أستغفر الله ذنبا لست محصيه

رب العباد إليه الوجه والعمل

كما عنى بقوله: (والحأت ظهرى اليك): أسندته واعتمدت عليك فيما أخافه وأحاذره وفي كلّ ما يخصّني مما يتعلق بمعايشي، أو في مُزاولاتي وأحوالي كلها، فهو في معنى: يركن إليه ويتقوّى ويستعين به، وإنما خصُّ ذلك بـ (الظّهر) باعتبار أنَّ العادة جرت: أنَّ الإنسان يعتمد بظهره إلى ما يستند اليه؛ ولهذا يقولون: (فلأن له ظهر) بمعنى: له سند، وعليه قوله تعالى على لسان لوط عليه السلام لما قال للملائكة: الو أنْ لي بكم قوَّة أوْ آوي إلى رُكن شديد، (هود: ٨٠)، وتعليق النبي عليه بقوله: (يرحم الله أخي لوطا، لقد كان يأوي إلى ركن شديد) ويعنى به: رب العزة سبحانه، إذ هو خير معين وخير من يعتمد عليه، بينا الخلق الا يَمْلكُونَ لأَنْفُسهِمْ نَفْعًا وَلا ضَرًّا» (الرعد: ١٦).

ومن فقه هذه الراويات؛ أنه عندما يقال؛ (كانرسولُ الله يفعل كذا). يُعلم للتوَأنَّ مثل هذه الصَّيغة تدلَّ على المداومة والاستمرار، كما يُعلم أن من فعل ما جاء به فقد أطاعه وأوجب لنفسه موعود الله بالجنة. وإلا فقد أبى وعرض نفسه لدخول النار مصداقًا لقوله بأبي هو وأمي: (كل الناس يدخلون الجنة إلا من أبى)، قيل ومن يأبى يا رسول الله؟ قال؛ (من اطاعني دخل الجنة ومن عصاني فقد أبى)، ويُعلم كذلك أن لفظة؛ (اللهم) هي بمعنى؛ (يا الله)، فحدف ياء النداء، وعُوض عنها بالميم.

ومن فقهها: التعبير بر(إسلام الوجه لله) والبدء به أحيانًا، وهو في معنى: (الإخلاص)، يدل على ذلك قوله تعالى: "ومَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلّهِ وَهُوَ مُحْسَنْ (البقرة: ١١٢)، وبعضهم على أنه بمعنى: (الاستسلام)، يقال: (أسلمتُ نفسي إليك) يعنى: استسلمتُ وجعلت نفسي

منقادة لك طائعة لحكمك، وهذا هو الأصل في استعمال هذه اللفظة، إذ يعنى بها قائلها: أنَّه قد أسلم نفسه وقلبه وجوارحه لربَّه ومالكه ومعبوده، بحيث أضحت نفسه ماثلة أو موجهة ومعبدة ومذللة لله رب العالمين، فلا يقع منه خروج عن طاعته، ولا انفلات عن إسلام وجهه لريه، ومن ثم فانه لا يصح بحال من الأحوال أن يقول هذا من يتزلف لقبر أو لصاحبه أو يطوف حولهما، مع العلم أن الطواف عبادة ولا تكون إلا حول ما شرع الله، أو من ينشد أو يناشد ميتًا ولو كان صالحا مع ما هو معلومٌ بالضرورة من أنه إنما يُدعى لهؤلاء الموتى بقول: (يغفر اللَّه لنا ولكم، يرحم اللَّه المستقدمين منا المستأخرين) على ما ورد في السنة المطهرة، إذ كيف يقول: (أسلمتُ نفسى إليك) من كان على حالاته من الشرك والخروج عن طاعة الله ورسوله؟!.

# ٣- وما جاءت په السنة من تسليم العبد جميع أمره لله دون سواه: جاءت به أي التنزيل:

وهذا واضح من قوله تعالى: وقل إن صلاتي ونسكى ومحياي ومماتى لله رب العالمين. لا شريك وبذلك أمرت وأنا أول المسلمين، (الأنعام: ١٦٢، ١٦٣)، يقول ابن كثير في تفسيرها: "يأمره تعالى أن يخبر المشركين الذين يعبدون غير الله ويذبحون لغير اسمه، أنه مخالف لهم في ذلك، فإن صلاته لله ونسكه على اسمه وحده لا شريك له. وهذا كقوله: ، فصل لريك وانحر ، (الكوثر: ٢) أي: أخلص له صلاتك وذبيحتك، فإن المشركين كانوا يعبدون الأصنام ويذبحون لها - أي: تماماً كما يفعله عبدة الأضرحة - فأمره الله بمخالفتهم والانحراف عما هم فيه، والإقبال بالقصد والنية والعزم على الإخلاص لله .. فعن جابر قال: (ضحى رسول الله في يوم عيد النحر بكيشين، وقال حين ذبحهما: (وجهت وجهى للذي فطر السماوات والأرض حنيفًا وما أنا من المشركين، إن صلاتي ونسُكي ومحياي ومماتى لله رب العالمين لا شريك له وبذلك أمرت وأنا أول المسلمين)".



ويقول السعدي في تفسيرها: "قوله: "قلُ إنَّ صلاتِي وَنُسُكِي "أي: ذبحي، وخصَّ هاتين العبادتين لشرفهما وفضلهما، ودلالتهما على محبة الله وإخلاص الدين له، والتقرب إليه بالقلب واللسان والجوارح وبالذبح الذي هو أحب بذل ما تحبه النفس من المال، لما هو أحب اليها وهو الله، ومن أخلص في صلاته ونسكه، استلزم ذلك إخلاصه لله في سائر أعماله، وقوله: "ومحياي ومماتي" أي: ما آتيه في حياتي، وما يجريه الله علي ويُقدره في مماتي، الجميع الله ربُ العالمين"ا.هـ

وفي المختصر في التفسير ما نصه: "قل أيها الرسول: (إن صلاتي وذبحي للله وعلى اسم الله لا على غيره، وحياتي وموتي، كل ذلك لله رب المخلوقات وحده وليس لغيره نصيب في ذلك".. وفي التفسير الميسر ما نصه: "قل أيها الرسول لهؤلاء المشركين: إن صلاتي، ونسكي أي: ذبحي للله وحده، لا للاصنام، ولا للأموات، ولا للجن، ولا لغير ذلك مما تذبحونه لغير الله، وعلى غير اسمه كما تضعلون".

ولصاحب التفسير الوسيط قوله: "قل لهم: إن صلاتي التي أتوجه بها إلى ربي، ونُسُكي أى: عبادتي وتقربي إليه وهو من عطف العام على الخاص، وقيل المراد به: ذبائح الحج والعمرة، ومَحُياي ومَماتي، أى: ما أعمله في حياتي من أعمال وما أموت عليه من الإيمان والعمل الصالح: كل ذلك لله رب العالمين، فأنا متجرد تجردًا كاملاً لخالقي ورازقي بكل خالجة في القلب، وبكل حكة في هذه الحياة" إ.هـ.

# ٤ - ما آل إليه حال السلمين جراء تقاعسهم عن العمل بعوجب ما أمر به الشارع في السالة وغيرها المدارية وغيرها المدارة والمدارة والمد

هذا، ولقد تواتر مؤخرًا على مواقع التواصل الاجتماعي حكاية أحد الزائرين لعدة مشاهد، رآها بعيني رأسه من عبدة القبور والأضرحة ومن فيهما، يشيب لهولها الولدان، وتُلهب مشاعر أهل الإيمان حتى إنها لتَجعلهم يضربون كفًا على كف لما آل إليه سواد المسلمين الأعظم، ولو أن هذه المشاهد تمثل شيئًا يسيرًا من واقعنا الأليم لكانت منا محل شك.

يحكي هذا الزائر ما شاهده فيقول: "دخلت مسجد.. أكثر من تسع مرات، ووالله لقد رأيت الناس في دين غير الذي جاء به محمد صلى الله عليه وسلم، رأيت من يطلب من سيدنا.. أن يرزقه، ورأيت من تطلب منه الذرية، ورأيت من تخلع نقابها عند المقام، ورأيت اناسًا يظهر عليهم العقل والوقار يجمعون تراب أحذية زوار المسجد ويحتفظون به، ورأيت صرف الدعاء لد. مباشرة، ورأيت من يسجد للقبر عند مباشرة، ورأيت من يسجد للقبر عند ويحلف غير حانث قائلاً: "رأيت والله ما لو رآه الصحابة لظنوا أنهم عند مشاهد لو رآه الصحابة لظنوا أنهم عند مشاهد (اللات والعُزي وهبل ومناة)".

ويقول مستطردًا ومحملاً تبعة ذلك على الدعاة وعلى رأسهم دعاة الأزهر: "التوحيد في خطر والناس غارقون في الشرك والضلال، وبعض الدعاة يحذرون الناس من التشدد ويدعون الناس لمذهب الإنسانية"... ويختم داعيًا الله "أن يردَنا إلى دينه مردًا جميلاً وأن يثبتنا عليه حتى نلقاه"...

ويحق لنا أن نساءل أنفسنا وجميع المسلمين: يا ترى هل يحكى هذا الزائر غير الواقع الأليم لعوام المسلمين وسوادهم الأعظم إلا من رحم الله؟.. إنها الكارثة التي تحل على الأمة والتي ليس لها من دون الله كاشفة. فالشرك نذير الخراب، وما نهى بأبي هو وأمى عن شيء نهيه عن الشرك.. وماذا بعد قول نبي الهدى فيما أورده الألباني في (صحيح الأدب المفرد) للبخاري ١٤/١٨: (لا تشركُ بالله شيئًا وإن قطعت أو حُرُقت)، كما أن جميع الذنوب داخلة في قوله تعالى: ، قل يا عبادي الذين أسرفوا على أنفسهم لا تقنطوا من رحمة الله إن الله يغضر الذنوب جميعًا ، ولم يستثن من ذلك إلا من وقع في مصيبة الشرك ومات عليه، وذلك قوله: «إن الله لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لن يشاء ...

نسأل الله العافية.. وللحديث صلة إن شاء الله.



71

أ- الاختلاف المنفى عن القرآن في الآية

الكريمة هو التناقض والاضطراب

والتعارض الحقيقي بين آياته، ونسبه ابن الجوزي إلى الجمهور. (زاد المسير: ١/٤٣٨).

ب- الاختلاف المنفى عن القرآن في الآية الكريمة هو التفاوت في أسلوبه ونظمه بأن يكون بعضه فصيحاً وبعضه ركيكاً، وبعضه يصعب معارضته وبعضه يسهل ونحو ذلك مما هو منفي عن القرآن الكريم.

ج- الاختلاف المنضى عن القرآن في الآية الكريمة هو الكذب كأن يكون في بعض أخباره ما يُكذب الآخر، أو أن يكون في أخباره ما هو غير مطابق للواقع فيما أخبريه.

ومن ذلك ما أخبر به القرآن من الغيوب وما كانوا يبيتونه، ويسرون به فإنه مطابق المدر عنهم كما ذكره الله في الآية التي قبلها:" وَيَقُولُونَ طَاعَةً فَإِذَا شَرِزُواْ مِنْ عِندِكَ يَبُّتُ طَأَلِهَةً مِنْهُمْ غَيْرَ ٱلَّذِي تَقُولُ وَاللَّهُ بِتَكْتُبُ مَا يُبَيِّتُونَ فَأَعْرِضَ عَتَهُمْ وَقَوْكُلَ عَلَى اللَّهِ رَكُنَي إِنَّهِ وَكِيلًا" (سورة النساء: ٨١).

قال الزجاج:" لو كان ما يُخبِرونَ به مما بيتوا، وما يُسرُون، ويوحّى إلى النبي - صلى الله عليه وسلم -لولا أنه من عند اللَّه لما كان الإخبار به غير مختلف؛ لأن الغيب لا يعلمه إلا الله. وهذا من آيات النبي - صلى الله عليه وسلم - البينة". (معاني القرآن وإعرابه للزجاج: ٨٢/٢).

والحقأن هذه الأنواع الثلاثة منتفية عن القرآن الكريم ولله الحمد والمنة.

وهاك طرفا يسيرا من دلائل سلامة القرآن الكريم من هذه الاختلافات التي تقع في كلام

أما الأول وهو سلامة القرآن من التناقض والتعارض الحقيقي فإن الأمر يتجلى لديك حين تستحضر أن القرآن الكريم نزل في نحو ثلاث وعشرين سنة على القول المشهور، ومع طول هذه المدة وكثرة سور القرآن الكريم. وآياته، وتعدد موضوعاته، وغزارة فوائده، واتساع معلوماته لا تجد تعارضا حقيقيا أو اضطرابا أو تناقضا بين آياته وما فيها من معان ومعارف، وهدايات وغير ذلك مما تضمنه القرآن الكريم؛ فلا تجد - مثلا- في آية الدعوة إلى الحق وفي الأخرى الدعوة إلى الباطل، أوفي آية تقرير أمر، وفي الأخرى نفي هذا الأمر، وإنكاره وهكذا في القرآن الكريم كله من فاتحته إلى

خاتمته وهذا مؤذن بأنه كلام رب البشر الذي لا يتطرق إليه نسيان، ولا يعزب عن علمه شيء. وصدق الله إذ قال: " وما كان ربك نسيًا " (مريم:

هذا. وهناك أصول مهمة ينبغي للمرء أن يراعيها في هذا الباب حتى يسلم من الخلل، والوقوع في الزلل.

ومن أهمها:

١- التسليم بأن القرآن لا اختلاف فيه ولا تناقض بوجه من الوجوه.

٢- إذا أشكل عليه أمر في فهم القرآن أو وجد ما يوهم التناقض فعليه أن يتهم نظره، ويرمى بالضعف بصره،

وكم من عانب قولا صحيحا

وأفته من الفهم السقيم

ويقول كما أرشدنا القرآن الكريم:" وَالرَّسِخُودَ فِي ٱلْمِلْمِ يُقُولُونَ مُامَثًا بِهِ، كُلُّ مِنْ عِندِ رَبِّنَا وَمَا لِلْكُلِّ إِلَّا ٱوْلُوا آلاً بُ " (سورة آل عمران:(٧)).

٣- أن يسأل من هو أعلم منه فإنما شفاء العيِّ (الجاهل) السؤال، أو أن يبحث في الكتب النافعة في هذا الباب فيزول عنه الإشكال بفضل الله تعالى.

قال ابن عطية الأندلسي:" فإن عرضت لأحد شبهة وظن اختلافا في شيء من كتاب الله، فالواجب أن يتهم نظره ويسأل من هو أعلم منه". (المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز لابن عطية الأندلسي ٨٣/٢).

وقال ابن جزي الكلبي:" وإن عرضت لأحد شبهة وظن اختلافا في شيء من القرآن، فالواجب أن يتهم نظره ويسأل أهل العلم ويطالع تآليفهم. حتى يعلم أن ذلك ليس باختلاف". (التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزى ٢٠١/١).

٤- أن يعلم أن كل ما ورد في هذا الباب من إشكالات في الفهم فهو موهم للتناقض، وليس بتناقض فالحقيقة لفقده شروط التناقض وذلك " أن الخبرين اللذين أحدهما نفي والأخر إثبات إنما يتناقضان إذا استوبا في الخبر والمخبر عنه، وفي المتعلق بهما، وفي الزمان والمكان، وفي الحقيقة والمجاز؛ فأما إذا اختلفا في واحد من ذلك فليسا بمتناقضين". (تفسير الراغب الأصفهاني: ١/٢٤).



أنفسكم"(النجم،٣٢) وهذا فيه نهي عن تزكية النفس. والإشكال يزول إذا علمنا أن المراد بالتزكية

والإشكال يزول إذا علمنا أن المراد بالتزكية المرغُب فيها تطهير النفس، وتزكيتها بالطاعة وترك المعصية.

وأن المراد بالتزكية المنهي عنها مدح النفس، والثناء عليها وحينتذ فلا إشكال في فهم هذه الآيات ولله الحمد.

وأما قوله تعالى:" إن الله لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء" ففي حق غير التائبين فمن مات منهم على الشرك لم يغفر له، ومن مات غير مشرك فأمره إلى الله إن شاء عفا عنه وان شاء عاقبه كما هو مقرر عند أهل السنة والجماعة حيث يقررون أن مرتكبي الكبائر دون الشرك أمرهم إلى الله تعالى إن شاء عفا عنهم وإن شاء عاقبهم لكنهم لا يخلدون في النار خلافا للخوارج والعتزلة.

وعلى ذلك فالأيتان لا تعارض بينهما، وانما ذكرت كل آية حالا من أحوال الناس والله أعلم.

هذا غيض من فيض يتضح لك به أن كل ما توهمه الإنسان من وجود تناقض بين آيات القرآن فليس بحقيقي، وإنما هو في ذهن الإنسان لا في كلام الرحمن الذي لا تناقض فيه ولا اختلاف والحمد لله رب العالمين.

وحاصل الأمر أن التناقض لا يتحقق إلا عندما يكون الاختلاف من كل جهة، وأما مع انفكاك الجهة- ولو في وجه من الوجوه-فليس بتناقض في الحقيقة.

قال أبو بكر الصيرفي:" جماع الاختلاف والتناقض أن كل كلام صح أن يضاف بعض ما وقع الاسم عليه إلى وجه من الوجوه فليس فيه تناقض وإنما التناقض في اللفظ ما ضاده من كل جهة على حسب ما تقتضيه الأسماء ولن يوجد في الكتاب ولا في السنة شيء من ذلك أبدا....." (نسبه الزركشي في البرهان في علوم القرآن(٥٣/٢)). والسيوطي في الإتقان في علوم القرآن(٥٣/٢)).

ولما كان القرآن سالما من هذا التناقض حقيقة عبر العلماء عما يقع لبعض الناس من إشكال في هذا الباب ب" بموهم الاختلاف والتناقض"؛ لأن كلام الله تعالى منزه عنهما حقيقة وانما يكون ذلك بالنسبة إلى الأوهام القاصرة. (ينظر: أبجد العلوم لمحمد صديق خان ص٥١٩).

ودونك أمثلة يسيرة لبيان أن ما ورد مما ظاهره التعارض ليس بتناقض في الحقيقة. أ- جاء في القرآن الكريم ما يدل على أن الرسول صلى الله عليه وسلم هاد يهدى الناس إلى صراط الله المستقيم قال تعالى:" وإنك لتهدى إلى صراط مستقيم" (الشورى:٥٢)، وجاء في القرآن ما ينفي ذلك عنه قال تعالى:" إنك لا تهدى من أَحْبِبُتَ وَلَكِنَّ اللَّهِ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَهُوَ أَعْلُمُ بالمهتدين" (القصص:٥٦)، وحين تمعن النظر تعلم أن الهداية المثبتة له صلى الله عليه وسلم تختلف عن الهداية المنفية عنه فالأولى وهي المثبتة: هداية البيان والدلالة. والأخرى- وهي المنفية- هداية التوفيق فإنها بيد الله وحده عز وجل، وبهذا يرتفع الإشكال، ولا تناقض ولله الحمد



# من بالاهام القراء القراء التوجها



د. عبد الرحمن فودة أستاذ التلاغة حامعة القاهرة

وإذا اعتبرنا فعلي (اذكر) مقدرًا في (وإذ) يكون التقدير (واذكر إذ جعلنا... واتخذوا....).

إذًا رواية حفص عن عاصم على أن (اتخذوا) فعل أمر أي إنشاء، وفيه توجيه للمسلمين أن يتجهوا إلى الكعبة من وراء مقام إبراهيم عليه السلام. قال القاسمي: "بكسر الخاء أمرًا معترضًا بين الجملتين الخبريتين، أو بتقدير؛ وقلنا اتخذوا، وبالفتح ماضيًا معطوهًا على جعلنا، أي: واتخذوا مصلى.

أما قراءة: (واتخذوا) بفتح الخاء، فبناء على أنها معطوفة على (جعلنا) تقديرًا بإضافة (إذ) إليها، والتقدير؛ واذكر وقت جعلنا البيت مثابة للناس وأمنًا واتخاذ الناس مقام إبراهيم مصلى كأنها حكاية أو إخبار. أو تكون (اتخذوا) معطوفة على مجموع (واذ جعلنا) فنقدر (إذ) فيصير المعنى: واذكر إذ جعلنا البيت مثابة للناس وأمنًا، واذكر إذ اتخذوا من مقام إبراهيم مصلى.

قال ابن عاشور: (واتخذوا) قرأ نافع وابن عامر بصيغة الماضي عطفًا على (جعلنا) فيكون هذا الاتخاذ من آشار ذلك الجعل، فالمعنى: ألهمنا الناس أن يتخذوا من مقام إبراهيم مصلى. أو أمرناهم بذلك على لسان إبراهيم فامتثلوه واتخذوه، فهو للدلالة على الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على رسول الله المبعوث رحمة للعالمين، وعلى آله وصحيه أجمعين، ويعد،

The tell is talk to the

فلقد بينا في المقال السابق الفروق بين روايتي عاصم برواية حفص عنه وقراء تنافع برواية ورش عنه من حيث العدد (الإفراد والجمع). وتبين في هنذا المقال بحول الله وتوفيقه الفروق بين الروايتين من حيث الصيغ،

- قال تعالى: ﴿ وَأَنْهِلُواْ مِن مِّنَّادِ إِرَهِمَ مُسَلٍّ ، (البقرة: ١٢٥).

في قوله تعالى: «وَاتَخذُوا» قراءتان، الأولى على الأمر واتّخذُوا» أي الأمر بالصلاة خلف مقام إبراهيم عليه السلام، وبهذه القراءة قرأ العشرة إلا نافعًا والشامي ابن عامر اللذين قرآها بفتح الخاء «وَاتّخذُوا» على الإخبار بالماضي.

توجيه الروايتين:

قراءة: (واتَحَدوا) بكسر الخاء على أنها فعل أمر، وهو مقول قول محدوف معطوف على قوله: وإذ جَعَلْنَا البَيْتَ مَثَابَةَ للنَّاسِ وَأَمْنَا ، والتقدير: وقلنا لهم: اتخذوا من مقام إبراهيم مصلى.

وقد احتيج إلى التقدير لئلا يلزم عطف الإنشاء على الخبر، ونظير ذلك قول الله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنْكُمُ وَرَقَمْنَا فَوَقَكُمُ الشُّورَ عَلَالَى: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنْكَكُمُ وَرَقَمْنَا فَوَقَكُمُ الشُّورَ عَلَامًا مَا يُتَنَكَّمُ بِغُورًا (البقرة: ٣٣).



حصول الجعل بطريق دلالة الاقتضاء. فكأنه قيل جعلنا ذلك فاتخذوا.

وقرأ باقى العشرة بكسر الخاء بصيغة الأمر على تقدير القول، أي قلنا اتخذوا بقرينة الخطاب فيكون العامل المعطوف محذوفا بالقرينة، وبقى معموله كقول لىيد:

## فلا فروع الأيهقان وأطفلت

### بالجلهتين ظباؤها ونعامها

أراد: وباضت نعامها، فإنه لا يقال الأفراخ الطير أطفال، فمآل القراءتين إلى مفاد

والحاصل وصيغة الماضي لا تحتمل غير حكاية ما كان في زمن إبراهيم عليه السلام، وصيغة الأمر تحتمل ذلك وزيادة هي أن يراد بها معنى التشريع للمسلمين إعمالا للقرآن الكريم بكل ما تحتمله ألفاظه..

وقد أفاد اختلاف القراءتين الأمر والإخبار، وترتب على هذا حكم شرعى عند الفقهاء في رأيين: الأول هو أن صلاة ركعتين خلف مقام إبراهيم عليه السلام واجب لا يجوز تركه -بناء على قراءة الأمر-؛ لأن الأمر يفيد الوجوب، وإلى هذا ذهب أبو حنيفة والشافعي.

والشاني: إن صيلاة ركعتين خلف المقام سُنَّة بناء على قراءة الأخبار (واتخذوا) بفتح الخاء، وإلى هذا ذهب مالك وأحمد. والشافعي في قوله الثاني.

قال تعالى: ﴿ وَتَعَمَّلُونَ إِنَّهِ مَا يَكُرُهُونَ وَتَصِفُ أَلْبِينَهُمُ ٱلْكَذِبَ أَنَ لَهُمُ لَلْمُسُنِّينَ لَا جَرَمَ أَنَّ لَمُمُّ ٱلنَّارَ وَأَنَّهُمْ مَّفْرَظُونَ ، (النحل: ٦٢).

فيها قراءتان: الأولى رواية حفص وهي اسم مفعول (مُضْرَطون)، والثانية لنافع وهي اسم فاعل (مُفرطون) بالراء الخفيفة، وهناك قراءة ثالثة (مُفرطون) على اسم الفاعل، وبتشديد الراء المكسورة.

وتوجيه هذه القراءات على النحو الآتى: قراءة (مُفْرَطون) معناها: مُقدَمون إلى النار معجّلون إليها، يعنى يسبقون من يلحق

بهم في دخولها. وقيل: متروكون في النار منسيون؛ ليذوقوا العذاب، وليس بمعنى النسيان (المستحيل على الله عز وجل).

أي مجعولون فرطا وهو المقدم إلى الماء ليستقى. فهم مقدمون إلى النار.

أما قراءة (مضرطون) فهي من الافراط أي الإسراف وتجاوز الحد، اسم فاعل من أفرط إذا بلغ غاية شيء ما؛ أي مفرطون في الأخذ من عذاب النار. أو (فهم مفرطون على أنفسهم؛ حيث افتروا على الله عز وجل، وادعوا أن له -سبحانه- بنات، على الرغم من كراهيتهم للبنات، فكيف يجعلون لله تعالى ما يكرهون؟١).

وأما قراءة (مُفرطون) فهي من التفريط أي التقصير في أداء الواجب، والمعنى أنهم مقصرون في الطاعات، مضيعون الأوامر رب الأرض والسماوات، ومنه قوله تعالى: أَنَّ تَقُولَ نَفْشُ بَحَسْرَقَ عَلَى مَا فَرَطْتُ فِي جَنْبِ ٱللَّهِ ، (الزمر: ٥٦).

إذا المعنى على قراءة (مُفرطون) أنهم سابقون إلى النار مُعجِّلون اليها؛ لأنهم أشد أهل النار استحقاقًا لها، وعلى هذا الوجه يكون إطلاق الافراط على هذا المعنى استعارة تهكمية كقول عمروبن كلثوم:

فعجلنا القرى أن تشتمونا- أراد فبادرنا بقتالكم حين نزلتم بنا مغيرين علينا.

وقراءة نافع تحتمل هذا التفسير أبضا؛ لحواز أن يقال: أفرط إلى الماء إذا تقدم له. قال تعالى: وهَمَا فَيْمْ عَنِ ٱلتَّذِكْرَةِ مُعْرِضِينَ (أ) كَأَنَّهُمْ حُمُرٌ مُنتَنِفِرُةً ﴿ فَإِنَّ مِن مُسَوِّرُقِ ، (المدشر: ٤٩-

فيها قراءتان؛ الأول (مُستنفرة) على اسم الفاعل، وهي لحفص عن عاصم وهي المشهورة، والثانية لنافع المدني وهي (مُستنفرة) على اسم المفعول.

والتوجيه على اسم الفاعل (مستنفرة) بمعنى: نافرة، والمعنى أن هؤلاء الكفار في فرارهم مما يدعوهم إليه النبي صلى الله



عليه وسلم كأنهم حمر شديدة النفار. فزعت من قسورة (أي: أسد). فهي تجري دون وعي، وكأن التذكرة والعظة تكاد تقضي عليهم؛ فهم منها في فرار شديد.

وأما (مستنفَرة) أي: استنفرها مُنفَر: سواء كان راميًا أو أسدًا.

ونلاحظ أن الآية تُصور هؤلاء المعاندين في اعراضهم ونُفرتهم عن استماع الذكر بالحمر النافرة أو المنفرة، وفي هذا التصوير مُذمّة ظاهرة لهم.

فهم إما خُمر تجري في كل اتجاه من شدة الخوف، من القسوة التي استنفرتها هي التي حملتهم على هذه الصورة، وساقهم كما يسوق الراعي ماشيته بعيدًا عن سماع التذكرة حتى لا يطبعوا أمر الداعي.

(ولعل القسورة هاهنا هم السادة الكبراء الدين يتنصلون منهم يوم القيامة حين يقولون: وقَالُوا رَبُنَا إِنَّا أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكَبَرَاءَنَا فَأَضَلُونَا السَّبِيلاً، (الأحزاب: ٢٧). ولكن أنَّى لهم ذلك!

كأنهم في الإعراض عن الذكرى وبالأدة قلوبهم حمر شديدة النقار فرت من قسورة (يعني أسد) أو عصبة قنص من الرماة.

فهي على الوجهين ذات دلالة واضحة تدل على الصرافهم بشدة عن الداعي لى الهدى وكأنهم للفرون بطبيعتهم أو أنهم صرفوا بصارف أو نفروا بمنفر هو ذلك القسورة حقيقيًا كان أم مجازيًا، فعلى اسم الفاعل أو اسم المفعول يقبل هذا الكلام وهو متوجه قوي. والله أعلم.

فيها تصوير للداعي بالأسد المخيف على سبيل الاستعارة.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ قَدْ مَثَمُ إِنَّهُ لَيَحْزُنُكَ ٱلَّذِى يَقُولُونَّ فَإِنَّهُمْ لَا يُكُونُكُنَّ ٱلظَّالِمِينَ بِنَايَتِ ٱللَّهِ يَجْحَدُونَ ﴿ لَا يُكُذِينُونَ اللَّهِ يَجْحَدُونَ ﴿

(الأنعام: ٣٣).

(كـذب- كـذب) (فعل- فعَل) تخفيف عين الفعل وتشديدها.

(یکذبون-یکذبون)روایهٔ حفص بالتشدید

(يكذّبونك) ورواية ورش (يكذبونك) هل هما بمعنى واحد كما ذهب إلى ذلك الفارسي أبو علي (يجوز أن يكون معنى القراءتين واحددًا؛ لأن معنى التفعيل النسبة إلى الكذب بأن يقول له كذبت، كما تقول: ذنبته وفسقته وخطّأته؛ أي قلت له هذه الأشياء، وسقيته ورعيته؛ أي قلت له: سقاك الله ورعاك.

وقد جاء في هذا المعنى (أفعلته) قالوا أسقيته؛ أي قلت له سقاك الله. فيجوز على هذا أن يكون معنى القراءتين واحدًا، وإن اختلف اللفظان؛ إلا أن (فعلت) إذا أراد أن ينسبه إلى أمر أكثر من (أفعلت). لكن ذهب أكثر العلماء إلى أن بين القراءتين فرقًا؛ فمعنى (لا يكذبونك) أي أنهم لا يقدرون أن ينسبوك إلى الكذب فيما جئت به.

قال ابن عباس؛ لا يسمونك كذابًا، ولكنهم ينكرون آيات الله بألسنتهم وقلوبهم موقنة يأنها من عند الله.

قراءة التشديد تفيد خبرًا محضًا عن عدم تكذيبهم الرسول صلى الله عليه وسلم، وإن قيل، قد وُجد منهم التكذيب؟ فالجواب؛ من بعضهم. وكذلك نفي التكذيب الانتفاء ما يترتب عليه من المضارّ، فكأنه قيل؛ فإنهم الإيكذبونك تكذيبًا تبالي به ويضرك؛ الأنك لست بكاذب، فتكذيبهم كلا تكذيب، فهو من نفي السبب الانتفاء السببية، وكأنهم إذا كذبوا الرسول صلى الله عليه وسلم فكأنهم يكذبوا الرسول صلى الله عليه وسلم فكأنهم يكذبون مرسله سبحانه وتعالى.

أما قراءة التخفيف (لا يكذبونك) فمعناها لا يجدونك كاذبًا، لأنهم يعرفون صدقك ولا ينسبونك إلى الكذب.

والمعنى على القراءتين أنه صلى الله عليه وسلم ليس كاذبًا بشهادة الكفار أنفسهم؛ لأنهم لم يعهدوا عليه كذبًا قط، وأنهم لو اجتهدوا في تلمُس تكذيبه صلى الله عليه وسلم في شيء فلن يستطيعوا.

وللحديث بقية؛ إن شاء الله تعالى.



الحمد لله الذي علّم بالقلم، علّم الإنسان ما لم يعلم، وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله محمد، خير معلّم للبشرية لم تعرف البشرية معلمًا قبله ولا بعده خيرًا منه، وبعد:

## أولاً: النبي صلى الله عليه وسلم مُعلَّمًا بنص القرآن والسنة:

(۱) أثبت الله تعالى في القرآن الكريم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم مُعلمًا بنصوص كثيرة منها مثلاً: قال تعالى: «لَقَدْ مِنْ اللهُ عَلَى المُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَتْ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْ الْفُيْمِ، يَتْلُوا عَلَيْهِمْ الْكِلْكِبَ مِنْ الْفُيهِمْ الْكِلْكِبَ وَالْمُحْمُمُ الْكِلْكِبَ وَالْمُحْمُمُ الْكِلْكِبُ وَالْمُحْمُمُ الْكِلْكِبُ وَالْمُحْمُمُ الْكِلْكِبُ وَالْمُحْمَمُ الْكِلْكِبُ وَالْمُحْمَمُ الْكِلْكِبُ وَالْمُحْمَمُ الْمُحْلِمُ مُعِلِي مُبِينِ عَلَى اللهُ اللهِ صَلَالِ مُبِينِ عَلَى اللهُ عَمران: ١٤٤).

لقد من الله سبحانه وتعالى وأنعم "على المؤمنين"، وأحسن إليهم، وتفضّل عليهم نعمة عظيمة عظيمة التي هي بعثة محمد صلى الله عليه وسلم إليهم، "إذْ بعَثَ فيهم" وأرسل إليهم "رسولاً من أنفسهم" ولد ببلدهم، ونشأ بينهم يفهمون كلامه بسهولة، ويعرفون بينهم يفهمون كلامه بسهولة، ويعرفون حاله بالصدق، والأمانة من أول العمر إلى حاله بالصدق، والأمانة من أول العمر إلى القرآن وتفسيره "و" يعلمهم "الحكمة"؛ أي: التعلم السنة؛ فتعليم الكتاب اضطرهم إلى تعلم الكتابة، وأخرجهم من الأمية إلى نور العلم والعرفان. (تفسير حدائق الروح والريحان والعرفان. (تفسير حدائق الروح والريحان).

(٢) أَثبتَت السُّنة النبوية الشريفة أن رسول

الله صلى الله عليه وسلم مُعلمًا بنصوص كثيرة منها مثلاً: عَنْ جَابِر بْنْ عَبْدِ الله قال: قال رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: "إِنَّ الله لَمْ يَبِعَثْنِي مُعَنْتًا، وَلاَ مُتَعَنْتًا، وَلَكَنْ بَعَثْنِي مُعَلّمًا مُيسْرًا». (صحيح مسلم:

## ثَانَيًا: مِنْ أَسَالِيبِ النَّبِي الْعَلَمِ صَلَى اللَّهُ عَلِيهُ وَسَلَمَ فِي الْتَعَلَيمِ

(١) التعليم بالقدوة العملية الحسنة: قال تعالى: « لَفَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أَسْوَةً حَسَنَةً لِمَن كَانَ يَرْجُوا اللهُ وَالْيَوْمُ الْآخِرُ ، وَذَكَرُ اللهُ كِيْرًا »

وَسَعَهُ لِمِن كُانَ مِحِوَّالللهُ وَالْمِوْ الْأَحْرَابِ: ٢١)، وقال رسُولُ الله صلى الله عليه وسلم لأصحابه (في صلح الحديبية)؛ عليه وسلم لأصحابه (في صلح الحديبية)؛ مَّا قَامَ منهُمْ رَجُلُ حَتَّى قَالَ ذَلِكَ ثَلاثَ مَرَات، فَلَمَّا لَمْ يَقَمْ مِنْهُمْ أَحَدُ دَخَلَ عَلَى أَمْ سَلَمَةً، فَذَكَرَ لَهَا مَا لَقِي مِنَ النَّاس، فَقَالَتْ أَمْ سَلَمَةً؛ يَا نَبِيَّ اللَّه، أَتَحَبُّ ذَلِكَ، أَخْرُحُ ثُمْ لا تُكلَمْ أَحَدُ مَنْهُمْ حَتَّى تَنْحَر بُدُنك، الْخُرِحُ ثُمْ لا تُكلَمْ أَحَدُا مِنْهُمْ كَلَمَةً، حَتَّى تَنْحَر بُدُنك، وَتَكَلَمُ أَحَدًا مِنْهُمْ حَتَّى فَعَلَ ذَلكَ، اخْرُحُ ثُمْ لا أَحْدَا مِنْهُمْ حَتَّى فَعَلَ ذَلكَ، فَخْرَجَ فَلَمْ يُكلَمُ أَحَدًا مِنْهُمْ حَتَّى فَعَلَ ذَلكَ نَحَر بُدُنهُ، وَدَعَا أَحَدًا مِنْهُمْ حَتَّى فَعَلَ ذَلكَ نَحَر بُدُنهُ، وَدَعَا حَلَى اللّهُ فَحَلَقَكُ، فَخْرَجَ فَلَمْ يَكلُمُ حَلَى مَا لَقَلُ فَعَرَجُ فَلَمْ يَكلُمُ حَلَى مَا لَوْا ذَلكَ قَامُوا، فَنَحَرُوا حَلَقَهُ فَحَلَقَكُ، فَحْرَجُ فَلَمْ يَكلُمُ حَلَى مَا لَمُ فَا مُوا، فَنَحَرُوا حَلَقَهُ فَحَلَقَهُ مَ يَحْلُوا ذَلكَ قَامُوا، فَنَحَرُوا وَجَعل بَعْضُهُمْ يَحْلُقُ بُعْضًا حَتَّى كَادَ بِعْضُهُمْ وَتَعَى فَعَلَى الْبَحْارِي: ٢٧٣١). وجَعَلَ مَنْهُمْ يَحْلُقُ بَعْضًا حَتَّى كَاد بِعْضُهُمْ يَعْلَقُ يَقْمُ الْمُوا، فَنَحَرُوا يَقْتُلُ بَعْضًا غَمًا. (صحيح البخاري: ٢٧٣١).

(٢) التعليم بالسؤال والحوار:

فأسلوب الحوار والمساءلة يُثير انتباه السامعين ويشوق النفوس للحصول على

الحواب، ويحفّز عقولهم على إعمال الفكر للوصول إلى الحواب، فإن لم يجيبوا، وأجاب النبي صلى الله عليه وسلم كان ذلك أدعى لحفظ العلومة ورسوخها في نفوسهم.

عَنْ أَبِي هُرُيْرَةً، أَنْ رَسُولَ اللَّهُ صلى اللَّهُ عليهِ وسلم، قال: «أتدرون ما الغيبة؟ ، قالوا: الله ورسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالَ: «ذَكُرُكُ أَخَاكُ بِمَا يَكُرُهُ» قبل أفرأيت إن كان في أخى ما أقول؟ قال: «إن كَانَ فِيهُ مَا تَقُولُ، فَقَدَ اغْتَبْتُهُ، وَإِنْ لَمْ يَكُنْ فَيه فقد بهته ، (صحيح مسلم: ٢٥٨٩).

وقوله: (أتدرُونَ) ذكرهُ تنبيهَا لَهُمْ عَلَى تَضْرِيغ أَذُهَانِهِمْ لَصَبِطُ مَا يُلْقَى الْيُهِمُ فَيَكُونَ أُوقَعَ فِي نَفُوسِهِمُ (قَالُوا: اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعُلُمُ) تَأْدُبًا وَطَلْبًا للسماء منه صلى الله عليه وسلم. (مرقاة المفاتيح: ١/٨٩).

## (٣) التعليم بضرب المثال:

ضرب الأمثلة لتقريب المعنى وتسريع الفهم، الله تعالى علمنا ضرب الأمثلة في القرآن: قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهُ لَا يُسْتَحَى ﴿ أَنْ يَضْرِبَ مَشَكًّا مَّا بَعُوضَةً فَعَالَوْ فَهَا ، (البقرة: ٢٦)، وعَنْ أبي مُوسَى رضي اللَّهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ صلى اللَّهُ عَلَيْهُ وسلم قال: "مثل الجليس الصَّالح والسُّوء، كحامل المسك ونَافِحُ الْكِيرِ، فَحَامِلُ الْمُسْكُ: إِمَّا أَنْ يُحْدَيِكُ، وَامَّا أَنْ تُنْتَاءُ مِنْهُ، وَإِمَّا أَنْ تَجِدُ مِنْهُ رِيحًا طَيْنَةً، وِنَافِحُ الْكِيرِ: إِمَّا أَنْ يُحْرِقَ ثِيَابِكَ، وإمَّا أن تجد ريحًا خبيثة". (صحيح مسلم- كتاب البر والصلة والأداب، ح٢٦٢٨). والكير: جهاز من جلد أو نحوه، يستخدمه الحداد وغيره للنَفِحْ فِي الحِمرِ أو النار لاشعالها. (معجم اللغة العربية المعاصرة: ١٩٧٧/٣).

### (٤) التعليم بتشويق الأذهان؛

منها مثلا ما ثبت عن أنس بن مالك، قال: مُر بِجِنَازَة فَأَثْنَى عَلَيْهَا خَيْرًا، فَقَالَ نَبِي اللَّهُ صلى الله عليه وسلم: «وَجِبِتْ، وَجِبِتْ، وَجِبِتْ، وَجَبِتْ»، وَمُرّ بِجِنَازَة فَأَثْنَى عَلَيْهَا شَرًّا، فَقَالَ نبيُّ الله صلى الله عليه وسلم: «وَجِيتُ، وَجِيتُ، وَجِيتُ، قَالُ عُمْرُ: فَدُى لِكَ أَبِي وَأَمِّي، مُرَّ بِجَنَازَة، فأَثْنِيَ عَلَيْهَا خَيْرٌ، فَقَلْتُ: «وَجِيْتُ، وَجِيْتُ، وَجِيْتُ»، وَمُرَّ بِجِنَازَة، فَأَثْنَىَ عَلَيْهَا شُرٌّ، فَقَلْتَ: ﴿ وَجَبِتُ، وَجَبِتُ، وَجَبِتُ، ؟ فقال رَسُولِ اللَّهِ صلى اللَّه إِ عليه وسلم: ﴿ مَنْ أَثْنَيْتُمْ عَلَيْهِ خَيْرًا وَجَبَّتُ لَهُ

الجنَّة، ومَنْ أَثْنَيْتُمْ عَلَيْهُ شَرًّا وَجِبِتْ لَهُ النَّارِ، أنتم شهداء الله في الأرض، أنتم شهداء الله في الأرض، أنْتُمْ شهداءُ الله في الأرض، (صحيح amla: 939).

## (٥) التشجيع والثناء الحسن على المتميزين؛

لما كانت النفس البشرية تميل إلى حب سماع الكلام الطيب والثناء الحسن خاصة مع الجد والاجتهاد، لذلك كان نبينا الكريم المعلم الأول صلى الله عليه وسلم يحرص على استخدام عبارات التشجيع والثناء الحسن لمن كان أهلاً

فعن أبي هريرة أنه قال: قيل يا رسول الله منْ أَسْعَدُ النَّاسِ بشَفَاعَتَكَ يُومُ الْقَيَامَةِ؟ قَالَ رسُول الله صلى الله عليه وسلم: ولقد ظننت يا أبًا هُرِيْرة أنَّ لا يَسْأَلْني عَنْ هَذَا الْحَدِيثُ أَحَدُ أوِّل منك لما رأيتُ من حرصك على الحديث أَسْعَدُ النَّاسِ بِشَفَاعَتِي يَوْمَ القيامة، من قال لا إِلَّهُ إِلَّا اللَّهُ، خَالْصًا مِنْ قَلْبِهُ، أَوْ نَفْسُهُ». (صحيح البخاري: ٩٩).

(٦) إيجاد الدافعية للتعلم من خلال إشعار المتعلم بحاجته إلى العلم. عَنْ أبي هُرِيْرَة رَضَي الله عنه؛ أنَّ رجُلا دخل المسجد، ورسول الله صلى الله عليه وسلم. جالسُ في ناحية المسجدِ، فصلى ثم جاء فسلم عليه، فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم: ، وعليك السلام، ارجع فصل فإنك لم تصل، فرجع فصلى ثم جاء فَسَلَم، فَقَال: «وَعَلَيْكَ السَّلامُ، فَارْجِعُ فَصَل، فإنك لم تصل ؛ فقال في الثانية، أو في التي بعدها؛ علمني يا رسول الله، فقال: ﴿إِذَا قَمْتُ إلى الصلاة فأسبغ الوضوء، ثمّ استقبل القبلة فُكِيْرُ ثُمَّ اقْرَأَ بِمَا تَيْسُرُ مَعَكُ مِنَ الْقَرْآنِ، ثُمَّ ارْكُعُ حَتَّى تَطْمَئُنُ رَاكُعًا، ثُمُ ارْفُعُ حَتَّى تَسْتُوي قَائِمًا. ثُمَّ اسْجُدْ حَتَّى تَطْمَئْنَ سَاجِدًا. ثُمَّ ارْفَعُ حَتَّى تَطَمِّنُ جَالِسًا، ثمَّ اسْجُدُ حَتَّى تَطْمُئُنَّ سَاجِدًا، ثُمُّ ارْفَعْ حَتَّى تَطْمَئنَ جَالْسًا، ثُمَّ افعل ذلك في صلاتك كلها .. (صحيح البخاري: ۱۲۵۱، صحیح مسلم: ۳۹۷).

## (٧) العناية بالمتعلم والاهتمام به:

عَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ قَالَ: بَيْنَمَا النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ فِي مَجُلِس يُحَدِّثُ الْقَوْمَ، جَاءَهُ إَعْرَابِيُّ فَقَالَ: مُتَى السَّاعَة؟ فَمَضَى رَسُولَ اللَّه صَلَّى



اللّه عَلَيْه وسَلَم يُحَدّثُ، فقالَ بِعْضُ القَوْمِ: سَمِع مَا قَالَ فَكَرِهُ مَا قَالَ. وَقَالَ بَعْضُهُمْ: بَلُ لَمْ يَسُمَعْ، حَتَّى إِذَا قَضَى حَدِيثُهُ قَالَ: وَأَيْنَ-أَرَاهُ- السَّائِلُ عَنِ السَّاعِةِ قَالَ: هَا أَنَا يَا رَسُولَ اللّه، قَالَ: «فَإِذَا ضَيْعَت الأَمانَةُ فَانْتَظْرِ السَّاعَةِ »، قَالُ: كَيْفِ إضَاعَتُها؟ قَالَ: وَقَد الأُمْرُ إلى غَيْرِ أَهُلَه فَانْتَظْرِ السَّاعَةَ ». (صحيح البخاري: ٥٩).

فهو صلى الله عليه وسلم. رغم أنه كان مشغولاً بحديثه لم ينس هذا السائل ولم يهمله، إنما كان مهتمًا به فأجابه على سؤاله لما فرغ من كلامه.

## ثالثًا: من أساليب النبي الملم في معالجة الأخطاء: (١) الرحمة واللبن:

قال تعالى: ﴿ فِيمَا رُحْمَةِ مِنْ أَلَهِ لِنتَ لَهُمَّ وَلَقَ كُنتَ فَظَّا غَلِيظٌ ٱلْقُلْبِ لَأَنْفَضُوا مِنْ حَوْلِكَ فَأَعْفُ عَنْهُمْ وَأَسْتَغْفِرْ لَمُنْمُ وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأُثِّي ، (آل عمران: ١٥٩)؛ وعن معاوية بن الحكم السلمي، قال: بَيْنَا أَنَا أَصَلَى مَعَ رَسُولَ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم، إذ عَطِس رَجُلُ من القَوْم، فقلت: يرحمك الله فرماني القوم بأبصارهم، فَقَلْتُ: وَاثْكُلُ أَمِّياهُ، مَا شَأَنْكُمْ ۚ تَنْظُرُونَ إِلَى، فَجَعَلُوا يَضُرِيُونَ بِأَيْدِيهِمْ عَلَى أَفْخَاذُهُمْ فَلَمًا رَأْيُتُهُمْ يُصَمِّتُونَني لَكُنِّي سُكَّتُ، فُلَمَّا صلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، فَبِأْبِي هُوَ وَأُمِّي، مَا رَأَيْتُ مُعَلِّمًا قَبْلُهُ وَلاَّ بِعُدَهُ أَحْسَنَ تَعُلِيمًا مِنْهُ، فَوَاللَّهُ، مَا كَهَرِني ولا ضربني ولا شتمني قال: ﴿إِنَّ هَذِهِ الصَّالَّةَ لا يضلحُ فيهَا شيءُ من كلام النَّاس، إنَّما هُو التَّسْبِيحُ وَالتَّكْبِيرُ وَقَرَاءَةُ الْقُرْآنِ». (صحيح مسلم: ۷۳۷).

ية الحديث بيانُ ما كَانَ عليه رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم من عظيم الخُلُق الَّذي شهدَ الله تَعَالَى لَهُ بِه وَرِفْقه بِالْجَاهِلِ وَرَافْته بِأَمْتِه وَشَعْهِ النَّحْلُقُ بِحُلُقه بِالْمَاهِ وَشَعْهِ النَّحْلُقُ بِحُلُقه صلى الله عليه وسلم في الرَّفْق بِالْجَاهِلِ وَحُسُن تَعْلَيْمِهُ وَاللَّطُف بِه وَتَقْرِيبَ الصَّوَابِ وَحُسُن تَعْلَيْمِهُ وَاللَّطُف بِه وَتَقْرِيبَ الصَّوَابِ السَّوَابِ الرَّفْق بِالْجَاهِلِ اللهِ فَهْمِه. (شرح النووي: ٢٠/٥).

(۲) الحرص على المتعلمين:
 قال تعالى: ﴿لَقَدْ جَآءَكُمْ رَسُوكُ مِنْ

قال تعالى: القد جاء كم رسوك مِن أَنفُوكُ مِن أَنفُوكُ مِن أَنفُوكُمُ مِن أَنفُوكُمُ مِن أَنفُوكُمُ مِن أَنفُوكُمُ مِن

التوبة: السُخِد مع رَسُول الله صلى الله عليه وسلم. السُخِد مع رَسُول الله صلى الله عليه وسلم. السُخِد مع رَسُول الله صلى الله عليه وسلم. اذ جاء أعرابي فقام يَبُول في المُسْجِد، فقال أَصْحَابُ رَسُول الله صلى الله عليه وسلم: مه مه، قال: قال رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: « لا تُرْرِمُوهُ دَعُوهُ ، فَتَركُوهُ حَتَى بَال، فقال له أَنْ رَسُولُ الله عليه وسلم دعاه وقال له وسلم دعاه فقال له وسلم دعاه من هذا البُول، ولا القدر، إنّما هي لذكر الله عروجل. والصّلاة وقراءة القُرْآن ، أو كما قال رَسُولُ الله عليه وسلم قال: فأمر رَجُلاً من القوم فجاء بدَلُو مِنْ ماء فَشَنَهُ رَجُلاً من القوم فجاء بدَلُو مِنْ ماء فَشَنَهُ رَجُلاً من القوم فجاء بدَلُو مِنْ ماء فَشَنَهُ عليه. (صحيح مسلم: ٢٨٥).

(٣) الجدال بالتي هي أحسن:
 قال تعالى: « أَنْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْمُكْمَةِ
 وَالْمُرْعِظَةِ لَلْمُسَنَةٌ وَجَدِلْهُم بِالْقِي مِي أَحْسَنُ »

(النحل: ١٢٥). ومن صور استخدام أسلوب المحاورة بالتي هي أحسن والإقناع العقلي ما صح عَنْ أبي أمامَة قال: إنَّ فتَى شابًا أتَّى النَّبِيِّ صلَّى اللَّه عليه وسلم فقال: يَا رَسُولَ اللَّهِ، اتَّذَنُّ لَى بِالزَّنَّا، فَأَقْبَلَ الْقَوْمُ عَلَيْهُ فَرْجُرُوهُ وَقَالُوا: مَهُ. مَهُ. فَقَالَ: "ادْنَهُ، فَدِنَا مِنْهُ قَرِيبًا "قَالَ: فَجِلْسَ قَالَ: " أَتُحِيُّهُ لأمل ؟ "قَالَ: لا. والله جَعلني الله فداءك. قَالَ: "وَلا النَّاسُ يُحبُّونَهُ لأَمَّهَاتِهِمُ "قَالَ: "أَفْتُحِبُّهُ لَابْنَتِكِ؟" قَالَ: لا. وَاللَّهُ يَا رَسُولَ الله جَعَلْني الله فداءك قال: "وَلا النَّاسُ يُحبُونُهُ لَبِنَاتِهِمْ "قَالَ: "أَفْتُحبُهُ لأَخْتَكُ؟ قال: لا. والله جعلني الله فداءك. قال: " ولا النَّاسُ يُحبُّونَهُ لأَخْوَاتِهِمُ "قَالَ: "أَفْتُحبُّهُ لَعَمَّتك؟" قَالَ: لا. وَاللَّه جَعَلني الله فداءك. قال: "وَلاَ النَّاسُ يُحبُّونُهُ لعَمَاتِهِمْ قَالَ: "أَفْتُحِيُّهُ لِخَالَتِكَ؟ "قَالَ: لا. وَاللَّهُ جَعَلْنِي اللَّهِ فَدَاءَكُ. قَالَ: "وَلاَ النَّاسُ يُحبُّونَهُ لِخَالاتهمُ" قَالَ: فَوْضَعَ يَدَهُ عَلَيْه وَقَالَ: "اللَّهُمَّ اغْضَرْ ذَنْبَهُ وَطَهِّرْ قَلْيَهُ، وَحَصَّنَ فَرْجُهُ" قَالَ: فَلَمْ يَكُنُ يَعُدُ ذَلِكَ الْفَتِّي بَلْتَفْتُ إلى شيء. (مسند الإمام أحمد: ٢٢٢١١، والسلسلة الصحيحة: ٣٧٠).

والحمد لله رب العالمين.





الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

## أولاً: طلب الصداقة بين الرجال والنساء عَبْر مواقع النّواصل الاجتماعي: الصداقة اصطلاحًا:

الصداقة: «عاطفة سامية القدر، غزيرة الفائدة"، تلك هي الصداقة، والشرع رغُب في أنْ تكون المعاملة بين المسلمين معاملة الصّديق للصَّديق، ألا ترونه كيف أمر المسلم بأنْ يُحب لأخيه ما يُحبه لنفسه؟ بل استحب للمسلم أَنْ يُـوَّثر أَحْـاه المسلم، وإنْ كان به حاجة، وذلك أقصى ما يفعله الصديق مع صديقه. والصداقة إنْ قامت على أساس الفضيلة، ولم يكن للمنفعة أشر في تكوين رابطتها، تستدعى بطبيعتها جَلْبِ المنفعة، أو دَفْع الضرر، فإنها تبعث الصّديق على أن يدفع عن صديقه الذي بما عنده من قوة، وتهزه لأنْ يُسعده في الشدائد بما أوتى من جاه أو سطوة. (موسوعة الأعمال الكاملة لشيخ الأزهر الأسبق: محمد الخضر حسين ١١٩/٤ وما بعدها).

## الدكتور عبد القادر فاروق موجه بمجمع البحوث وعضو

موجه بمجمع البحوث وعضو لجنة الفتوي بالمعادي سابقا

## طلب الصداقة بين الرجال والنساء عَبْر مواقع التواصل الاجتماعي

لا يجوز تكوين صداقات بين الرجال والنساء عَبْرهنه الوسائل للأسباب التالية:

أ- لأنّ هذا من اتخاذ الأخدان الذي نهى الله عَزَ وجَلَّ عنه فَ كتابه الكريم، فقال: فيما يخص الرجال: «وَلا مُتَخِذِى أَخْدَانٍ » (المائدة: ٥)، وقال فيما يخص النساء: «ولا مُتَخِذَاتِ أَخْدَانٍ » (النساء: ٢٥).

أَخْدَانِ جِمِعِ خَذْنَ- بِكسرِ الْخَاءَ وسكونِ الْدالَ-بِمِعنَى الصَّديقَ. ويُطلق على الذكر والأنثى.. (التفسير الوسيط ٥٣/٤)

ب- ولأنه ذريعة إلى الوقوع في المحظورات بداية من اللغوفي الكلام، ومرورًا بالكلام في الأمور الجنسية وما شابهها، وختامًا بتخريب البيوت، وانتهاك الأعراض، والواقع يشهد بذلك.

ولا فرق في الحكم بين الصداقة الواقعية

عليه وسلم قال: ما تركت بعدي فتنة أضرً على الرجال من النساء .. (أخرجه البخاري على الرجال من النساء .. (أخرجه البخاري عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه، عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم، قال: إن الدنيا حلوة خضرة، وإن الله مستخلفكم فيها، فينظر كيف تعملون، فاتقوا الدنيا واتقوا النساء، فإن أول فتنة بني إسرائيل كانت في النساء .. (أخرجه مسلم (۲۷٤۲)).

وجه الدلالة:

فينظر كيف تعملون، أي:بطاعته، أم معصيته وشهواتكم، فاتقوا الدنيا أي: اجتنبوا الافتتان بها وبالنساء. (الديباج على صحيح مسلم بن الحجاج، للحافظ السيوطي، ٨٤/٦).

ثالثًا: المحادثة بين الرجال والنساء عبر مواقع التواصل الاجتماعي:

لا يخفى أن الإنسان اجتماعي بطبعه، وعليه فقد يحصل تواصل بين الرجال والنساء، ساواء بالطرق التقليدية، أو بالوسائل الحديثة العصرية، ولا بد أن يكتنف هذا التواصل ضوابط شرعية.

ومن هذه الضوابط:

١- أنْ يكون الكلام لحاجة.

فلا يصح مخاطبة رجل امرأة، ولا امرأة رجلاً إلا لحاجة (كحاجة السؤال عن الأحكام الشرعية، وتَعَلَّم العلم، أو البيع والشراء، ونحو ذلك مما تحتاج إليه المرأة في حياتها اليومية).

والاقتصار في الكلام على قدر الحاجة.

"عن عائشة ل، رَوْج النّبِيُ صلى الله عليه وسلم، قَالَتْ: كَانَت الْمُوْمَنَاتَ إِذَا هَاجَرْنَ إِلَى بَصُولِ الله عليه وسلم، قَالَتْ: كَانَت الْمُوْمَنَاتَ إِذَا هَاجَرْنَ إِلَى بَعْوَلِ الله عَزْ وَجَلَ: " يَأَيُّهَا النِّيُّ إِنَّاجَاتِكُ النُّوْمِتَتُ بِقَوْلِ الله عَزْ وَجَلَ: " يَأَيُّهَا النِّيُّ إِنَّاجَاتِكُ النُّوْمِتَتُ لَا الله عَنْ وَلَا يَتَرِفُنُ وَلا يَعْرَفُنُ الله عليه وسلم إِذَا أَقْرَرُن بِذِلْكَ مِنْ قَوْلُهِنْ، قَالَ لُهُنَ وَسُولُ اللّه عليه وسلم إِذَا أَقْرَرُن بِذِلْكَ مِنْ قَوْلُهِنْ، قَالَ لُهُنَ رَسُولُ اللّه عليه وسلم: «انْطَلْقُنْ، وَلا وَاللّه مَا مَسَّتْ يَدُ رَسُولُ اللّه عليه وسلم: «انْطَلْقُنْ، وَلا وَاللّه مَا مَسَّتْ يَدُ رَسُولُ فَقَدْ بَايَعْتَكُنَ " وَلا وَاللّه مَا مَسَّتْ يَدُ رَسُولُ فَقَدْ بَايْعَتَكُنَ " وَلا وَاللّه مَا مَسَّتْ يَدُ رَسُولُ فَقَدْ بَايْعَتَكُنَ " وَلا وَاللّه مَا مَسَّتْ يَدُ رَسُولُ فَقَدْ بَايْعَتَكُنَ " وَلا وَاللّه مَا مَسَّتْ يَدُ رَسُولُ فَا يَعْدِ وَسَلَمْ يَدُ رَسُولُ وَلا وَاللّه مَا مَسَّتْ يَدُ رَسُولُ وَلَا اللّه عَلَيْهُ وَلَا وَاللّه مَا مَسَّتْ يَدُ رَسُولُ وَلَا وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا وَاللّه مَا مَسَّتْ يَدُ رَسُولُ وَلَا وَاللّه مَا مَسَّتْ يَدُ رَسُولُ وَلَا وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا وَاللّهُ مَا عَسُدُ يَكُونُ وَلَا وَلَا لَهُ وَلَالِهُ وَلَا وَلَا لَهُ وَلَا وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلِهُ وَلَا وَلَا لَهُ وَلَا وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا وَلَا لَوْلِهُ وَلَا وَلَهُ وَلَا وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا وَلَوْلُهُ وَلَا وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا وَلَا لَهُ عَلَالِهُ وَلَا وَلَلْهُ وَلَا وَلَا لَلْهُ وَلَا وَلَا لَهُ وَلَوْلُونُ وَلَا وَلَا وَلَا اللّهُ عَلَا وَلَلْهُ وَلَا وَلَا وَلَا الْمُؤْلِقُونُ وَلَا وَلَا اللّهُ عَلَاهُ وَلَا وَلَا اللّهُ عَلَا وَلَا أَلْهُ وَلَا وَلَا أَلَاهُ عَلَا وَلَا أَلَاهُ وَلَا وَلَا أَلْهُ وَلَا أَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ

والصداقة عبر الانترنت حتى وإن كانت لغرض ديني: لما يترتب على ذلك من المفاسد والمحاذير الشرعية، ولعدم الحاجة والضرورة لذلك، ومن الممكن أن يقوم الرجال بدعوة النساء، الرجال وأن تقوم النساء بدعوة النساء، وفي هذا سد للذرائع وبعد عن الريبة. ويراعى شرط التقوى، والصلاح عند طلب ويراعى شرط التقوى، والصلاح عند طلب الصداقة بين النساء والنساء، وكذلك عند طلب بي الصداقة أن تكون عونا على طاعة الله يعالى، فإن لم تكن بضوابط شرعية تنقلب الى عداوة يوم القيامة.قال الله تعالى: الرخوف: ٧٤).

وجه الدلالة من الأية:

«كل صداقة وصحبة لغير الله فإنها تنقلب يوم القيامة عداوة إلا ما كان لله- عز وجل-فإنه دائم بدوامه». (تفسير القرآن العظيم ۲۳۷/۷)

## ثانيا: تبادل الرسائل بين الرجال والنساء عبر مواقع التواصل الاجتماعي:

من القواعد الشرعية:سد الذرائع إلى الحرام، ومن المقاصد الضرورية في الشريعة الإسلامية: حفظ النسل والأعراض؛ من أجل ذلك حرّم الله الزنا، وحرّم وسائله التي قد تفضى إليه. من خلوة رجل بامرأة أجنبية منه، ونظرة أثمة، وسفر بلا محرم، وخروج المرأة من بيتها معطرة متبرجة كاسية عارية. والرسائل عبر مواقع التواصل تدخل فيما يُسمِّي بالمخادِّنة، فالإسلام لا يعترف بالعلاقات بين الرجال والنساء خارج حدود الزواج، وقد حُذر كلا من الجنسين من اتخاذ الأخدان، قال الله تعالى في شأن الرجال: ولا مُتَخِدِيٌّ أَخْدَانِ ، (المائدة: ٥)، وقال تعالى: في شأن النساء: ﴿ وَلَا مُتَّخِذَاتِ أَخْدَانٍ ﴾ (النساء: ٢٥)، وفتنة النساء من أخطر الفتن وأضرها على المسلم، والمراسلات بين الرجل والمرأة، هي باب من أبواب الفتنة والشر.ولقد حذرنا النبي صلى الله عليه وسلم من الافتتان بالنساء، ففي الصحيحين عَنْ أسامة بن زُيْد رضي الله عنهما، عُن النّبيّ صلى اللّه



الله صلى الله عليه وسلم يد امراة قط، غير أنه يبايعهن بالكلام قالت عائشة رضي الله عنه: والله، ما أخذ رسول الله صلى الله عليه وسلم على النساء قط الا بما أمره الله تعالى، وما مست كف رسول الله صلى الله عليه وسلم كف امراة قط. وكان يقول لهن إذا أخذ عليهن: قد بايغتكن، كلامًا". (أخرجه البخاري (١٨٦١).

٧- التأدب بالأداب الراقية، التي أمر الله بها نساء النبي-صلى الله عليه وسلم-أطهر نساء هذه الأمة قلوبًا، ونساء الأمة تبع لهن في ذلك. عدم الخضوع بالقول: قال الله تعالى: «فَلا عَنْمَمْنَ النّولِ فَعَلْمَ الّذِي فِي قَبِهِ، مُرَضٌ وَقُلْنَ فَوَلاً مَمْوُونًا ، (الأحزاب: ٣٢).

قال ابن الجوزي رحمه الله: «قوله تعالى: وفيلا تَخْضَعْنَ بِالصَّوْلِ الْيِ: لا تلنَّ بالكلام « فلا تَحْضَعُنَ بِالْقُولِ » أي: فَجُورٍ، والمعنى: لا تَقَلَن قُولًا يَجِد بِهُ مَنَافِقَ أَو فَاجِر سَبِيلاً إِلَى موافقتكن له....؛ لأنَّ ذلك أبعد من الطمع في الرِّيبة. وقلن قولا معروفا ، أي: صحيحًا عفيفًا لا يُطمع فاجرًا. (زاد المسير في علم التفسير ٤٦١/٣)، وهذه آداب أمر الله تعالى بها نساء النبي صلى الله عليه وسلم، ونساء الأمَّة تُبِعُ لهن في ذلك. (تفسير القرآن العظيم ٢/٩٠٦) ٣- التادب بالآداب الراقية. التي أمر الله تعالى بها الصحابة رضى الله عنهم أطهر رجال هذه الأمة قلوبًا، وإنْ كانت ثُمَّ حاجة داعية إلى الخطاب بينهما، فليكن ذلك في حدود الأدب والأخلاق.، قال تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَعًا فَسَنَلُوهُنَّ مِن وَلَّهِ خِيَابٌ ذَٰلِكُمْ أَفْهُرُ لِقُلُوبِكُمْ وَقُلُومِهِنَّ ، (الأحزاب: ٥٣).

 ٤- عدم التلذذ بسماع صوت المرأة. وعدم رفع صوتها زيادة عن الحاجة:

ومع أنَّ صوت المرأة ليس بعورة على الراجح. (البيان ١٨٨/١١، مطالب أولي النُهى في شرح غاية المنتهى ١٢٨/١، والعورة رفع الصوت. (البحر الرائق ٢٨٥/١) ويجوز للأجنبي سماعه، إلا أنه يُحُرُم عليه هذا السماع إذا كان بلذة؛ لأنَّ التلذذ بسماع صوتها قد يثير فيه هذه الشهوة، ولهذا نصَّ الفقهاء على منع سماع صوتها إذا كان بتلذذ. (الدر المختار ٢٠٦/١،٤٠

شرح مختصر خليل للخرشي، ٢٧٥/، إعانة الطالبين الشافعي ٣٠٢/٣، مطالب أُولي النُهي فِشْرِح غاية المنتهى ٢٢/٥).

ويحرم التلذذ بسماعه ولو بقراءة (أي قراءة قرآن) ". (الفروع لابن مفلح ١٩٠/٨)، "(وتُسر) وجوبًا (بالقراءة إن سمعها أجنبي) خشية الفتنة بها". (شرح منتهى الارادات ٢٠٥/١). والخلاصة أن يكون الكلام، بدون تمطيط، ولا تليين، ولا رفع الصوت، وأنه يُحُرِم على الرَّجُل أن يسمعه بتلذذ مع خوف الفتنة.

 ٥- عدم الاسترسال في الكلام، ويكون الكلام على قدرالحاجة.

بمعنى، أنَّ يكون مُختَصرًا دون ريبة، لا في موضوعه ولا في أسلوبه.

آمّن الفتنة: قال ابن حجر رحمه الله:
 والتحدث مع النساء الأجانب عند أمن الفتنة.
 (فتح الباري ٣٣٠/٣).

والكف المباشر عن التخاطب إذا بدأ القلب يتحرك نحو الشهوة.

وبهذه الضوابط في كلام المسرأة مع الرجل الأجنبي يكون كلامها من النوع المؤدب العالي الرحسين، المذي يبعث على احسترام السامع للمرأة، ولا يسمح للغرائز والشهوات بالظهور، ويكون فيه سد للذريعة ولأبواب الشياطين. رابعًا: الأثر الفقهي:

ا-الأصل جواز الخطاب بين الرجال والنساء الأجانب عند الحاجة، بشرط عدم الخلوة وأمن الفتنة، وعدم الخضوع بالقول، ولا تلذذ من الرّجُل، وكان الكلام مباحًا. والتقييد بالحاجة فيه سد للذريعة؛ لأن الاسترسال في الكلام دون حاجة قد يُفضي إلى المحظور. وأمّا الكلام العارض لحاجة، فلا بأس به إذا سلم من المفسدة ولكن بقدر الضرورة. وعليه، فلا حرج في كلام الرّجُل مع المرأة في بيع، أو شراء، أو استفتاء، أو تطبيب، ونحو ذلك إذا رُوعيت الضوابط السابقة.

ولكن إن تم هذا الخطاب وتعدى للألفاظ الخادشة أو المسيئة. أو ما يُعَدُّ تحرشًا لفظيًا، أو ما يُعَدُّ فُحشًا فِي اللفظ فلا بد من عقوبة تعزيرية تزجره، وهذا مرجعه للقضاء.

والحمد لله زب العالمين.



# جماعة أنصار السنة المحمدية

## تأسست عام 1345هـ- 1926م



الدعوة إلى التوحيد الخالص من جميع الشوائب، وإلى حب الله حبًا صحيحًا صادقًا يتمثل في طاعته وتقواه، وحب رسول الله صلى الله عليه وسلم حبًا صادقًا يتمثل في الاقتداء به واتخاذه أسوة حسنة.

الدعوة إلى أخذ الدين من نبعيه الصافيين - القرآن الكريم، والسنة الصحيحة - ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات الأمور.

الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط: عقيدة وعملاً وخلقًا.

الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم، والحكم بما أنزل الله، فكل مشرّع غيره - في أي شأن من شئون الحياة - معتد عليه سبحانه، منازع إياه في حقوقه.



للحصول على الكرتونة الاتصال على قسم التوزيع

ت / ۲۲۳۹۳۲۵۱۷ ت Upload by: altawhedmag.co