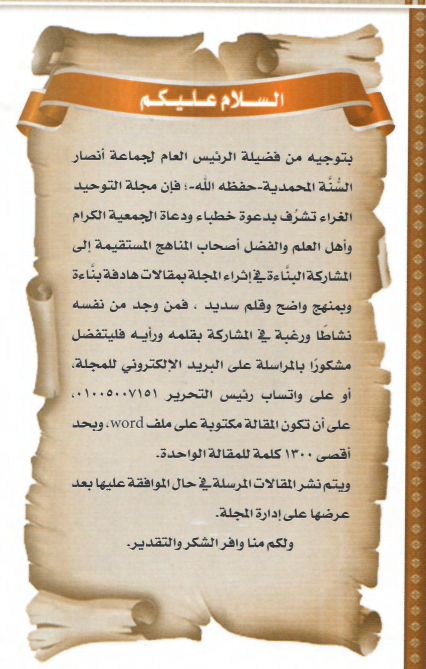
# وتوكل على العزيز الرحيم



#### رئيس مجلس الإدارة والشرف العام على مجلة التوحيد فضيلة الشيخ أحمد يوسف عبدالجيد







جمعية أنصار السنة الحمدية

#### الاشتراك السنوي

١- في السفاخيل سيعر الاشتراك السنوي للفرد (عدد نسخة واحدة منالجلةعلىعنوان المشترك) ٢٠٠ جنيه ستويًا.

للتواصيل: واتسياب: .1.. 777

٢- في الخارج ما يعادل ۸۰ دولاراً أو ٤٠٠ ريال سعودى بالجنيه المصري.

نقدم للقارئ الكريم كرتونة كاملة تحوي ٥١ مجلدًا

من محلدات محلة التوحيد عن ٥١ سنـة كاملة

Upload by : altawhedmag.com

#### رثيس التحرير،

### مصطفىخليلأبوالمعاطي



#### رئيس التحرير التنفيذي:

حسين عطا القراط

#### الإخراج الصحفي:

أحـمد رجب محـمد محمد محمود فتحي

#### ثمن النسخة

مصر ۱۰ جنیهات ، السعودیة ۱۲ ریالا ، الإمارات ۱۲ درهما ، الکویت ۱ دینار ، الغرب دولاران أمریکیان ، الأردن ۱ دینار ، قطر۱۲ ریالا ، عمان اریال عمانی ، أمریکا ٤ دولارات أوروبا ٤ یورو

#### الدارة التحري

۸ شارع قولة عابدين القاهرة ت:۲۳۹۳۱۵۱۷ فاکس ۲۳۹۳۰۹۱۷

البريد الإنكتروني ∥ MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

منفذ البيع الوحيد يمقر مجلة التوحيد

الدور السابع



ه ۱۲۰ چنیه شمع الکرتونة للأفراد والهیئات والوسسات داخل مصر و ۳۰ دولار خارج مصر شاملة سعر الشحع

**Upload by: altawhedmag.com** 



لي العزيز الرحيم

الشيخ/ أحمد يوسف عبد الجيد الرئيس العام

الحمد لله الذي من توكل عليه كفاه، والصلاة والسلام على خير من توكل على مولاه، وبعد؛

هَإِن مِنَ الكِلْمَاتِ الدارجة على ألسنة كثير مِن الناس (توكُلُ على الله )؛ والناس مع التوكل ينقسمون إلى قسمين:

قسم لا يعرف إلا الأسباب، ويظن أنها كل شيء ويعتمد عليها دون التوكل على الله مُسبّب الأسباب، وهذا عاقبته وخيمة وسعيه ضالً.

وقسم مُوفَق أيقن بضعفه وسلم من الغرور. وعلم أن كل شيء في الكون إنما هو بقدر الله سبحانه، وأنه لا يكون في مُلكه إلا ما يريد: فسلم أمرد لله وحدد وتوكل عليه، وأيقن بعزته ورحمته: فأخذ بالأسباب، ممتثلاً قوله تعالى: 

مُنَوَّكُمْ مُنَ الْمُرِيرُ الرَّحِيمِ (الشعراء: ٢١٧).

قال القرطبي-رحمه الله- عند تفسيره لهذه الآية: (أي: فَوَض أمرك إليه فإنه العزيز الذي لا يُغالَب، الرحيم الذي لا يُخذل أولياءه)، والتوكل في لغة العرب كما قال ابن منظور: المتوكل على الله هو الذي يعلم أن الله كافل رزقه وأمره، فيركن إليه وحده، ولا يتوكل على غيره. والتوكل إظهار العجز والاعتماد على غيرك.

والتوكل من العبادات القلبية التي بها يُضوِّض العبد أمره لربه لثقته بقدرته سبحانه على كل شيء.

قال القرطبي عند تفسير قوله تعالى: ﴿ وَعَلَى اللَّهِ فَلِنَوْكُمُ لِللَّهِ فَلِنَوْكُمُ



جمادي الأولى ١٤٤٦ هـ - العدد ٢٤١ السنة الرابعة والخمسون

وهـذان هما الخليلان إبراهيم ومحـمد عليهما الصـلاة والـسـلام كـانـا قــدوة في التوكل على الله تعالى في مواقف لا يثبت فيها إلا التوكلون حقًا.

آن کی ، (ابراهیم: ۱۲).

فقد روى البخاري من حديث ابن عباس رضي الله

عنهما قال: «، حَسْبُنَا اللَّهُ وَنِعُمَ الْوَكِيلُ» قالها البراهيم عليه السلام حين أُلقي في النار، وقالها محمد صلى الله عليه وسلم حين قالوا «إنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمُ هَاخُشُوهُمْ فَزَادَهُمْ إيمَانًا وَقَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ وَنِعُمَ الْوَكِيلُ». وقال ابن كثير رحمه الله عند تفسيره لهذه الآية: أي الذين توعدهم الناس بالجموع، وخوفهم بكثرة الأعداد فما اكترثوا لذلك، بل توكلوا على الله، واستعانوا به وقالوا: «حَسْبُنَا الله وَوَعْمَ الْوَكِيلُ».

والتوكل على الله تعالى يصل بالعبد إلى دخول الجنة بغير حساب في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة كما في الصحيح من حديث ابن عباس: ويدخل الجنة من أمتي سبعون ألفًا بغير حساب، هم الذين لا يسترقون، ولا يتطيرون، وعلى ربهم

يتوكلون،، ومن حسن توكلهم على الله أنهم لا يسترقون ولا يتطيرون.

والله حسب المتوكلين وكافيهم، قال تعالى: «وَنَّى يَوْكُلُ عَلَ اللهِ فَهُوَ حَسَّهُمْ إِنَّ آلَهُ عَلِغٌ أَنْرِهِ أَنْهُ حَمَّلَ اللهُ لِكُلِّ عَيْءٍ قَدْرًا ، (الطالاق : ٣).

قال القرطبي رحمه الله في تفسيره: "أي: مَن فَوْض أمره إليه كفاه ما أهمه، وقيل: من اتقى الله وجانب المعاصي وتوكل عليه فله فيما يعطيه الله في الآخرة من ثوابه كفاية، ولم يرد الدنيا؛ لأن المتوكل قد يُصاب في الدنيا وقد يُقتل، والمتأمل في حال المتوكلين يرى عجبًا، من يظن أن آدميًا

يُلْقَى فِي النار ثم يخرج منها سالاً؛ إنه الخليل إبراهيم لما قال بلسانه موقنًا بقلبه: «حَسْبُنَا الله وَنعُم المُوكِيلُ»؛ قال سبحانه: «قُلْ يَكُلُ كُوْن مُن مُنْلًا عَلَى الْمُعِدِيلُ»؛

التوكل على الله هو الثقة به تعالى، واليقين بأن قضاءه ماض

(الأنبياء: ٦٩).

ولا شك أن النجاة وسط هذه الأزمات إنما هي بحسن التوكل على الله تعالى، وتفويض الأمر إليه في كل صغير وكبير؛ فهو سبحانه القادر على كل شيء، وسيد المتوكلين صلى الله عليه وسلم كان إذا خرج من بيته يخرج متوكلاً على الله، كما في

جمادي الأولى 1811 هـ- العدد 141 السنة الرابعة والخمسون حديث الذي رواه أبو داود والترمذي وغيرهما، عن أم سلمة رضي الله عنها أن النبي صلى الله عليه وسلم كان إذا خرج من بيته قال: «بسم الله، توكلت على الله، اللهم إني أعوذ بك أن أضل أو أضل، أو أزل أو أزل أو أظلم أو أظلم أو أجهل أو يجهل عليً ».

وقد سمّاه ربه "المتوكل"؛ كما في الحديث الصحيح. وقد علمنا صلى الله عليه وسلم أن من توكل على الله عند خروجه من بيته قولاً وعملاً؛ كفاه الله ما أهمه، وهداه ووقاه من كل سوء، وصرف الشيطان عنه، كما في حديث أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من قال-يعني إذا خرج من بيته- بسم الله توكلت على الله ولا حول ولا قوة إلا بالله، يقال له: هُديت وكُفيت ووُقيت، وتنحّى عنه الشيطان».

إن التوكل على الله معناه أن يكون القلب فارغًا تمامًا من غير الله مهما كانت قوته وسطوته وعلوه، فما سوى الله لا يملك من الأمر شيئًا، وليس أدلً المراف في الأمر شيئًا، وليس أدلً على ضعف قوى البشر كلها من أن الله كتب عليهم الموت وأظهر سبحانه ضعفهم أمام الموت فقال لهم؛ الموت وأظهر سبحانه ضعفهم أمام الموت فقال لهم؛ عمران: ١٦٨)، عجبًا لأمر المتوكل على غير الله (الله ضعيف يتوكل على ضعيف، وفقير يعتمد على فقير، بل وميت يتوكل على ميت.

والتوكل الصادق يكون على الله وحده؛ ووطئ والتوكل الصادق يكون على الله وحده؛ ووقطئ والتمن الله الله الله وحده؛ ووقع هذه الآية درس لمن يتوكلون على الأحياء، فما بال من يتوكلون على الموتى، ويُعلَقون عليهم الحاجات، ويظنون بهم تفريج الكربات ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.

وإن من الجهل أن يظن الناس أن التوكل معناه ترك الأسباب، أو أن يعتمدوا على الأسباب. إن التوكل الصحيح معناه اعتماد القلب على الله والعمل

بالجوارح بالأسباب، وهذا سيد المتوكلين صلى الله عليه وسلم يأمره ربه بمشاورة أصحابه في الأمر؛ فإذا عزم عليه فليتوكل على الله؛ قال تعالى: وتَوَوْنُهُمْ فِي الْرُحُّ فِإِذَا عَبْتُ مُوَكُلُ عَلَى الله؛ قال تعالى: وتَوَوْنُهُمْ فِي الْرُحُّ فِإِذَا عَبْتُ مُوَكُلُ عَلَى الله؛ قال تعالى: وتَوَوْنُهُمْ فِي اللهُ الله

وعليه فإن التوكل على الله لا ينافي الأخذ بالأسباب: فإن سُنة الله تعالى الماضية في خلقه أنه جعل الأسباب سبيلاً للحصول على المطلوب: فإذا أراد المرء طلب الولد، فلا بد من الزواج والمباشرة؛ قال تعالى: مُؤْفِّنَ عَمُولِمُ وَانْتُوا مَا صَحَدَ اللهُ لَكُمْ (المقرة: ١٨٧).

وقد ساق ابن كثير عند تفسيرها قول أبي هريرة وابن عباس وأنسى رضى الله عنهم وعدد من التابعين أن المقصود بقوله: «وَابْتَغُوا مَا كَتَبَ اللَّه لَكُمْ، يعنى الولد؛ فلا بد من الأخذ بالأسباب وعدم الاعتماد عليها؛ لأن الاعتماد عليها بناق صحيح التوحيد؛ فكم من أسباب لم يُرد الله لها أن تُحقّق المطلوب! لقد بين النبي صلى الله عليه وسلم أسباب الرزق في قوله صلى الله عليه وسلم: «لو أنكم تتوكلون على الله حق توكله لرزقكم كما يرزق الطير؛ تغدو خماصًا وتروح بطانًا ،، ومن الحديث نرى أن أسباب الرزق تحصل بالسعى مع التوكل على الله؛ فالطير القادرة على الخروج من أعشاشها تخرج سعيًا على رزقها معتمدة على ربها. فما أحوجنا ونحن في طريقنا إلى الإصلاح ومواجهة أهل الضلال وإعراض الناس ودفاعهم عن باطلهم أن نُحسن التوكل على الله تعالى: ﴿ إِلَّ ولوالقبل عنده اللالا إله إلا هو عنده تركف وله

وَلِوَا اللَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ عَرْبُ وَيَرْبُ وَوَا اللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّه وَاللَّهُ الْعَرْبُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِدُ (اللَّهُ وَلِيَّةً: ١٢٩) {

فما أحوجنا إلى معرفة المعنى الصحيح للتوكل لنعيش حياة السعداء المطمئنين: ﴿ الرَّا مِحْمَّى اللَّهِ اللَّهِ مِحْمَّى اللَّهِ مِحْمَى اللَّهِ مِحْمَّى اللَّهِ مِحْمَى اللَّهِ مِحْمَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ مِحْمَى اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

فاللهم ارزقنا حسن التوكل عليك.

قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿ يُنَانُّهُا آنَيُّ أَقَّ أَنَّهُ وَلا غُلِمْ ٱلْكُفِينَ وَٱلْمُتَعِيدِينَّ إِكَ أَنَّهُ كَانَ عَلِيمًا حَكِمًا ۞ وَالَّذِمْ مَا يُوحَىٰ إِلَيْكَ مِن زُيِّكَ إِلَى ٱللَّهُ كَانَ بِمَا نَمْ عَلَونَ خِيرًا \* \* وَتُوَكِّلُ عُوْالُهُ وَكُنِّي إِلَيْ وَكِيلًا ، (الأحزاب: ١-٣).



هَكَذَا سُمْيَتُ ، سُورَةُ الأَحْزَابِ، فِي الْمُصَاحِف وَكُتُب التَّفْسير وَالسُّنَّة، وَكَذَلكَ رُويَتُ تَسْمِيتُهَا عَنِ ابْن عَبَّاسِ وَأَبِّيُ بْنِ كَعْب-رضي اللَّه عنهم- بأسَانيدُ مَقْبُولَة. وَلاَ يُعْرَفُ لَهَا اسْمُ غَيْرُهُ. وَوَجُهُ التَّسْمِيَة أَنَّ فِيهَا ذَكْرُ أَخْزَابِ الْمُشْرِكِينَ مِنْ قَرَيْشِ وَمَنْ تَحَزَّبَ مَعَهُمْ، أَرَادُوا غُزُو الْمُسْلِمِينَ فِي الْمُدِينَةَ فَرَدُ اللَّهِ كَيْدَهُمْ وَكُفَى اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ الْقَتَالَ. (التحرير والتنوير: (YEO/Y).

#### مناسبتها لما قبلها:

وَوَجْهُ اتَّصَالُهَا بِمَا قَبْلُهَا عَلَى مَا قَالَ الْجِلْالُ السُّيُوطيُّ-رَحمَهُ اللَّه- تَشَابُهُ مَطْلَع هَذه وآخر تلْكَ، فَإِنَّ تِلْكَ خُتِمَتُ بِأَمْرِ النَّبِيِّ-صلى اللَّه عليه وسلم-بِالْإِعْرَاضِ عَنِ الْكَافِرِينَ وَانْتَظَارِ عَذَابِهِمْ، وَهَذِهِ بَدَأْتُ بِأَمْرِه-صلى اللَّه عليه وسلم- بِالتَّقُوى وَعَدَم طَاعَة الْكَافِرِينَ وَالْمُنَافِقِينَ وَاتَّبَاعِ مَا أُوْحَى الَّيْهِ وَالْتُوكُلِ عَلَيْه-عزوجل-. (روح المعاني: ١٤٠/١١).

هي سُبورَةٌ مَدَنيَّةٌ شَأْنُهَا شَبأَنُ السُّبور الْمَدنيَّة في الاهْتمام بالجانب التشريعي لحياة الأمَّة

# الما د. عبد العظيم بدوي

الْاسْلاميَّة، وقد تَنَاوَلْتُ حَيَاةَ الْسُلمِينَ الْخَاصَّةَ وَالْعَامَّةَ، وَخَاصَّةَ أَمْرَ الأُسْرَة، فَشَرَعَت الأُحْكَامَ بِمَا يَكُفُلُ لَلْمُجْتَمَعِ السِّعَادَةَ وَالْهَنَاءَ، وَأَبْطَلَتْ بَعْضَ التَّقَالِيدِ وَالْعَادَاتِ الْلَوْرُوثَةِ، مثلَ: التَّبِنِّي، وَالظُّهَارِ، وَاعْتَقَاد وُجُود قُلْبِين للإنسان، وَطَهْرَتْ مِنْ رَوَاسِب الْمُجْتَمَعِ الْجَاهِلِيُّ، وَمِنْ تَلْكَ الْخُرَافَاتِ وَالأَسَاطِيرِ الْوُهُومَة الَّتِي كَانَتُ مُتَفَشِّيةَ فِي ذَلكَ الزَّمَانِ. (صفوة التفاسير: ٢/٩٠٥).

اسْتُفْتحَت السُّورَةُ الْكَريمَةُ بِتَوْجِيهِ الرَّسُولِ-صلى الله عليه وسلم- إلى تَقُوى الله وَعَـدُم الطَّاعَة للْكَافِرِينَ وَالْمُنَافِقِينَ، وَاتَّبَاعِ مَا يُوحِي إِلَيْهُ رَبُّهُ، وَالتَّوَكُّلِ عَلَيْهِ وَحُدَهُ. ثُمَّ أَلْقَتْ بِكَلِّمَةَ الْحَقُّ وَالْفَصْلِ فِي بَعْضِ التَّقَالِيدِ وَالأَوْضَاعِ الاجْتَمَاعِيَّةِ. ثُمُّ تَحَدُّ ثَتْ عَنْ نَعْمَةَ اللَّهِ عَلَى الْمُؤْمَنِينَ، إِذْ رَدَّ عَنْهُمْ كَيْدَ الأحزاب واللهاجمين.

ثُمُّ تَحَدَّثَتُ عَنْ تَخْيِيرِ أَزْوَاجِ النَّبِيِّ-صلى الله عليه وسلم- اللَّوَاتِي طَالَئْنَهُ بِالتَّوْسِعَةَ فِي النَّفْقَة عَلَيْهِنَّ، بَيْنَ مَتَاءِ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَزِينَتِهَا، وَإِيثَارِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ

وَالدَّارِ الآخِرَةِ. وَقَدْ اخْتَرُنْ كُلُهُنَّ اللَّهِ وَرَسُولُهُ وَالدَّارَ الآخِرَةَ، فَارْتَفْعَتْ بِذَلِكَ مَنْزِئَتُهُنَّ عِنْدَ اللَّهِ وَعِنْدَ رَسُولُه.

كُمَا تُحَدِّثَتِ الشُّورَةُ الْمُريِمَةُ عَنْ قَصَّة زَوَاجِ زَيْنَبَ بِنْ حَارِثَةَ بِنْتِ جَحْشِ رَضِيَ الله عَنْها مِنْ زَيْدِ بِن حَارِثَةَ رَضِي الله عَنْها مِنْ زَيْدِ بِن حَارِثَةَ رَضِي الله عَنه وَطَلاقِه إِيَّاهَا، وَزَوَاجِ النَّبِيْ-صلى الله عليه وسلم- مِنْها.كَمَا تَحَدَّثَتْ عَنِ الْحِيَاةِ النَّهِ عليه وسلم-، وَمَا يَحلُ لُهُ الزَّوْجِيَّة للنَّبِيْ-صلى الله عليه وسلم-، وَمَا يَحلُ لُهُ مِنْ النَّسَاءِ اللَّهُ عَلَيْه مِنْهُنْ، وَحُكُم مِنْ النَّسَاءِ اللَّهُ عَالَيْه مِنْهُنْ، وَحُكُم الْخَتَجَابِهِنَّ عَنِ الأَجَانِبِ فِي الْمُبْيُوتِ وَخَارِجَها.

ثُمَّ خُتمَت السُّورَةُ بِالْحَدِيثِ عَنِ السَّاعَةِ وَأَهُوالِهَا، وَحَالِ مُكَذَّبِيها فِي النَّارِ، وَبَيَانِ الْحِكْمَة مِنَ التَّكَالِيفِ وَحَالِ مُكَذَّبِيها فِي النَّارِ، وَبَيَانِ الْحِكْمَة مِنَ التَّكَالِيفِ الشَّرَعِيَّةِ النَّتِي النَّتَمَنَ اللَّه التَّاسَ عليها: ﴿ لِمُنْتَ لُفَّهُ الشَّرَعِيْةِ النَّتَ اللَّهُ التَّاسَ عليها: ﴿ لِمُنْتَ لَفَّهُ الشَّرِعِيْقِ اللَّهِ النَّالَ اللَّهِ النَّالَ الْمُنْتِقِيْقِ وَتُونَ اللَّهُ عَقُراً لَحِينًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَقُراً لَحِينًا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْتَقِيقِ وَالنَّوْمِينَ وَالنَّوْمِينَ وَاللَّهُ الْمُنْتِقِيقِ اللَّهُ الْمُنْتِقِيْقُ اللَّهُ الْمُعْلِقُلُولُ اللَّهُ الْمُعْلِيْلُولُولُولِلْمُلِلِلِ اللَّهُ الْمُعَلِيْلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِيلُو

#### الأدب في نداء الرسول -صلى الله عليه وسلم -:

استُفْتحَت السُّورَةُ الْكَرِيمَةُ بِالنَّدَاءِ عَلَى النَّبِيِّ - صلى اللَّه عليه وسلم- بِلَقَب النَّبُوّة: ، يَا أَيُهَا النَّبِيُ ، تَنُويهَا بِشَانه، وَتَغْلِيمًا لأَصْحَابِهِ بِشَانه، وَتَغْلِيمًا لأَصْحَابِهِ كَيْفَ يَكُونُ نِدَاؤُهُ، كَمَا سَبَق فِي سُورَة النَّور: ، لَا تَحْمَلُونَ النَّور: ، لَا تَحْمَلُونَ النَّور: وَلَا تَوْر: وَ لَا تَحْمَلُونَ النَّور: وَ لَا تَحْمَلُونَ النَّهُ ؛ لا تَدُعُوهُ كُمَا سَبَق مِعْمَا اللَّهُ ؛ لا تَدُعُوهُ بِالسَمِه كَمَا يَدْعُو بَعْضُكُمْ بِعْضًا، يَا مُحَمَّدُ، يَا ابْنَ بِالسَمِه كَمَا يَدْعُو بَعْضُكُمْ بِعْضًا، يَا مُحَمَّدُ، يَا ابْنَ عَبْدِ اللّه، وَلَكِنْ فَخْمُوهُ وَشَرْفُوهُ، فَقُولُوا؛ يَا نَبِيَ اللّه، يَا رَسُولَ اللّه، فِي لِينِ وَتَوَاضُعٍ . (معالم التنزيل؛ ٤٣٣/٣).

وَقَدُ تَكَرَّرَ هَذَا النَّدَاءُ فِي هَذِهِ الشَّورَة خَمْسَ مُرَّاتَ. أَمْرِ النَّبِي صلى الله عليه وسلم - بشكر الله على تعبه النَّبُوة : وَفِي نَدَائِه - صلى الله عليه وسلم - بلقب النَّبُوّة تَذْكِيرُ لَهُ بَنِعُمَة اللَّه عَلَيْه، حَيْثُ اجْتَبَاهُ وَاصْطَفَاهُ وَجَعَلَهُ نَبِيًّا رَسُولاً , ضَّلاً مِنَّ اللهِ وَبَعْمَةً ، (الحجرات:

٨)، وَلَمْ يَكُنُ-صلى الله عليه وسلم- يَتَطَلَّعُ إِلَى ذَلكَ
 وَلاَ يَرُجُوهُ،كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَا كُنْ رَجُوا لَى يَلْقَ إِلَيْكَ
 أَلْكَتَبُ إِلَّا رَحْمَةً مِن زَبِكَ فَلا نَكُونَ طَهِياً لِلْكَفِينَ ﴾
 (القصص: ٨٦).

#### حقيقة الشكرا

#### حقيقة النقوى:

وَجِمَاعُ التَّقُوٰى فِعُلُ الْوَاجِبَاتِ وَتَـرُكُ الْمُحَرِّمَاتِ، وَقَدُ تَـرُدُادُ حَتَّى يَفْعَلُ الثَّقِيُّ الْمُسْتَحَبَّاتِ، وَيَترُكَ الْكُرُوهَاتِ.

#### تغريف الكفر والنفاقء

> جمادي الأولى ١٤٤٦ هـ- العدد ١٤١ السنة الرابعة والخمسون

وَمَعْنَى النَّهْي: ﴿ وَلاَ تُطع الْكَافِرِينَ وَالْمُنَافِقِينَ ﴾ أَيُ فيمَا يَعُودُ بِوَهَنِ فِي الدَّينِ، وَإِعْظَاءِ دُنِيَّةٍ فِيمَا بِيْنَ الْسُلمِينَ (إرشاد العقل السليم، ٢٠٨/٥).

وَكَانُوا يَدْعُونَ رَسُولَ الله-صلى الله عليه وسلم- إلَى أَشْيَاءَ يُرِيدُونَ بِهَا فِي الظَّاهِرِ تَقْرِيبَ وجُهَاتِ النَّظُرِ، وَالْقَضَاءَ عَلَى الْخَلاَف الَّذِي بَيْنَهُمْ وَبَيْنَهُ-صلى اللَّه عليه وسلم-، فَنَهَاهُ اللَّهِ عَنْ ذَلْكَ،كُمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّا عَالِ رَأَتُنَا عَلِيْكُ ٱلْقُرُانُ تَعْرِيلًا ﴿ ﴿ مَا مُسْتَرِيقُكُمْ زَلِكَ وَلَا تَقِلِمْ مِنْكُمْ اَنِنَا لَوْ كُنُولُ ، (الانسان: ٢٣، ٢٤)، وَإِنَّمَا نَهَاهُ اللَّهُ تَعَالَى عَنْ طَاعْتِهِمْ لأَنَّهُمْ أَهُلُ أَهْوَاءٍ، وَهُوَ-صلى اللَّه عليه وسلم- عَلَى هُدَى مِنْ رَبِّهِ، وَمَنْ أَسَلُّ مِتَى أَنَّهُ مُونهُ بِنَرِ عُنَى مِنَ أَلْهِ ، (القصص: ٥٠)، فَكَيْفَ يُطِيعُ الْهُتُدى الضَّالِّ ؟ وَلَذَ لِكَ قَالَ تَعَالَى لِنَبِيِّه-صلى اللَّه عليه وسلم-: ووَلَى رَضَى مِنكَ النَّبُولُ وَلا الْصَرَىٰ عَنَّى نَثْمَ مِلَتُهُمُّ قُلْ إِنَّ هُدُى اللَّهِ هُوَ الْمُلْتَكُ وَلَينِ النَّبْعَتَ أَفُولَ مُم يَعْدَ الَّذِي بَنَالُهُ مِنَ الْعِلْمِ مَا أَنَّكُ مِنْ أَنْهُ مِن وَلَى وَلَّا تَصْبِي ، (الْبَصْرة: ١٢٠). «إِنَّ اللَّه كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا» أَيْ لَه مطلق العلم والحكمة، فيَعَلَمُ جَمِيعَ الأَشْيَاءِ مِنَ الْصَالِحِ وَالْفَاسِدِ، فَلاَ يَأْمُرُكَ إِلاَّ بِمَا فِيهِ مَصْلَحَةٌ، وَلا يَنْهَاكَ إِلاَّ عَمَّا فيه مَفْسَدَةً، وَلاَ يَحْكُمُ إِلاَّ بِمَا تَقْتَضِيهِ الْحِكْمَةُ البالغة.

#### وجوب اثباع الوخيء

وَاتَّبِعُ، أَيُ فِي كُلُ مَا تَأْتِي وَتَذَرُ مِنْ أَمُورِ الدِّينِ وَمَا يُوحَى إِلْيُكَ مِن رَبِّكَ، مِن الآيَاتَ الْتَي مَن جُمَلَتَهَا هَدِهِ الأَيْكَ مِن رُبِّكَ، مِن الآيَاتَ الْتَي مَن جُمَلَتَهَا هَدِهِ الآيَةُ الأَمْرَةُ بِتَقْوَى اللّهِ، النَّاهِيَةُ عَنْ مُسَاعِدةِ الْكَفَرَة وَالْمُنَافِقِينَ. وَالأَمْرُ بِاتّبَاعِ الْوَحْي نَهِي عَن اللّهِ النَّاعِ الْوَحْي نَهِي عَن اللّهَ النَّاعِ الْوَحْي نَهِي عَن اللّهِ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللللللللّهُ اللللللّهُ ال

ثُمُّ حَذَّرَ رَيُّنَا سُبِْحَانَهُ مِنْ مُخَالَفَة مَا أَمَرَ بِهِ أَوْنَهَى عَنْهُ مَخَالُفَة مَا أَمَرَ بِهِ أَوْنَهَى عَنْهُ، فَقَالَ تَعَلَّى ﴿ إِنَّ اللَّهُ كَانَ بِمَا تَعَمَّلُونَ خَبِيرًا ﴿ فَإِنِ امْتَثَلَّتُمْ لَأَمُرِهِ فَهُو بِكُمْ عَلِيمٌ، وَسَيَجْزِيكُمْ بِهِ، وَإِنْ لَمْ تَمُتَّلُوا فَهُو بِكُمْ عَلِيمٌ، وَسَيَجْزِيكُمْ بِهِ، كَمَا

قَالُ تَعَالَى: وَأَغْمَلُواْ مَا فِئْتُمْ إِنَّهُ مِنَا تَعْلَوْنَ مَعِيْ و (فصلت: 4)، وَقِ الْمُحدِيثِ عَنْ أَبِي ذَرِّ عَنِ النَّبِيِّ-صلى الله عليه وسلم- فيمًا رَوَى عَنِ اللَّه تَبَارَكَ وَتَعَالَى أَنَهُ قَالَ: «يَا عِبَادي إِنَّمَا هِيَ أَغْمَالُكُمْ أُحْصِيهَا لَكُمْ ثُمَّ أَوْفَيكُمْ إِيَّاهَا، فَمَنْ وَجَدَ خَيْرًا فَلْيَحْمَد اللَّه، وَمَنْ وَجَدَ خَيْرًا فَلْيَحْمَد اللَّه، وَمَنْ وَجَدَ غَيْرًا فَلْيَحْمَد الله، وَمَنْ وَجَدَ عَيْرًا فَلْيَحْمَد الله، وَمَنْ وَجَدَ غَيْرًا فَلْيَحْمَد الله، وَمَنْ

#### الأمر بالتوكل على الله:

وَبَّا نَهَى اللَّه تَعَالَى نَبِيهُ -صلى اللَّه عليه وسلم- عَنُ طَاعَة الْكَافرينَ وَالْنَافقِينَ، وَكَانَ ذَلْكَ رَبُّمَا تَسَبَبَ في إيدائهِمْ لَهُ، وَاعْتَدَائهِمْ عَلَيْه، قَالَ تَعَالَى لنَبيه -صلى اللَّه عليه وسلم-: ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ ۚ أَيْ فَوْضُ جَميعَ أَمْرِكَ إِلَيْه ﴿ وَكَفَى بِاللَّهِ وَكِيلاً ﴾ (إرشاد العقل السليم: ٢٠٩/٥).

وَاتَّبِعُ مَا يُوحَى إِلَيْكَ مِن رَبِكَ، فَإِنَّهُ هُو الْهُدَى وَالرَّحْمَةُ، وَارْجُ بِذَلْكَ ثَوَابَ رَبِّكَ، وإِنْ اللَّه كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا وسيجْزيكُمْ بِحَسب مَا يَعْلَمُهُ مِنْكُمْ، مِن الْخَيْرِ وَالشَّرْ. فَإِنْ وَقَعْ فِي قَلْبِكَ، أَنَّكَ إِنْ لَمْ تُطْعُهُمْ فِي أَهْوَائِهِمْ الْمُصَلَّة حَصَل عَلَيْكَ مَنْهُمْ مَنْ رَفِعَ فَي أَهْوَائِهِمْ الْمُصَلَّة حَصَل عَلَيْكَ مَنْهُمْ مَنْ رَفُق حَصَل عَلَيْكَ مَنْهُمْ عَنْ نَفْسك، وَاسْتَعْمِلُ مَا يُقَاوِمُهُ وَيُقَاوِمُ غَيْرَهُ، وَهُو عَنْ نَفْسك، وَاسْتَعْمِلُ مَا يُقَاوِمُهُ وَيُقاوِمُ غَيْرَهُ، وَهُو التَّوَكُلُ عَلَى اللَّه، بَأَنُ تَعْتَمِد عَلَى رَبُكَ، اعْتَمادَ مَنْ التَّوكُلُ عَلَى اللَّه، بَأَنْ تَعْتَمِد عَلَى رَبُكَ، اعْتَمادَ مَنْ التَّوكُلُ عَلَى اللَّه، بَأَنْ تَعْتَمِد عَلَى رَبُكَ، اعْتَمادَ مَنْ التَّوكُلُ عَلَى اللَّه، بَأَنْ تَعْتَمِد عَلَى رَبُكَ، اعْتَمادَ مَنْ وَلا مَوْتًا ولا حَياةً، ولا نَشُولُهُمْ، وَفِي إِقَامَة الدِّين، وَلا نَشُولُهُ مَنْ اللَّهُ فِي خُصُولِ ذَلكَ الأَمْرِ عَلَى اللَّهُ عَلَى مَنْ اللَّهِ فَي خُصُولِ ذَلكَ الأَمْرِ عَلَى اللَّهُ عَلَى كَالَّ كَانَ اللَّهُ مِ اللَّهُ فِي خُصُولٍ ذَلكَ الأَمْرِ عَلَى اللَّهُ عَلَى كَانَ اللَّهُ عَلَى مَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِ عَلَى اللَّهُ مَالَّا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْكَالِهُ الْكَالِهُ الْعُولُ الْكَالِكُ الْكَالِهُ الْكَالِكُ اللَّهُ الْكَالِهُ الْكَالِهُ الْكَالِكُ الْكَالِهُ الْكَالِهُ الْكَالِهُ الْكَالِهُ الْكَالِهُ الْكَالِكُ الْكَالْكَالِهُ الْكَالِهُ الْكَالْكُولُ الْكَالْكُولُ الْكَالِهُ الْكَالْكُولُ الْكَا

وَكَفَى بِاللَّهِ وَكِيلاً ، تُوكَلُ إِلَيْهِ الْأُمُورُ فَيَقُومُ بِهَا ، وَوَكُلُ إِلَيْهِ الْأُمُورُ فَيَقُومُ بِهَا ، وَبِها هُوَ أَصْلَحُ لِلْعَبْد ، وَذَلكَ لعلْمه بِمَصَالِح عَبْده ، مَنْ حَيْثُ لاَ يَعْلَمُ الْعَبْدُ ، وَقَدْرَته عَلَى إِيصَالُهَا اللّهُ ، مَنْ حَيْثُ لاَ يَقُدرُ عَلَيْهَا الْعَبْدُ ، وَأَنَّهُ أَرْحَمُ بِعَبْده مِنْ نَصْسه . وَمِنْ وَالدّيْهِ ، وَأَرْأَفُ بِهِ مِنْ كُلُ أَحَد . (تيسير الكريم الرحمن : ١٩٤٦ و ١٩٤٤).

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء والمرسلين، وعلى آله وصحيه ومن تبعهم بإحسان، وبعد:

لقد تناولنا في القالات السابقة فضل علم التوحيد، وذلك من خلال موضوعه، ومعلومه، والحاجة إليه و ثمرته، وفي هذه المقالة والمقالات القادمة بمدد من الله وعونه نتكلم عن مسائل علم التوحيد، ولكن قبل أن نتكلم عن هذه المسائل نبين أولاً في مدخل بسيط أن الناس مفطورون على التوحيد.

#### ( i ) التوحيد هو الأصل في البشر تاريخا:

توحيد الألوهية هو الأصل في خلق بني آدم؛ لأن الله خلقهم موحدين، وذلك أن أباهم آدم هو أول الموحدين. وبذا يعلم أن ما يدعيه بعض الناس من علماء الاجتماع وغيرهم -مسلمين أو كفاراً - من أن الإنسان الأول -كما يقولون - قد عبد الطوطم-والمراد بالطوطم، أصل القبيلة، وهذا لا شك خطأ محض، لا دليل عليه سوى التخرص، والحكم بالظن، والظن لا يغني من الحق شيئاً، بل إنه يخالف الأدلة القطعية أيضاً من الكتاب والسنة يضافية والفطرة.

ونحن الآن نقيم الدليل على أن الأصل في البشر هو التوحيد من الناحية التاريخية، يعني: أن التاريخ على مداره يدل ويشير ويرشد إلى أن الأصل في البشر هو التوحيد.

وما زال الناس في تاريخهم الطويل، من آدم إلى نوح (عليه السلام) والتي تقدر بعشرة قرون -على التوحيد حتى حدث ما حدث في قوم نوح من عبادة الأصنام؛ بسبب الغلو في صالحيهم، وعنهم انتشر الشرك في الناس بعدهم، وهكذا ما زالت الرسالات تترى وتتوالى، وتعيد الناس إلى العهد الأول وهو التوحيد، حتى رفع عيسى (عليه السلام) وحرفت شريعته، فانتشر الشرك في الأرض، بسبب تحريف الوحى وتبديله.

وأما الجزيرة العربية، فقد انقسم الناس فيها إلى أربع طوائف:

- ۱- یهود.
- ۲- نصاری.
- ٣- مشركون.
  - ٤- حنفاء.

جمادي الأولى ١٤٤٦ هـ - العدد ١٤١ الستة الرابعة والخمسون

ففي المدينة النبوية قطن اليهود، وفي شمال الجزيرة سكن النصارى، وكذلك في جنوبها الغربي -أي: في اليمن وما قاربها- وفي مكة كان المشركون، وإنما حدث الشرك فيهم بعد أن كانوا على ملة إبراهيم موحدين، بسبب تلك الرؤيا التي أراها الشيطان عمرو بن لحي الخزاعي -والذي كان شيخ مكة، والمقدم عندهم، وكانوا لا يصدرون رأياً ولا يوردونه إلا بمشورته -والتي أعلمهم فيها- أي: الشيطان، أعلم عمرو بن لحي- بمواقع الأصنام التي طمرها الطوفان أي: طوفان قوم نوح (عليه السلام).

وقد كان في الجزيرة العربية ورقة بن نوفل الذي تنصر، وزيد بن عمرو بن نفيل الذي هام على وجهه، وعبد الله على ملة إبراهيم، وكان هؤلاء على الملة الحنيفية ملة إبراهيم (عليه السلام) وقد أخبر النبي صلى الله عليه وسلم عن زيد بن عمرو بن نفيل أنه: «يبعث أمة وحده». ولم يزل حال الناس على ذلك إلى بعثة النبي محمد صلى الله عليه وسلم.

ومع هذا الوضوح من الناحية التاريخية، إلا أننا نجد شبهة أثارها بعض الناس، ومفادها: أن الأصل في الإنسان أنه مشرك، وأن التوحيد طارئ عليه، وقد زعم أصحاب هذه المقولة: أن الإنسان عرف الشرك، وتعدد الألهة أولاً، ولم يعرف عقيدة التوحيد إلا بعد أن تطورت ومرت بعدة مراحل. ويجب علينا أن نرد عليهم في هذا المقام، وأن نبين أن التوحيد هو الأصل في البشر تاريخاً.

أولاً: إن الغاية من خلق آدم (عليه السلام) وذريته هي عبادة الله وحده، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا عَقَدُ اللَّهِ الْ وَالْإِسْ إِلَّا لِعَنْدُونِ (الذاريات: ٥٦).

ثانياً: آدم (عليه السلام) أبو البشر، وحواء أمهم كانا على التوحيد. وحين أكلا من الشجرة، علما أن لهما رباً يقبل التوبة عن عباده، ويعفو عن السيئات،

فتضرُّعًا إليه قائلين: وقالارتا طَلَبًا أَهُنَا وَإِن لَوْ مُعَوِّ قَا وَرَّحَنَا لَتُكُونَ مِنَ الْخَسِيقَ ، (الأعراف: ٢٣).

ثالثاً: إن الله اصطفى آدم (عليه السلام) وشرقه بذلك، قال تعالى ، بال أنه أنطق عنه وقل وال التوسيم بذلك، قال تعالى ، بال أنه أنطق عنه وقل وال التوسيم وال عمران: ٣٣)، ولا يكون الاصطفاء لمشرك أبداً، وقد أمر ملائكته بالسجود له، كما قال (جل شأنه): وقل قد شبيعة أنطنوا يكم مستقا إلا السي إلى واستقد وقد ما التكوي (البقرة: ٣٤).

خامساً: إن ذرية آدم (عليه السلام) من بعده كانوا يدينون بالتوحيد الخالص طيلة عشرة قرون؛ حتى حدث الشرك في قوم نوح (عليه السلام) وعند وقوعه بعث الله تعالى اليهم نوحاً (عليه السلام (يدعوهم إلى عبادة الله وحده؛ يقول تعالى: «أَنَّذُ مِنْ اللهِ وَلَمْ اللهُ مَا لَكُمْ مِنْ اللهِ وَلَمْ اللهُ مَا لَكُمْ مِنْ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ مَا لَكُمْ مِنْ اللهِ اللهُ مَا لَكُمْ مِنْ اللهِ عَلَى اللهُ مَا لَكُمْ مِنْ اللهِ اللهُ اللهُ مَا لَكُمْ مِنْ اللهِ اللهُ اللهُ

ولهذه الأمور الستة أو الأدلة البينة الواضحة، نستطيع أن نقول: إن الدليل والبرهان يؤكد أن الأصل في البشر هو التوحيد، وذلك من الناحية التاريخية.

#### (ب) التوحيد هو الأصل في البشر فطرة؛

المراد بالفطرة هنا؛ أصل الخلقة، وهي ما أوجد

جمادى الأولى ١٤٤٦ هـ- العند ١٤١ السنة الرابعة والخمسون

الله عليه الناس ابتداءً من الإيمان به عز وجل وتوحيده.

وكما كان التوحيد هو الأصل في البشر تاريخاً، فهو الأصل في البشر فطرة، للأدلة التالية:

أولاً: إن الله عزوجل منذ أوجد البشر فطرهم على التوحيد والإيمان به سبحانه خالقاً ومعبوداً، وأخذ عليهم العهد والميثاق منذ كانوا في أصلاب أبائهم. وقد ذكرنا الدليل على ذلك أنفاً.

ثانياً: إن الله عز وجل قد أمر رسوله صلى الله عليه وسلم وأمّته داخلة في الخطاب، أن يقيموا وجوههم، ويخلصوا دينهم له؛ لأن ذلك هو مقتضى الفطرة التي فطرهم رب العالمين سبحانه وتعالى عليها، قال تعالى: ﴿ وَأَنْ رَجْهَكَ لِللِّنِ حَبِياً لِللَّهِ اللَّهِ عَلَيها، قال تعالى: ﴿ وَأَنْ رَجْهَكَ لِللَّهِ حَبِياً لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَلِكَ وَلَكَ اللَّهِ اللَّهِ وَلَكَ اللَّهِ وَلَكَ اللَّهِ اللَّهِ وَلَكَ النَّهِ وَلَكَ اللَّهِ وَلَكَ اللَّهِ وَلَكَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَلَكَ اللَّهُ وَلَكَ اللَّهُ وَلَكَ اللَّهِ اللَّهُ وَلَكَ اللَّهُ وَلَكَ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ

(الروم: ٣٠).
ثالثاً: قد أخبر مولانا عز وجل أنه خلق عباده حنفاء كلهم، موحدين، مسلمين، مستقيمين، منيبين لقبول الحق؛ لأن ذلك هو مقتضى الفطرة التي فطرهم عليها حين أخذ عليهم العهد في الذرّ. يقول الله عز وجل كما في الحديث القدسي الذي يرويه النبي صلى الله عليه وسلم: «واني خلقت عبادي حنفاء كلهم، وانهم أنتهم الشياطين فاجتالتهم عن دينهم، وحرمت عليهم ما أحللت لهم، وأمرتهم أن يشركوا بي ما لم أنزل به سلطاناً هالعباد كلهم مفطورون على الإسلام، والإيمان الصحيح، ولكن للشياطين دور في مسخ الفطرة، وتشويهها، وجعلها تنحرف عن المسارالسوي.

فإذا طُرَّا على الفطرة ما يصرفها عن الصواب والحق، فإنها تحتاج إلى ما يصحّح لها مسارها، ويردها عن الانحراف، وهذه مهمة الرسل عليهم الصلاة والسلام.

رابعاً: أخبر الرسول صلى الله عليه وسلم أن كل مولود يولد مهيئاً للإسلام، وذلك في قوله: «ما من مولود إلا يولد على الفطرة، فأبواه يهودانه وينصرانه ويمجسانه، كما تُنتَج البهيمة بهيمة جَمْعاء هل تحسون فيها من جَدْعَاء؟، ثم يقول أبو هريرة رضي الله عنه راوي الحديث: واقرءوا إن شئتم: « قَافِم وَجَهْ لِلنِّينِ حَيِماً "، (الروم: ٣٠).

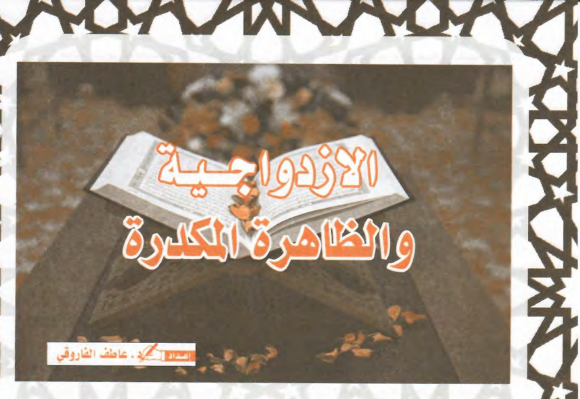
خامساً: إن الفطرة تدل على توحيد الألوهية؛ لأن توحيد الألوهية؛ لأن توحيد الألوهية؛ فمن أيقن أن الله ربه وخالقه، فلابد أن يصرف العبادة له وحده، كما قال تعالى: «بَالْيُهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبُّكُمُ اللَّبِي طَفَكُمُ وَاللِينَ مِن قَبِلِكُمُ المَّتُى طَفَكُمُ وَاللِينَ مِن قَبِلِكُمُ المَّتُى طَفَقُنَ ، (البقرة: ٢١).

فالإنسان إذا آمن بأن الله (عز وجل)هو الخالق، المرازق، المحيى، المميت، بيده الأمر كله، واليه يرجع الأمر كله، فلا بد أن ينتهي به الأمر إلى أن المعبود بحق هو الله وحده دون سواه، لا شريك له؛ فيخضع قلبه له محبة، وانابة، وذلاً، وخوفاً، وخشية، وتوكلاً؛ إذ كيف يُعبد، أو يُخاف، أو يُحب محبة عبادة، أو يتوكل على مخلوق لا يملك لنفسه نفعاً ولا ضراً.

ولعل الضوء الوحيد الذي يكشف لنا عن حال هذه الفترة هو ما جاء في قول الله (تبارك تعالى) من سورة البقرة: « كَانَ النّاشُ أَنْهُ وَحِدَةً مَعْتَ أَمَّهُ النّبِسَ مَن سورة البقرة: « كَانَ النّاشُ أَنْهُ وَحِدَةً مَعْتَ أَمَّهُ النّبِسَ مُنْ سورة البقرية وأول منهُمُ الكتب بالغي يتحكّم بين النّباس فينا أختلوا فيه وما اختلق فيه إلّا اللّبيّ أوفوا من بقيا ما عاميهم النّب أنبيّ عاموا بنا اختلوا فيه من النّبيّ عاموا لينهم فيندى الله النّبيّ عاموا لينا اختلوا فيه من النّبيّ عاموا لينا اختلوا فيه من النّبيّ المن من يتناه إلى من النّبيّ من النّبيّ من النّبيّة إلى من النّبيّة الله من النّبيّة الله من الله النّبيّة والله يقدى من يتناه إلى من النّبيّة الله من النّبيّة الله من النّبيّة الله من الله النّبيّة عن الله النّبيّة عن الله النّبيّة الله النّبيّة الله النّبيّة عن الله النّبيّة عن الله النّبيّة عن الله النّبيّة الله النّبيّة عن الله النّبيّة الله النّبيّة عن النّبيّة عن النّبيّة عن النّبيّة عن النّبيّة عن الله النّبيّة عن النّبيّة

فالتوحيد هو الأصبل، والشرك طارئ عليه، والناس كانوا أولاً على هدى قبل أن تنحرف بهم الأهواء وتزلهم الشياطين.

والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فإن من أوجب الواجبات وألزم المهمات على المسلم: القيام بما تقتضيه شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله، ومن مقتضياتها: النصح لله، ولكتابه، ولرسوله، وللمسلمين جميعًا، وفي الحديث الذي أخرجه الإمام مسلم في صحيحه، من حديث تميم الداري أن النبي صلى الله عليه وسلم، قال: «الدين النصيحة، قلنا: لمن؟ قال: «الله ولكتابه ولرسوله ولأنمة المسلمين وعامتهم».

فإذا قام المسلم بما ينبغي عليه من أداء النصيحة، نجا، ونجت سفينة المجتمع كله من مغبات السردى، وفتن الشهوات من الرذائل والخنا. نسأل الله السلامة والعافية، وأن يعصمنا بحوله وقوته، ويوفقنا لمرضاته.

إننا بحاجة ماسَّة إلى أن نقف مع أنفسنا وقضة مرضية، وأن نلبث مليًّا؛ لنتفكر في أنفسنا وأحوالنا؛ لنستيقظ من سبات

نومنا، الذي طال أمده، أيقظ الله المسلمين من غفلاتهم.

وإن المتأمل في واقعنا اليوم يرى إقبالاً على الخير، بفضل الله وتوفيقه -بالرغم من مكدرات الحياة الصعبة- إلا أن في تلك المسيرة الطيبة ظاهرة مكدرة، تتمثل في اختلاف درجات الاستقامة وتعظيم حرمات الله وشعائر الدين؛ ففي بعض جوانب الحياة لدى فئات من المتدينين؛

بحيث تجد المرء الواحد- مثلاً- حريضًا على دعوة الآخرين، لكنه ناس نفسه، خلى من بر الوالدين وصلة الرحم، أو عرى مما لا يسعه جهله من أحكام الشريعة، أو معنيًا بالأمر بالعروف والنهي عن المنكر، لكنه سيئ الخلق، عسر التعامل، أو بيدو حريضًا على نوافل العبادات، لكنه ذو هشاشة بينة في أداء الحقوق والتعاملات المالية، أو يعرف منه محافظته على الواجبات العينية: من صلاة وصيام وصدقة، لكنه لا يشتغل بالواجبات الكفائية: كتبليغ الدين وبذل النصيحة. وليس الحديث هنا عن وقوع العبد في زلة في هذا الجانب أو ذاك؛ نتيجة غفلة أو فتوريعتريه؛ إذ ذاك موضع للمجاهدة، وميدان للابتلاء، كما قال تعالى: ﴿ كُ الْمُنْوَ وَأَمْرٌ بِالْمُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الْخَهَامِكِ ﴿ اللَّهِ وَالْمَا يُتَوْفَئُكُ مِنَ الضَّيْلَانِ ثَيَاةٌ مَاسْتُعِدُ بَالَّهُ يُعْ عَلِيكُ اللَّهِ اللَّهِ كَاللَّهِ النَّهُ الذَّا إِذَا لَنَّهُمْ اللَّهِ النَّهُ اللَّهُ النَّهُ طَالِيقٌ مِنَ الطُّيِّطُونِ لَذَكُّرُواْ فَإِذَا هُمَ مُسْهُونَ (الأعراف: ١٩٩- ٢٠٢)، وقد قال عبد الله بن عمر رضى الله عنهما: «كل ابن آدم

في "شعب الإيمان" (٢٦٩) موقوفًا على ابن عمر). ونحن اليوم نعيش معركة حامية مع الازدواجية في كثير من أجواء حياتنا الا من رحم الله؛ يجمع فيها بين الحق والباطل، والصحيح والضعيف، والزين

خطاء إلا ما رحم الله». (أخرجه السهقي

نجد ازدواجية وانفصامًا للشخصية عجيبًا؛ ترى شخصًا غيَّر وبدَّل، ويُعلَق على صدره سلسلة، وقد تلبس بأسورة في يده متشبهًا بالمرأة. وترى آخر يعتاد المساجد، وشاريه يجرعلى شفتيه طويلاً. ترى المرأة الكاسية العارية، وهي تمسك بالسبحة تسبح وتستغفر، وتقول؛ هذه نقرة، وهذه نقرة، وترى أخرى تمازح الرجال وتضاحكهم، وإذا بها تظهر لك العبودية والذكر لله تعالى.

وترى هذا يأكل أموال الناس بالباطل، ثم يقول: إني أخاف الله. متشبهًا بالشيطان الرجيم، كما ذكر الله عنه، قوله: «إني أخاف الله رب العالمين».

إن الازدواجية نوع من النفاق، فصاحبها فيه تشبّه بالمنافقين، بل هو منهم بقدر ما فيه من خصالهم، وتلونهم، وقد جاء في حديث أبي هريرة، مرفوعًا: "تجدون شر الناس ذا الوجهين، الذي يأتي هؤلاء بوجه، ويأتي هؤلاء بوجه". (أخرجه البخاري ٢٠٥٢، ٢٠٥٨، ومسلم: ٢٥٢٦).

قال ابن القيم رحمه الله في "بدائع الفوائد": إن لله على العبد عبوديتين: عبودية باطنة، وعبودية ظاهرة، فله على قلبه عبودية، وعلى لسانه وجوارحه عبودية، فقيامه بصورة العبودية الظاهرة مع تعريه عن حقيقة العبودية الباطنة، مما لا يقربه إلى ربه، ولا يوجب له الثواب وقبول عمله، فإن المقصود؛ المتحان القلوب، وابتلاء السرائر؛ فعمل القلب هو روح العبودية ولبنها، فإذا خلا

والشين.

عمل الجوارح منه كان كالجسد الموات بالا روح.

والنية: هي عمل القلب الذي هو ملك الأعضاء، والمقصود بالأمر والنهي، فكيف يسقط واجبه ويعتبر واجب رعيته وجنده وأتباعه، اللاتي إنما شرعت واجباتها لأجله ولأجل صلاحه، وهل هذا إلا عكس القضية وقلب الحقيقة.

والمقصود بالأعمال كلها ظاهرها وباطنها:
انما هو صلاح القلب وكماله وقيامه
بالعبودية بين يدي ربه وقيومه والهه،
ومن تمام ذلك: قيامه هو وجنوده في
حضرة معبوده وربه، فإذا بعث جنوده
ورعيته وتغيب هو عن الخدمة والعبودية،
فما أجدر تلك الخدمة بالرد والمقت، وهذا
مثل في غاية المطابقة.

وهل الأعمال الخالية عن عمل القلب إلا بمنزلة حركات العابثين، وغايتها أن لا يترتب عليها ثواب ولا عقاب.

ولما رأى بعض أرباب القلوب طريقة هؤلاء انحرف عنها إلى أن صرف همّه إلى عبودية القلب، وعطل عبودية الجوارح، وقال: المقصود قيام القلب بحقيقة الخدمة، والجوارح تبح.

والطائفتان متقابلتان أعظم تقابل: هؤلاء لا التفات لهم إلى عبودية جوارحهم ففسدت عبودية قلوبهم، وأولئك لا التفات لهم إلى عبودية قلوبهم ففسدت عبودية جوارحهم.

والمؤمنون العارفون بالله وبأمره قاموا له بحقيقة العبودية ظاهرًا وباطنًا وقدموا

قلوبهم في الخدمة، وجعلوا الأعضاء تبعًا لها، فأقاموا الملك وجنوده في خدمة المعبود، وهذا هو حقيقة العبودية.

ومن المعلوم: أن هذا هو مقصود الرب تعالى بإرساله رسله وإنزاله كتبه وشرعه شرائعه، فدعوى المدّعي أن المقصود من هذه العبودية حاصل وإن لم يصحبها عبودية القلب، من أبطل الدعاوى وأفسدها.

ومن تأمل الشريعة في مصادرها ومواردها؛ علم ارتباط أعمال الجوارح بأعمال القلوب، وأنها لا تنفع بدونها، وأن أعمال القلوب، وأنها لا تنفع بدونها، وأن أعمال القلوب أفرض على العبد من أعمال الجوارح، وهل يميز المؤمن عن المنافق إلا بما في قلب كل واحد منهما من الأعمال التي ميزت بينهما، وهل يمكن أحد الدخول ميزت بينهما، وهل يمكن أحد الدخول في الإسلام إلا بعمل قلبه قبل جوارحه، وأكثر وأدوم، فهي واجبة في كل وقت، ولهذا وأكثر وأدوم، فهي واجبة في كل وقت، ولهذا والإسلام واجب الجوارح في بعض الأحيان، والإسلام واجب الجوارح في بعض الأحيان، فمركب الإيمان؛ القلب. ومركب الإسلام؛ الجوارح. انتهى كلامه رحمه الله.

وهو كلام قيم غاية في البيان والتحقيق. فنعوذ بالله من النفاق والرياء، ونعوذ به من الحور بعد الكور.

وكفانا ووقانا شرأنفسنا، ونعوذ به سبحانه أن نرجع على أعقابنا، أو أن نُفتن في ديننا، رزقنا الله الإخلاص في القول والعمل، وفي السر والعلن، وجعل باطننا خيرًا من ظاهرنا، بمنه وكرمه.

# المالين المالين ي عرض موضوعاته من خلال سوره وآیاته

عداد المجمد حامد الاستاذ المساعد بقسم التفسير وعلوم القرآن بجامعة الأزهر

المريدين (١٤٤/٤): "إن ارتباط آي القرآن بعضها ببعض حتى تكون كالكلمة الواحدة متسقة المعاني منتظمة المباني علم عظيم".

وقال فخر الدين الرازي في تفسيره (١١٠/١٠): "أكثر لطائف القرآن مودعة في الترتيبات والروابط".

وبالرغم من هذا كله فقد عابت طائفة من الناقمين على القرآن الكريم، والجاهلين بأنه تنزيل من حكيم حميد ما فيه من تفرُّق موضوعاته وتوزيعها، وعدم اجتماعها في نسق مرتب يعرض فيه الموضوع تلو الآخر بحيث يكون لكل منها نصيب من السور القرآنية حتى يكتمل الحديث عنه ثم يُنتقل إلى غيره كما هي طريقة مؤلفات الناس ومصنفاتهم في تقسيمها.

والجواب عن ذلك يتحقق من جانبين: عدم التسليم بأن القرآن غير منظم ولا مُرتّب. ذكر بعض أسسرار توزيع الموضوعات القرآنية وتضرُّقها بين آيات القرآن وسوره.

أما الجانب الأول وهو: عدم التسليم بأن القرآن غير

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعدُ: فإن القرآن الكريم يعرض موضوعاته بطريقة بديعة تحتلف عن طرائق الكُتَّاب والمؤلفين؛ إذ إنهم يُقَسِّمون مؤلفاتهم لأبواب وفصول ومباحث ينتظم كل باب وما يشتمل عليه منها في فكرة معينة، وينحصر في موضوع خاص، ولكنَّ القرآن الكريم جاء تقسيمه إلى سور، وكلُّ سورة تضمُّ مجموعة من الأيات تتعدد موضوعاتها ما بين عقيدة وتشريع وأخلاق، ومع ذلك ترى تناسقًا عجيبًا، وارتباطًا مُحكمًا تتعانق فيه معانيه. وتتلاحم معه أهدافه، ولا غرو أن كانت هذه الطريقة لونًا من ألوان إعجازه، ودليلاً على أنه تنزيل من حكيم

وقد تفطِّن العلماء لذلك فاعتنوا بالبحث في طريقة القرآن ومنهاجه في ترتيبه لسوره وآياته فكتبوا في علم المناسبات، ومقاصد السور، والوحدة للموضوعية للسور القرآنية إلى غير ذلك مما تقرّ به العين، وتنشرح له الصدر.

قال أبو بكر ابن العربي المالكي في كتابه سراج

عالجمادي الأولى 1321 هـ- العدد 131 السنة الرابعة والخمسون

منظّم ولا مُرتّب فبيانه أن القرآن الكريم نزَل مُفرَقًا بحسب الوقائع والأحداث، ثم رُتّب على هذا النمط الذي نقرؤه، وله فاتحة كمقدمة الكتب، وهي سورة الفاتحة المذكورة في أوله، وله سور كأبواب الكتب، ولو لم يكن ترتيب القرآن على خلاف أزمنة نزوله لأجل وضع الآية بجانب ما يناسبها من الآيات، لكان العدول عن ترتيبه على أزمنة نزوله إلى هذا الترتيب خاليًا من الحكمة، وهذا مُحال الله بالحكمة ومن نازع في ذلك فهو ينازع في وصف الله بالحكمة ذلك، وهذا له حديث آخر (ينظر: النظم الفني في ذلك، وهذا له حديث آخر (ينظر: النظم الفني في القرآن – عبد المتعال الصعيدي ص٣-٤).

ومن لطيف ما قيل في ذلك قول ولي الله الملوي كما نقله عنه السيوطي في الإتقان (٣٧٩/٣) أن القرآن الكريم نزل "على حسب الوقائع تنزيلاً وعلى حسب الحكمة ترتيبًا وتأصيلاً".

أضف إلى ذلك أن الترتيب له طرق، والواقع أن كل سورة من سور القرآن الكريم تعالج مقصودًا كليًّا يضم كل أجزائها ومقاطعها في تناسب بديع، وترابط عجيب، وهذا نوع من الترتيب بحسب المقاصد فلا وجه للإنكار، والحمد لله رب العالمين. ولله درُّ الشيخ د. محمد دراز حين قال في كتابه النفيس (النبأ العظيم ص١٨٨): "إنك لتقرأ السورة الطويلة المنجمة يحسبها الجاهل أضغاثا من المعانى حُشيَت حشوًا، وأوزاعًا من المباني جمعت عفوًا؛ فإذا هي -لو تُدُبُرَت- بنية متماسكة قد بُنيت من المقاصد الكلية على أسس وأصول، وأقيم على كل أصل منها شُعَب وفصول، وامتد من كل شعبة منها فروء تقصر أو تطول؛ فلا تزال تنتقل بين أجزائها كما تنتقل بين حجرات وأفنية في بنيان واحد قد وضع رسمه مرة واحدة، لا تحس بشيء من تناكر الأوضاء في التقسيم والتنسيق، ولا بشيء من الانفصال في الخروج من طريق إلى طريق، بل ترى بين الأجناس المختلفة تمام الألفة، كما ترى بين

آحاد الجنس الواحد نهاية التضام والالتحاق. كل ذلك بغير تكلفة ولا استعانة بأمر من خارج المعاني أنفسها، وإنما هو حسن السياقة ولطف التمهيد في مطلع كل غرض ومقطعه وأثنائه، يُريك المنفصل متصلًا، والمختلف مؤتلفًا.

ولماذا نقول: إن هذه المعاني تنتسق في السورة كما تتسق الحُجُرات في البينان؟ لا، بل إنها لتلتحم فيها كما تلتحم الأعضاء في جسم الإنسان، فبين كل قطعة وجارتها رباطٌ موضعي من أنفسهما، كما يلتقي العظمان عند المفصل ومن فوقهما تمتد شبكة من الوشائح تحيط بهما عن كثب، كما يشتبك العضوان بالشرايين والعروق والأعضاء؛ ومن وراء ذلك كله يسري في جملة السورة اتجاه معين، وتؤدي بمجموعها غرضًا خاصًا، كما يأخذ الجسم قوامًا واحدًا، ويتعاون بجملته على أداء غرض واحد، مع اختلاف وظائفه العضوية...".

وأما الجانب الأخر فيكون بذكر بعض أسرار توزيع الموضوعات والمقاصد القرآئية وتفرقها بين آيات القرآن وسوره.

ودونت بعض هذه الأسسرار: مجيء القرآن بهذه الطريقة هو المناسب لحال المخاطبين ابتداءً به.

وبيان ذلك أن هؤلاء المخاطبين بالقرآن ابتداء قوم لم يسبق لهم عهد بالتعليم والتشريع، لم يعتادوا الأساليب التدريسية، أو الأمالي العلمية، وإنما كانت عادتهم الخطابة والمقاولة، والقرآن جمع بين كونه دعوة، وموعظة، وتعليمًا، وتشريعًا باقيًا، ومعجزة.

وأسلوب المواعظ والدعوة قريب من أسلوب الخطابة. والقرآن لذلك لا يأتي على أساليب الكتب المؤلفة للعلم، أو القوانين الموضوعة للتشريع، فأودعت العلوم المقصودة منه في تضاعيف الموعظة والدعوة، وكذلك أودع فيه التشريع، ولا شك أن في

هذا تخفيفًا وتيسيرًا على المتلقين (ينظر: التحرير والتنوير ١٥٧/٣).

تحقيق الانتفاع بهدايات القرآن في شتى الجوائب الكل من حفظ او تلا قليلاً من القرآن الكريم أو كثيراً من فضل الله على عباده أن السورة الواحدة وان كانت قصيرة تحوي كثيرًا من الهدايات والإرشادات في المجالات المختلفة، فيحصل بسبب ذلك "التعبد به واستفادة كل حافظ للقليل من سوره كثيرًا من مسائل الإيمان والفضائل والأحكام والحكم المنبثة في جميع السور" (تفسير المنارا ١٦٣/١).

شحدُ هم حمّلة هذه الشريعة، وعلماء هذه الأمة للتنقيب والبحث، واستخراج المقاصد من عويصات الأدلية، حتى تكون طبقات علماء الأمة صالحة حيّ كل زمان- لفهم تشريع الشارع ومقصده من التشريع، فيكونوا قادرين على استنباط الأحكام التشريعية، ولو صيغ لهم التشريع في أسلوب سهل التناول لاعتادوا العكوف على ما بين أنظارهم في الطالعة الواحدة. من أجل هذا كانت صلوحية عباراته لاختلاف منازع المجتهدين، قائمة مقام تلاحق المؤلفين في تدوين كتب العلوم، تبعًا لاختلاف مراتب العصور (التحرير والتنوير ١٥٨/٣).

تجديد النشاط، ودفع السآمة والملل التي تقع للإنسان نتيجة اشتغاله بأمر واحد لا ينظر في غيره، ولا يتعلم سواه.

والحق أن من فوائد نظم القرآن وأسلوبه الذي أنزله به رب العالمين العليم الحكيم، الرحيم مُزُج تلك الموضوعات والمقاصد كلها بعضها ببعض، وتفريقها في السيور الكثيرة، الطويلة منها والقصيرة، بالمناسبات المختلفة، وتكرارها بالعبارات البليغة المؤثرة في القلوب، المُحرَكة للشعور، النافية للسآمة والملل، وهذه عادة من عادات القرآن في تفنن أساليبه تنشيطًا للمخاطبين والسامعين والقارئين ومن بلغ (ينظر: تفسير المنارا/١٦٣، والتحرير والتنوير

. ( TTA / Y

قال ابن عاشور في تفسيره (٣٨٨/٢): "عادة القرآن في إبداع الأحكام والقائها بأسلوب سهل لا تسأم له النفس، ولا يجيء على صورة التعليم والدرس". تربية العباد بما يُصلحهم في جميع الجوانب، وتذكيرهم بذلك بين الفينة والأخرى

وبيان ذلك أن القرآن الكريم كما ذكر رشيد رضا في تفسير المنار (١٧١/١١) "كتاب تربية عملية وتعليم، لا كتاب تعليم فقط، فلا يكفي أن يذكر فيه كل مسألة مرة واحدة واضحة تامة كالمعهود في كتب الفنون والقوانين"، وإنما يتكرر التذكير بهذا المقصد في مناسبات مختلفة؛ ليستقيم عليه، ويكون منه على بال في كل حال.

المزج بين الأحكام والترغيب والترهيب ودلائل قدرة الله كبريائه أقبرب في التأثير، وأنفع في القبول. وتلقى التكاليف بالتسليم.

قال فخر الدين الرازي في تفسيره (٢٣٢/١١):

"عادة الله في ترتيب هذا الكتاب الكريم وقع على
أحسن الوجوه، وهو أنه يذكر شيئًا من الأحكام،
ثم يذكر عقيبه آيات كثيرة في الوعد والوعيد
والترغيب والترهيب، ويخلط بها آيات دالة على
كبرياء الله وجلال قدرته وعظمة إلهيته. ثم يعود
مرة أخرى إلى بيان الأحكام، وهذا أحسن أنواع
الترتيب وأقربها إلى التأثير في القلوب؛ لأن التكليف
بالأعمال الشاقة لا يقع في موقع القبول إلا إذا
كان مقرونًا بالوعد والوعيد، والوعد والوعيد لا
يؤثر في القلب إلا عند القطع بغاية كمال من صدر
عنه الوعد والوعيد، فظهر أن هذا الترتيب أحسن
الترتيبات اللائقة بالدعوة إلى الدين الحق".

هذه بعض أسرار مجيء موضوعات القرآن الكريم ومقاصده مُوزَّعة في القرآن ممزوجًا بعضها ببعض، وما من شك أن المتدبر للقرآن الكريم سيجد أسرارًا أخرى، ولله الحمد والمنة.



Upload by: altawhedmag.com

حثّنا المولى تبارك وتعالى على طلب الجنّه والعمل مِن أَجلِها والفوز بنّعيمها. وبيّنَ أنْ ذلك لا يُكونُ إلا بالايمان بالله والمسارعة في الخيرات والاجتهاد في أعمال الطّاعات، وسُوالِ الله والطّلب منه لننال رحمة الله ونفؤر بها.

وحثنا كذلك على الاستعادة به سبحانه من النار؛ كي يجيرنا الله عز وجل منها؛ قال الله تعالى: « وَاقْتُوا النَّارَ الْقَ لُهِنَّ لِلْكُمِينَ (٣٠ وَالْمِهُوا لَدُ وَالرَّهُولَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَالرَّهُولَ اللهِ اللهُ وَالرَّهُولَ اللهُ اللهُ وَالرَّهُولَ اللهُ اللهُ وَالرَّهُولَ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ الله

وفي آيات الذكر الحكيم: «رَبَّ مَاتَ فِي الْمُعَ مَنَ الْمُعَا مَنَ فِي الْمُعَا مَنَ فَي الْمُعَا مَنَ فَي الْمُعَا مَنْ أَلْكُ وَفِي اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى وَفِيلَ اللّهُ اعْنِي بِهَا فَقَالَ: «أُولَيْكُ وَقَد مدح اللّه عز وجل الداعين بها فقال: «أُولِيكَ لَهُمْ مِنْ اللّهِ فَقَالَ: «أُولِيكَ أَوْلَهُ مِنْ فَعَالَ اللّهِ اللّهِ وَلَمْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْكَ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّ

ولقد كان أكثر دعاء النبي صلى الله عليه وسلم: "اللهم آتنا في الدنيا حسنة وفي الأخرة حسنة، وقنا عذاب النار" متفق عليه.

وكذلك أثر عن الصحابة أن منهم من كان يردد هذا الله الدعاء، ويكثر منه مثل أنس بن مالك، وعبد الله بن عمر، والمبشر بالجنة عبد الرحمن بن عوف، والآثار عنهم في ذلك مشهورة.

وقال الله تعالى: «أَنْيَ يُتُولُونَ رَكَا إِنَّا مَكَا وَأَمْهِــرُ لَنَا ذُونِكَ وَفِينَا عَلَاتَ آقَادِ ، (آل عمران: ١٦)؛

بعد أن ذكّرنا ربنا-جل وعلا- بزينة الحياة الدنيا وزخرفها، وأنها مجرد متاع في الدنيا، وأن ما عند الله في الجنة أتم وأبقى وأكمل للمتقين ، رُبِّن التاس الله في الجنة أتم وأبقى وأكمل للمتقين ، رُبِّن التاس من النّهوب من اللّه وأله والمنت والمنت

مُلَكِكُونَ وَرَسُوتُ مِنَ أَمَّ زَامًا أَسِيرًا بِالوسَادِ ، (أَلَّ عِمِرانَ: ١٤- ١٥).

ثم وصف هـؤلاء العباد المتقين الموفقين بأنهم «الّذِينَ يُقُولُونَ رَبِّنَا إِنْنَا آمَنًا فَاغُفِرُ لَنَا دُنُوبَنَا وُقِنَا عَدَابَ النَّارِ»؛ قال ابن جرير: قل هل أنبئكم بخير من ذلكم للذين اتقوا، الذين يقولون: ربنا إننا آمنا فاغفر لنا ذنوبنا وقنا عذاب النار.

ومعنى قوله: «الذين يقولون ربنا إننا آمنا فاغفر لنا ذنوبنا «الذين يقولون؛ إننا صدّقنا بك وبنبيك وما جاء به من عندك. «فاغفر لنا ذنوبنا »؛ يقول؛ فاسترعلينا ذنوبنا، بعفوك عنها، وتركك عقوبتنا عليها، «وقنا عذاب النار»، ادفع عنا عذابك إيانا بالنار. وإنما معنى ذلك؛ لا تعذبنا يا ربنا بالنار، وإنما خصوا المسألة بأن يقيهم عذاب النار؛ لأن من زُحزح يومئذ عن النار وأدخل الجنة فقد فاز بالنجاة من عذاب الله، وحسن مآبه". انتهى

قال السعدي: "توسلوا بمنة الله عليهم بتوفيقهم للإيمان أن يغضر لهم ذنوبهم، ويقيهم شر آثارها، وهو عذاب النار".

وقال الله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ يَشَكُّرُونَ أَنَّهُ فِينَا وَفُكُودًا وَمَلَ جُنُوبِهِمْ وَمُعَدَّكُرُونَ فِي ظُوْ أَلْمُعُوتِ وَالْأَرْضِ وَمَا مَا طُلْقَتَ هَذَا يَعِلُولُ لُسُحَنِكَ فِينَا مُثَالِبًا أَنْهُ ﴿ (آلِ عمران: ١٩١).

وصف الله جل ثناؤه: "أولي الألباب" بأنهم يذكرون الله في كل أحوالهم قيامًا وقعودًا وعلى جنوبهم، وهذا يشمل جميع أنواع الذكر بالقول والقلب، وأنهم «يتفكرون في خلق السماوات والأرض» ليستدلوا بها على المقصود منها، فالتفكر عبادة من عبادات أولياء الله، فإذا تفكروا بها، عرفوا أن الله لم يخلقها عبثًا، فيقولون: «ربنا ما خلقت هذا باطلاً». فسبحانك، عن كل ما لا يليق بجلالك، بل خلقتها بالحق وللحق، مشتملة على الحق. «فقنا خلقتا النار» بأن تعصمنا من السيئات، وتوفقنا عذاب النار» بأن تعصمنا من السيئات، وتوفقنا

جمادي الأولى ١٤٤١ هـ - العدد ١٤١ الماد ١٤١ الماد ١٤١ الماد ١٤١ السنة الرابعة والخمسون

للأعمال الصالحات، لننال بذلك النجاة من النار. ويتضمن ذلك سؤال الجنة؛ لأنهم إذا وقاهم الله عذاب النار حصلت لهم الجنة، ولكن لما قام الخوف بقلوبهم، دعوا الله بأهم الأمور عندهم أن يُجيرهم من عذاب النار.

وفي هذا الحديث يقولُ النّبيُّ صلّى اللّهُ عليْه وسلّم: "مَن سألُ اللّه الجِنْة ثلاث مرّات"؛ أي: مَن دَعا اللّه طالبًا الجِنْة مُلحًا في طلبه هذا.

"قالت الجنَّة: اللَّهُمُ أَدخَلُهُ الْجِنَّة"؛ أي: اللَّهُمُ استجبُ له وأجبُ دُعاءَه وأدخلُه الجنَّة.

"ومن استجار مِنَ النَّارِ ثلاث مرَّاتِ": أي: ومَن استَعادَ باللَّه ودَعا اللَّهَ سائلاً، وكرَّرَ الدُّعاءَ ثلاث مرَّاتِ أن يُنجَيه من النَّارِ.

تَكَلَّمَتُ النَّارُ بِعِدما سَمِعَتَ الْعَبِدُ يَدَّعُو اللَّهُ أَنَّ يُنْجِيهُ مِنْها: "قَالَتَ النَّارُ: اللَّهِمُ أَجِرُهُ مِنَ النَّارِ": اللَّهِمُ استَجِبُ لَهُ وأَجِبُ دُعاءَهُ وأنجِهِ مِنْ النَّارِ وأعدُه مِنْها.

وفي الحديث الآخر: سبع مرات. وهذا على سبيل الإلحاح في الدعاء: فالواجب على المؤمن الفطن ألا يغفل عن ذكر ربه عز وجل، وكذلك ذكر الموت وما بعده من الجنة والنار.

ويعلم أن الجنة أقرب إليه من شراك نعله. وأن النار أقرب إليه من شراك نعله. وأن يكثر من الدعاء ملحًا على ربه عز وجل أن ينجيه من عذاب النار، وأن يدخله الله الجنة مع السابقين المقربين في الفردوس الأعلى بمنه وكرمه: فإن من يدخله الله النار فقد أخراه الله بظلمه لنفسه، وما للظالمين يومئذ من أنصار.

#### مما يستفاد من الحديث؛

الله الحديث حَثَ على سُؤالِ الله الجِنْةَ والاستعادة بالله من النَّار، وبيانُ توسل الجِنْة والنَّار ودُعائهما

للمسلم باستجابة دُعائه. وهذه شفاعة ما أعظمها أن تشفع لك الجنة لتدخلها بمنّه وفضله ورحمته، وتشفع لك النار لينجيك الله منها بعفوه سبحانه ومغفرته.

قال المباركفوري في "تحفة الأحوذي بشرح سنن الترمذي": "من سأل الله الْجنة بأن قال: اللهم إلى أسالك الْجنة، أو قال اللهم أدخلني الْجنة، وكرّره في مجالس أو مجلس بطريق الإلحاح على ما ثبت أله من آداب الدعاء. ومن استجار من النار بأن قال: اللهم أجرت من النار: قالت النام، أجرت أي احفظه أو أنقذه من النار: أي من دخوله فيها أو خلوده فيها.

وجُلّ دعاء النبي صلّى اللّهُ عليه وسلّم يدور حول هذا: سؤال الله عز وجل الجنة والتعوذ به سبحانه من عذاب النار، ولهذا قال صلّى اللّهُ عليه وسلّم: "حولها ندندن".

أخرج أبو داود عن أبي صالح عن بعض أصحاب النّبي صلى الله عليه وسلم أنّ النّبيّ صلى الله عليه وسلم أنّ النّبيّ صلى الله عليه وسلم قال لرجل: "ما تقولُ في الصّلاة"، قال: أتشهّدُ ثم أقولُ: اللهم إني أسألكَ الجنّة، وأعودُ بكَ من النّار، ولا أحسِنُ دُنْدُنتَ ولا دُنْدُنةَ مُعاذ، قال: "حَوْلها نُدُندن". (صححه الألباني)

وروى ابن ماجه في سننه عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لرجل: ما تقول في الصلاة؟ قال: أتشهد ثم أسأل الله الجنة، وأعوذ به من النار، أما والله ما أحسن دندنتك ولا دندنة معاذ، فقال: حولها ندندن.

وقولُه عليه الصلاة والسلام: حَوَّلَها نُدنُدن، أي هذا الذي نَطلُبُه.

قَالَ فِي لَسَانِ الْعَرِبِ: الدُندُنةُ أَن تُسمَع مِن الرَّجُلِ نَعْمةُ ولا تَفْهم ما يقول، وقيلُ الدُندُنةُ الكلامُ الخُفي. وفي شرح سنن ابن ماجه: الدُندنة الصوتُ

> جمادي الأولى ١٤٤٦ هـ - العدد ١٤١ السنة الرابعة والخمسون

# فيزوة أحيا

الحمد لله رب العالمين، وأشهد آلا إله إلا الله، وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله صلى الله عليه وسلم، أما بعد، هما زُلنًا في الحديث عن غرُوة أحد، وقد ذكرنا قبل ذلك، أن عبد الله بن أبي رجع بثلث الجيش، وهنا يدور في الذهن سؤال وهو، هل تأثر أحد من المسلمين بهذا الموقف المخزي من ذلك النافق أم لا؟

د. سيد عبد العال امام وخطيب بوزارة الأوقاف

والجواب؛ نعم؛ فقد تَأثر بنو سلمة وَبنو حَارِثة بموقف المُنافقين، ولكن تولاهم الله؛ حيث إنه لمّا رَجِعَ ابنُ سَلُولِ وَأَصْحَابُهُ هَمْتُ بَنُو سلمة وَبنُو حَارِثَة بالرُّجُوع، فعصمهما الله سُبْحَانه وتعالى وَثَبْتهما، وَلِحقتا بالرِسُول-صلى الله عليه وسلم-؛ فعن جابر-رضي الله عنه- قال: نزلت هذه الأية فينا: إذ هَمْتُ طائفتان منكم أن تفشلا، بني سلمة وَبني حارثة، وما أحبُ أنها لم تَنزل، والله يقُولُ؛ والله وليخارى (٤٠٥١).

قَالَ ابن حجر: فَلَمًا رَجَعَ عَبُدُ اللَّهِ سَقَطَ فِي أَيْدِي طَائِفَتَيْنِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ، وَهُمَا بَنُو حَارِثَةَ وَبَنُو سَلَمَةَ. طَائِفَتَيْنِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ، وَهُمَا بَنُو حَارِثَةَ وَبَنُو سَلَمَةَ. (فتح الباري: ٣٤٦/٧).

وقال-أيضًا-: الْفَشَلْ-بِالْفَاءِ وَالْفَجَمَةَ- الْجُبْنُ، وَقَيلَ: الْفَشَلُ فِي الرَّأْيِ الْعَجْزُ، وَفِي الْبَدَنِ الْإِغْيَاءُ، وَفِي الْحَرْبِ الْجُبْنُ، وَالْوَلِيُّ النَّاصِرُ.

وقُولُهُ "نَزَلَتُ هَده الآيَـةُ فينَا" أَيْ: فِي قَوْمه بَني سَلمَةً، وَهُمُ بَني سَلمَةً، وَهُمُ بَني سَلمَةً، وَهُمُ بَني مَن الْأَخْرَرَجَ، وَهُمُ أَقَارِبِهِمْ بِني حَارِثُمَّةً، وَهُمُ مِنَ الْأَوْسِ قَوْلُهُ "وَمَا أَحِبُ أَنْهَا لَمْ تَنْزَلُ" وَاللَّه يَقُولُ هُواللَّه وَلَنُهُمَا ، أَيْ: وَإِنَّ الآيَـةَ، وَإِنْ كَانَ فِي ظَاهِرِهَا غَضُ منهُمُ لَكنَ فِي آخِرِهَا غَايـةَ الشّرِف لَهُم؛ قَالَ ابن إسْحَاقٍ: قَوْلُهُ وَاللَّهُ وَلَيْهُمَا ، أَي: الدَّافِحُ عَنْهُمَا ابن إسْحَاقٍ: قَوْلُهُ وَاللَّهُ وَلَيْهُمَا ، أَي: الدَّافِحُ عَنْهُمَا

مًا هَمُّوا بِهِ مِنَ الْفَشْلِ؛ لأَنَّ ذَلْكَ كَانَ مِنْ وَسُوسَةِ الشَّيْطَانِ مِنْ غَيْرِ وَهُنِ مِنْهُمْ. فتح الباري (٣٥٧/٧). وهذا يبين لنا أمورًا عظيمة:

الأول: خطر النفاق.

الثاني: أهمية تقوية الإيمان، والعمل على زيادته بكل عمل صالح مع سلامة العتقد ؛ فهو سبب لحفظ الله العبد من السوء الذي يهم به؛ فلولا إيمانهم الصادق، وعملهم الصالح، وقصدهم الخير، لما كانوا من أولياء الله الذين دفع عنهم الهم السيئ؛ فتأمل خذلان الله للمنافقين عقويةً لهم، وحفظه للمؤمنين، وتولّيه لهم جزاء لهم، ومن القواعد المقررة في الشريعة: أن "الجزاء من جنس العمل". الثالث: أن هاتين الطائفتين من أولياء الله فلا يخطر ببالك قَدْح في الصحابة؛ لأن الذي في آخر الآية ثناء، ومدح عظيم على الطائفتين اللتين همتا بالفشل، ووجهه: هو أن الآية ناطقة مفصحة بأن الله وليهم، وأن تلك الهمَّة التي هموها ما أخرجتهم من ولاية الله تعالى، وفي هذا من الشرف العظيم لهاتين الطائفتين ما لا يعلمه إلا الله، ولذلك قال جِابِرِ: "وَمَا أَحِبُ أَنَّهَا لَمْ تَنْزِلْ"، وحُقَّ لِجَابِر-رضي الله عنه- أن يُسَرّ، ويفرح بالتنويه بهذه المنقبة

العظيمة؛ لأن ولاية الله لا يظفر بها إلا المؤمنون والصالحون من عباده. (عقيدة أهل السنة في الصحابة: ١٨٤/١).

#### وهذا موقف بتحلى فيه تربية صادقة:

عن ابن عُمَر رضي الله عَنْهُما: "أنّه قال عُرضتُ على النبي صلّى الله عليه وسلّم يؤم أحد، وأنا ابن أربع عشرة سنة، فلم يُجزّني ثمّ عرضني يؤم الخندق، وأنا ابن خَمْس عشرة سنة، فأجازني" (صحيح البخاري: ٢٦٦٤).

ويرى في بعضهم الأهلية للقتال؛ فيجيزه؛ وكان ممن أجاز سمرة بن جندب، ورافع بن خديج، ولهما خمس عشرة سنة، وكان ممن رد يومند أسامة بن زيد بن حارثة، وأسيد بن ظهير، والبراء بن عازب، وزيد بن أرقم، وزيد بن ثابت.... ثم أجازهم يوم الخندق.

ونلحظ: أن المجتمع الإسلامي يضج بالحركة، ويسعى للشهادة شيبًا، وشبابًا، وحتى الصبيان يقبلون على الموت ببسالة، ورغبة في الشهادة، تبعث على الدهشة، دون أن يجبرهم قانون التجنيد، أو تدفع بهم قيادة إلى ميدان القتال، وهذا يدل على أثر المنهج النبوي الكريم في تربية شرائح الأمة المتعددة على حب الأخرة والترفع عن أمور الدنيا. (السيرة النبوية للصلابي: ٤٨٠).

#### تصور عام مختصر د

وفي صبيحة يوم السبت الخامس عشر من شوال عباً رسول - صلى الله عليه وسلم- أصحابه القتال، وأخذ يُسوي صفوفهم، وعلى خيل المُشركين وهي مائة فرس، خالد بن الوليد، وليس مع المُسلمين فرس، وصاحب لواء المُشركين طلحة بن عُثمان، وظاهر صلى الله عليه وسلم يومنذ بين درعين، أي: لبس درعين أحدهما فوق الأخر. (صحيح سنن أبي داود:

وقد جعل رسُولُ الله-صلى الله عليه وسلم- على الميمنة: المُنْدَر بنَ عَمْرو-رضي الله عنه-، وعلى الميسرة: الزُبِير بن العوام-رضي الله عنه- يُساندُهُ:

المقداد بن عمرو-رضي الله عنه-، وكان للزبيررضي الله عنه- مهمة آخرى، وهي الصمود في وجه
فرسان خالد بن الوليد، وفي هذا نزل قوله تعالى:
وإذ عدوت من أهلك تبوى المؤمنين مقاعد للقتال
والله سميع عليم، وكان أول من برز من المشركين
يومند أبو عامر الراهب، الذي سماه رسول الله صلى
الله عليه وسلم: بالفاسق عدو الله وعدو رسول الله
صلى الله عليه وسلم، مات كافرا، ومن العجيب أنه
والد حنظلة رضي الله عنه غسيل الملائكة الكرام

وعن البراء بن عازب رضي الله عنهما قال: لقينا المشركين يومند وجعل النبي صلى الله عليه وسلم على الرجالة جيشا من الرماة يوم أحد، وكانوا خمسين رجلا وأمر عليهم عبد الله بن جبير، فقال: "إن رايتمونا تخطفنا الطير فلا تبرحوا مكانكم، هذا حتى أرسل اليكم، وإن رايتمونا هزمنا القوم وأوطاناهم: فلا تبرحوا حتى أرسل اليكم"؛ وكان صاحب لواء المسلمين مصعب بن عمير فبارز طلحة بن عثمان فقتله، وحمل المسلمون على المشركين حتى أجهضوهم عن أثقالهم وحملت خيل المشركين

قال البراء: فَلَمَا لَقَينَا هَرْمُوهُمْ وَهَرَبُوا حَتَى رَأَيْتَ النَساء يَشْتَدُدْنَ فَيْ الْجِبلِ، قَالَ: فَأَنَا وَاللّهُ رَأَيْتُ النَساء يَشْتَدُدْنَ، قَدُ بَدْتُ خَلاْخُلُهُنَ وَاسُوقُهُنَ، النَّساء يَشْتَدُدْنَ، قَدُ بَدْتُ خَلاْخُلُهُنَ وَاسُوقُهُنَ، رَافِعات ثَيَابِهُنَ، فَقَالَ أَصْحَابُ عَبْدُ اللّه بَنْ جَبِيْر؛ الله بَنْ جَبِيْر؛ أَسْيَتُمُ مَا قَالِ تَنْتَظَرُونَ؟ فَقَالَ عَبْدُ اللّه بْنْ جَبِيْر؛ أَنسيتُمُ مَا قَالَ لَكُمْ رَسُولُ اللّه صَلّى اللّه عَلَيْهُ وَسُلْم؟ قَالُوا؛ وَاللّه لَنْ أَتِينَ النّاسِ! فَلنُصِينَ مِن الْغنيمَة! فَلمًا أَتَوْهُمْ صُرفَتُ وْجُوهُهُمْ، فَأَقْبُلُوا مُنْهُرْمِينَ.

(فَتَركُوا مَكَانَهُمْ وَدَخَلَ الْعَسْكَرُ فَأَبْصَرِ ذَلِكَ خَالَدُ بِنَ الْوَلِيدِ وَمِنْ مَعَهُ: فَحِملُوا عَلَى الْسَلَمِينِ فَيَ الْخَيْلِ: فَمَزْقُوهُمْ وَثَبِتَ نَبِيَّ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم حين انْكَشْفُوا عَنْهُ). فَذَاكَ إِذْ يَدْعُوهُمُ الرَّسُولُ فَيْ الْخَراهُمْ، فَلَمْ يَبْقَ مَعَ النَّبِي صلى الله عليه وسلَّم أَخْراهُمْ، فَلَمْ يَبْقَ مَعَ النَّبِيْ صلى الله عليه وسلَّم وسلَّم

غَيْرُ اثْنَىٰ عَشَرَ رَجِلاً، قَالَ الْبِرَاءِ: فأصابُوا منا سَبْعِينَ. وَكَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ وَأَصْحَابُهُ أصابُوا من المشركين يوم بدر أربعين ومائة؛ سبعين أسيرًا وسبِّعينَ قتيلاً، (وهُمْ يَظُنُّونَ: أَنَّهُمْ أَصَابُوا النَّبِيُّ صلَّى اللَّهُ عليْهُ وَسلَّمَ وَأَشْرَافَ أَصْحَابِهُ فَقَالَ أَيُو سُفِيانَ يَفْتَحْرُ بِآلهِته ) أَفِي الْقَوْمِ مُحَمِّدُ ؟ ثلاث مرات؛ فنهاهم النُّبيُّ صلَّى الله عليه وسلم؛ أنْ يُجِيبُوهُ، ثُمَّ قَالَ: أَكُمْ الْقَوْمِ ابْنُ أَبِي قَحَافَةَ؟ ثَالَاثَ مرَات. ثم قال: أفي القوم ابن الخطاب؟ ثلاث مرات. ثُمُّ رجع إلى أصحابه؛ فقال: أمَّا هؤلاء، فقد قتلوا، فما ملك عُمَرُ نفسهُ. فقال: كذبت والله با عَدُوّ اللَّهِ، إِنَّ الَّذِينَ عَدَدُتَ لأَحْيَاءُ كُلُّهُمْ، وَقَدْ بِقَي لَكَ مَا يسوءُك، قال: يوم بيوم بدر، والحرب سجال؛ فقال عُمرُ: لا سواءً، فتلانا في الحنَّة، وفتلاكم في النَّارِ. قَالَ: إِنَّكُمْ لِتَرْعُمُونَ ذَلِكَ، لَقَدْ خَيْنَا إِذَنْ وَخَسَرْنَا. ثُمْ قَالَ أَبُو سُفِيانَ: إِنَّكُمْ سَتَجِدُونَ فِي الْقُومُ مُثْلَةً، لَم آمُرْ بِهَا وَلَمْ تَسُوِّنِي، (وِفِي رواية أحمد: وَلَمْ يِكُنْ ذَاكَ عنْ رأى سراتنا. قال: ثُم أَدْرَكْتُهُ حَمِيةُ الْحَاهِلِية. قال: فقال: أما انه قد كان ذاك، ولم نكرهه) ثم أخذ يَرْتَجِزُ؛ أَعُلُ هُبِلُ، أَعْلُ هُبِلْ، قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّه عليه وسلم: "ألا تحييوا له". قالوا: يا رسول الله، مَا نَقُولُ؟ قَالَ: " قُولُوا: اللَّهُ أَعْلَى وَأَجِلُ "، قَالَ: انَّ لنا العُزى ولا عُزى لكم، فقال النبيِّ صلى الله عليه وسلم: "ألا تُجِيبُوا لُه؟"، قال: قالُوا: يَا رَسُولَ اللَّه، مَا نقول؟ قال: "قولوا الله مولانا، ولا مولى لكم".

واستشهد يومئذ من المسلمين نحو السبعين. منهم حمزة عم رسول الله صلى الله عليه وسلم. وقد ذكر سبحانه هذه الوقعة في سورة آل عمران حيث يقول: «وَإِذْ غَدُوْتَ مِنْ أَهُلَكُ تُبَوّيُ الْمُوْمِنِينَ مَقَاعِدُ لِلْقَتَالِ وَاللّه سمِيعُ عليمٌ ، الآيات... إلى قوله: «قَاعَلُ لَلْمُ يَلِدُ النّهُ يَعْلَى عَلَيمٌ » الآيات... إلى قوله: «قَاعَلُ النّهُ يَلِدُ مِنْ النّهُ عَلَيمٌ » الآيات... إلى قوله: «قَاعَلُ النّهُ يَلِدُ مِنْ النّهِ عَلَيمٌ » الآيات... إلى قوله: «قَاعَلَ النّهُ يَلْدُ مِنْ النّهِ عَلَى النّهُ عَلَى النّهُ يَلْدُ عَلَى النّهِ وَلَكُنْ أَنّهُ عَلَى وَالْمُ النّهُ مِنْ النّهِ مِنْ النّهُ وَالنّهُ النّهُ وَالنّهُ النّهُ النّهُ النّهُ النّهُ النّهُ النّهُ النّهُ اللّه عَلَى اللّه اللّهُ اللّهُ

عمران: ۱۷۹) (الفصول في السيرة: ۱۵۰). وهذا السياق فيه فوائد:

منها: أن خطة النبي صلى الله عليه وسلم كانت خطة حكيمة ودقيقة جداً، تتجلى فيها عبقرية الرسول-صلى الله عليه وسلم- العسكرية. فقد احتل رسول الله-صلى الله عليه وسلم- أفضل موضع من ميدان المعركة، مع أنه نزل فيه بعد العدو: فقد حمى ظهره، ويمينه بارتفاعات جبل أحد، وحمى ميسرته وظهره. (الرحيق المختوم ٢٥٦).

ومنها: تعريفُ الْسُلمِينَ سُوءَ عَاقِبَةَ الْعَصِيةَ، وَشُوْمَ ارْتكابِ النَّهْيِ لَمَا وَقَعْ مِنْ تَرْكَ الرُّمَاةَ مُوْقِفَهُمُ الَّذِي أَمْرَهُمُ الرَّسُولُ أَنْ لاَ يَبْرِحُوا مِنْهُ.

ومنها: أنَّ عادة الرَّسُل أنَ تَبْتلَى، وتكون لها العاقبة، والْحكمة في ذلك أنهُمْ لو انتصروا دائما دخل في المُومنين من ليس منهم، ولم يتميز الصادق من غيره، ولو انكسروا دائما لم يحصل المقصود من البعثة؛ فاقتصت الْحكمة الجمع بين الأمرين؛ لتمييز الصادق من الْكاذب، وذلك أنَّ نفاق المنافقين كان مخفيًا عن المُسلمين فلمًا جرت هذه المقصة، وأظهر أهل النفاق ما أظهروه من الفعل، والقول عاد التلويخ تصريحًا، وعرف المُسلمون أنَّ لهم عدوًا في دورهم؛ فاستعدوا لهم وتحرزوا منهم.

وَمِنْهَا: أَنْ فِي تَأْخِيرِ النَّصْرِ فِي بَعْضِ الْمُواطِّنِ هَضَمَا للنَّفْسِ، وَكَسُرًا لَشَمَاخِتَهَا فَلَمَّا ابْتُلِي الْمُومِنُونَ صَبِرُوا، وَجَزَعَ الْمُنافِقُونَ.

ومنها: أنَّ الله هَيَّا لَعَبَادِهِ الْمُوْمِنِينَ مَنَازِلَ فِي دَارِ كَرَامِتِهُ لا تَبِلُغُهَا أَعْمَالُهُمْ؛ فَقَيْضَ لَهُمْ أَسْبَابِ الابتلاء، وَالْحَنِ: لِيصِلُوا إِلَيْهَا.

ومنَّهَا: أَنَّ الشَّهَادَةَ مِنْ أَعْلَى مَرَاتِبِ الأُوِّلِياءِ فَسَاقَهَا النِّهمُ.

وَمِنْهَا: أَنَهُ أَرَادَ إِهْلاكَ أَعْدَائِهَ: فَقَيْضَ لَهُمُ الْأَسْبَابِ
اللَّتِي يَسْتَوْجَبُونَ بِهَا ذَلْكَ: مِنْ كُفُرهمْ، وَبِغْيهمْ،
وَطُغْيَانِهمْ فِي أَذَى أَوْلِيَائِهُ: فَمَحْصَ بِذَلْكَ ذَنُوبِ
الْمُوْمِنِينَ، وَمَحْقَ بِذَلْكَ الْكَافِرِينَ، (فَتَحَ الْباري:
الْمُوْمِنِينَ، وَمَحْقَ بِذَلْكَ الْكَافِرِينَ، (فَتَحَ الْباري:
(٣٤٧/٧).

وصلى الله على نبينا محمد وعلى آلـه وصحبه أجمعين.



التحمَّدُ لله رَبُ العالَمِينَ، والصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ عَلَى 
نَبِينَا مُحَمَّدٍ وَعَلَى آله وَصَحْبِه آجَمْعِينَ، وبعد، 
فالحياءُ تاجُ الأخلاق الإسلامية، وهو مفتاح 
لكل خير، ولمزيد من التوضيح عن الحياء وفضله 
وأثاره، أقول وبالله تعالى التوفيق:

#### تعريف العياء

الْحَيَاءُ: هُوَ خُلُقٌ يَبُعَثُ عَلَى تَـرُكَ الْقَبِيحِ، وَيَمْنَعُ مِنَ التَّقُصِيرِ فِي حَقٌ ذِي الْحَقُّ. (رياض الصالحين- للنووي- ص٣٥٠).

#### منزلة الحياء

قال الإمامُ ابن القيّم رَحِمَهُ اللّه: خُلُقُ الْحياءِ الذي اختص اللّه تَعَالَى بِهِ الإنسانَ دُونَ جَمِيعَ الْحَيَوَان، مِن أفضل الأخلاق وأجَلها وأعظمها قدراً وأكثرها نفعاً، بل هُوَ خَاصَة الإنسانية، فَمن لا حَيَاء فيه، لَيْسَ مَعَه مِنَ الإنسانية إلا اللّحْم

وَالدَّم وصورتهم الظَّاهِرَة، كَمَا أَنه لَيْسَ مَعَه مِنَ الْخَيْرِ شَيْء، وَلَوْلاً هَذَا الْخُلُق لَم يَقْرِ الضَّيْف وَلَم يُوفَّ بالوعد وَلم يُؤدِّ أَمانة وَلم يقْض لأحد حَاجَة وَلاَ تحرى الرَّجُل الْجَمِيل فآثره والقبيح فتجنبه وَلاَ ستر لَهُ عَورَة وَلاَ امْتنع من فَاحِشَة، وَكثير مِنَ النَّاس لَوْلاَ الْحِيَاء الَّذِي فِيه لَم يُؤدِّ شَيْنًا مِنَ الأَمور المفترضة عَلَيْه، وَلم يَرْعَ لمخلوق شَيْنًا مِنَ الأمور المفترضة عَلَيْه، وَلم يَرْعَ لمخلوق حَقًا وَلم يصل لَهُ رحماً وَلاَ بَرَ لَهُ والداً، فَإِن الْبَاعِث على هَذِه الأفعال، إمًّا ديني وَهُو رَجَاء عَاقبَتها الحميدة، وَإمًا دُنْيُويَ عُلُوي، وَهُو حَيَاء فَاعلها مِن الْخَلْق قد تبين أَنه لَوْلاً الْحَيَاء إمًّا فَا فَا مَن الْخَلْق أَو مِنَ الْخَلَائق لم يَفْعَلها صَاحبها. مِنَ الْخَالِق أو مِنَ الْخَلَائق لم يَفْعَلها صَاحبها. ومِنَ الْخَلَائق لم يَفْعَلها صَاحبها.

#### الحياء من صفات الله تعالى

عَنْ سَلْمَانَ الْفَارِسِي رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ

رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: "إِنْ رَبُّكُمْ تَبَارَكَ وَتَعَالَى حَيِيٌ كَرِيمٌ يُسْتَحْيي مِنْ عَبُده إِذَا رَفَعَ يَدَيْه إِلَيْه أَنْ يُرُدُّهُمَا صِفْرًا". (صحيح أبي داود-للألباني: ١٣٢٠).

فائدة مهمة: الله تَعَالَى يُوصَفُ بِالْحَيَاءِ الذي يَلِيقُ بِهِ سُبْحَانَهُ بِغَيْرِ تَشْبِيهِ، وَلاَ تَمْثيلِ، وَلاَ تَحْرِيف، وَلاَ تَعْطيل.

#### الله تعالى يحب المؤمن المتصف بالحياء

عَنْ أَشَجْ عَبْدِ الْقَيْسِ رَضِي اللّه عَنْهُ، قَالَ: قَالَ لِيَ النّبِيُّ صِلَى اللّه عَلَيه وسلم: إنَّ فِيكَ لَخُلُقَيْن يُحِبُّهُمَا اللّهُ، قُلْتُ: وَمَا هُمَا يَا رَسُولَ اللّه؟ قَالَ: لَحُلُمُ وَالْحِيَاءُ. قُلْتُ: قَدِيمًا كَانَ أَوْ حَدِيثًا؟ قَالَ: قَديمًا كَانَ أَوْ حَدِيثًا؟ قَالَ: قَديمًا، قُلْتُ: الْحَمْدُ لِللهِ اللّذِي جَبِلني عَلَى خُلُقَيْن أَحْبَهُمَا اللّهُ. (صحيح الأدب المفرد- للألباني-حديث: 200).

#### الحياء من الإيمان

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ صلى اللّه عَنْهُ، عَنِ النَّبِيّ صلى اللّه عليه وسلم، قَالَ: الإيمانُ بِضْعٌ وَسِتُّونَ شُعْبَةَ، وَالْحِيَاءُ شُعْبَةٌ مِنَ الإيمان. (صحيح البخاري: ٩، وصحيح مسلم: ٣٥).

قُولُهُ: (وَالْحَيَاءُ شُعْبَةٌ مِنَ الْإِيمَانِ): قَالَ الْإِمَامُ الْخُطَّائِيُّ رَحِمَهُ اللَّهُ: أَيْ: أَنَّ الْحَيَاءَ يَقُطَعُ صَاحِبَهُ عَنِ الْعَاصِي ويحجزهُ عَنْهَا، فَصَارَبِذَ لِكَ مِنْ الْإِيمَانِ: إِذِ الْإِيمَانُ يَنْقَسِمُ إِلَى اثْتَمَارِ لِمَا أَمَرَ اللهِ بِهِ، وَانْتِهَاء عَمًا نَهَى عَنْهُ. (معالم السنن للخطابي جـ٤ صـ٣١٣).

#### الحياء من الملائكة

ينبغي للمسلم أن يستشعر بالحياء بوجود اللائكة معه، وأنهم يرونه ويرافقونه في كل أوقاته، إلا عند ذهابه إلى الغائط أو عندما يجامع زوجته، وأنهم يكتبون أقواله وأفعاله. قال تعالى: (أَ مُسَهُونَ أَنَّا لاَ مُسَعُمْ وَهُونَهُمْ

يِّلْ وَرُسُكُ لَدَيْمٌ يَكُنُبُونَ) (النزخرف: ٨٠)، وقال سبحانهُ وتعالى: (وَإِنْ عَلِيكُمْ لَـَمْطِينَ ﴿ كِرَامًا كَيْبِينَ ﴿ يَعْلَمُونَ مَا تَعْلَمُونَ) (الانفطار: ١٧:١٠).

#### الحياء مفتاح لكل خير

عَنْ عِمْرَانَ بُنِ حُصَيْنَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمًا، قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ صلى اللَّهُ عليه وسلم: الحياءُ لا يأتي إلا بخير. (صحيح البخاري: ١١٧، وصحيح مسلم: ٣٧).

قال الإمامُ ابن بطال (رَحمَهُ الله)؛ مَن استحيا مِنَ الناس أن يروه يأتي الفجور ويرتكب المحارم، فذلك داعية له إلى أن يكون أشد حَيَاءَ مِن ربه وخالقه، ومَن استحيا من ربه فإن حياءه زاجر له عن تضييع فرائضه وركوب معاصيه؛ لأن كل ذي فطرة صحيحة يعلم أن الله تَعَالَى النافع له والضار والرزاق والمحي والمميت، فإذا عَلِمَ ذلك فينبغي له أن يستحي منه عَزَّ وَجَلَّ. (شرح البخاري- لابن بطال- جه- ص٢٩٨).

#### الحياء هو الحياة

قَالُ الْحِكِيمُ الْتَرِمِذِيُّ رَحِمَهُ اللَّهُ: الْحِيَاءُ أَصلُهُ مِنَ الْحِيَاةُ فَإِذَا حَيَا الْقَلْبُ بِاللَّهِ استحيى، وكلما ازْدَادَ حَيَاةً مِثْهُ، أَلَا تَرَى أَنَّ الْدُادَ حَيَاءً مِثْهُ، أَلَا تَرَى أَنَّ الْشَتَحْيِي يَعْرَقُ فِي وَقْتَ الْحَيَاءِ فَعَرَقُهُ مِنْ حَرَارَةِ الْحَيَاةِ الْتَي عَلَيْهُ مِنْ الرَّوحِ فَمِنْ هَيجَانِهِ تَفُورُ الْحَيَاةُ الرُّوحُ فَمِنْ هَيجَانِهِ تَفُورُ مِنْهُ الرُّوحُ فَمِنْ هَيجَانِه تَفُورُ مِنْهُ الرُّوحُ فَمِنْ هَيجَانِه تَفُورُ مِنْهُ الرُّوحُ فَيعْرَقُ مِنْهُ أَعَلَاهُ؛ لَأَنَّ سُلُطَانَ الْحَيَاءِ فِي الْوَجُهِ وَالصَّدُرِ. (نوادر الأصول- للحكيم الترمذي - جـ - ص ١٧٩).

#### العياء زيئة الأخلاق

عَنْ أَنَس بُنِ مَالِكَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيَ صلى اللَّهُ عَلْهُ، عَنِ النَّبِيَ صلى اللَّه عليه وسلم قَالَ: مَا كَانَ الْحَيَاءُ فِي شَيْءِ إِلاَّ زَانَهُ، وَلاَ كَانَ الْفُحْشُ فِي شَيْءِ إِلاَّ شَانَهُ. (صحيح الأدب المفرد- للألباني: ٢٠١).

عَنْ أَنْسَ بْنِ مَالِكَ، رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ

رَسُولُ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم: إِنَّ لَكُلُ دِينَ خُلُقًا، وَخُلُقُ الْإِسْلاَمِ الْحِيَاءُ. (حديث حسن) (صحيح ابن ماجه- للألباني: ٣٣٧٠).

نبينًا صلى الله عليه وسلم يحافظ على حياء الفناة البكر

عَنْ عَائشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، قَالَتُ، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَى اللَّهُ عليه وسلم؛ البِّكُرُ تُسْتَأْذُنُ. قُلْتُ: إِنْ البِّكُرُ تُسْتَأْذُنُ. قُلْتُ: إِنْ البِّكُرُ تَسْتَخْيِي؟ قَالَ: إِذْنُهَا صُمَاتُهَا. (صحيح البخاري: 1971).

هكذا يحفظُ نبينا صلى الله عليه وسلم، لكل فتاة حياءها، ويُجنبها مُشقة الموافقة على الزواج صراحة، ويبين أنَّ الاكتفاء بصمتها دليلُ على رضاها.

#### الحياء يمثع الوقوع في الشبهات

أفضل درجات الحياء أن يتجنّب المسلم الشبهات استحياء من الله تعالى، ومخافة أن يُودي ذلك الى وقوع المسلم في الأمور التي حَرَمها الله؛ فعن النعمان بُن بشير رضي الله عنهما، قال: سَمِعَتُ رَسُولَ الله، صلى الله عليه وسلم، يَ شُولُ: انَ رَسُولَ الله، صلى الله عليه وسلم، يَ شُولُ: انَ الْحَلَالُ بَيْنَ، وَإِنْ الْحَرَامُ بَيْنَ، وَبَيْنَهُما مُشْتَبهاتَ لا يَعْلَمُهنَ كَثِيرُ مِن النّاس، هَمَن اتقى الشّبهات الشبهات المتبررا لدينه، وعرضه، ومَن وقع في الشّبهات وقع في الشبهات يوشى حول الحمى، وقع في الحرام، كالراعي يرعى حول الحمى، يوشن وأن يق المُسلم، ألا وإن لكل ملك حمى، ألا وإن حمى الله محارمُه، ألا وإن يق الجسد مضغة، وإن حمى الله محارمُه، ألا وإن يق الجسد مضغة، واذا فسدت، فسد الأجسد كُلُه، وإذا فسدت، فسد الأجسد كُلُه، وإذا فسدت، فسد

#### الحياء لا يمنع من الاعتراف بالخطأ

قَالَ أَحْمَد بِنَ الْحِسنَ بِنَ زِيادِ اللوَّلُوْيِ أَن أَبِاهِ الْحِسنِ بِنَ زِيادِ اللوَّلُوْيِ أَن أَبِاهِ الرَّحِسنِ بِنَ زِيادِ اسْتُفْتِي فِي مَسْأَلَة فَأَخْطَأً، فَلَم يعرف اللَّذِي أَفْتَاه، فَأَجَّر مَنَادِياً فَنَادْى: إِنَ الرَّحِسنِ بِنَ زِياد أُسْتُفْتِي يَوْم كَذَا وَكَذَا فِي مَسْأَلُة فَأَخْطَأً، فَمَن كَانَ أَفْتَاه الرَّحِسنِ بِنَ زِياد بِشَيْء فليرْجِع فَمَن كَانَ أَفْتَاه الرَّحِسنِ بِنَ زِياد بِشَيْء فليرْجِع اللَّهِ فَالَ فَمِكَثُ أَيَامًا لا يُفْتِي حَتَّى وَجَد صَاحِب

الْفَتُوى فَأَعلمهُ أَنه أَخْطَأُ وَأَنِ الصَّوَابِ كَذَا وَكَذَا. (أَخْبار أَبِي حَنيفة- الصَّيْمري- ص١٣٥).

(احبارابي حديده الصيمري - ص ١١). أفتى الشيخ عز الدين بن عبد السلام - رحمهُ الله - مرَةَ بشيء ثمّ ظهر لهُ أنه خطأ فنادى في بعض البلاد على نفسه: من أفتى لهُ فلأن بكذًا فلا يعمل به فَإِنّهُ خطأ. (طبقات الشافعية -للسبكي - جـ ٨ - ص ٢١٤).

#### الحياء لا يمنع طلب العلم

عَنْ أُمْ سَلَمَةَ. رَضِي اللّه عَنْهَا: أَنْ أُمْ سَلَيْم قَالَتْ: يَا رَسُولَ اللّه ، إِنَّ اللّه لا يَسْتَحِي مِنَ الْحِقَ، هَلْ عَلَى الْرَاة غُسَلُ إِذَا احْتَلَمَتْ؟ قَال: نَعْم، إِذَا رَأْتَ المَاءَ. فَضَحَكَتْ أُمُ سَلَمَة، فَقَالَتْ: أَتَحْتَلُمُ الْمُزَأَةُ؟ فَقَالَ النّبِيّ صلى الله عليه وسلم: فَبِم شَبِهُ الْولَد. (صحيح البخاري: ٢٠٩١).

#### أقوال السلف الصالح في الحياء

(١) قَالَ عُمَرُ بُنُ الْخَطَّابِ رَضِي اللَّه عَنْهُ: مَنْ قَلَّ حَيَاوُهُ قَلْ وَرَعُهُ، وَمَنْ قَلَّ وَرَعُهُ مَاتَ قَلْبُهُ. (مَكارِم الأخلاق- لابن أبي الدنيا- صـ٤٠).

(٢) قَالَ سَلْمَانُ الْفَارِسِيُّ رَضِيَ اللَّه عَنْهُ: إِذَا أَرَادَ اللَّهُ بِعَنْد. فَإِذَا نَرْعَ مِنْهُ الْحَيَاء. فَإِذَا نَرْعَ مِنْهُ الْحَيَاء. فَإِذَا نَرْعَ مِنْهُ الْحَيَاء. فَإِذَا نَرْعَ مِنْهُ الْحَيَاء لَمْ تَلَقّهُ إلا مَقيتًا مُمَقَّتًا. (مكارم الأخلاق- لابن أبي الدنيا- صـ23).

(٣) قَالَ حُذَيْفَةٌ بُنُ الْيَمَانِ رَضِي اللهِ عَنْهُ: لاَ خَيْرَ فِيمَنْ لاَ يَسْتَحِي مِنْ النَّاسِ. (أدب الدنيا والدين للماوردي - ص٢٤٩).

(٤) قَالَ عُمَرُ بْنُ عَبْد الْعَزِيزِ (رَحِمَهُ الله):
 الْحَيّاءُ هُوَ الدَّينُ كُلُهُ. (مكارم الأخلاق- لابن أبي
 الدنيا- صـ٣٨).

(٥) قَـالَ سُفْيَانُ بِنَ عُيينَةَ (رَحمهُ الله): إِنَّ الْحَيَاءَ يَمُنَعُ صَاحِبَهُ مِن ارْتَكَابِ الْمُعَاصِي. (شرح الزَرقاني على موطأ مالك- جـ٤- صـ٤٠٦).

#### لَبِينًا صَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ هِوَ القَدُوةَ لِيَّ الحَيَّاءَ

عَنْ سَهُل بُن سَعْد رَضيَ اللَّه عَنْهُ: أَنَّ امْرَأَةَ جَاءَت

جمادي الأولى 1821 هـ- العدد ٦٤١ السئة الرابعة والخمسون

النّبِيّ صلى الله عليه وسلم، بِبُرُدَةٍ مَنْسُوجَةٍ، فِيهَا حَاشِيتُهَا، أَتَـدْرُونَ مَا الـبُردَةُ؟ قَالُوا؛ الشَّمْلَةُ، قَالُ: نَعَمْ، قَالَتُ: نَسَجُتُها بِيَدِي فَجِئْتُ الشَّمْلَةُ، قَالُ: نَعَمْ، قَالَتُ: نَسَجُتُها بِيَدِي فَجِئْتُ الْأَكْسُوكَهَا، فَأَخَذَهَا النّبِيُّ صلى الله عليه وسلم، مُحْتَاجَا إلَيْهَا، فَخَرَجُ إلَيْنَا وَإِنْهَا إِزَارُهُ، فَقَالَ: اكْسُنيهَا، مَا أَحْسَنهَا لَا الْقَوْمُ: مَا أَحْسَنْتَ، لَبِسَهَا النّبِيُّ صلى الله قَالَ القَوْمُ: مَا أَحْسَنْتَ، لَبِسَهَا النّبِيُّ صلى الله عليه وسلم، مُحْتَاجًا إلَيْهَا، ثُمْ سَأَلْتُهُ، وَعَلَمْتَ عَليه وسلم، مُحْتَاجًا إلَيْهَا، ثُمْ سَأَلْتُهُ، وَعَلَمْتَ أَنَّهُ لاَ يَرُدُّ-سائلاً-، قَالَ: إنْي وَاللّه، مَا سَأَلْتُهُ لاَ يُردُّدُ سائلتُهُ لتَكُونَ كَفَنِي، قَالَ سَهْلُ: لاَلْبَسُهُ، إنْمَا سَأَلْتُهُ لتَكُونَ كَفَنِي، قَالَ سَهْلُ: فَكَانَتُ كَفَنَهُ، وَاللّهُ اللهُ اللهُ فَكَانَتُ كَفَنَهُ، وَصحيح البخاري؛ ١٢٧٧).

وعن عائشة رضي الله عنها، أن اصرأة من الأنصار قالت للنبي صلى الله عليه وسلم: كيف أغْتسل من المحيض؟ قال: خُذي فرصة ممسكة، فتوضّني ثلاثاً. ثم إن النبي صلى الله عليه وسلم الله عليه وسلم استحيا، فأغرض بوجهه، أو قال: توضّني بها. فأخَذتُها فَجَذَبْتُها، فأخْبَرْتُها بما يريد النبي صلى الله عليه وسلم. (صحيح يريد النبي صلى الله عليه وسلم. (صحيح البخاري: ٣٥٨).

#### المعاصي تمجو الحياء من البَضُوس

قال الإمام ابن القيم رحمه الله: من عُقُوبات المعاصي: ذهابُ الْحياءِ الَّذي هُو مادَّةُ حياة الْقلْب، وهُو أَصُلُ كُلْ خَيْر، وَذَهَابُهُ ذَهَابُ الْخَيْر الْقَلْب، وهُو أَصُلُ كُلْ خَيْر، وَذَهَابُهُ ذَهَابُ الْخَيْر الْقَلْب، وهُو أَصُلُ كُلْ خَيْر، وَذَهَابُهُ ذَهَابُ الْخَيْر وَهِمَا الله عليه وسلم أَنْهُ قَال: (الْحِياءُ خَيْرُ كُلُهُ). والذَّنُوبُ تُصْعفُ الْحَيَاءُ مِنَ الْعَبْد، حَتَّى رُبُما انسلخ مَنْهُ بِالْكُلْيَة، حَتَّى إِنْهُ رُبُما لا يَتَأْثَرُ بعِلْم النَّسلخ النَّاس بسوء حاله ولا باطلاعهم عليه، بَلُ كَثِيرُ مِنْهُمْ يُخْبِرُ عِنْ حَالِه وَقُبْحِ مَا يَفْعَلُ، وَالْحَامِلُ لَهُ عَلَى ذَلِكَ انْسلاخُهُ مِنَ الْحِيَاء، وَالْحَامُلُ لَهُ عَلَى ذَلِكَ انْسلاخُهُ مِنَ الْحِيَاء، وَاذَا وَسَل الْعَبْدُ إِلَى هَذَهِ الْحَالَةُ لَمْ يَبْقَ فَيْ

صلاحه مَطْمَعْ. وَالْحَيَاءُ مُشْتَقُ مِنَ الْحَيَاةِ، وَالْعَيْثُ يُسَمِّى حَيَا لأَنَّ بِهِ حَيَاةُ الأَرْضِ وَالْغَيْثُ يُسَمِّى حَيَا لأَنَّ بِهِ حَيَاةُ الأَرْضِ وَالْغَيْثُ يُسَمِّى حَيَا لأَنَّ بِهِ حَيَاةُ الأَرْضِ وَالنَّبَاتِ وَالدُّوْلِ، وَكَذَلْكَ سَمْيَتُ بِالْحِيَاءِ حَياةُ الدُّنْيَا وَالأَخْرَة، فَمَنْ لاَ حَيَاء فِيهِ فَهُو مَيْتُ فِي الدُّنْيَا شَقِيَّ فِي الأَخْرة، وَبَيْنَ الذُّنُوبِ وَبَيْنَ قَلَةَ الدُّنْيَا شَقِيَّ فِي الأَخْرة وَيَثَلُّ الدُّنُوبِ وَبَيْنَ قَلَةَ الْحَيْمة وَعَدم الْغَيْرة تَلازُمُ مِنَ الطَّرفيْن، وكُلُّ مَنْ الطَّرفيْن، وكُلُّ مَنْهُما يَسْتَدْعِي الأَخْر وَيُطلُبُهُ حَثِيثًا، وَمِن اللهُ مِنْ مُعْصِيتِهِ السَّتَحِي اللَّهُ مِنْ لَمُ يَسْتَحِ مِنْ مَعْصِيتِهِ لَهُ يَسْتَحِ مِنْ اللهِ مِنْ عُقُوبِتِهِ. (الداء والدواء-لابن القيم- صـ١٦٨-٦٩).

#### مظاهر مخالفة للعباء

سوف نذكر بعض المظاهر التي تخالف الحياء والمنتشرة بصورة كبيرة في المجتمع.

(۱) المجاهرة بالمعاصي أمام الناس
عن أبي هُريْرة رضي الله عنه، قال: سَمِعْتُ
رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم، يَقُولُ: كُلُ
أُمْتِي مُعَافَى إلا الْمُجَاهِرِينَ وَإِنَّ مِنْ الْمُجَاهِرَة أَنْ
يَعْمَلُ الرِّجُلُ بِاللَّيْلُ عَمَلاً ثُمَّ يُصَبِحَ وقَدُ سَتَرهُ
الله عليه فيقُولَ يَا قُلاَنُ عَمِلْتُ الْبَارِحَة كَذَا
وَكَذَا، وَقَدْ بَاتَ يَسْتُرهُ رَبُّهُ وَيُصْبِحُ يَكُشفُ سِتُر

(٢) الكلام بالألفاظ السيئة التي تخدش الحياء:

الله عنْهُ. (صحيح البخاري: ٦٠٦٩، وصحيح

عَنْ عَبُد اللّهِ بِنِ مَسْعُود رَضِيَ اللّه عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّه صلى الله عليه وسلم: لَيْسَ المُوْمَنُ بِالطّعَانِ وَلاَ اللّعَانِ وَلاَ الفَاحِشِ وَلاَ البّدِيءِ. (صحيح سنن الترمذي- للألباني: ١٦١٠).

وآخرُ دَعُوانًا أَن الحَمْدُ للّه رَبِّ الْعَالَمِينَ.

. ( 799 · : plus

الحمد لله حمدًا لا ينفد، أفضل ما ينبغي أن يُحمد، وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه ومن تعبّد.

وبعدُ: فإن من أجلَ العبادات: السعي لقضاء حوائج الناس، وتفريج كرباتهم.

ولقضاء حوائج الناس فضائل عدة، منها:

الفضيلة الأولى: قضاء حوائج الناس من صفات رب العالمين، التي حثَ عليها:

وهي من أعظم الفضائل؛ أن نفع الناس وكشف كرباتهم من صفات رب العالمين، امتدح بها نفسه فقال: ﴿ أَنَّ يُحِبُ ٱلنُّمْطَرُ لِلْ مَاهُ وَيَكْمِثُ النُّوْمَ وَيَحْدِثُ النُّوْمَ وَيَحْدِثُ النُّوْمَ وَيَحْدِثُ النُّوْمَ وَيَحْدِثُ النُّوْمَ النَّامَ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ النَّامَ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنَالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلِلَّةُ اللَّهُ الْمُنْعُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ

قال الدكتور محمد سيد طنطاوي في تفسيره "
الوسيط ": «ثم تنتقل السورة- للمرة الثالثة- إلى لفت أنظارهم إلى الحقيقة التي هم يحسونها في خاصة أنفسهم، وفي حنايا قلوبهم فتقول: «أَمَّنُ يُجِيبُ النُّضُطَرُ إذا دَعاهُ وَيَكُشِفُ السُّوءَ، والمضطر: السم مفعول من الاضطرار الذي هو افتعال من

الضرورة.

والسراد به: الإنسسان الدي نزلت به شدة من الشدائد. جعلته يرفع أكف الضراعة إلى الله-تبارك وتعالى- لكي يكشفها عنه.

أي: وقولوا لنا- أيها المشركون-: من الذين يجيب دعوة الداعي المكروب الذي نزلت به المصائب والرزايا؟ ومن الذي يكشف عنه وعن غيره السوء والبلاء؟ إنه الله وحده. هو الذي يجيب دعاء من التجأ إليه، وهو وحده- سبحانه- الذي يكشف السوء عن عباده، على حسب ما تقتضيه إرادته وحكمته.

وقولوا لنا - أيضًا-: من الذي ، يَجُعلُكُمْ خُلَفاءَ الأَرْضِ، أي: من الذي يجعلكم يخلف بعضكم بعضا. قرنا بعد قرن، وجيلا بعد جيل ، أَإلَهُ مَعَ اللَّه، هو الذي فعل ذلك. كلا، بل الله وحده- عز وجل- هو الذي يجيب المضطر، وهو الذي يكشف السوء، وهو الذي يجعلكم خلفاء الأرض، ولكنكم وقليلاً ما تَذكُرُونَ، أي: ولكنكم زمانا قليلا هو الذي تتذكرون فيه نعم الله- تبارك وتعالى - عليكم،

ورحمته بكم.

ولأنها من صفات الله فقد حثَ على فعل الخير، وقضاء حواثج عباده، فقال تعالى: وتَتَأَيُّهَا اللَّيْ وَقضاء حواثج عباده، فقال تعالى: وتَتَأَيُّهَا اللَّيْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

ولأن قضاء حوائج الناس من أجلَ العبادات التي يتقرب بها العبد إلى ربه، فلا عجب أن يكون أنبياء الله ورسله في طليعة أقوامهم في قضاء حوائجهم، وهذه أمثلة تؤيد ذلك:

١- موسى عليه السلام:

الأنبياء والمرسلين:

نبي الله ورسوله موسى عليه السلام من أولي العزم من الرسل، ولم يتوان للحظة واحدة في المبادرة إلى قضاء حوائج الناس، طلبوا ذلك منه، أو لم يطلبوها، وليس أدل على ذلك من الأتي:

أ - قضاء الحوائج بطلب من الناس:

قال تعالى: « وَدَخَلُ ٱلْسَبِينَةُ عَلَى حِنِ عَضَلَةٍ مِنَ ٱلْمَلِهَا فَرِعِدَ فَهَا رَحُلَيْنِ عَضَلَةٍ مِنَ ٱلْمُلِهَا فَرِعِدَ فَهَا رَحُلَيْنِ مَقْتَلَانِ هَنَا مِن شِيعَبِهِ، وَهَمّا مِن عَدُوتِهِ وَالْمَعْنَةُ اللّهِ عَلَيْ قَالَ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ أَلَيْنِ مِن عَدُوتِهِ وَكَرَّهُ مُوسَى فَقَضَى عَلَيْهُ قَالَ هَذَا مِن عَلَيْ السّعِمَ وَهِ وَهِ عَلَيْهُ اللّه فَي تفسيره: « فوجد فيها رجلين يقتتلان هذا من شيعته والمعنى: إذا فظر إليهما الناظر قال هذا من شيعته والمعنى: إذا بني إسرائيل، وهذا من عدود أي من قوم فرعون بني إسرائيل، وهذا من عدود أي من قوم فرعون فاستغاثه الذي من عدود أي

طلب نصره وغوثه، وكذا قال في الآية بعدها: فإذا الذي استنصره بالأمس يستصرخه أي يستغيث به على قبطي آخر، وإنما أغاثه لأن نصر المظلوم دين في الملل كلها على الأمم، وفرض في جميع الشرائع.... اهـ.

ب - قضاء الحوائج بغير طلب من الناس:

قال ابن عاشور في تفسيره " التحرير والتنوير":

«ومَعْنى "فَسَقى لَهُما" أَنَّهُ سَقى ما جِئْن لِيسْقِينهُ
لأَجْلهما، فاللَّامُ للأَجْل، أَيْ لا يَدْفَعُهُ لِذَلكَ اللهُ
هُما، أَيْ رَأْفَةَ بِهِما وَغُوثًا لَهُما. وذَلكَ مِن قُوةٍ
مُرُوءَتِهِ أَن اقْتَحَمَ ذَلكَ العَمَل الشَّاقُ على ما هو
عَلَيْه مِنَ الاعْياءِ عند الوصول، اهـ.

لما بادر موسى عليه السلام بقضاء حاجة المرأتين، كافأه الله على حُسن صنيعه، فالجزاء من جنس العمل، قال تعالى: و قَالَةُ إِمَّدُهُمَا تَشْهِي عَلَى السِّحْبَالَةِ العمل، قال تعالى: و قَالَةُ إِمَّدُهُمَا تَشْهِي عَلَى السِّحْبَالَةِ قَالَتْ إِنَّكَ إِنِّي يَلْقُوكَ لِيَحْرِيكَ أَجْرَ مَا سَفَيْتَ لَنَا قَلْمَا مَا أَنْ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ اللل

جمادى الأولى 1227 هـ- العدد 121 السنة الرابعة والخمسون

٢- يوسف عليه السلام:

كان يوسف عليه السلام من المحسنين، يقضى حوائج الناس داخل السجن، وخارجه.

أ- إحسان يوسف داخل السجن:

قال تعالى: ، وَمَثَلَ مَنْهُ النِّنَى مَنْيَانُ وَالْ الْسُهُمَا إِنْهُ ارْضِ الْسُرْ خَمْلُ وَقَالَ الْآمَرُ إِنْ الْسِيَّ الْمُمِلُ وَقَالَ الْمُعَرِّ إِنْ الْسِيَّ الْمُحْسِمِّ، مُوْلُ تَأْقُلُ الطَّيْرُ مِنْهُ يَتَمَا مِنْ وَمِيْدُ إِنَّا رَحْكَ مِنَ الْمُحْسِمِدُ ، (يوسف: ٣٦)

قال الطبري- رحمه الله- في تفسيره " جامع البيان عن تأويل آي القرآن ": وقوله: (إنا نراك من المحسنين) اختلف أهل التأويل في معنى "الإحسان" الذي وصف به الفتيان يوسف.

فقال بعضهم: هو أنه كان يعود مريضهم، ويعزّي حزينهم، وإذا احتاج منهم إنسان جَمع له.

ذكر من قال ذلك: حدثنا الحسن بن محمد، قال: حدثنا سعيد بن منصور، قال: حدثنا خلف بن خليفة، عن سلمة بن نبيط، عن الضحاك بن مزاحم، قال: كنت جالسًا معه ببلخ، فسئل عن قوله: (نبئنا بتأويله إنا نراك من المحسنين)، قال: قيل له: ما كان إحسان يوسف؟ قال: كان إذا مرض إنسان قام عليه، وإذا احتاج جمع له، وإذا ضاق أؤسَع له...

فإن قال قائل: وما وجه الكلام إن كان الأمر إذن كما قلت، وقد علمت أن مسألتهما يوسف أن ينبئهما بتأويل رؤياهما، ليست من الخبر عن صفته بأنه يعود المريض ويقوم عليه، ويحسن إلى من احتاج في شيء، وإنما يقال للرجل: " نبئنا بتأويل هذا فإنك عالم "، وهذا من المواضع التي تحسن بالوصف بالعلم، لا بغيره؟

قيل: إن وجه ذلك أنهما قالا له: نبئنا بتأويل رؤيانا محسنًا إلينا في إخبارك إيانا بذلك، كما نراك تحسن في سائر أفعالك: (إنا نراك من الحسنين) اه.

ب - إحسان يوسف خارج السجن:

انظر-أخي القارئ الكريم- إلى ما فعله إخوة يوسف معه؛ حيث اتهموه بالسرقة، ووضعوه في الجُبُ، ومع ذلك قضى حاجتهم لما جاؤوا إليه متسوّلين يقولون: ومن المنافقة ومنافقة ومنافقة ومنافقة ومنافقة ومنافقة (يوسف: ۸۸)، وقضى حاجتهم، وجهزهم بجهازهم.

٣- رسول الله محمد صلى الله عليه وسلم: وسيد ولد آدم محمد صلى الله عليه وسلم جمع المروءة كلها، وكان يبادر إلى قضاء حوائج الناس، حتى صار ذلك وصفه وسمته، وليس أدل على ذلك من الآتي:

أ - قول أمنا خديجة رضي الله عنها: «أبشر ، فَوَالله له عنها: «أبشر ، فَوَالله لا يُخْزِيكَ الله أبدًا: إلى لتصل الرَّحم ، وتَصُدُقُ الحَديث ، وتَحْمِلُ الكَلَّ ، وتَقْرِي الضَّيْف ، وتُعِينُ على نَوَائب الحق ... ، (رواد البخاري).

ب- عن جابر بن عبد الله رضى الله عنه قال: ما سُئِلَ رَسولُ اللهِ صلَّى اللَّهُ عليه وسلَّمَ شيئًا قَطُّ، فَقَالَ: لاَ ، (متفق عليه).

جاء بموقع "الدرر السنية - الموسوعة الحديثية" على الشبكة العنكبوتية: ،كانَ النَّبِيُّ صلَّى اللَّه عليه وسلَّمَ أَحُسَنَ النَّاسِ خُلُقًا، وأَجُودَهم وأكرمهم، وكان يَبِذُلُ أموالَه فيما يُقرِّبُ إلى اللَّه سُبحانه وتعالى.

وفي هذا الحديث يُخبِرُ جابِرُ بنُ عبد الله رَضَيَ الله عنهما أنْ رَسُولَ الله صلَّى الله عليه وسلَّم الله عنهما أنْ رَسُولَ الله صلَّى الله عليه وسلَّم ما طُلبَ مِنهُ شيءٌ مِن مَتاعِ الدُّنْيا، وغيرها ممَّا يَسْتطيعُ في أيُ وقت تقديمهُ، وققال: لا ، فإمًّا أن يُعْطي ما يُطْلَبُ مِنهُ إن كانَ عندَهُ، والاَّ سَكَتُ، أو اعتَذرَ ودَعا، أو وَعَد أنْ يَقضِي حاجةَ السَّائلِ عندَ توفُرها، والحاصلُ أنَّه صلَّى الله عليه وسلَّم كان لا

جمادي الأولى 1811 هـ- العدد 181 السنة الرابعة والخمسون يُرُدُّ سائلاً بدون عُذر، وليْس الرادُ أنْه لم يَنطقُ كلمة ، لا ، قط في حالة العُذر والعسر . وقد ورد فِي الصَّحيحين أنَّه لمَّا جاءهُ نَفرُ من الأشْعريين بطلبون منه دواتُ لتحملهم، قال صلى الله عليه وسلم: «والله لا أخملكم، وما عندي ما

ووجه الجمع بين الحديثين؛ أنْ يُخْصُ من عُموم حُديث جابر بما إذا سُئل ما ليس عنده، والسَّائلُ يتحقَّقُ أنَّه ليس عنده ذلك، أو حيث كان المقام لا يَقْتضي الاقتصار على السُكوت من الحالة الواقعة، أو من حال السَّائل؛ كأنْ يكونَ لم يُعرف العادة، فلو اقتَصرَ في جُوابِه على السُّكوت مع حاجة السَّائل لتمادَى في السُّوال مثلاً. ويكون القسم على ذلك تأكيدًا لقطع طمع السَّائل. وفي الحديث: بيانُ كرم النَّبيُّ صلَّى الله عليه وسلَّم، وحُسْن خُلقه، اهـ.

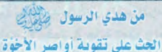
ج- عن أنس بن مالك رضى الله عنه قال: «إنْ كَانَتَ الْأُمَةُ مِن إِمَاءِ أَهْلِ الْمُدِينَةِ، لَتَأْخُذُ بِيَد رسول الله صلى الله عليه وسلم فتنطلق به حَنْثُ شَاءَتْ ، (رواه البخاري).

جاء بموقع " الدرر السنية - الموسوعة الحديثية " على الشبكة العنكبوتية: ﴿ فِي هذا الحديث يروى أنسُ بنُ مالك رضي الله عنه: أنَّ الأمة-وهي غيرُ الحررة- من إماء أهل المدينة. كانت لتأخذ بيد رسول الله صلى الله عليه وسلِّم، فتَنطلقُ به حيث شاءَتُ من الأمكنة، ولو كانت حاجتُها خارجَ المدينة. والقصودُ من الأخذ بيده لازمُه، وهو الرَّفقُ والانقيادُ، يعني: كان خُلُقُ رُسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم بهذه المرتبة منَ الرُّفعة والتواضع، وأنه لو كان الأمة حاجةً في بعض مواضع المدينة، وتلتَّمسُ منه مساعدتها في تلك الحاجة، واحتاج بأن بمشى

معها لقضائها؛ لما تخلف عن ذلك حتى يقضى حاجَتُها. وفي الجديث: عَظيمُ تُواضَعِ النَّبِيِّ صلَّى الله عليه وسلَّم، ويَراءتُه من جميع أنواع الكثري اهد

د - قال ابن كثير رحمه الله في "البداية والنهاية": وهذا رجلُ من إراش له حقّ عند أبى جهل يماطل به، فجاء شاكيًا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم. فخرج معه رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى جاء بيت أبي جهل، فضرب عليه بايه، فقال: من هذا؟ قال: محمد، فاخرج إلى، فخرج إليه وما في وجهه من رائحة قد انتقع لونه، فقال: أعط هذا الرجل حقه، قال: نعم، لا تبرح حتى أعطيه الذي له، قال: فدخل فخرج إليه بحقه فدفعه إليه، قال: ثم انصرف رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقال للاراشي: الحق بشأنك، فأقبل الاراشي حتى وقف على ذلك المجلس لقريش، فقال: جزاه الله خيرًا، فقد والله أخذ لي حقى، قال: ثم لم يلىث أبو جهل أن جاء فقالوا له: ويلك ما لك؟ والله ما رأينا مثل ما صنعت قط، قال: ويحكم والله ما هو إلا أن ضرب على بابي، وسمعت صوته فمُلنَّتُ رعبًا، ثم خرجت إليه وإن فوق رأسه لفخلاً من الإبل، ما رأيت مثل هامته ولا قصرته ولا أنيابه فحلاً قط، والله لو أبيت لأكلني، اهـ (عن ابن اسحاق باسناد مرسل). وذكرنا لهدى أولئك الأنبياء والمرسلين ليقتدي السلم بهم في المادرة إلى قضاء حوائج الناس، وقد حث الله نبيه صلى الله عليه وسلم على ذلك، فقال تعالى: ﴿ أُزْلِينَ أَلْيَنَ مَلَى أَمُّ فَيُهُدَّ هُمُ الأنعام: ٩٠).

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب



عن أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "إياكم والظنّ؛ فإنّ الظنّ أكذب الحديث. ولا تحسسوا، ولا تجسسوا، ولا تنافسوا، ولا تحاسدوا، ولا تباغضوا، ولا تدابروا، وكونوا عباد الله اخوانا".

(صحیح مسلم)



#### حكم ومواعظ

قال الحسن البصري: "عجبًا لمن خاف العقاب وثم يكف، ولمن رجا الشواب ولم يعمل". (العقد الفريد) 10000

#### فضل طلب العلم

عن أبي العالية قال: كنت آتى ابن عياس فيرفعني على السرير، وقريش أسفل من السرير، فتغامزت بي قريش، وقالوا: يرضع هذا العبد على السرير، ففطن بهم ابن عباس، فقال: إن هذا العلم يزيد الشريف شرفا، ويجلس الملوك على الأسرة. (تهذيب الكمال)

# من فضائل الصحابة

عن بسام الصيرفي، قال: سألت أبا جعفر الصادق عن أبي بكروعمر، فقال: واللَّه إني لأتولاهما، وأستغفر لهما، وما أدركت أحدًا من أهل بيتي إلا وهويتولاهما. (سير أعلام النبلاء)

## इक्ष्मण होते हो हो हो हो हो हो हो है। (من صافح يهوديا أو نصرانيا؛ فليتوضأ أو يَفْسِل يده)؛ باطل. وأخطأ من قال: لا يحل الشرب من أوانيهم، ولا مؤاكلتهم، ولا لبس شيابهم فقد صح عن النبي صلى

الله عليه وسلم والسلف خلافه. (السلسلة الضعيفة).



**Upload by: altawhedmag.com** 

# أحوال العباد في يوم النتا

الحمد لله المر أهل الإيمان بالقبول، الذين استجابوا لله والرسول، وأورتهم دار الشلام، تحيتهم هيها سلام، وأصلي وأسلم على لبلة التمام، واسلك الختام وسيد الأفام، وآله وصحبه والتابعان بإحسان.

أما يعد قان الله عزوجان قد سنى يوم القيامة بأسماء كتيرة في القران الكريم، كل اسم منها يُخترر جانبا منا يقع يوم القيامة عن حوادث وأهوال وحرى بالسلم أن يتدور ذلك الأسماء وأن يبحث في معانيها، ولعل هذا المقال يقعل ذلك في اسم من أسماء يوم القيامة.

#### توم الثثاد

قال مؤمن آل فرعون واعظًا قومه: مُوَمِّنَ يَعْنَى: يومَ القيامة، وانَّما سمِّي يومُ القيامة بيومِ التنادي؛ للقيامة بيومِ التنادي؛ لما يقع فيه من نداءات، وصيغة التفاعل في كلمة: والتنادي، تدل على الكثرة والتنوع، فإنَّ الخلق يومنْذ يتنادون، ونداءاتهم يومنْذ متنوعة بما سيحاول هذا المقالُ إيضاح بعضها، والله المستعان وعليه التكلان.

نداء البعث:

إِنَّ أَوْلَ مَا يَقِعُ يَـومَ الْقَيَامَةَ مِنْ نَـدَاءِ: هُو نَدَاءُ البعث، يقولُ عنه رَبُّ العالمِينَ عَزِّ وجلُّ: ﴿ وَالنَّهُ عِيْمَ الْهِ الْمَادِينِ مَكْنِي نَهِ \* (ق: ٤١).

المنادي: هو إسرافيلُ الذي ينفخُ في الصُّور، وقيل: إسرافيل ينفخ وجبريلُ ينادي بالحشر. (تفسير الكشاف للزمخشري: ٣٩٣/٤).

والمنادَى: هي العظامُ الناخرة، والأوصالُ المتناشرة، والأجسام البالية، والأكفان الخالية، والحطام والرُّفات، والتُراب والفتات.

والنداء: إنَّما هو نفخُه في الصُّور نفخةَ البَعث و-ثُنَّةً فِي النَّهِ فَشَعَدٌ مَن فِي السَّنَوَتِ وَمَن فِي الْأَوْفِي إِلَّا مِن شاء سام مع مير سرن فَإِنَّا هُمْ فِينًا يَظُلُّرُونَ (الزمر:

الشيخ إرضا الغطيب فرع ترسا

يجيبُه كلّ الخلائق، ووصفه بالقرب

لأنَّه يُسمِعُ جميعَ الخلق إسْمَاعُ المُنَادِي القريبِ مِن المُنَادَى، وفيه إشارة إلى سرعة حضور المنادين حضورَ من أجابَ مناديه من مكان قريب.

ثداء العرض على ربّ السماوات والأرض؛

قال تعالى: ويَمْ نَدُواْ كُلُّ أَلَّهِ بِإِنْدَعُ فَيْنَ أُوْقَ كُلُّنُهُ فِيهِ فَأَوْقِاكَ يَقْرُاوِدَ كَيْنَهُمْ وَلَهُ كُلْنُهُ فَيهُ إِلَّا وَسَلَّاكَ يَقْرُاوِدَ كَيْنَهُمْ وَلَهُ الْكُمْرُو أَغْمَى وَأَمْلُ مَيلًا وَالْإِسْراء: ٧١-٧٢)

﴿إِمَامِهِمُ قَيلَ أَي بنبيهم منسوبينَ إليه فيقال :
 يا أَمَّةَ فَلانِ ، وقيل : بكتابهم الذي أُنْزلَ عليهم ،
 وقيل : بكتابهم الذي فيه أعمالُهم .

وعلى كلّ فإنّ المعنى المشترك بين كلّ هذه التفاسير لكلمة: «بإمامهم الشّهيدُ عليهم، سواءً أكان الرّسولُ المبعوث إليهم كما قال تعالى في الآية السابقة.

أو الكتابَ المُنزِلُ عليهم فيقالُ: يا أهل كتاب كذا، ويؤيد هذا المعنى قراءة الحسن: «يَوْمَ نَدْعُوا كُلَّ أنَاسِ بكتابهم »؛ أي الكتاب الذي أحصى أعمالَهم، فيقالُ: يا أصحابَ كتاب الخير الذين تلقّوه باليمين، ويا أصحاب كتاب الشرّ الذين تلقّوه بالشمال.

فهذا نداء العرض على رب السماوات والأرض، وكل يعرض على ربه ومعه الشهيد الذي لا تُردُّ شهادته ولا يكذبُ قولُه... والشهود يومئذ كثير ورُزَعْتَامِن كُنُ أَنْ شَهِيبَ فَقَلْنَا هَا أَوْ لَهُ يَكُمُوا فَيَا الْمُعَالَّةُ فَكَنْمُوا أَنْ الْمُعَنَّ فَكَنْمُوا أَنْ الْمُعَنَّ فَكَنْمُوا أَنْ الْمُعَنَّ فَكَنْمُوا أَنْ الْمُعَنِّ فَكَنْمُوا أَنْ الْمُعَنَّ فَكَنْمُوا أَنْ الْمُعَنَّ فَكَنْمُوا أَنْ الْمُعَنَّ فَكَنْمُوا أَنْ الْمُعَنَّ فَكَنْمُوا أَنْ الْمُعَنِّ فَكَنْمُوا أَنْ الْمُعَنِّ فَكُولُ اللهُ اللهُ وَمَلَى عَبْهُم مِّا كَانُولُ الْمُعْرُونَ \* (القصص: ٥٧).

ي جمادي الأولى 1887 هـ - العليد (38) السنة الرابعة والخمسون

#### تداء التوسح والتيكم.

قال تعالى: و روة بالمهم مأول أن شرقون الله كنية

وَيَـوُمَ يُنَادِيهِمْ، أي: المشركين بدلالة السؤال عن الشركاء، وهو نداء تنخلع منه القلوب وتشخص الأبصار لجلالته وعظمته، يناديهم وهو غضبان غضبًا لم يغضب قبله مثله ولن يغضب بعده مثله، سائلاً سؤالَ توبيخ وتقريع؛ ويَوْمَ يُنَاديهِمْ فَيَقُولُ أَيْنَ شُركائِيَ الذَينَ كُنْتُمُ تَزْعُمُونَ، أَنَّهِم شركاء الله في ملكه وفي خلقه وفي عبادته.

وأما التهكم ففي استعمال اسم الاستفهام:
«أين» الذي هو للسؤال عن المكان، وكأنّه أقرهم
على وجود الشركاء وعلى وصفهم بالشركاء
لكن يسأل عن مكان وجودهم، ولا يخفى ما
في ذلك من تهكم بالكفار وسخرية منهم ومن
شركهم؛ إذ يرجع المشركون! لى أنفسهم بالخيبة
والحسرة: «الله عنها عنها والحسرة المهم كالمناهم والحسرة المهم كالمناهم المناهم المناه

الأعراف: ٣٧)

نداء اهل النعيم على أصحاب الجعيم:

وزاديد أشت المنط الشب الذي أن لذي بينها ما ويدنا وأباعثنا فهل وتدام ما وقد إليان حداً قالوا منذ قال المؤرد بينها ال المنذ الدعل الطالبين ، (الأعراف: 22)

نداء السعادة والنعيم - جعلنا الله وإياكم من أهله- إذ تزداد سعادة المؤمنين وفرحتهم يوم الدين بإظهار نعمة الله عليهم، وبرؤية شقاوة أهل الثّار.

تداه الجده ودالخلاق

روادي أصحب التراشع عنه أن أيطوا عناس الله أو من المناس الله المناس ال

وعينان نضاختان، ولا يضركم أن تفيضوا علينا منه، فإلا ينقص منه إنفاقكم شيئًا أو ممًا رَزَقَكُمُ الله ففي الأشجار فاكهة كثيرة لا مقطوعة ولا ممنوعة، أو ممًا رَزَقَكُمُ الله من مساكن لا ترون فيها شمسًا ولا زمهريرًا فقد امتُحشت وجوهنا ونضجَتْ جلودُنا وصهر ما في بطوننا، وماؤنا حميم، وطعامنا زقوم وغسلين، ومرقدنا مهاد من جهنم وغواش من سجين... وقالوا إنَّ اللَّه حَرَّمهُما عَلَى الْكَافَرِينَ ...

#### تلداء الثقلة بحملهاء

وَلِا لَوْ وَالِيَّا مِنْ أَخْرِقَا وَلِي ثَنَّعُ الْفَلِدُ إِلَى خِلِهَا لَا تَعْمَلُ مُنْ مِنْ وَلَوْ الْقِرِقَ فَيْنِي وَلَا اللهِ فَا فَيْنِي ، (فاطر: ١٨).

ولا تزرُ وازرة وزُرَ أَخْرَى، أي: لا تحملُ حاملةً حملَ أخرى، والحملُ يومند الدنوب، وإنْ تَدْعُ مُثَقَلَةٌ إلَى حمَّلهَا، أي: وإن تُنادي ثقيلة الحمل من الدنوب من يخفف عنها شيئًا من حملها ولا يُحملُ منْهُ شَيْءٌ وتأمل تنكير كلمة شيء الذي يغيد التقليل والتحقير؛ أي لا يحمل منه شيء ولو كان قليلاً ووَلُو كَانَ المدعو وذَا قُربَى اذكر ولو كان قليلاً ووَلُو كَانَ المدعو وذَا قُربَى اذكر هي المرأة تلقى ولدها فتقول: يا ولدي، ألم يكن بطني لك وعاء، ألم يكن ثديي لك سقاء، يقول: بلى يا أمّاه، فتقول: يا بني، قد أثقلتني ذنوبي فاحمل فتقي منها ذنبًا واحدًا، فيقول: إليك عني يا أماه، هإنى بذبي عنك مشغول.

#### لداء الباس والقتوط

﴿ وَلَا وَا مُعَالِقًا لِنَفْسِ فَكِنَا وَقُفَّ قَالَ إِلَكُمْ مُكِنُونَ ﴾ (الزخرف: ٧٧).

نسأل الله السلامة والعافية في الدنيا والآخرة.



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خير خلقه أجمعين، وعلى آله وصحبه ومن تبعه على المنهج الصواب إلى يوم الدين. وبعدُ:

الهمة العالية هي الحياة التي من خرم منها فهو من جملة الأموات، والنور الساطع الذي يسترشد به الغرباء في بحار ظلمات الدنيا، وهي الشفاء الذي من فقده فقد أصابته جميع الأسقام، وبها تكون اللذة التي من لم يظفر بها فعيشه كله هموم وآلام، الهمة العالية روح الأعمال والأحوال متى خلت منها فهي كالجسد الذي لا روح فيه، تحمل أثقال السائرين إلى بلاد لم يكونوا بالغيها إلا بشق الأنفس، وترفعهم إلى منازل في الجنة لم يكونوا بدونها واصليها ولا بالتجافي عنها مدركيها.

by : altawhedmag.com

الهمة العالية عند المؤمنين روح تنبع من قوله تعالى: (إن يَكُنُ مِنكُمْ عِنْرُونَ مَسْلِوْ مِالْنَيْنُ وَإِن يَعَلَّمُ مِنْكُمْ عِنْرُونَ مَسْلِوْ مِالْنَيْنُ وَإِن يَعَلَّمُ مِنْكُمْ مُنْكُمْ مِنْكُمْ مِنْكُمْ مِنْكُمْ مِنْكُمْ مِنْكُمْ مِنْكُمْ مِنْكُمْ مِنْكُمْ مُنْكُمْ مُنْكُمْ مُنْكُمْ مُنْكُمْ مُنْ مِنْكُمْ مُنْكُمْ مِنْكُمْ مُنْكُمْ مِنْكُمْ مُنْكُمْ مِنْكُونُ مُنْكُمْ مِنْكُمْ مُنْكُمْ مُنْكُمْ مُنْكُمْ مُنْكُمْ مُنْكُونُ مُنْكُمْ مُنْكُمُ مُنْكُمْ مُ

الهمة العالية عند المؤمنين تستمد من قوله تعالى: (حَم مِن فِكَم فَي الله عَلَيْ فَلَكُ فِكَ حَيْدَةً وَالله وَالله وَالله عَلَيْ الله وَالله وَالله وَالله المقائل: (إِن نَصُرُوا أَلَهُ يَصُرُكُمُ وَالله القائل: (إِن نَصُرُوا أَلَهُ يَصُرُكُمُ وَلَيْكُمْ وَالله القائل: (إِن نَصُرُوا أَلَهُ يَصُرُكُمُ وَلَيْكُمْ وَالله الهمة العائلية وَلَكَ أَلْهَا اللهمة العائلية

يؤمنون أنه في حال الضعف يكون التخفيف لقوله تعالى: ( أَلْقَ

> خَلْفُ اللهُ عَكُمْ وَقِيمَ الْكَ يَكُمُ خَمُفَأَ فِينَ يَكُمْ يَنَكُمُ مِنْ اللهِ المِلْمُلِمُ المِل

> > وله يكن يَنكُم الله يُمْنِيُوا الفنار بيان الله وَاللهُ مَمْ الفندريّ )

> > > (الأنفال: ٢٦).

ففي حديث النبي صلى الله عليه وآله وصحبه وسلم: (أصدق الأسيماء: حارث وهمام)، ذلك لأن لكل نفس في كل حال

(همًّا)، ولكن من الأنفس ما يكون همها

دنيء يرشدها إلى كل مرذول ويعينها على الباطل ويصرفها عن الهداية والصواب، ومن أمثلة ذلك قوم لوط وفرعون. ومن الأنفس ما يكون همها عال تطلب من الأمور معاليها وتجتنب أراذلها، فتقصد إلى المقامات السامية والدرجات الرفيعة، تزكو بأعمالها وترتفع بأوقاتها، ورائد هذه الطائفة هم الأنبياء ومن سار سيرهم، واهتدى بهديهم، وحاديها في سيرها الجنة، وذكرها والقرب من ربهم، والأنس إليه يوم لقائه، فالهمة العالية

الهمة العالية؛ درجة شخص إليها العباد والزهاد والنهاد والمحاهدون والعلماء والحكماء، وإليها شمر

السابقون من الأنبياء وأصحابهم، ومن سار على منهجهم. وفيها أنفق المنفقون ومن وافقهم. فهي قصوت قلوب السالكين وغيذاء أرواح العارفين وقرة عين المؤمنين

الموحدين.
الهمة العالية
تستمد من رب
العالمين المذي قال
للملائكة يوم بدر: (أل

مَمَكُمْ فَنَيْتُوا الَّذِينَ مَامَنُواْ سَأَلَنِي فِي قُلُوبٍ

الَّذِينَ كَفَرُواْ الرُّغَتَ ) (الأنفال: ١٧). تستمد من رب العالمين الذي أنزل في كتابه: ( إِلَّا تَصُـرُوهُ فَقَدَ صَنَّوَا اللهِ تَصُـرُوهُ فَقَدَ صَنَّوَا اللهِ اللهُ الله

وأصحاب الهمة العالية يعلمون أن الله الرافع

بند خولهم اثناً بمبدون لا بندون لا بندون لا بندون لا بندون الديناً ومن كثر الديناً ومن كثر الديناً ومن كثر الدينا والمثلث الشيئون والدينا الشائدة والمثلث والمثلث المتلائدة والمثلث المتلائدة والمثلث المتلائدة والمثلث المتلائدة المتلائدة المتلائدة والمتلائدة المتلائدة والمتلائدة والمتلا

يقول صاحب (المدارج):

(الهمة) فِعَلَمْ مِن الهم، وهو مبدأ الإرادة، ولكن خصوها بنهاية الإرادة، فالهم مبدؤها والهمة نهايتها.

ثم يقول: إن همة العبد إذا تعلقت بالحق تعالى طلبًا صادقًا خالصًا محضًا فتلك هي الهمة العالية، ولا يلتفت عنها إلى ما سوى أحكامها، وصاحب هذه الهمة سريع وصوله وظفره بمقصوده، ما لم تعقه العوائق وتقطعه العلائق.

وأول نبضات الهمة؛ تصون القلب عن وحشة الرغبة في الناقي الرغبة في الناني، وتحمله على الرغبة في الباقي وتُصَفّه من كدر التواني، (ويقول أيضًا)؛ الهمام يأنف أن ينزل من سماء مطلبه العالي، فهو في سفر

دائم بالقلب إلى الله ليحصل له ويفوز به. فإنه طالب لربه تعالى طلبًا تامًا بكل معنى واعتبار في عمله وعبادته ومناجاته ونومه ويقظته وحركته وسكونه وعزلته وخلطته وسائر أحواله. فقد انصبغ قلبه بالتوجه إلى الأعمال، ولا يقف عند عوض ولا درجة. فإن ذلك نزول من همته، ومطلبه أعلى من ذلك.

فإن صاحب هذه الهمة قد قصر همته على المطلب الأعلى الذي لا شيء أعلى منه، والأعواض والدرجات دونه. وهو يعلم أنه إذا حصل له فهناك كل عوض ودرجة عالية. انتهى.

صُحبة أصحاب الهمم العالية من البشر ودراسية سيرتهم في الكتب والتعرف على أحوالهم في سابق الأمم يزيل الكسل، ويشيحن العزائم، فتطلب معالي الأمور، فضلاً عن كونها تورث محية أصحاب الهمم

الهمة العالية تصون القلب عن وحشة الرغبة في الدنيا الفائية، وتحمله على الرغبة في الآخرة الباقية.

العالية، والنبي- صلى الله عليه وسلم- يقول: (المرء مع من أحب).

فيا أيها القارئ الكريم تعرف على القوم لتحبهم لعل الله أن ينزلنا منازلهم، وأن يبلغنا درجاتهم، وإن قصرت بنا الأعمال، وضعفت الهمم عن بلوغ ما بلغوه، وإحراز ما أدركوه وجمعوه، فكتاب الله وما حوله من كتب التفسير وكتب التراجم والطبقات، بل كتب الفقه والتاريخ والحديث جمعت من ذلك الكثير فاجعل لك رفقة وصحبة تنل علو الهمة. والله الهادي إلى الصواب، وهو من وراء القصد، وهو حسبنا ونعم الوكيل، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

#### فضل اتباع الجنائز

عُن يَزِيدَ بْنِ عَبْدِ اللّهِ بْنِ قُسَيْطِ أَنَّهُ حَدَّثَهُ، أَنَّ دَاوُدَ بْنَ عَامِرِ بْنِ سَعْدِ بْنِ أَبِي وَقَاصِ حَدَّثَهُ أَنَّهُ كَانَ قَاعِدًا عِنْدَ عَبْدِ اللّهِ بْنِ عُمَرَ إِذْ طَلَعَ خَبًابٌ صَاحِبُ الْمَقْصُورَةِ، فَقَالَ: يَا عَبْدَ اللّه بْنَ عُمْرَ، أَلَا تَسْمَعُ مَا يَقُولُ أَبُو هُرَيْرَةَ أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللّهِ صَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ عَبْدَ اللّهِ بْنَ عُمْرَ، أَلَا تَسْمَعُ مَا يَقُولُ أَبُو هُرَيْرَةَ أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللّهِ صَلّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ يَقُولُ: ﴿ مَنْ خَرَجَ مَعَ جَنَازَةٍ مِنْ بَيْتِهَا وَصَلّى عَلَيْهَا، ثُمَّ تَبِعَهَا حَتَّى تُدُفَنَ، كَانَ لَهُ قِيرَاطَانِ يَقُولُ: ﴿ مَنْ خَرَجَ مَعَ جَنَازَةٍ مِنْ بَيْتِهَا وَصَلّى عَلَيْهَا ثُمَّ رَجَعَ كَانَ لَهُ مِنْ الأَجْرِ مِثُلُ أُحُدٍ .. وَمَنْ صَلّى عَلَيْهَا ثُمَّ رَجَعَ كَانَ لَهُ مِنْ الأَجْرِ مِثُلُ أُحُدٍ .. فَأَرْسَلَ ابْنُ عُمَرَ خَبْابًا إِلَى عَائِشَةَ يَسْأَلُهَا عَن قَوْلِ آبِي هُرَيْرَةَ، ثُمَّ يَرْجِعُ إِلَيْهِ فَيُخْبِرُهُ مَا فَأَرْسَلَ ابْنُ عُمَرَ خَبْابًا إِلَى عَائِشَةَ يَسْأَلُهَا عَن قَوْلِ آبِي هُرَيْرَةَ، ثُمَّ يَرْجِعُ إِلَيْهِ فَيُخْبِرُهُ مَا فَأَرْسَلَ ابْنُ عُمَرَ خَبْابًا إِلَى عَائِشَةَ يَسْأَلُهَا عَن قَوْلِ آبِي هُرَيْرَةَ، ثُمَّ يَرْجِعُ إِلَيْهِ الْرُسُولُ، فَأَرْسُلُ ابْنُ عُمْرَ فَالْ أَنْ عُمْرَ قَابُكُ عَلَى هُمْ يَرْجِعُ إِلَيْهِ الْرُسُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ الْمُسْتِ فَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ مِنْ اللّهُ الْمُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ ا

## إنا لله وإنا إليه راجعون

«إِنَّ اللَّه لا يَقْبِضُ الْعِلْمَ انتزاعًا ينتزعُهُ من صُدورِ الرَّجَالِ، ولكن يقبِضُ الْعِلْمَ بقبضِ العلماءِ ، توفي فضيلة الأستاذ الدكتور/ علي لقم أستاذ اللغويات بكلية الدراسات الإسلامية جامعة الأزهر يوم الثلاثاء ٢٦ من شهر ربيع الآخر ١٤٤٦ هـ - ٢٩ من أكتوبر ٢٠٢٤م.

وتتقدم أسرة تحرير المجلة والمركز العام بخالص العزاء لأسرة الشيخ وتلاميذه.

قَالَلَهُمَ اغْفِرٌ لَه وَارْحَمُهُ، وعَافِهِ وَاغْضُ عَنْهُ، وَأَكُرِمُ نُزُلُهُ، وَوَسِعَ مُدْخَلَهُ. وَاغْسِله بالمَاءِ وَالثَلَجَ وَالْبَرَدِ، وَنَقَهُ مِنَ الْخَطَايَا كَمَا يُنْقُى الثَّوْبِ الأَبْيَضِ مِنَ الدَّنْسِ، وَأَبْدِلُه دَاراً خَيْراً مِنْ دَارِهِ، وَآهْلاً خَيْراً مِنْ أَهْلِهِ، وَأَدْخَلُهُ الْجَنَّةَ، وَأَعَدُه مِنْ عَذَابِ النَّارِ.

اللهم اغضر لعبدك. وارحمه وارفع درجته في المهديين واخلفه في عقبه في الغابرين واغضر لنا وله يا رب العالمين، اللهم واجعل قبره روضة من رياض الجنة ، وارزقه الضردوس الأعلى من الجنة بمنك وكرمك يا أرحم الراحمين.



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خير الأنبياء والمرسلين؛ نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين، وبعد:

كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يعرف من طباع الأمم وتحوّلها عن دين الحق ما رأى في اليهود والنصارى وقريش، ويزيدد الله تعالى بذلك علمًا. ويخشى على أمته أن تتردى في مثل ما تردى فيه أولئك المتردون. ويعلم الله أن أهل الكتاب لا بد أن يحاولوا رد كثير من المسلمين عن دينهم إن استطاعوا، وسيبدلون في ذلك كل ما يستطيعون. علم ذلك كله رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ فحذر أمته أشد التحدير من تلك الفتنة وخوف أشد التخويف من دسائس أهل الكتاب، وأعطانا سلاحًا قويًا ندفع به عن أنفسنا كيد أعداء الأنبياء من شياطين الجن والإنس.

ذلك هو القرآن الذي تولَّى الله تعالى بنفسه وضَمن حفظه. والسنة المطهرة التي تركها فينا رسول الله صلى الله عليه وسلم. من تمسك بهما فلن يضل ولن يشقى ومن أعرض عنهما فإن له

معيشة ضنكًا. قال صلى الله عليه وسلم: "تركت فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا بعدي: كتاب الله وسنتي"، وقال: "وإنه من يعش منكم فسيرى اختلافًا كثيرًا: فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي، تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور: فإن كل بدعة ضلالة"، وقال: "لتركبن سنن من كان قبلكم شبرًا بشبر وذراعًا بذراع، حتى لو دخلوا جحر ضب لدخلتموه"، وقال: "لتتبعن سنن من كان قبلكم حذو القُذة بالقذة".

كل ذلك يدلنا دلالة واضحة على أن النبي صلى الله عليه وسلم كان حذرًا أشد الحذر على أمته من الافتتان بما سيوحيه شياطين الجن والإنس من زخرف القول وغروره، ردًا لهم عن دينهم، وإرجاعًا لهم إلى الكفر بعد إن أنقذهم الله منه. وبين لنا أن سبيل الشيطان إلى فتنة النصارى وغيرهم هي بعينها سبيله إلى هذه الأمة. وأن علينا أن ننظر في أصل كفر هؤلاء، وما أدى بهم الى عداوة عيسى ابن مريم وغيره من الأنبياء.

جمادي الأولى ١٤٤٦ هـ - العدد ١٤١ السنة الرابعة والخمسون

لنعرفه فنتقيه ونعلمه فنحذره. فإن جهلنا ذلك. وقلنا: إن النصارى وغيرهم كفروا لأنهم يهود ونصارى لا لأنهم غلوا في عيسى، ولا لأنهم شرعوا في دين الله ما لم يأذن به الله واتخذوا قبور أنبيائهم وصالحيهم مساجد ومعابد، واتخذوا لها الأعياد، ولا لأنهم وضعوا في أعناقهم أغلال التقليد الأعمى لقسيسيهم ورهبانهم. وأن قاعدتهم وعمدتهم في الدين والعمل "حطها في رقبة عالم واطلع سالم".

إذا جهلنا ذلك ولم نتبينه حق التبين وقعنا فيه شرًا مما وقعوا، واتخذناه نحن كذلك على مثل ما اتخذوه، عملاً صالحًا وقربة إلى الله، وخيرًا نافعًا. ولا يزال ذلك حتى يملك علينا قلوبنا ويصبغها بصبغة الهوى والفتنة، فتنعكس فطرتها وتنقلب حقيقتها فترى المنكر معروفًا والمعروف منكرًا، والصالح باطلاً والباطل صالحًا، وأهل الخير والهدى أهل ضلال، وأهل الضلال والزيغ أهل الخير والهدى. وحينئذ يعمنا الله بعذاب من عنده وتحق علينا آية، أمن ألم المحروف المنافعة علينا أية، أمن عنده وتحق علينا آية، أمن ألم المحروف المنافعة علينا أية، أمن عنده وتحق علينا آية، أمن ألم المحروف المنافعة المناف

ومن أجل هذا كله نجد القرآن الكريم قد كشف عن أحوال هؤلاء الكفار والمشركين وأسباب كفرهم وأعمال شركهم أتم كشف، وكذلك السنة المطهرة، لنأخذ العبرة ولنتقي ذلك ونحذره.

ومع هذا فقد حذر رسول الله صلى الله عليه وسلم عن تلك الأعمال الجاهلية والأعياد الشركية نصًا صريحًا لا يقبل التأويل، ولا يصرفه عن مراده ومقصده إلا مشاق لله ولرسوله، ومتبع غير سبيل المؤمنين، فقال: "لعن الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد"، قالت عائشة: "يحذر مما صنعوا، ولولا ذلك لأبرز قبره". وقال: "لا تتخذوا قبري عيدًا"، وقال: "لعن الله زوارات

القبور والمتخذين عليها الساجد والموقدين عليها السرج".

وقال أبو الهياج الأسدي: "بعثني علي رضي الله عنه، وقال: ألا أبعثك على ما بعثني عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ ألا تجد قبرًا مشرفًا إلا سويته، ولا تمثالا إلا طمسته"، وقال غير ذلك كثير، ولكن الناس اليوم غلبت عليهم -العادات الجاهلية- فطرحوا كل هذا وراء ظهورهم وقساوستها من تلك الأعياد التي لم يأذن الله وقساوستها من تلك الأعياد التي لم يأذن الله ولا رسوله بها، واتخذوا أحبارهم ورهبانهم أربابًا من دون الله؛ يحلون لهم ما حرم الله، ويحرمون عليهم ما أحل الله، وبنوا على القبور المساجد ونصبوا عليه الستور، ووضعوا عندها صناديق النذور، واحتفلوا لها بالأعياد السنوية كل ذلك مضاهاة للمشركين الأولين، واماتة لسنة وشرعة سيد المرسلين.

وزين لهم شياطين الجن والإنس ذلك بما أوحوا إليهم من زخرف القول: بأن ذلك تعظيم للنبي صلى الله عليه وسلم، وتعظيم لآل بيته وحب له وحب للصالحين. وكذبوا. فوالله ما هو إلا تعظيم للشرك والمشركين، وحب للشيطان وحزيه الخاسرين، وإلا فهل كان هؤلاء المفتونون الحاهلون الضالون في آخر الزمن الذين يبيعون دين الله بأخس الأثمان؛ ويشترون بآيات الله ثمنًا قليلاً أعرف بفضل رسول الله صلى الله عليه وسلم وما يعظمه من أبى بكر وعمر وعثمان وعلى وبقية الصحابة والتابعين والأئمة المهتدين رضي الله عنهم. وهم أحرص على حب الله والرسول من هؤلاء المؤمنين الصادقين؟ كلا والله وألف مرة كلا. فما بال هؤلاء السلف أعرضوا عن تلك الأعياد، وعن تلك الأنصاب والقباب؟ بل ما بالهم كانوا يحاربونها، ويهدمونها ويطهرون الأرض منها؟

والله ما هي إلا القلوب التي طبع الله عليها. فأبغضت سنة رسول الله وحاولت إطفاء نور الله. وبذلت في ذلك الأموال لتبلغ غايتها. وتحيي ما أمات الله وتميت ما أحيا الله وما كانت تلك القلوب الخبيثة المجرمة إلا قلوب أعداء الاسلام من اليهود والنصاري ومجوس الضرس، لبسوا للناس ثوب الإسلام الظاهر، حين رأوا أن ثوب الحرب لم يضدهم شيئًا. مع استمساك المسلمين بحيل الله المتين وعروة الله الوثقي. فأعملوا في القلوب والعقائد سلاح بدعهم وأباطيلهم حتى ظفروا واستعمروها وتمكنوا منها، فخربت من ذكر الله، ومن دين الله ومن نور الله. فصرفوهم على أهوائهم كما يشاءون ولعبوا بهم كما يريدون، وأذلوهم بعد العزة، واستبدوا بعد ذلك في الديار والأموال. بعد ما استعبدوا القلوب والنفوس ببدعهم وضلالاتهم. ورحم الله مالك بن أنس رضى الله عنه إذ قال: "والله لا يصلح آخر هذه الأمة إلا ما أصلح أولها".

هذه بدعة الأعياد الجاهلية باسم رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو منها بريء، بأبي هو وأمي، وباسم آل بيت رسول الله؛ وهم منها برآء. وهذه بدعة القباب ورفع القبور باسم آل بيت رسول الله وهم منها برآء. هذه البدع كلها؛ أول من ابتدعها الدولة اليهودية المجرمة الخبيثة الفاسدة المفسدة، دولة العبيديين المتسماة كذبًا وزورًا وخداعًا وتغريرًا باسم "الفاطميين" وهم برآء من فاطمة الزهراء عليها السلام. وهي بريئة منهم. هم أول من أحدث قبة على القبر الذي بنوه بالقاهرة باسم الحسين رضي الله عنه، والحسين بريء منهم ومن قبرهم. وزعموا كذبًا أنهم أحضروا رأسه المشرف من المدينة

إلى ذلك القبر، ليموهوا على الدهماء والعامة، وكذبهم التاريخ، ولا يزال رأس الحسين رضي الله عنه بالمدينة لم يخرج منها، وليس في القبر إلا هواء، كما أن أفئدة العاكفين عنده والمعظمين له والطائفين به وعابديه، هواء في هواء.

وكانوا يزخرفون هذا المنكر بكثرة ما يذبحون من الذبائح وما يطعمون من الطعام، وما يخلعون من الذبائح ومن الأموال يشترون بها ذمم الذين باعوا دينهم في سوق الدنيا لأولئك المجرمين؛ واشتروا الحياة الدنيا بالآخرة. وكانوا يقيمون من الألعاب واللهو ما يفتنون به العامة. وكانوا مع هذه الدعوة في حب الحسين وآل الحسين مع هذه الدعوة في حب الحسين وآل الحسين المنابر والمآذن عقب الخطب والأذان؛ ويصلون المنابر والمآذن عقب الخطب والأذان؛ ويصلون المعزل لدين الله، والهادم لشرعة رسول الله صلى الله عليه وسلم. قبحهم الله وأذاقهم من عذابه وشديد عقابه ما هم له أهل.

وليس هذا من أولئك اليهود عجبًا. فهم أشد الناس عداوة للذين آمنوا، وإنما العجب أن يقلدهم في ذلك من ينتسب إلى الإسلام، ويسترك اتباع النبي صلى الله عليه وسلم وصحابته واتباع علي رضي الله عنه وآل بيته. هل يستطيع أحد أن يدعي أن عليًا أحيا مولدًا للنبي صلى الله عليه وسلم؟ أو أن الحسن أو الحسين أو أحد أولاد علي رضي الله عنهم أحيوا الحسين أو أحد أولاد علي رضي الله عنهم أحيوا الحسن أو الحسين رضي الله عنهما بنوا على مؤلدًا لأبيهم؟ وهل يستطيع أحد أن يقول: إن الحسن أو الحسين رضي الله عنهما بنوا على قبر أبيهما قبة. ووضعوا عليه مقاصير النحاس المضضة وستروه بأستار الحرير وأضاءوا عنده الشموع والسرج؟!

أليس هذا من أعجب العجب، أن يكون على

رضي الله عنه هو الذي وظفه رسول الله صلى الله عليه وسلم في هدم القبور العالية وتسويتها بالأرض، وطمس الأنصاب وإزائتها، ثم يجيء المجرمون فيقيمونها باسم علي وأولاد علي؟ اللهم إني أشهد أن هذا أفجر الفجور، وأفحش الفحش، وأشهد أن عليًا وأولاد علي رضي الله عنهم مبرؤون من كل هذه القباب والمقاصير والأعياد والموالد الجاهلية؛ وأنهم لو بعثوا اليوم لكانوا أول من يهدمها ويحارب المعظمين لها والمحتفلين بها.

ووالله إن ذلك الحب المزعوم؛ ما يتخذه أولئك السدنة الدجالون إلا شبكة يصيدون بها العامة والدهماء ليأكلوا أموالهم بالباطل. ولو أنه أغلقت هذه الصناديق وأزيلت تلك القباب، وأبطلت تلك الأعياد، وانقطع مورد السحت الذي يملؤون به بطونهم. لو وقع هذا ما فكروا في علي ولا في أولاد علي، ولا في أحد من أولئك الموتى الصالحين؛ ولا خطر لهم ببال، وهو لم يخطر لهم اليوم ببال، وانما هو الدجل الذي يخطر لهم أنبيائهم وصالحيهم، وطريقة واحدة بالسم أنبيائهم وصالحيهم، وطريقة واحدة سلكوها، وشبكة واحدة أتقنوا صنعها؛ وإنا الله وإنا إليه (اجعون.

هذا ولم يزل علماء الإسسلام ومصابيح الهداية الذين لم يستطع العبيديون ولا غير العبيديين أن يشتري ضمائرهم ولا ذممهم مهما كان من مال أو وظيفة أو رياسة أو دنيا، ولم تجد زخارف الشيطان إلى قلوبهم سبيلاً؛ ولا يزال يشع في قلوبهم نور الإيمان والعلم النبوي؛ ولا تزال نفوسهم حية قوية الحياة بروح القرآن وهدايته. لم يزل أولئك العلماء المهتدون، لا يزالون قائمين على الحق؛ واقفين لحزب

الشيطان بالرصاد، أخذوا عدتهم وادرعوا السنة المحمدية ورفعوا سيف القرآن على عنق البدعة وأهلها، يعرضون بها في كل وقت وبنادون بها في كل مجتمع وبلد؛ ويصبرون على ما ينائهم من أذى ألسنة المبتدعين وأيديهم، يقتدون برسول الله وإخوانه الأنبياء الم الأنعام: ٣٤) بقولون كلمة الحق عالية مهما أذت الخراغيين؛ ويصكون ف وجوههم يسيرة السلف الصالح، وإن كانوا لها كارهين؛ لا يثنيهم عن ذلك تشنيع دعاة البدعة، عُمَّى الأبصار والبصائر، ولا يهمهم ما بشبعونه عنهم من بهتان مبين، ولا يعبأون يما يزخرفون على الدهماء والعامة من أن فلانا يكرد رسول الله صلى الله عليه وسلم لأنه يمنع من إقامة المولد له، ويبغض الحسين وآل البيت رضى الله عنهم لأنه يكره ما أقيم على قبورهم من أنصاب وأوشان، وما يضعله أمثال الأنعام، عندها من دعاء للمقبور واستغاثة به، تقبيل للأحجار والمقاصير وتمسح بها وطواف حولها. كل ذلك التشنيع والتهويش لا يعبأ به أنصار سنة الرسول صلى الله عليه وسلم ولا يعيرونه من نفوسهم أدني التفات، ولا يزيدون على 🏂 شُدُوا مِنْ فَكُرُ إِنَّ اللَّهُ عَلَيْ إِنَّالَ الشُّاسِ، (آل عمران: -(119

لا يزال أولئك العلماء يقومون لله ولرسوله بدفع هذه البدع وتحذير الناس منها في كل زمان ابتغاء وجه الله. لا يريدون من الناس جزاء ولا شكورًا؛ ولا يخافون في الله لومة لائم. فمن أولئك العلماء الأجلاء الذين أنكروا بدعة مولد النبى صلى الله عليه وسلم:

الإمام أبو الوليد سليمان بن خلف الباجي من أَنْمَة العلماء بالمُغرب، وشارح كتاب الوطأ. أحد شيوخ الإمام ابن عبد البر الأندلسي. توفي سنة ٤٩٤ - وقد سئل عن بدعة المولد فقال رحمه الله ورحمنا معه:

وهذا جوابي عليه بين يدي الله تعالى إن سئلت عنه.

ولا جائز أن يكون مباحًا؛ لأن الابتداع في الدين ليس مباحًا بإجماع المسلمين.

فلم يبق إلا أن يكون مكروهًا أو حرامًا، وحينتُذ يكون الكلام فيه في فصلين.

والتفرقة بين حالين:

إحداهما: أن يعمله رجل من عين ماله لأهله وأصحابه وعياله ولا يجاوزون في ذلك الاجتماع أكل الطعام، ولا يقترفون شيئًا من الأثام؛ وهذا الذي وصفناه بأنه بدعة مكروهة وشناعة. إذ لم يفعله أحد من متقدمي أهل الطاعة الذين هم فقهاء الإسلام وعلماء الأنام، وسرج الأزمنة، وزين الأمكنة.

والثاني أن تدخله الجناية؛ وتقوم به العناية؛ حتى يعطي أحدهم السحت ونفسه تتبعه وقلبه يؤلمه ويوجعه؛ لما يجد من ألم الحيف. وقد قال العلماء: أخذ المال بالحياء كأخذه

بالسيف، لا سيما إذا انضاف إلى ذلك شيء من الغناء مع البطون الملئ بالات الباطل من الدفوف والشبابات واجتماع الرجال مع الشباب المرد والنساء الفاتنات؛ أو مختلطات بهم أو متشرفات، والرقص بالتثني والانعطاف؛ والاستغراق في اللهو، ونسيان يوم المخاف. وكذلك النساء إذا اجتمعن على انفرادهن رافعات أصواتهن بالتطريب في الإنشاد والخروج في التلاوة والذكر عن المشروع والأمر المعتاد غافلات عن قوله تعالى ولا يك التيميد الفياد.

وهذا الذي لا يختلف في تحريمه اثنان، لا يستحسنه ذوو المروءة الفتيان، وإنما يحلو ذلك لنضوس موتى القلوب وغير المستقلين من الأثام والذنوب. وأزيدك أنهم يرونه من العبادات؛ لا من المنكرات والمحرمات، فإنا لله وإنا إليه راجعون "بدأ الإسلام غريبا وسيعود كما بدأ".

أما بعد فليس تلك الملاهي والمفاسد التي تقام باسم النبي صلى الله عليه وسلم، وليس ما يعمله أهل الطرق الصوفية من رقصهم وغنائهم، وألاعيبهم التي يضيعون الأجلها المصلوات، ويهتكون بها المحرمات، ويشاقون بها الله والرسول. ليس شيء من ذلك مما يحبه الله والرسول، ولا كان يدعو إليه الرسول؛ وانما كان من أشد ما ينهى عنه الرسول صلى الله عليه وسلم.

وإنما إحياء ذكر الرسول صلى الله عليه وسلم-كما قلنا- بإحياء العمل بسنته، واتباع دينه والوقوف عند حدوده، لا بتلك المهازل التي تدمي قلب الإسلام، وتصيبه في الصميم، من فسوق وفجور وسفه وطيش؛ وبدع وخرافات. والحمد لله رب العالمين.

# قصة مفتر الله على الصحابي الهُدري أبي الهُسُرِ الأَلْصاريُّ

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، فتواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم، حتى يقف على حقيقة هذه القصة الواهية التي اشتهرت على ألسنة القصاص والوعاظ، والى القارئ الكريم التخريج والتحقيق:

#### أولا: أسباب ذكر هذه القصة:

ا- هذه القصة اشتهرت على ألسنة القصاص والوعاظ، ومما ساعد على ذلك وجودها في بعض كتب السنة الأصلية، وهي الكتب التي صنفها مؤلفوها عن طريق تلقيها عن شيوخهم بأسانيد إلى النبي صلى الله عليه وسلم.

٢- وسنقوم بتوفيق الله بتخريجها وتحقيقها وكشف عارها، وبيان عوارها وأن الصحابي الجليل أبا اليسربريء من هذه القصة، ولم تصح عنه، كما سنبين من النقد الخارجي "نقد السند"، ومن النقد الداخلي "نقد المن"، وذلك الأن عدداً من المفسرين أوردوا في تفاسيرهم قصة الصحابي الجليل أبى اليسر؛ لوجودها في بعض كتب

ومن هذه التفاسير على سبيل المثال لا الحصر:

السنة الأصلية.

أ- الثعلبي في تفسيره "الكشف والبيان عن تفسير القرآن" (١٩٣/٥)، ط دار إحياء التراث، ببيروت.

ب- البغوى في تفسيره "معالم التنزيل في تفسير القرآن" (٤٩٦/٢)، ط دار إحياء التراث ببيروت.

ج- الجرجاني في تفسيره "درج الدور في تفسير الآي و السور" (١١٦/٢)، ط دار الفكر، عمان.

د- الزمخشرى في تفسير "الكشاف من حقائق غوامض التنزيل" (٤٥٣/٢) ط دار الكتاب-بيروت.

ه- القرطبي في تفسير "الجامع الأحكام القرآن" (١١١/٩)، طدار الكتب المصرية.

و- الخازن في تفسيره "لباب التأويل في معاني التنزيل" (٥٠٦/٢) ط دار الكتب العلمية بيروت.

وقال: "قوله عزوجل: وأقم الصلاّة طرية النهار، سبب نزول هذه الآية ما رواه الترمذي عن أبي اليسر...".

ز- ولذلك أوردها السيوطي في "لباب النقول في أسباب النزول ط دار إحياء العلوم، ببيروت. وقال: أخرج الترمذي عن أبي اليسر قال: "أتتنى امرأة تبتاع تمراً.." الحديث.

جمادى الأولى ١٤٤٦ هـ- العدد ١٤١ السنة الرابعة والخمسون

عَنْ أَبِي الْيُسِرِ قَالَ: أَتَتَّنِي امْرَأَةٌ تَبْتَاعُ تَمْراً، فَقُلْتُ: إِنْ فِي الْبَيْتَ تَمْراً أَطْيَبَ مِنْهُ. فَدَخَلَتُ مَعِي فِي الْبِيْتِ، فَأَهُويْتُ الْيُهَا فَقَبَلْتُهَا، فَأَتَيْتُ أَبَا بِكُر فَذَكَرْتُ ذَلِكَ لَهُ، قَالَ: اسْتُرْ عَلَى نَفْسِكُ وَتُبُ وَلاَ تُخْبِرُ أَحَداً. فَلَمْ أَصْبِرُ فَأَتَيْتُ عُمرِ فَذَكْرَتَ ذَلْكَ لَهُ، فَقَالَ: اسْتُر عَلَى نَفْسِكَ وَتُبُ وَلا تُخْبِرْ أَحَداً. فلم أصبرُ فأتيتُ رسول الله صلى الله عليه وسلم، فَذِكْرُتُ ذَلِكَ لَهُ. فَقَالَ لَهُ "أَخَلَفْتَ غَازِياً فِي سبيل الله في أهله بمثل هذا". حتى تمنَّى أنَّهُ لَمْ يكنَّ أَسْلَمَ إِلاَّ تَلْكَ السَّاعَةِ. حَتَّى ظَنَّ أَنَّهُ مِنْ أَهُلِ النَّارِ. قال: وأطرق رسول الله صلى الله عليه وسلم طويلا حَتَّى أَوْحَى اللَّهِ الَّيْهِ: "وأقم الصلاة طرفي النهار وزلفا من الليل"، إلى قوله: "ذكرى للذاكرين". قال أَبُو الْيسر فأتيتُهُ فقرأها على رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال أصْحَابُهُ: يَا رَسُولُ اللَّهُ، أَلْهَذَا خَاصَةً أَمْ لَلنَّاسِ عَامَّةً؟ قَالَ: "بَلِّ للنَّاسِ عَامَّة".

#### نالثًا النقد الداخلي المَثن ا

هذه قصة مفتراة على الصحابي الجليل ولا تصح، كما سنبين من التخريج والتحقيق وبيان ما في الإستاد من علة، وهذا ما يسمى بالنقد الخارجي، وفي هذا المنهج ردِّ على ادعاء المستشرقين- جهلاً وبهتاناً- بأن المحدثين اعتنوا بالنقد الخارجي أي من ناحية الرواة، ولم يعتنوا بالنقد الداخلي وهو نقد المن". اهـ.

والى القارئ الكريم النقد الداخلي نقد المأن المفترى على الصحابي الجليل أبي اليسر،

١- وللسائل أن يسأل: من هو الصحابي أبو
 البسر؟

يجيب عن هذا السؤال الإمام الذهبي في "سير أعلام النبلاء" (٣٤١/٢٦٩/٣) ط مكتبة الصفا-القاهرة قال:

أبو اليسر كعب بن عمرو الأنصاري السُّلمي، المدني، البدري، العقبي، الذي أسر العباس رضي الله عنهما يوم بدر، شهد العقبة، وله عشرون سنة. وهو الذي انتزع راية المشركين يوم بدر، ومناقبه كثيرة، وقد شهد صفين مع علي، ومات: بالمدينة في سنة خمس وخمسين، وهو آخر من

مات ممن شهد بدراً". اهـ.

قلت: وهذه الإجابة تتفق تمام الاتفاق مع أورده الإمام الحافظ أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر (٣٦٨هـ- ٣٦٤هـ) في كتابه "الاستيعاب في أسماء الأصحاب" ترجم له في الكني، وزاد إيضاحا فقال: "أبو اليسر كعب بن عمرو شهد بدراً بعد العقبة، فهو رضي الله عنه عقبي بدري، وهو الذي أسر العباس بن عبد المطلب يوم بدر، وكان رجلاً قصيراً والعباس رجلا طويلاً نجماً جميلاً، فقال له النبي صلى الله عليه وسلم: "لقد أعانك عليه ملك كريم"، وهو الذي انتزع راية المشركين وكانت بيد أبي عزيز بن عمير يوم بدر". اهه.

٢- هـذا هـو الصحابي الجليل أبـو اليسر الأنصاري شهد العقبة، فهو من السابقين الأولين في قـول رب العالمين: "والسابقون الأولـون من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان رضى الله عنهم ورضوا عنه" (التوبة: ١٠٠).

استنتاج: نستنتج مما أوردناه أن الصحابي الرجليل أبا اليسر مناقبه كثيرة. ومنازله عظيمة، فهو في منزلة السابقين الأولين، وفي منزلة الرضا، وفي منزلة الإحسان فمن المحال صحابي في منازل الأبرار، يفعل أفعال الفجار، فمن إفكهم ليقولون؛ إن أبا اليسر جاءته أمة تبتاع تمراً، فقال لها: إن في البيت تمراً أطيب منه، فدخلت معه البيت، فأهوى الها فقتلها.

والنكارة ظاهرة على هذا الحديث؛ لأن أبا اليسر الصحابي الجليل كما بينا آنفاً أنه في مقام الرضا والإحسان يعبد الله كأنه يراه، فإن لم يكن يراه فالله تعالى يراه، فمن المحال عبد في مقام الإحسان يتبع خطوات الشيطان من مكر واستدراج لامرأة جاءت تشتري منه تمراً، فيستدرجها إلى البيت بإغرائها أن في البيت أطيب التمر.

وكانت الخطوة الثانية الشيطانية: أنه استدرجها حتى أدخلها معه البيت، ثم كانت الخطوة الثالثة بعد أن استخفى من الناس أهوى اليها يقبلها، قال تعالى: "وربيع علون القيل والما أن النور: (١٤).

جمادى الأولى ١٤٤٦ هـ - العدد ١٤١ السنة الرابعة والقمسون

قلت: وهذا الحديث الذي جاءت به القصة حديث منكر، وسنبين من النقد الخارجي (نقد الاسناد) أن في الاسناد من هو منكر الحديث، والقصة مفتراة على الصحابي الجليل أبي اليسر الأنصاري، رضي الله عنه.

"- كذلك الصحابي الأنصاري أبو اليسر البدري الذي شهد بدراً. بل كان من أعلام غزوة بدر. فقد أسر سيد قريش العباس بن عبد المطلب، ونزع راية المشركين، وكانت بيد أبي عزيز بن عمير يوم بدر، فهو من الشجعان الكرام، فمن أمحل المحال أن يفعل أفعال اللئام، بامرأة كان زوجها غائباً عنها غازياً في سبيل الله، كما جاء في من هذا الحديث المنكر.

٤- ومما يشهد على نكارة هذه القصة، وأنها مفتراة على الصحابي الجليل أبا اليسر ما أخرجه مسلم في "صحيحه" في كتاب "الزهد والرقائق" (٧٥٠)، بوب له الإمام النووي الباب (١٨)- باب: حديث جابر الطويل، وقصة أبي اليسر"، وفيه ما يشهد على استمرارية ما بايع عليه النبي صلى الله عليه وسلم يوم العقبة من السمع والطاعة واتباع النبي صلى الله عليه وسلم ديث يقول أبو اليسر؛ فأشهد بصري عيني هاتين ووضع أبو اليسر؛ فأشهد بصري عيني هاتين، ووعاه قلبي هذا، (وأشار إلى قلبه)، ثم يذكر ما رأى وما سمع وما وعاه قلبه من رسول الله صلى الله عليه وسلم ويطبقه على نفسه في قصة طويلة في هذا الحديث لا تتحمله المساحة المتاحة للنشر؛ (طبقه تطبيقاً فعلياً مرتين)، فليرجع إليه.

#### رابعا: التخريج:

الحديث الذي جاءت به هذه القصة:

ا- أخرجه الإمام الترمذي في "السنن" (ح٥) قال: حدثنا عبد الله بن عبد الرحمن، أخبرنا يزيد بن هارون، أخبرنا قيس بن الربيع، عن عثمان بن عبد الله بن وهب، عن موسى بن طلحة، عن أبى اليسر قال: "وأتتني امرأة تبتاع تمراً..."

٢- وأخرجه الإصام ابن جرير الطبري في تفسيره "جامع البيان في تأويل القرآن" (١١٤/٧)

(ح/١٨٦٩) قال: "حدثني الحارث قال: حدثنا عبد العزيز قال. حدثنا قيس بن الربيع به. خاصا: القد الغارجي: (قد الاشاد)

الحديث الذي جاءت به هذه القصة القصة المفتراة على الصحابي أبي اليسر الأنصاري علته: قيس بن الربيع، وهو الأسدي الكوفي: قال الإمام الحافظ الجوزجاني في "أحوال الرجال" (٧٠): "ساقط". وقال الإمام الذهبي في "الميزان" (٢٩١/٢٩٣/٣): "سيئ المحفظ، وقال يحيى بن معين: لا يكتب حديثه"، وقال النسائي: "متروك"، وقيل لأحمد بن حنبل: لماذا تركوا حديثه؟ قال لأنه كان يتشيع، وكان كثير الخطأ، ولمه أحاديث منكرة". اهـ.

وقال الإمام الحافظ ابن حبان كما في المجروحين (۲۱۷/۲): "قيس بن الربيع الأسدي: تركه يحيى القطان، أما يحيى بن معين فكذبه، وقال: ليس بشيء، ثم قال ابن حبان: لما كبر ساء حفظه وامتحن بابن سوء فكان يدخل عليه، قال عفان: "لما قدمت الكوفة أتيناه فجلسنا إليه فجعل ابنه يلقنه". اهه.

قلت: بهذا يتبين أن قيس بن الربيع: ساقط، متروك، ليس بشيء، كثير الخطأ، فحديثه ساقط لا يصح.

تنبيه؛ حتى لا يتقول من لا دراية له بالصناعة الحديثية، فقد بينا أن قيس بن الربيع ساقط متروك، لا تصح متابعاته، والحديث الذي أخرجه النسائي في "السنن الكبرى" (ح٧٣٧٧) من طريق شريك عن عثمان بن موهب، به. فشريك لا يزيد الحديث إلا وهناً على وهن.

قال الإمام الحافظ الجوزجاني في "أحوال الرجال" (١٣١): "شريك بن عبد الله النخعي سيئ الحفظ، مضطرب الحديث مائل". اهـ. وقال الحافظ ابن حجر في "التقريب" (٣٥١/١): "شريك يخطئ كثيراً". وقال الحافظ العراقي في "شرح الألفية" (ص٧): من كثرة الخطأ في حديثه وفحش استحق الترك ولو كان عدلاً".ا هـ.

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

> جمادى الأولى ١٤٤٦ هـ- العدد ٦٤١ السنة الرابعة والخمسون

الشيخ | على حشيش

#### "الذكر نعمة من الله تعالى فأدوا شُكرها".

الحديث: لا يصح: أورده الإمام السيوطي في "مخطوطة دور البحار في الأحاديث القصار" (١/٤٣) مكتبة الحرم النبوي "الحديث"، رقم المخطوطة (٢١٣/١٠٧)، وقال: "أبو نعيم عن نبيط بن شريط".

قلت: فالحديث عزاه الإمام السيوطي لأبي نعيم في "نسخة نبيط بن شُريط". وهذا تخريج بغير تحقيق فيتوهم من لا دراية له بالصناعة الحديثية أن الحديث صحيح، وهو كما سنبين أنه حديث "موضوع".

#### أولا: التخريج:

1- الحديث أورده الإمام السيوطي في "مخطوطة درر البحارف الأحاديث القصار"، وعزاه لأبي نعيم في "نسخة نبيط بن شريط" كما بينا آنفاً.

٢- والحديث نفسه أورده الإمام السيوطي
 في "الجامع الصغير" (ح١٨٠٧) وقال: "فر عن نبيط بن شريط".

قلتُ: "فر" ترمز إلى "مسند الفردوس" للديلمى.

"- وانتقد المناوي في كتابه "فيض القدير شرح الجامع الصغير" (٢٥٦٩/٣) (ح٢٣٥١) تخريج الإمام السيوطي وعزوه الحديث في "مسند الفردوس" للديلمي، فقال المناوي: "ورواه أيضاً أبو نعيم، وعنه تلقاه الديلمي

مصرحاً، فإهمال المصنف الأصل، واقتصاره على الفرع غير جيد". اهـ.

٤- قلت: والإمام السيوطي رحمه الله لم يهمل الأصل، ولو رجع المناوي، عفا الله عنا وعنه، إلى "مخطوطة درر البحار في الأحاديث القصار" يجد أن السيوطي عزاه أيضاً لأبى نعيم كما بينا آنفاً.

٥- الربط بين التخريجين في رواية "أبى علي الحداد عن أبى نعيم" نسخه نبيط بن شريط فالحديث أخرجه أبو منصور الديلمي في "مسند الفردوس" (ح١٦٥٧- الغرائب الملتقطة) قال: أخبرنا الحداد، أخبرنا أبو نعيم، حدثنا أبو جعفر محمد بن إبراهيم المكي، حدثنا أحمد إسحاق بن إبراهيم بن نبيط بن شريط، عن أبيه براهيم، عن أبيه نبيط قال: قال رسول الله صلى عليه وسلم: "الذكر نعمة من الله فأدوا شكرها".

#### ثانيا: التحقيق:

قال الإمام الذهبي في "الميزان" (٢٩٦/٨٢/١): "أحمد بن إسحاق بن إبراهيم بن نبيط بن شريط عن أبيه عن جدّه بنسخة فيها بلايا، فلا يحل الاحتجاج به، فإنه كذاب".

الاستنتاج: من التخريج والتحقيق نستنج أن الحديث "موضوع".

المع المادي الأولى ١٤٤٦ هـ- العدد ١٤١ المدد ١٤١ السنة الرابعة والخمسون



الحمد لله. والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والأه، ويعد:

فمن العجب أن من ذكرنا أوصافهم \_ أعنى: أهل التجهم والاعتزال والكلام - "سمُوا توحيد الرسل: شركا وتجسيمًا وتشبيهًا !! مع أن التوحيد غاية الكمال، وسمُّوا تعطيلهم والحادهم وبغيهم توحيدًا وهو غاية النقص؛ ونسبوا أتباع الرسل إلى تنقيص الرب وقد سلبوه كل كمال، وزعموا أنهم أثبتوا له الكمال وقد نزهوه عنه، هذا هو توحيد (الجهمية) و(المعطلة).

وأما توحيد الرسل؛ فهو: إثبات صفات الكمال له واثبات كونه فاعلاً بمشيئته وقدرته واختياره، وإن له فعلاً حقيقة؛ وأنه وحده الذي يستحق أن يُعبَد ويُحَاف ويُرجَى ويُتوكّل عليه؛ فهو المستحقّ لغاية الحب بغاية الذل، وليس لخلقه من دونه وكيل ولا ولي ولا شفيع؛ ولا واسطة بينه وبينهم في رفع حوائجهم إليه، وفي تفريج كرباتهم وإجابة دعواتهم؛ اللهم إلا في تبليغ أمره ونهيه وأخباره؛ فلا يعرفون ما يحبه ويرضاه ويبغضه ويسخطه

#### ا.د. محمد عبد العليم الدسوقي الأستاذ بجامعة الأزهر

ولا حقائق أسمائه وتفصيل ما يحب له ويمتنع عليه ويوصف به؛ إلا من جهة هذه الواسطة. فجاء هؤلاء الملاحدة فعكسوا الأمر وقلبوا الحقائق؛ فنفوا كون الرسل وسائط في ذلك؛ وقالوا: يكفى توسط العقل ونفوا - بموجب عقولهم القاصرة - حقائق أسمائه وصفاته وقالوا: هذا هو التوحيد.

ويقولون؛ نحن ننزُّه الله عن الأعراض والأبعاض والحدود والجهات، وحلول الحوادث، فيسمع الغرُّ المخدوع هذه الألفاظ فيتوهم منها أنهم ينزهون الله عما يُضهم من معانيها عند الإطلاق والنقائص والحاجة؛ فلا يشك أنهم بمجِّدونه ويعظِّمونه، ويكشف الناقد والنافذ البصير ما تحت هذه الألفاظ فيرى تحتها: الإلحاد وتكذيب الرسل وتعطيل الرب تعالى عما يستحقه من كماله" هكذا كشف ابن القيم في (صواعقه) ص١٢٩ حقيقة أهل الإثبات والذين يتهمونهم ظلمًا وزورًا

وبهتانا؛ بالتجسيم.

#### ١ - تصور عموم أنمة أهل السنة لـ (مصطلح التجسيم) المتدع:

هذا، وقد اتفق السلف وعموم أهل السنة على أن (لفظ: الجسم) لفظ مجمل يُتوقف فيه فلا نثبته ولا ننفيه لاحتمال صحة معناه؛ لكن لا نطلقه على الله لكونه لفظًا مبتدعًا. وأما (معناه) فيُستفصل فيه، فإن أريد به الباطل الذي هو: (معهود من الخلق من أجزاء وأبعاض مفتقر بعضها إلى بعض)؛ رددناه، لأنه يقتضي مماثلة الخالق بصفات المخلوق وهذا باطل وليس حقًّا، وقد أبطله الله بقوله: «لَيْنَ كَينُهِ شَيْ السُّوري: ١١)، وقوله: ﴿ فَلا تَضَرُّوا لِلَّهُ ٱلْأَضَّالَ ﴾ (النحل: ٧٤)، وغير ذلك من الآيات التي تقطع داير مماثلة الله بخلقه. وإن أريد به الحق؛ وهو: (الذات الكاملة من كل وجه المتصفة بصفات الجلال والكبرياء والبهاء والعظمة على وجه لا يماثل صفات المخلوقين) قبلناه لئلا يُدّعى على أهل السنة المثبتة: أنهم ينفون ذاته تعالى وصفاته، لكن لا نسمِّيه جسمًا بل نسميه بما سماه به النص؛ وهو: (الذات والصفات) فإن هذا المعنى حق ولا نطلق عليه جسمًا؛ لأن الحق لا ينبغي أن يُعبّر عنه بلفظ مجمل، وعليه فيقال: (لله ذات، وله صفات تليق بذاته). ومن هذا المنطلق كانت كلمة أهل السنة وسلف الأمة على نضى الجسمية عن الله تعالى.

#### ٢- نفى (الجسمية) عن الله لدى عموم أهل السنة، بالمقارنة لنفيها لدى معطلة الجهمية ومن تبعهم:

وقد نشأ القول بالجسمية - إضافة لما سبق ذكره - على إثر ما أحدثته مقولة الجهم بن صفوان من أن الله تعالى بذاته (موجود في كل الوجود) وأنه (هذا الهواء الذي في كل مكان)، من أثر سيئ في نفوس أتباعه ومن ورائهم المتكلمة،

لاستلزامها نفى استوائه تعالى على عرشه وعلوه على خلقه وعدم صونه عن أقبح الأماكن وأقذرها. ولما كان لها من صدى في تعطيل كليِّ أو جزئيُّ لصفات الكمال لله وإفضائها إلى أنه تعالى إما معدوم لا وجود له إلا في الذهن، أو يكون هو عين العالم ساريًا فيه. وأيضًا لمَّا أسفرت عنه من نفى مفصل واتصافه سبحانه بصفات سلوب جنح اليها متأخرو الأشاعرة تأثرًا بالجهمية والعتزلة. وعلى إثر كل هذا عكف أئمة أهل السنة على ردّ تلك المقولة الأثمة والبدعة المنكرة.

وفيما يُعدُّ في باب المقارنات، إجمالاً وجمعًا لأطراف هذه القضية: يقول الذهبي - في العلو ص١٠٧ وهو بمختصره ص١٤٦ - إبان تعليقه على ما قاله حماد بن زيد من أن الجهمية (يدورون على أن يقولوا: ليس في السماء إله) -: "مقالة السلف وأئمة السنة، بل والصحابة والله ورسوله والمؤمنون: (أن الله في السماء، وأن الله على العرش، وأن الله فوق سماواته، وأنه ينزل إلى السماء الدنيا)، وحجتهم على ذلك النصوص والأثار. ومقالة الجهمية: (أن الله في جميع الأمكنة)، تعالى الله عن قولهم، بل هو معنا أينما كنا بعلمه. ومقالة متأخري المتكلمين - وهم الأشعرية تبعًا للمعتزلة-: (أن الله ليس في السماء ولا على العرش، ولا على السماوات ولا في الأرض، ولا داخل العالم ولا خارج العالم، ولا هو بائن عن خلقه ولا متصل بهم!)، وقالوا: (جميع هذه الأشباء صفات الأجسام والله منزه عن الجسم)، قال لهم أهل السنة والأثر: (نحن لا نخوض في ذلك ولا نقول بقولكم، فإن هذه السلوب نعوت العدوم، تعالى الله جل جلاله عن العدم، بل هو موجود متميز عن خلقه موصوف بما وصف به نفسه، من أنه فوق العرش بلاكيف)".

ومن المهم أن نسرد في هذا المقام بعضًا من نصوص

السنة الرابعة والخمسون

Upload by : altawhedmag.com

وأقوال السلف وأئمة السنة بشيء من التفصيل، لترسيخ ما أجمعوا من المعانى الصحيحة في هذه القضية.

#### ٣- اجماع أهل السنة على (إثبات الصفات لله) و (نفي الجسمية عنهما) خلافا للجهمية ومن تبعهم ممن نفوها مع التعطيل:

ومن غير ما سبق أن ذكرناه لأبي الحسن؛ وما أجمع عليه أئمة أهل السنة من إثبات نزوله تعالى ومجيئه وإتيانه على النحو الذي يليق بجلاله على ما هو مفصل في كتابنا: (قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله على ظاهرها دون المجاز). يقول ابن سريج فقيه العراق ت٣٠٦: "جميع الآي الواردة في ذاته وصفاته، والأخبار الصادقة الصادرة عن رسول الله وفي صفاته التي صححها أهل النقل وقبلها النقاد الأثبات، يجب على الرء السلم المؤمن الموفق:

الإيمان يكل واحد منه كما ورد، وتسليم أمره إلى الله كما أمر، وذلك مثل قوله تعالى: « مَلْ مَظُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِيهُمُ أَللَهُ فِي ظُلَل مِّنَ ٱلْفَكَامِ، (البقرة: ٢١٠)، وقوله: « وَعَاهَ رَبُّكَ وَٱلْمَاكُ صَفًّا صَفًّا صَفًّا، (الضجر: ٢٢). ونظائرها مما نطق به القرآن: كـ (الفوقية والنفس واليدين، والسمع والبصر والكلام، والعين والنظر والإرادة، والرضا والغضب والمحبة والكراهة، والعناية والقرب والبعد والسخط والاستحياء، والدنو كقاب قوسين أو أدنى، وصعود الكلام الطيب إليه، وعروج الملائكة والروح إليه ونزول القرآن منه، وندائه الأنبياء عليهم السلام وقوله للملائكة، وقبضه وبسطه.. ونوره وتجليه، والوجه وخلق آدم عليه السلام بيده، ونحو: سماعه من غيره وسماع غيره منه)، وغير ذلك من صفاته المتعلقة به المذكورة في الكتاب المنزل على نبيه.

وجميع ما لفظ به المصطفى من صفاته: كغرسه

جنة الفردوس بيده، وشجرة طوبي بيده، وخط التوراة بيده، والضحك والتعجب، ووضعه قدمه على النار فتقول قط قط، وذكر الأصابع، والنزول كل ليلة إلى سماء الدنيا وليلة الجمعة وليلة القدر. وكغيرته وفرحه بتوبة العبد واحتجابه بالنور وبرداء الكبرياء، وأنه ليس بأعور وأنه نُعرض عما يكره ولا ينظر إليه، وأن كلتا يديه بمين، واختيار آدم قبضته اليمني، وأنه يوم القيامة يحثو ثلاث حثوات من جهنم فيدخلهم الجنة، و(لًا خلق آدم مسح ظهره بيمينه فقبض قيضة فقال: هؤلاء للجنة ولا أبالي أصحاب اليمين، وقبض قبضة أخرى وقال: هذه للنار ولا أبالي أصحاب الشمال، ثم ردِّهم في صلب آدم)، وحديث القبضة التي (يخرج بها من النار قومًا لم يعملوا خيرًا قط عادوا حممًا فيُلقُون في نهر من الحنة يقال له نهر الحياة)، وحديث: (لا تقبحوا الوجه فإن الله خلق آدم على صورة الرحمن)، وإثبات الكلام بالحرف والصوت وباللغات وبالكلمات وبالسور .. وغير هذا مما صح عنه صلى الله عليه وسلم من الأخبار المتشابهة الواردة في صفات الله، ما بلغنا وما لم يبلغنا مما صح عنه.

اعتقادنا في ذلك؛ أن نقبلها ولا نُرُدُها ولا نتأولها بتأويل المخالفين، ولا نحملها على تشبيه المشبهين، ولا نزيد عليها ولا ننقص منها، ولا نفسرها -يعنى: تفسيرًا يخرجها عن ظاهر معناها كما كان يفعل أتباع جهم- ولا نكيفها .. بل نطلق ما أطلقه الله ونفسَر ما فسَّره النبي وأصحابه والتابعون والأئمة المرضيون من السلف المعروفين بالدين والأمانة، ونُجمع على ما أجمعوا عليه ونُمسك

عما أمسكوا عنه، ونسلم للخبر الظاهر والآية

الظاهرة، لا نقول بتأويل (المعتزلة) و(الأشعرية)

و(الجهمية) و(الملحدة) و(المجسمة) و(المشبهة)

و(الكرامية) و(الكيفة)، بل نقبلها بلا تأويل

السنة الرابعة والخمسور

ونؤمن بها بلا تمثيل، ونقول: الإيمان بها واجب، والقول بها سنة، وابتغاء تأويلها بدعة".

ويقول الإمام الجويني (ت٤٣٨) في رسالته في الاستواء وهي بـ(المجموعة المنيرية) ١٨٣/١: "ليس من الإنصاف أن يفهموا في (الاستواء والنزول والوجه واليد) صفات المخلوقين، فيحتاجون إلى التأويل والتحريف.. فإن فهموا في هذه الصفات ذلك، فيلزمهم أن يفهموا في (الصفات السبع) صفات المخلوقين من الأعراض!! فما يُلزموننا به في تلك الصفات من (التشبيه والجسمية)، نُلزمهم في هذه الصفات في (العرضية)، وما ينزهون ربهم به في الصفات السبع وينفونه عنه من عوارض الجسم فيها، فكذلك نحن نعمل في تلك الصفات التي ينسبوننا فيها إلى التشبيه سواء بسواء. ومن أنصف؛ عرف ما قلناه واعتقده وقبل نصيحتنا؛ ودان الله بإثبات جميع صفاته هذه وتلك؛ ونفى عن جميعها التعطيل والتشبيه والتأويل والوقوف، وهذا مراد الله منًا في ذلك؛ لأن هذه الصفات وتلك جاءت في موضع واحد وهو الكتاب والسنة، فإذا أثبتنا تلك بلا تأويل، وحرفنا هذه وأولناها، كنا كمن آمن ببعض الكتاب وكفر ببعض، وفي هذا بلاغ وكفاية".

ويقول البيهقي (ت ٤٥٨) في كتابه (الاعتقاد) ص٩٣: "يجب أن يُعلم أن استواء الله ليس باستواء اعتدال عن اعوجاج ولا استقرار في مكان، ولا مماسّة لشيء من خلقه، ولكنه مستوعلى عرشه كما أخبر، بلا كيف، بلا أين، بائن من جميع خلقه، وأن إتيانه تعالى ليس باتيان من مكان إلى مكان، وأن مجيئه ليس بحركة، وأن نزوله ليس بنقلة، وأن نفسه ليس بجسم، وأن نزوله ليس بصورة، وأن يده ليست بجارحة، وأن عينه ليست بحدقة، وإنما هي أوصاف جاء به التوقيف فقلنا بها ونفينا عنها التكييف، فقد

قال تعالى: «ليس كمثله شيء »، وقال: «ولم يكن له كفوًا أحد »".. فكان أن أثبت – رحمه الله – صفات الخبر والفعل لله بعد أن نفى عنها التأويل والتجسيم والتشبيه بالحوادث، وقد مثّل هذا الذي أفصح عنه: مذهبه الذي وافق فيه مذهب سلف الأمة قاطبة.

# أبن عبد البر يتوسع إلا إثبات صفات النزول. والجيء، وينفى عن الله بصفاته الجسمية:

وممن ساق الإجماع على ما ذكرنا: الإمامُ ابنُ عبد البر (ت٣٦٤)، قال - في التمهيد ١٤٣/٧ لما انتهى البر (ت٣٣٠)، قال - في التمهيد ١٤٣/٧ لما انتهى وفيه دليل على أن الله في السماء على العرش فوق سبع سماوات كما قالت الجماعة، وهو من حجتهم على المعتزلة والجهمية في قولهم: (إن الله في كل مكان وليس على العرش). والدليل على صحة ما قاله أهل الحق في ذلك". ثم قال بعد أن ساق أدلة الاستواء ودحض شبهات من أنكره:

"ولا ندفع ما وصف به نفسه لأنه دفعٌ للقرآن، وقد قال الله: «وجاء ربك والملك صفًا صفًا»، وليس مجيئه حركة ولا زوالاً ولا انتقالاً، لأن ذلك إنما يكون إذا كان الجائي جسمًا أو جوهرًا، فلما ثبت أنه ليس بجسم ولا جوهر؛ لم يجب أن يكون مجيئه حركة ولا نُقلة، ولو اعتبرتَ ذلك بقولهم: (جاءت فلانُ قيامته) و(جاءه الموت) و(جاءه المرض) وشبه ذلك مما هو موجود نازل به؛ ولا مجيء، لبانَ لك".

إلى أن قال: "وأما قوله عليه السلام: (ينزل تبارك وتعالى إلى سماء الدنيا)، فقد أكثر الناسُ التنازعَ فيه، والذي عليه جمهور أئمة أهل السنة أنهم يقولون: ينزلُ كما قال، ويُصدِّقون بهذا الحديث ولا يُكيفون، والقول في كيفية النزول كالقول في كيفية الاستواء والمجيء وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

Upload by : altawhedmag.com

﴿ إِبراهيم حافظ رزق ( وع منشأة ( الهكاوي

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فلقد رغُب الإسلام في الزواج بصور متعددة؛ فتارة يذكره على أنه من سنن الأنبياء وهدي المرسلين كما في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَكُنَا رُسُلًا مِن قَبْلِكَ وَجَعَلْنَا لَمُمْ أَزُوجًا وَذُرْيَةً ﴾ (الرعد: ٣٨). وتارة يذكر الزواج في معرض الامتنان؛ فيقول تعالى: ﴿ وَأَنَّهُ جَعَلَ لَكُم مِّنْ أَقْسِكُوْ أَزْوَجًا وَجَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَزْوَجِكُم بَنِينَ وَخَفَدُةً ، (النحل: ٧٧).

وتارة يذكره على أنه آية من آيات الله يتفضل بها على عباده؛ فيقول تعالى: ﴿ وَمِنْ عَايُنتِهِ أَنْ خَلْقَ لَكُم مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَتِهَا لِتَسْكُنُواْ إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مُودَّةً وَرَحْمَةً ، (الروم: ٢١).

وقد شرع الله الزواج لتنظيم العلاقة بين الرجل والمرأة فتنشأ من خلاله الأسرة التي هي قوام المجتمع، وقد حثَّت الشريعة الإسلامية الشباب على الـزواج؛ لما فيه من المصلحة للفرد والجماعة، وتتجلى هذه المصلحة في أن النواج هو أفضل طريق لاستنفاد طاقة الإنسان الجنسية المتجددة ووسيلة لتنظيم الفطرة التي أودعها الله في الإنسيان، كما أن الزواج وسيلة الإنسيان لحفظ نوعه وتخليد ذكراه بالتوالد والتناسل، ويقول تعالى: مسعود.

وقد أمر الله في كتابه بالزواج وحضّ عليه الرسول صلى الله عليه وسلم في أحاديثه، قَالَ تَعَالَى: «وَأَنكِمُوا ٱلْأَبْنَيْنِ مِنكُمْ وَٱلصَّالِحِينَ مِنْ عِبَائِدٌ وَإِمَانِكُمْ ، (النور: ٣٢)، ويقول الرسول صلى الله عليه وسلم: «يا معشر الشياب من استطاع منكم الباءة فليتزوج؛ فإنه أغض للبصر وأحصن للفرج، ومن لم يستطع فعليه بالصوم فإنه له وجاء، متفق عليه من حديث عبد الله بن

جمادى الأولى ١٤٤٦ هـ - العدد ١٤١ السنة الرابعة والخمسون

، وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَلْفُسِكُو أَوْرَجُا وَجَعَلَ لَكُمْ مِنْ اللَّهِ عَنْ أَلْفُسِكُو أَوْرَجُا وَجَعَلَ لَكُمْ مِنْ الْوَجِكُم مِنْ وَحَفْدَةً ، (النحل:۷۲).

والزواج نظام إلهي شرعه الله لعباده منذ أن خلق آدم وحواء، يقول تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِن نَفْس وَحِدَةِ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لِسَكُنَ إِلَيًّا ، (الأعسراف: ١٨٩)، والسزواج أيضًا سُنة من سنن الأنبياء والمرسلين كما سبق أن ذكرنا؛ حيث إن الزواج يصون العين ويحفظ الضرج ويطفئ الشهوة ويشبع الغريزة ويطرد الهواجس، وبالزواج تسكن النفس وتكتمل الألفة وتُحفظ الصحة، يقول تعالى: وَتَأَيُّهَا آلنَّاسُ أَنْفُوا رَيَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقُكُمُ مِن نَفْسِ وَحِدْةِ وَخَلْقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبُثِّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا ألب « (النساء: ١)، فالزوجة سكن الزوج وهي شريكة حياته وربة بيته وأم أولاده ومهوى فؤاده وموضع سره ونجواه، وهي أهم ركن من أركان الأسرة؛ لذلك اهتم الإسلام باختيار الزوجة الصالحة وجعلها خير متاع ينبغى التطلع إليه والحرص عليه، يقول الرسول صلى الله عليه وسلم: «الدنيا متاع، وخير متاعها المرأة الصالحة، رواه مسلم من حديث عبدالله بن عمرو.

وفي الصحيحين عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «تُنْكَح المرأة لأربع: لما لها ولحسبها ولجمالها ولدينها؛ فاظفر بذات الدين تربت يداك». ولم يقتصر اهتمام الإسلام بالزواج على الدعوة إليه والحث عليه، بل تعداه إلى الاهتمام بكيفية اختيار الزوج لزوجته، وكذلك الزوجة لزوجها، وتوضيح علاقة كل

منهما بالآخر، وما له من حقوق وما عليه من واجبات، يقول تعالى: «وَأَنكِحُواْ الْأَيْنَى سِكُرُ مَا الْأَيْنَ سِكُرُ وَالْسَلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُرُ وَلِمَالِحِكُمُ لِي يَكُولُواْ أَفْرَاءَ بُغِيهِمُ وَالْسَلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُرُ وَلِمَالِحِكُمُ لِي يَكُولُواْ أَفْرَاءَ بُغِيهِمُ الله مِن مَضْلِمِ» (النور: ٣٧)، وحث الرسول طلى الله عليه وسلم الشباب على أن يتخير لنفسه الزوجة الصالحة والتي تتمتع بحسن السمعة وكريم الأخلاق، وأن تكون بحسن السمعة وكريم الأخلاق، وأن تكون من بيت مؤمن وأسرة متدينة، وفي الحديث الشريف: «إذا خطب إليكم من ترضون دينه وخلقه فزوِّجوه إلا تفعلوا تكن فتنة في الأرض وفساد عريض». رواه الترمذي عن أبي هريرة. وقد اختلف في صحته وحسَّنه الألباني.

ويقول في اختيار الزوجة: «فاظفر بذات الدين تربت يداك».

فذات الدين تعرف حق ربها وحق زوجها، فدينها يصونها من كل ما يغضب الله، وكما يختار الرجل شريكة حياته فكذلك ينبغي للفتاة ولولي أمرها اختيار الزوج الصالح بالتحري والتدقيق، وبذل الجهد وحسن الاختيار.

وقد أوضح الإسلام حدود العلاقة بين كل من الزوج والزوجة، وأعلم كلًا منهما أنه إذا كان له بعض الحقوق لدى الطرف الآخر فإن عليه كذلك بعض الواجبات التي لا بد له أن يؤديها على أحسن حال وأكمل بد له أن يؤديها على أحسن حال وأكمل وجه، فمتى أُديت تلك الواجبات عُمر البيت بحُسن العشرة ودوام الصفاء، والألفة والمودة وخرج منه النسل الصالح النافع لنضه ولا مُتك الحقوق لنضه ولله متك الحقوق

والواجبات في كتابه الكريم وفصَّلها الرسول صلى الله عليه وسلم في سنته؛ يقول الله تعالى: «وَهُمُنَّ مِثُلُ ٱلَّذِي عَلَيْهِنَّ بِٱلْمُرُوفِ وَالرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ درجة » (المقرة: ٢٢٨)».

فهذه الآية أثبتت لكل من الزوجين حقوقًا على صاحبه، وخصَّت الرجل بمزيد درجة لاعتبارات خاصة، ودلت الآية على ما للزوجة من حقوق وما عليها من واجبات. والمعنى-والله أعلم-: أي وللنساء على الرجال من الحقوق مثل ما للرجال عليهن، فليؤدّ كل طرف منهما للآخر ما عليه بالعروف، وأما قوله تعالى: «وَللرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةً»؛ فيقول ابن كثير في تفسير تلك الآية: أي في الفضيلة وفي والخُلق والمنزلة وطاعة الأمر والإنفاق والقيام بالمصالح والفضل في الدنيا والآخرة. انتهى. (٦١٠/١)

وفي حجة الوداع وضّع الرسول صلى الله عليه وسلم في خطبته الشهيرة ما للمرأة من حقوق، وما عليها من واجيات، فكان من جملة ما قال: «ألا وإن لكم على نسائكم حقًا، ولنسائكم عليكم حقًا، فأما حقكم على نسائكم فالا يُوطئن فرشكم من تكرهون، ولا يأذن في بيوتكم لن تكرهون، ألا وإن حقهن عليكم أن تحسنوا إليهن في كسوتهن وطعامهن». رواه الترمذي عن عمرو بن الأحوص وحسنه الألباني في صحيح الترمذي.

وفي الحديث عن معاوية بن حيدة قال: قلت يا رسول الله، ما حق زوجة أحدنا عليه؟ قال: «أن تطعمها إذا طعمت، وتكسوها إذا

اكتسيت، ولا تضرب الوجه، ولا تقبّح، ولا تهجر إلا في البيت، حديث حسن رواه أبو - LIPL

فالعلاقة الزوجية من أجمل وأفضل أنواع العلاقات الإنسانية وأسعدها وأهنئها، وليست هناك سعادة في الكون أجمل من حياة زوجين تحت ظل رياط النزواج الذي وصفه الله في كتابه بالميثاق الغليظ؛ كما في قوله تعالى: ﴿ وَكُنِّفَ تَأْخُذُونَهُ وَقَدْ أَفْسَى بَعْضُكُمْ إِلَىٰ بَعْضِ وَأَخَذَتَ مِنكُمْ قِيثُنَقًا غَلِظًا ، (النسباء:٢١) ولذلك حرَّم الزنا واللواط والمساكنة.

فعلى كل من الزوجين أن يلتزم بما فرض الله عليه من الواجبات تجاه الطرف الآخر، فلا تطلب المرأة مثلاً أن تتساوى بالرجل في جميع حقوقه، كما ينادي أدعياء الحضارة الغربية وتابعوهم ممن هم من جلدتنا ويتكلمون بألسنتنا، ولا يستغل الرجل ما فضله الله به على المرأة من السيادة والقوامة، فيظلمها بدون حق، فقد قال الله تعالى: وَالرَّجَالُ قَوَّمُونَ عَلَ ٱلنِّكَآءِ بِمَا فَضَكُلَّ اللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ وَبِمَا أَنفَقُوا مِنْ أَمْوَلِهِمَّ » (النساء: ٣٤)، ويقول سبحانه: ﴿ وَلَئَ مِثْلُ أَلْذِي عَلَيْنَ بِٱلْمُرُوفِ ، (البقرة: ٢٢٨)، فعلى كل من الزوجين أن يتقى الله في صاحبه، وأن يحسن معاملته حتى تدوم العشرة بينهما، ويرفرف الاستقرار والهناء والسعادة على الأسرة.

وصل اللهم وسلم على نبينا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم. أما بعد: فإن الرفق خُلق كريم من أخلاق الإسلام، وله أهمية وفضائل وثمرات كثيرة، وهذا ما سنتناوله في هذا المقال، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

#### أولا: تعريف الرَّفق:

هُوَ لِينُ الْجَانِبِ بِالْقَوْلِ وَالْفِعْلِ، وَالأَخْذِ بِالأَسْهَلِ وَهُوَ ضِد الْعَنْفَ. (فتح الباري: ٤٤٩/١٠). وَهُوَ ضد العنف. (فتح الباري: ٤٤٩/١٠). يقال «رفَق بفلان/رفق على فلان/رفق لفلان: لَطَف به، وألان جانبه له، وأحسن الصنيع له "عامله برفق» «معجم اللغة العربية المعاصرة» "عامله برفق» «معجم اللغة العربية المعاصرة»

قد يظن بعض الناس أن معنى الرفق أن تأتي للناس على ما يشتهون ويريدون، وليس الأمر كذلك؛ بل الرفق أن تسير بالناس حسب أمر الله

ورسوله، ولكن تسلك أقرب الطرق وأرفق الطرق الناس، ولا تشق عليهم في شيء ليس عليه أمر الله ورسوله. (شرح رياض الصالحين ٦٣٤/٣).

#### ثانيا: حكم الزفق

النَّدبُ والاستحبابُ، وهذا الحُكمُ من حيثُ الْعُمومُ، أمَّا إذا كان التَّعامُلُ بالرُّهُقِ يحقُّقُ يحقُّقُ مصلحةً، وتركُه يحَقُّقُ مَضددةً، أو يفوّتُ مقصدًا شرعيًا، أو هو مَظنَّةٌ لذلك، فحكمُه حينئذ الله وحوبُ، وأمَّا إذا كان التَّعامُلُ

مادي الأولى ١٤٤٦ هـ - العدد ٦٤١ العدد ٦٤١ العدد ١٤٤٦ السنة الرابعة والخمسون

بالرَّفُق يجلبُ مفسدةً، أو يُفَوَّتُ مقصَدًا شرعيًا، فهو ممنوعٌ، وحُكمُه التَّحريمُ. (الرفق في السنة النبوية صـ23).

#### ثالثًا؛ من فوالد وفضالل الرفق

للرفق فوائد وثمرات كثيرة، منها ما يلي:
(١) محبة الله تعالى: عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا،
قَالَتْ: اسْتَأْذَنَ رَهْطُ مِنَ الْيَهُودِ عَلَى النَّبِيِّ صلى
الله عليه وسلم، فَقَالُوا: السَّامُ عَلَيْكَ، فَقُلْتُ، بَلْ
عَلَيْكُمُ السَّامُ وَاللَّعْنَةُ، فَقَالَ: «يَا عَائِشَةُ، إِنَّ اللَّهُ
رَفِيقٌ يُحِبُ الرَّفْقَ فِي الأَمْرِ كُلُه، قُلْتُ: أَوَلَمْ تَسْمَعُ
مَا قَالُوا؟ قَالَ: "قَلْتُ: وَعَلَيْكُمْ " (صحيح البخاري

(إِنَّ اللَّهُ رَفِيقٌ) أَيْ: لَطِيفٌ بِعِبَادِهِ، يُرِيدُ بِهِمُ الْيُشْرَ وَلاَ يُرِيدُ بِهِمُ الْعُشْرَ، فَيُسَامِحُهُمْ وَلاَ يُكَلُّفُهم فَوْقَ وُسْعِهِمْ، (يُحِبُّ الرَّفْقَ) أَيْ: من يَرْضَى بِهِ وَيُثْنِي عَلَيْهِ (وَيُعْطِي عَلَى الرَّفْقِ) أي: الْمُثُوبَاتَ وَالْمَارِبَ أَوْ مِنَ الْأَغْرَاضِ وَالْمَطَالِبِ (مَا لاَ يُعْطى عَلَى الْعُنْف). (مرقاة المفاتيح ٣١٧٠/٨). فالانسان الرفيق حريُّ بأن يعامله الله-عز وجل-هذه المعاملة، فالله كريم وحليم تبارك وتعالى، فإذا كان الإنسان كريمًا فإن الله يعامله بكرمه، وإذا كان رحيمًا وحليمًا فإن الله يعامله برحمته وحلمه سبحانه. (شرح رياض الصالحين ٥٠/٣). وفي هَذَا الْحَديث اسْتَحْبَابُ تَغَافُل أَهُل الْفَضْل عَنْ سَفَه الْمُبْطِلِينَ إِذَا لَمْ تَتَرَبُّبْ عَلَيْه مَفْسَدُةٌ؛ قَالَ الشَّافِعِيُّ-رَحِمَهُ اللَّه-: "الْكَيِّسُ الْعَاقِلُ هُوَ الْفَطنُ الْمُتَعَافلُ". (شرح النووي .(1EV/1E

(٢) محبة الناس: قال تعالى: « فَسَا رَحْتَوْ فَنَ اللهِ الناس: قال تعالى: « فَسَا رَحْتَوْ فَنَ اللهِ النا لَهُمْ وَلُوْ كُنتَ فَظًا عَلَيْط الْقَلْبِ الْأَعْشُوا مِنْ حَلِيدٌ قَاعَتُ عَيْمَ وَمَا وَرَعْم فِي الْأَثْمِ فَإِنَّا مَرْبَتَ فَتَحَمَّ أَلَيْ وَقَا اللّهِ فَعَلْ مَرْبَتَ فَتَحَمَّ فَي الْأَثْمَ فَإِنَّ اللّهُ وَقَا مَرْبَتَ فَي اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَقَا اللّهُ وَقَالِهُ وَقَا اللّهُ وَقَا

عمران: ١٥٩)؛ أي: برحمة الله لك والأصحابك، منَّ

الله عليك أن آلنتَ لهم جانبك، وخفضتَ لهم جناحك، وترفقت عليهم، وحسّنت لهم خُلقك، فاجتمعوا عليك وأحبوك، وامتثلوا أمرك. ولو كنت فظًا»؛ أي: سيئ الخلق «غليظ القلب» أي: قاسيه، «لانفضوا من حولك»؛ لأن هذا يُنفَرهم ويبغضهم لمن قام به هذا الخلق السيئ. (تفسير السعدي: صـ104).

(٣) الرفق زينة وكمال؛ عَنْ عَائِشَةَ، زَوْجِ النَّبِيِّ-صلى اللَّه عليه وسلم-، عَنِ النَّبِيِّ-صلى اللَّه عليه وسلم-، قَالَ: «إِنَّ الرِّفْقَ لاَّ يَكُونُ فِيْ شَيْءٍ إِلاَّ زَانَهُ، وَلاَ يُنْزَعُ مِنْ شَيْءٍ إِلاَّ شَانَهُ» (صحيح مسلم ٢٥٩٤).

(إِنَّ الرَّفْقَ لاَ يَكُونُ)؛ أَيْ: لاَ يُوجَدُ (فِي شَيْءٍ) أَيْ: لاَ يُوجَدُ (فِي شَيْءٍ) أَيْ: رَيْنَهُ أَيْ: رَيْنَهُ وَكَمَّلَهُ، (وَلاَ يُثَنَعُ أَيْ: لَا يُفْقَدُ وَلاَ يُعْدَمُ (مِنُ شَيْءٍ إِلاَّ شَانَهُ)؛ أَيْ: كَا يُفْقَدُ وَلاَ يُعْدَمُ (مِنُ شَيْءٍ إِلاَّ شَانَهُ)؛ أَيْ: عَيْبَهُ وَنَقْصَهُ. (مرقاة المُفاتيح: ١٧٠٠/٨).

"ما كان الرفق في شيء إلا زانه، وما نُزع من شيء إلا شانه"؛ لأن به تسهل الأمور، وبه يتصل بعضها ببعض، وبه يجتمع ما تشتت، ويأتلف ما تنافر وتبدد، ويرجع إلى المأوى ما شذ، وهو مؤلف للجماعات جامع للطاعات، ومنه أخذ أنه ينبغي للعالم إذا رأى مَن يُخِلّ بواجب أو يفعل محرمًا أن يترفق في إرشاده ويتلطف به. (فيض القدير 1718).

(٤) الرفق فيه هدوء البيوت: عَنْ عَائِشَةَ، قَالَتُ: قَالُ رَسُولُ الله-صلى الله عليه وسلم-: "إِذَا أَرَادَ الله عَنْ وَمِلُ بِأَهْلِ بَيْتِ خَيْرًا،أَدُخُلَ عَلَيْهِمُ الرُّفْقَ" (الله عَزُ وَجَلَّ بِأَهْلِ بَيْتِ خَيْرًا،أَدُخُلَ عَلَيْهِمُ الرُّفْقَ" (مسند أحمد ٢٤٤٢٧، وصحيح الجامع ٣٠٣)؛ أي صار بعضهم يرفق ببعض، وهذا من أسباب السعادة في البيت، والمحافظة على تماسك بنيان

الأسيرة المسلمة وصفاء أجوائها. فالرفق نافع جدًا في العلاقات الأشريَّة مع الأهل وذوى الرحم، ينبغي أن يسودها الرفق واللين بين الزوجين، ومع الأولاد، ويأتي بنتائج لا يأتي بها العنف. (أدخل عليهم الرفق)؛ وذلك بأن يرفق بعضهم ببعض، والرفق لين الجانب واللطف والأخذ بالأسهل وحسن الصنيع. والرفق محمود وضده العنف والحدة والعنف ينتجه الغضب والفظاظة والرفق واللبن ينتجهما حسن الخلق والسلامة، والرفق ثمرة لا يثمرها إلا حسن الخلق، ولا يحسن الخلق إلا بضبط قوة الغضب وقوة الشهوة وحفظهما على حد الاعتدال ولذلك أثنى المصطفى-صلى الله عليه وسلم-على الرفق وبالغ فيه. (فيض القدير ٢٦٣/١). (٥) عنوان سعادة العبد في الدنيا والآخرة: عَنْ عَائشَةُ: أَنَ النّبِي-صلى الله عليه وسلم- قَالَ لَهَا: "إِنَّهُ مَنْ أَعُطَى حَظَّهُ مِنَ الرَّفْقِ، فَقَدْ أَعْطَى حَظَّهُ مِنْ خَيْرِ الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ، وَصِلَّةُ الرَّحِم وَحُسْنُ الْخُلُقِ وَحُسْنُ الْحِوَارِ يَعْمُرَانِ الدّيَارَ، وَيَزِيدَانَ فِي الْأَعْمَارِ. (مسند أحمد: ٢٥٢٥٩، وصححه محققوه).

، ومن آتاه الله الرّفقَ فقد أعطاه خيرًا عظيمًا من الثناء الحسن، والتوفيق، وصلاح البال، وطمأنينة النفس، ونيل المطالب وتحقيق المآرب، وفي الآخرة أجر عظيم، وثواب جزيل؛ وذلك بأن المتأنى الذي يأتى الأمور بسكينة ورفق اتباعا لسنن الله في الكون، واتباعًا لنبيه محمد-صلى اللَّه عليه وسلم-؛ فإنَّ هذا كان هديه وطريقه، (الدرر المنتقاة من الكلمات الملقاة: ١٦/٧).

والرفق نعمة عظيمة من نعم الله عز وجل، من أعطاه الله إياها، فقد فاز بخير عظيم في الدنيا والآخرة.

(٥) النجاة من النار؛ عَن ابْن مَسْعُود، أَنَّ رَسُولَ الله-صلى الله عليه وسلم- قَالَ: "حُرُمَ عَلَى النَّارِكُلُ هَين لَين سَهٰل قَريب منَ النَّاسِ. (مسند أحمد ٣٩٣٨، وصحيح الجامع ٣١٣٥)؛ لين: سهل، رقيق لا عنف فيه. لطيف يسير المعاشرة، لين الجانب: سهل التعامل لين العربكة: سلس الخُلُق، سَهُل الانقياد، سَمْح رقيقٌ لطيفٌ طائعٌ، (معجم اللغة العربية المعاصرة ٢٠٥٧/٣).

#### رايعا: مجالات الرفق:

الرفق في الأمر كله: فعن عائشة قالت: قال رسول الله-صلى الله عليه وسلم-: «إِنَّ اللَّه يُحبُّ الرُّفْقَ فِي الْأَمْرِكُلُه، (صحيح البخاري ٦٣٩٥). (يحب الرفق في الأمر كله)؛ في أمر الدين وأمر الدنيا، حتى في معاملة المرء نفسه، وبتأكد ذلك في معاشرة من لا بد للإنسان من معاشرته كزوجته وخادمه وولده؛ فالرفق محبوب مطلوب مرغوب، وكل ما في الرفق من الخير ففي العنف مثله من الشر. (فيض القدير ٢٨٧/٢).

#### خامساء التحدير من ترك الرفق؛

عَنْ جَرير، قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله-صلى الله عليه وسلم-: «مَنْ يُحْرَمُ الرَّفْقَ يُحْرَمُ الْخَيْرَ كُلُّهُ» (سنن أبي داود ٤٨٠٩ وهو صحيح).

أي: فيما تصرف فيه، فإذا تصرف الإنسان بالعنف والشدة فإنه يُحرم الخير فيما فعل، وهذا شيء مُجرِّب ومُشاهد، أن الإنسان إذا صاريتعامل بالعنف والشدة؛ فإنه يُحرم الخير ولا ينال الخير، وإذا كان يتعامل

بالرفق والحلم والأناة وسعة الصدر؛ حصل على خير كثير. (شرح رياض الصالحين لابن عثيمين ٣/١٩٥).

والحمد لله رب العالمين.

# الاستنفار للزوم الاستغف

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده؛ نبينا محمد صلى الله عليه وسلم.

> أما بعد: فقد أخبر الله سبحانه وتعالى عن ثلة من أنبيائه ورسله أن طلب المغضرة من الله هو رجاؤهم ومطلبهم؛ فقال سبحانه عن الأبوين -عليهما السلام- قولهما: وقالًا رَبُّنَا طَلْتُنَّا أَنْفُنَا وَإِن أَرْ تَغَيْرُ لَا وَرَحْمَنَا لَنَكُونَ مِنَ ٱلْخَسِينَ ، (الأعراف: ٢٣).

وقال سبحانه عن نبيه نوح عليه السلام أنه قال: وَرَبُ ٱغْمِدُ إِلَى وَلُوَالِمُكَى وَلَمْنَ دُخَـلَ بَنْهِي مُؤْمِنًا وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَّتِ ، (نوح: ۲۸).

وقال سبحانه عن خليله إبراهيم عليه السلام أنسه قسال: ﴿ رَبُّنَا أَغْفِرْ لِي وَلِوَالِدَى وَلِلْمُؤْمِنِينَ بَوْمَ يَغُومُ أَحِسَابُ ، (إبراهيم: ٤١).

وقال سبحانه عن كليمه موسى عليه السلام أنه قَالَ: ﴿ قَالَ رَبِّ إِنَّ طُلْمَتُ لَقْسِي قَاعْفِرُ لِي ، (القصص: ١٦)، وقدال: ﴿ قَالَ رُبِّ أَغُورُ لِي وَلِأَخِي وَأَدْخِلْنَا فِ رَحْمَتِكَ ۗ وَأَلْتَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِيثَ ، (الأعراف: ١٥١).

وقال سبحانه عن نبيه داود عليه السلام: , أَنْتَغَارُ رَبُّهُ وَخُرُ رَكُما وَأَنَّاكُ اِللَّهِ (ص: ٧٤).

وقال سبحانه عن نبيه سليمان عليه السلام: ﴿ اللَّهِ السَّالَامِ: ﴿ اللَّهِ اللَّلَّا اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّاللَّالِي اللَّهِ الللللَّا الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ رَبُ أَغْفِرُ لِي وَهَتِ لِي مُلَكًا لَّا يَشْبِعِي لِأَحْدِ مِنْ

مَنْ عَنْ إِلَّكَ أَمَّا أَلُوهَا ثُنَّ (ص: ٣٥). وأما رسولنا محمد صلى الله عليه وسلم-الذي غفر الله له ما تقدم من ذنبه وما تأخر-فقدقال

اعدد المح الشيخ عبده أحمد الأقرع

عليه الصلاة والسلام: ، والله إني لأستغضر الله وأتوب إليه في اليوم أكثر من سبعين مرة، (البخاري: ٦٣٠٧).

وعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: كنا نَعُدُ لرسول الله صلى الله عليه وسلم في المجلس الواحد مائة مرة: «رب اغضر لي وتب عليَّ إنك أنت التواب الرحيم ،. (صحيح أبي داود ١٣٤٢).

وعن سعيد بن أبي بردة عن أبيه عن جده، قال: جاء رسول الله صلى الله عليه وسلم ونحن جلوس فقال: «ما أصبحت غداة قط إلا استغفرت الله تعالى فيها مائة مرة،. (الصحيحة رقم (١٦٠٠)، وصحيح الجامع رقم ٥٥٣٤).

وكان صلى الله عليه وسلم يقول في بعض أدعية استفتاح الصلاة: «اللهم أنت الملك لا إله إلا أنت، أنت ربى، وأنا عبدك ظلمت نفسى واعترفت بذنبي فاغفرلي ذنوبي جميعًا إنه لا يغفر الذنوب إلا أنت، واهدني لأحسن الأخلاق لا يهدي لأحسنها إلا أنت، واصرف عني سيئها لا يصرف عني سيئها إلا أنت، لبيك وسعديك، والخير كله في يديك، والشر ليس إليك، أنا بك واليك، تباركت وتعاليت، أستغضرك وأتوب إليك». (صحيح مسلم: ٧٧١).

وعن أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها أنها قالت: كان النبي صلى الله عليه وسلم يكثر أن يقول في ركوعه وسجوده: «سبحانك اللهم رينا وبحمدك، اللهم اغضر لي؛ يتأول القرآن ،. (متفق عليه)

جمادي الأولى ١٤٤٦ هـ- العدد ٦٤١ السنة الرابعة والخمسون

والمراد بقولها رضي الله عنها
"يتأول القرآن": أي: يتأول
قـول الله عـز وجـل في
سـورة المنصر: منيخ
منيون والمنطون المنطون المنطو

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يقول في سجوده: «اللهم اغضر لي ذنبي كله، دقه وجله، وأوله وآخره، وعلانيته وسره». (مسلم ٢٥٠/١).

وعن حديفة رضي الله عنه قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول بين السجدتين: «ربي اغفر لي، ربي اغفر لي». (صحيح ابن ماجه: ٧٣١). وعن ثوبان رضي الله عنه قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا انصرف من صلاته قال: «أستغفر الله» (رواه مسلم: ٥٩١).

وعن علي بن أبي طالب رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان من آخر ما يقول بين التشهد والتسليم: «اللهم اغفر لي ما قدمت وما أخرت، وما أسررت وما أعلنت، وما أسرفت، وما أنت أعلم به مني، أنت المقدم، وأنت المؤخر، لا إله إلا أنت». (صحيح مسلم: ٧٧١).

سبحان الله ١٤ الناظر في أحوال النبي صلى الله عليه وسلم عليه وسلم يجد أن جُل أوقاته صلى الله عليه وسلم الاستغفار وسؤال الله تعالى أن يغفر له، وهو صلى الله عليه وسلم المعصوم بأبي هو وأمي صلى الله عليه وسلم، وهو الذي قال الله له: ﴿إِنَّ مُتَا اللهُ فَتَا اللهُ مُتَا اللهُ مُتَا اللهُ مُتَا اللهُ مُتَا اللهُ مُتَا الله مُتَا اله مُتَا الله مُتَاله مُتَا الله مُتَا مُتَا الله مُتَا الله

إخواني وقد بلغت الذنوب عنان السماء: ﴿ وَكُنَّ رَاهِ الْمُواءِ: ﴿ وَكُنَّ رَاهِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّ

ولما قال الصديق رضي الله عنه للنبي صلى الله عليه وسلم: علمني دعاءً أدعو به في صلاتي؟ قال صلى الله عليه وسلم: «قل: اللهم إني ظلمت نفسي ظلمًا كثيرًا، ولا يغفر الذنوب إلا أنت فاغفر لي مغفرة من عندك وارحمني، إنك أنت الغفور الرحيم». (متفق عليه).

وقد مدح الله تعالى أقوامًا فقال تعالى عن أولي الألباب أنهم قالوا: « رُبِّنَا إِنَّا سَيِمًا مُنَافِع لِنَادِي الألباب أنهم قالوا: « رُبِّنَا إِنَّا مَنَا صَيمًا مُنافِع لِنَادِي الألبيب أَنْ مَامِنُوا مِرْتِكُمْ فَامَنَا رُبِيّا فَأَعْرَ لَنَا دُوْمًا وَصَافِرَ عَلَا مُنْ مُنَا مَنْ الله عمران: ١٩٣)، عنا منالى عن فريق من عباده: « إِنْهُ كَانَ فَيقً مَنْ عِباده: « إِنْهُ كَانَ فَيقً مَنْ عَباده: « إِنْهُ كَانَ فَيقً مَنْ عَباده: « إِنْهُ كَانَ فَيقً مَنْ عَباده: « إِنْهُ كَانَ فَيقً مَنْ عَباده وَالله وقال تعالى عن المتقبن: « كَانُوا فِيلًا عَلَى عَن المتقبن: « كَانُوا فِيلًا مِنْ الله وقال تعالى عن المتقبن: « كَانُوا فِيلًا مِنْ الله منون عباده والمُنْ الله وقال تعالى عن المتقبن: « كَانُوا فِيلًا مَنْ الله وقال اله وقال الله وقال اله وقال الله و

> وقال الله تعالى: وقَافَرُنُوا مَا يَنَفَرُ مِنْهُ وَأَقِيمُوا الصَّلَوْةَ وَمَاثُوا الرَّكُوةَ وَأَفْرِصُوا اللهُ فَرَسًا حَسَناً وَمَا ﴿ فَقَوْمُوا لِأَهْلِكُمْ مِنْ حَبْرِ غِلُوهُ ﴿ مِنْ الْمُعَالَّمُ الْمُؤْا ﴿ مِنْ الْمُعَالِمُ الْمُؤَا ﴿ مِنْ اللّهِ هُوا اللّهِ هُو حَبْلُ وَأَلْمُ الْمُؤَا ﴿ مِنْ اللّهِ هُو حَبْلُ وَأَلْمُ الْمُؤَا ﴿ مِنْ مَا اللّهِ هُو حَبْلُ وَأَلْمُ الْمُؤَا ﴿ مِنْ مَنْ اللّهِ هُو حَبْلُ وَأَلْمُ الْمُؤَا اللّهِ هُو حَبْلُ وَأَلْمُ الْمُؤَا اللّهِ هُو حَبْلُ وَلَا اللّهُ اللّهُ هُو حَبْلُ وَأَلْمُ اللّهُ الْمُؤَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ هُو حَبْلُ وَأَلْمُ الْمُؤَا اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

> > جمادى الأولى ١٤٤٦ هـ- العدد ٦٤١ السنة الرابعة والخمسون

والتعاو المراكة علو رحم ، (المزمل: ٢٠).

وعن ثوبان رضي الله عنه قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا انصرف من صلاته استغفر ثلاثًا. وقال: «اللهم أنت السلام ومنك السلام تباركت يا ذا الجلال والإكرام،. قال الوليد- أحد رواة الحديث-: فقلت للأوزاعي: كيف الاستغفار؟ قال: تقول: أستغفر الله، أستغفر الله، أستغفر الله. (مسلم رقم

كل ذلك يدل على أهمية الاستغفار، وعظيم حاجة الناس إليه، لما له من الفوائد الدنيوية والأخروية، فمن ذلك: أنه سبب لمغفرة الذنوب، وتكفير السيئات. قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ مُنَا لَا مُا أَوْ عَلَا

مُّنَهُ ثُمُّ بِسُنُفِرِ اللَّهِ يَحِدِ أَنَّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا ، (النساء:

وفي الحديث القدسي يقول تعالى: «يا عبادي إنكم تخطئون بالليل والنهار، وأنا أغضر الذنوب جميعًا، فاستغفروني أغفر لكم،. (مسلم (٢٥٧٧).

ويقول تعالى: «يا ابن آدم لو بلغت ذنوبك عنان السماء، ثم استغفرتني، غفرت لك ولا أبالي،. (صحيح الترمذي (٣٥٤٠).

ويقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ينزل ربنا تبارك وتعالى كل ليلة إلى السماء الدنيا، حين يبقى ثلث الليل الآخر، فيقول؛ من يدعوني فأستجيب له؟ من يسألني فأعطيه؟ من يستغفرني فأغفر له، (مسلم (۱۸۸۰).

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من قال: أستغفر الله الذي لا إله إلا هو الحي القيوم وأتوب إليه، غُضرت ذنوبه، وإن كان قد فرمن الزحف، (صحيح الترغيب: 1777).

ومنها: أنه سبب لنزول

المطر، ونبات الزرع، والإمداد بالأموال والعيال.

قال الله تعالى عن نوح عليه السلام: ولللث المقدرا والخرالة

وخ وتخل لكل حكب ويخفل لكل - (نوح: ۱۰-۱۲).

ومنها: المتاع الحسن والمعيشة الطيبة، قال تعالى على لسان نبينا محمد صلى الله عليه وسلم: 🛵 السنفول وَقَالُ فَوْ لَوْقَ إِلَيْهِ يُسْتِقَالُمْ فَلَا حَسَّنَا إِنَّ لَكُولُ فَسَقًا رَوْتِ كُلُّ بِي نَسْلِ فَشَاتُم (هود: ٣).

ومنها: سبب لحصول القوة في البدن. قال تعالى على لسان نبيه هود عليه السلام: ﴿ وَعَنِّي أَنْ عَلِيهُ السَّالُ اللَّهُ ثُمَّ ثُرُوًّا اللهِ يُرْسِلُ أَكْمَتُهُ عَيْدَكُم يَمْدُونُ وُنَوَفَكُمْ فُوَّةً ال نخخ ، (هود:٥٢).

ومنها: دوحة الأمان. قال الله تعالى: ﴿ اللَّهُ كَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال معالية وفي المنظال: ٣٣).

ومنها: جلاء القلب ونقاؤه، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ﴿إِن المؤمن إِذَا أَذِنْبِ كَانْتَ نَكْتُهُ سُودًا عِيْ قلبه فإن تاب ونزع واستغفر صقل قلبه .. (أخرجه أحمد: ۲۹۷/۲).

ومنها: قوله عليه الصلاة والسلام: "طوبي لمن وجد في صحيفته استغفارًا كثيرًا.. (صحيح الجامع: ٣٩٣٠). وقوله صلى الله عليه وسلم: «من أحب أن تسره صحيفته فليكثر فيها من الاستغفار،. (صحيح الجامع: ٥٩٥٥).

ومنها: رفع الدرجات في الجنة، قال صلى الله عليه وسلم: «إن الرجل لتُرفع درجته في الجنة، فيقول: أنّى لى هذا؟ فيقال: باستغفار ولدك لك.. (صحيح الجامع: ١٦١٧). والحمد لله رب العالمين.



الحمد

للسه، والسسلاة والسلام على رسول الله. وبعدُ:

من واجبات الإيمان ولوازمه: محبة الله

تعالى ورسوله ومحبة ما يحبه الله ورسوله من الأيمان والعمل الصالح، وتوابع ذلك، ويُغْض ما يبغضه الله ورسوله من الكفر والفسوق والمعاصي، وبغض أعداء الله تعالى ورسوله، قال شيخ الإسلام ابن تيمية-رحمه الله-؛ محبة الله ورسوله من أعظم واجبات الإيمان وأكبر أصوله وأجل قواعده، بل هي أصل كل عمل من أعمال الإيمان والدين. (التحفة العراقية: ص٥٧).

ومحية العبد لربه ينبغي أن تكون أعظم من كل محية أخرى. قال الله تعالى: « قُلْ إِن كُنْ مَالَأَكُمُ وَالْمَالُونُ الله تعالى: « قُلْ إِن كُنْ مَالَأَكُمُ وَالْمَالُ اللّه تعالى: « قُلْ إِن كُنْ مَالَأَكُمُ وَالْمَالُ اللّه تعالى: « قُلْ إِنْ كُنْ مَالَكُمُ وَالْمَالُ الْمَالُ الْمَالُ اللّهُ لَا مَالَكُمُ وَعَبْرَكُمُ وَالْمَالُ الْمَالُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ لَا مَالُكُمُ وَعَبْرَا فَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللل

قال الشيخ عبد الرحمن السعدي-رحمه الله-: " محبة الله ورسوله يتعين تقديمهما على محبة كل شيء، وجميع الأشياء تابعة لهما؛ فقال تعالى: «قُلُ انْ كَانَ أَبَاؤُكُمْ ، ومثلهم الأمهات ، وأَبْنَاؤُكُمْ وَاخْوَانُكُمْ ، في المنسب والعشيرة «وَأَزُواجُكُمْ وَعَشيرَتُكُمُ ، أي: قراباتكم عمومًا «وَأَمْوالُ اقْتَرَقُتُمُوهَا » أي: اكتسبتموها وتعبتم في تحصيلها، خصها بالذكر،

أرغب عند

لأنها

أهلها، وصاحبها أشد حرصا عليها ممن تأتيه الأموال من غير تعب ولا كد.

«وَتَجَارَةٌ تَخْشُونَ كَسَادَهَا» أي: رخصها ونقصها، وهذا شامل لجميع أنواع التجارات والمكاسب من عروض التجارات، من الأثمان، والأواني، والأسلحة، والأمتعة، والحبوب، والحروث، والأنعام، وغير ذلك. «وَمَسَاكِنُ تَرْضَوْنَهَا» من حسنها وزخرفتها وموافقتها لأهوائكم، فإن كانت هذه الأشياء «أَحَبُ إلَيْكُمْ مِنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ» فأنتم فسقة ظلمة.

« فَتَرَبِّصُوا » أي: انتظروا ما يحل بكم من العقاب حَتَّى يَأْتَى اللَّهُ بِأَمْرِه ، الذي لا مرد له.

«وَاللّٰه لا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ» أي: الخارجين عن طاعة الله المقدمين على محبة الله شيئا من المذكورات.

وهذه الآية الكريمة أعظم دليل على وجوب محبة الله ورسوله، وعلى تقديمها على محبة كل شيء، وعلى الموعيد الشديد والمقت الأكيد، لمن كان شيء من هذه المنكورات أحب إليه من الله ورسوله،

جمادى الأولى ١٤٤١ هـ - العدد ١٤١ السنة الرابعة والخمسون

وجهاد في سبيله.

وعلامة ذلك، أنه إذا عرض عليه أمران، أحدهما يحبه الله ورسوله، وليس لنفسه فيها هوى، والآخر تحبه نفسه وتشتهيه، ولكنه يُفَوّتُ عليه محبوبًا لله ورسوله، أو ينقصه، فإنه إن قدم ما تهواه نفسه، على ما يحبه الله، دل ذلك على أنه ظالم، تارك لما يجب عليه". (تفسير السعدي = تيسير الكريم الرحمن: ٣٣٧).

ومن أحب غيرَه كحبه-سبحانه- فقد أشرك مع الله غيره، قال الله تعالى: « وَمِنَ أَنَّاتِ مَنَ يَبَّدُينِ مُونِ لَهُ فَيْرِهُ لَكُونِهُ كَمْتِ اللّهِ وَالْمِنِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ وَالْمِنِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ وَالْمِنِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ وَاللّهِ اللّهِ اللّهِ وَاللّهِ مِنْ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهِ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ الللّهُ وَلّهُ الللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلِلللّهُ وَلِمُ الللّهُ وَلِللللّهُ وَلّهُ وَلِمُواللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلّهُ الللّهُ اللّهُ وَلّهُ الللّهُ وَلّهُ الللّهُ اللّه

ولما كانت محبة الله تعالى بهذه المنزلة، فقد ذكرنا في العدد الماضي أول الوسائل المعينة على الفوز بمحبة الله تبارك وتعالى، ونكمل فنقول وبالله تعالى التوفيق:

## ٣- ومن الوسائل المعينة على نيل محبة الله تبارك وتعالى: التفكر ٤ الكون وأحداث الحياة:

مع الأيات المقروءة في القرآن تأتي الأيات المرئية والمنظورة في الكون وأحداث الحياة. فكل ما في الكون والمنظورة في الكون وأحداث الحياة. فكل ما في الكون يدل على الله ويُذكّر به وأزلم يكف ويك أنه عن أي عني منياً، (فصلت: ٥٣). ولقد حثنا-سبحانه على أن نتفكر في آياته المبثوثة في كونه، وفيما يمر بنا من أحداث في حياتنا لتكون وسيلة للتذكرة الدائمة به، ومن ثم الوصول إلى معرفته، وحبه، والتعلق التام به. تأمل قوله تعالى: وأن في المناقلة عن المناقلة في المناقلة

🕡 تَعِرُا رَدِكُونِ إِنْ عَبِي أَعِيهِ أَعِيهِ، (ق: ٢-٨).

ومما يوجه الانتباه أن الله عز وجل يُصرف الآيات الكونية ويكررها بأشكال مختلفة، كما يكرر الآيات بأساليب مختلفة في القرآن ليتم من خلالها التذكرة والتبصرة، ومن ثم يزداد الإيمان رسوخًا في القلب والتبصرة، ومن ثم يزداد الإيمان رسوخًا في القلب والتبصرة، ومن ثم يزداد الإيمان رسوخًا في القلب المواللة عن ومثال ذلك؛ الحر الشديد أو البرد الشديد، أو وكما أن الله عز وجل قد ذم من يعرض عن تدبر القرآن وفهم المراد من آياته، فإنه كذلك قد ذم من يعرض عن المتدبر والتفكر في آياته المبثوثة في كونه ومن ألم من يعرض عن المتدبر والتفكر في آياته المبثوثة في كونه ومن ألم من يعرض عن المتدبر والتفكر في آياته المبثوثة (الأنعام: ١٥٧). ووصائن من ألم في التمون والأنس

ولذا لا بد إذا من التفكر في آيات الله المبثوثة في كونه المنظور والذي يشمل المخلوقات التي تراها أعيننا كالسماء والجبال والأشجار، ويشمل كذلك أحداث الحياة المختلفة التي تمر بكل إنسان.

أَلَّتَ يَظُرُوا فِي مُلْكُونِ النَّعَوَّنِ وَالْأَرْضِ وَمَا طُنَى الله مِن مَنْ وَالْ عَنَى لَا يَكُولُ فَي افْرَبَ لَطُهُمْ (الأعراف: ١٨٥)، فيستدل المرء من خلالها على الله عز وجل فيزداد به معرفة، فإذا ما تجاوب القلب مع هذه المعرفة ازدادت مساحة الإيمان فيه، وانجلت بصيرته، وشيئًا فشيئًا ينير القلب فيرى بهذا النور صفات ربه تتجلى من وراء كل شيء تراه عيناه، فيوحده التوحيد الحقيقي، ويربط حياته كلها به.

لذلك كان التفكر من أفضل العبادات سواء كان هذا التفكر في آيات القرآن، أو آيات الكون.

يقول ابن رجب: "كان السلف يفضلون التفكر عن نوافل العبادة، وكان أكثر عمل أبي الدرداء الاعتبار والتفكر". (استنشاق نسيم الأنس، ص٤٩).

٣ - ومن الوسائل العيلة على الفور بمحية الله تبارك وتعالى:
 تحديث الناس عن الله عز وجل وجلاله وعظمته ليحبوه:

جمادي الأولى ١٤٤١ هـ-العدد ١٤١ الماد ١٤٦ الماد ١٤١ السنة الرابعة والخمسون

ومن الأعمال الصالحة التي تسقي شجرة المحبة: تحبيب الناس في الله عز وجل، وذلك بالحديث معهم عن نعمه سبحانه ومدى حبّه لهم ورأفته وشفقته ولطفه بهم. فهذه الوسيلة لها أكثر من فائدة، منها: أنها تذكر المتحدّث بما قد يكون غفل عنه، فتجعله في حالة دائمة من التذكر والانتباه. ومن فوائدها كذلك: أنها تدفعه إلى العمل بما يقول حتى لا يدخل في دائرة من يقول ولا يفعل. ومنها كذلك: أنها من أفضل الأعمال التي يحبها الله عز وجل، ومن شمّ فإنها تعرّض صاحبها للنفحات المحبة الالهية.

وعن أبي أمامة الباهلي أنه كان يقول: "حببُوا الله إلى الناس يحببكم الله". (المحبة لله سبحانه للجنيد، ص٥٧).

وجاء في الأشر أن الله عز وجل أوحى إلى داود عليه السلام: "يا داود أحبني، وأحب من يحبني، وحببني إلى خلقي. قال: يا رب، هذا أحبك وأحب من يحبك، فكيف أحببك إلى خلقك؟ قال: ذكرهم بآلائي فإنهم لا يذكرون مني إلا خيرًا" (المحبة لله سبحانه للجنيد، ص٦٣).

وعن كعب قال: أوحى الله عز وجل إلى موسى عليه السلام: أتحب أن تحبك جنتي وملائكتي، وما ذرأت من الجن والإنس؟ قال: نعم يا رب، قال: حَبِّبني إلى خلقي، قال: كيف أحببك إلى خلقك؟ قال: ذكرهم آلائي ونعمائي، فإنهم لا يذكرون مني إلا كل حسنة، (استنشاق نسيم الأنس، ص ٤٠). وكان أبو الدرداء يقول: "إن أحب عباد الله إلى الله عز وجل الذين يُحبون الله ويُحبِّبون الله إلى الناس" (استنشاق نسيم الأنس، ص ٧٥).

ولقد كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يحبّب الناس في الله عز وجل، ويدفعهم للفرار إليه مهما ارتكبوا من آثام؛ فقد أتاه يومًا من الأيام شيخ كبير وهو يستند على عصاه، فقال: يا نبي الله إن لي

غدرات وفجرات فهل يغفر الله لي؟ فقال النبي صلى الله عليه وسلم: تشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله؟ قال: بلى يا رسول الله. قال: فإن الله قد غفر لك غدراتك وفجراتك. فانطلق وهو يقول: الله أكبر الله أكبر" (أخرجه أحمد 1970/، وقال الهيثمي: رجاله ثقات).

وكذلك كان صحابته: فهذا أبو هريرة رضي الله عنه يلقى الفرزدق وقد كان شاعرًا يقذف النساء، وكانت الناس تكره فيه ذلك، فماذا قال له أبو هريرة عندما لقيه؟

يقول الفرزدق: قال لي أبو هريرة: أنت الفرزدق؟ قلت: نعم. فقال: أنت الشاعر؟ قلت: نعم. فقال: أما إنك إن بقيت لقيت قومًا يقولون لا توبة لك، فإياك أن تقطع رجاءك من رحمة الله". (حسن الظن بالله لابن أبي الدنيا، ص١٩).

ومات لرجل ابن مسرف على نفسه، فلقيه علي بن الحسين فقال له: إن من وراء ابنك ثلاث خلال: أما أولها فشهادة أن لا إله إلا الله، وأما الثانية فشفاعة رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأما الثالثة فرحمة الله عز وجل التي وسعت كل شيء. (حسن الظن بالله لابن أبي الدنيا، ص٦٩).

# ﴿ وَمِنَ الوسائل الْعَيْلَةُ عَلَى الْفُورُ بِمَحِيةَ الله تَبَارِكُ وَتَعَالَى ﴿ ﴿ الْالْعَامُ عَلَى اللهُ بَأَنْ نِرِزُقِنَا حَنْهِ ﴿

علينا أن نسأل الله عز وجل ونلخ عليه بأن يرزقنا حبّه، مثل ما كان يفعل رسول الله صلى الله عليه وسلم، فمن دعائه ما ثبت عن عبْد الله بن يزيد الْخَطْمِيُ الأَنْصَارِيُ، عَن رَسولِ الله أَنْه كان يَقُولُ عِنْ دُعَائِه واللَّهُ أَنْه كان يَقُولُ عِنْ دُعَائِه واللَّهُمُ ارْزُقْتِي حُبِّكَ وَحُبُّ مَنْ يَنْفَعْنِي حُبِّكَ وَحُبُّ مَنْ يَنْفَعْنِي حُبِّكَ وَحُبُّ مَنْ يَنْفَعْنِي حُبِّهُ عَنْدَكَ. اللَّهُمَّ مَا رَزَقْتَنِي مِمَّا أُحبُ فاجُعلَهُ قُودً لِي قَيْما تُحبُّ والله المحيحة: فاجْعَلُهُ قوة لِي قَيمًا تُحبُّ والسلسلة الصحيحة: فاجْعَلُهُ الله عَلْهُ قوة لِي قَيمًا تُحبُّ والسلسلة الصحيحة:

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

بمقر مجلة التوحيح



سعر المجلد ٢٥ جنيه

بدلاً من • ٥ جنيه

حتی عــام ۱٤۳۹ هـ

۰ ۱۲۰ جنیه

سعر الكرتونة بدلاً من

م المنيه

لفترة محدودة

سعر المجلد الجديد

الأن أصبحت 51 مجلداً من الموسوعة

للحصول على المجلدات والكر تونة الاتصال على قسم التوزيع

(۱۰۰۲۷۷۸۲۳۲ واتساب



Upload by: altawhedmag.com

