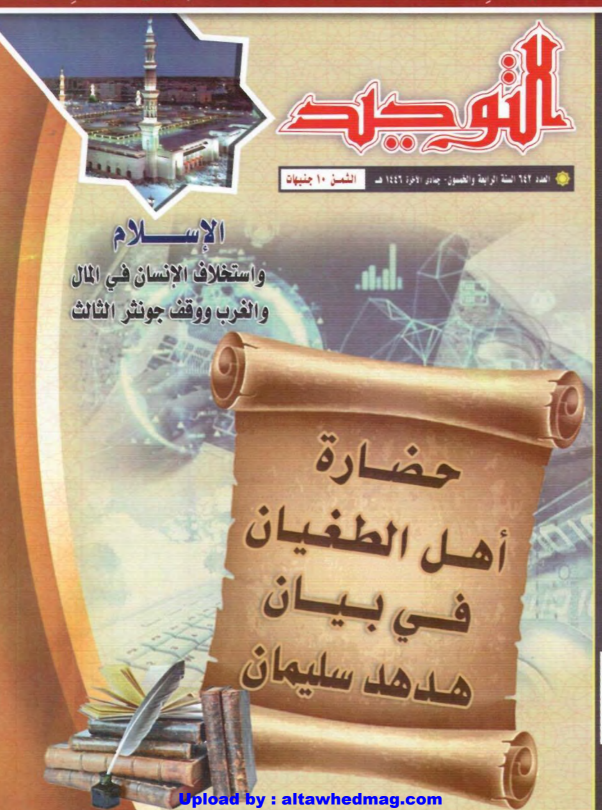
# فَسِيَكُفِيكَهُمُ اللَّهُ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ



#### ربيس مجلس الإدارة والشرف العام على مجلة التوحيد فضيلة الشيخ أحـمـــد يــوســـف عــبــد الــجــيــد

### السلام عليكم بتوجيه من فضيلة الرئيس العام لجماعة أنصار السُّنَّة المحمدية-حفظه اللَّه-؛ فإن مجلة التوحيد الغراء تشرُّف بدعوة خطباء ودعاة الجمعية الكرام وأهل العلم والفضل أصحاب المناهج المستقيمة إلى المشاركة البنَّاءة في إثراء المجلة بمقالات هادفة بنَّاءة وبمنهج واضح وقلم سديد ، فمن وجد من نفسه نشاطًا ورغبة في المشاركة بقلمه ورأيه فليتفضل مشكورًا بالمراسلة على البريد الإلكتروني للمجلة، أو على واتساب رئيس التحرير ١٠١٠٥٠٠٧١٥١. على أن تكون المقالة مكتوبة على ملف word، وبحد أقصى ١٣٠٠ كلمة للمقالة الواحدة. ويتم نشر المقالات المرسلة في حال الموافقة عليها بعد عرضها على إدارة المجلة. ولكم منا وافر الشكر والتقدير.



صاحبة الامتياز جمعية أنصار السنة المحمدية

الاشتراك السنوي

ا- في السداخسل سنعر الاشتراك السنوي للفرد (عسدد نسيخية واحسدة من المجلية على عنوان الشسترك) ٢٠٠ جنيه سنويا.

للتواصيل: واتسماب: ۱۰۰۲۷۷۸۸۲۳۲

٢- في الخارج ما يعادل
 ٨٠ دولاراً أو ٤٠٠ ريال
 سعودي بالجنيه المصري.

نقدم للقارئ الكريم كرتونة كاملة تحوي ٥١ مجلدًا من مجلدات مجلة التوحيد عن ٥١ سنة كاملة

Upload by: altawhedmag.com

#### رثيس التحريره

#### مصطفى خليل أبوالمعاطي



#### رئيس التحرير التنفيذي:

حسين عطا القراط

#### الإخراج الصحفي:

أحمد رجب محمد محمد محمود فتحي

#### ثمن النسخة

مصر ۱۰ جنیهات ، السعودیة ۱۲ ریالا ، الإمارات ۱۲ درهما ، الکویت ۱ دینار ، الغرب دولاران أمریکیان ، الأردن ۱ دینار ، قطر۱۲ ریالا ، عمان اریال عمانی ، أمریکا ٤ دولارات، أوروبا ٤ یورو

#### ادارة التحرير

۸ شارع قولة عابدين ـ القاهرة ت:۲۹۳۱۵۱۷ ـ فاكس :۲۳۹۳۰۵۱۷

البريد الإلكتروني || MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد

الدور السابع

فهرس العبدد افتتاحية العدد الشيخ أحمد يوسف عبد المجيد بابالتفسير د. عبد العظيم بدوي د. عبد الله شاكر مسائل علم التوحيد الإسلام واستخلاف الإنسان في المال د. أيمن خليل د. جمال المراكبي الدعاء في الصلاة حقيقة الإخلاص لله تعالى عبد العزيز مصطفى الشامي حضارة أهل الطغيان د. أحمد بن سليمان أيوب المستشار أحمد السيد على إبراهيم قضاء حوائج الناس واحة التوحيد د.علاء خضر صفات المخبتين د. محمد حامد نظرات في كتاب السيد البدوي د. محمد عبد العزيز تحذير الداعية من القصص الواهية الشيخ علي حشيش الألفاظ الموهمة في باب الصفات د. محمد عبد العليم الدسوقي أسوة الأجيال بخير الرجال د. سيد عبد العال £V مظاهر الجاهلية الشيخ إبراهيم حافظ رزق وقفات مع وصية نبوية عظيمة الشيخ صلاح عبد الخالق وخيرهما الذي يبدأ بالسلام الشيخ عبده أحمد الأقرع 00 كيف نختار الأصدقاء؟ الشيخ صلاح نجيب الدق عقائد الصوفية في ضوء الكتاب والسنة ثواء مهندس محمود المراكبي، رحمه الله Secretary of the Land of the L

۱۲۰۰ جنیه ثمن الکرتونة للأفراد والهیثات والمؤسسات
 داخل مصر و۳۰۰ دولار خارج مصر شاملة سعر الشحن

Upload by: altawhedmag.com



بسم الله الذي لا يضر مع اسمه شيء في الأرض ولا في السماء، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء، وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد:

فإن المسلم يواجه في حياته من صنوف الابتلاء بالشر الكثير؛ فتارةً في الشبهات وأخرى في الشهوات، فضلاً عما يلقاه من مكروه في ماله أو ولده، أو ما يؤذيه من كلام الناس. قال تعالى: ولَتُمَاوُكُ فِهَ أَمْوَاكُمُ وَأَنفُسِكُمُ وَلَنسَمَعُكُم وَانفُسِكُمُ وَلَنسَمعُكُم وَمِنَ اللَّذِيكَ وَلَسَمَعُكُم وَمِنَ اللَّذِيكَ مِن فَسَلِهُ وَان فَسَمِرُوا وَتَمَّعُوا فَإِنَّ ذَلِكَ مِن عَذِمِ لَلْمُور وَ (آل عمران: ١٨٦).

وتتنوع الفتن باختلاف الزمان والمكان، وتتفاقم حتى صار المسلمون يرون إخوانهم يُدهنون أحياء ويموتون جوعًا، ويُبادون بأطنان من المواد الحارقة على أيدي اليهود الصهاينة بمباركة من الدول التي تنسب نفسها إلى الحرية وحقوق الإنسان، وهم أبعد ما يكونون عن ذلك.

ومع هذا السيل الجارف من الابتلاء بالشريقف المسلم صامدًا معتصمًا بالله تعالى: «وَمَن يَعْنَمِم بِاللَّهِ فَعَدٌ هُدِى إِلَى معتصمًا بالله تعالى: «وَمَن يَعْنَمِم بِاللَّهِ فَعَدٌ هُدِى إِلَى مِرْطِ مُسْتَقِيمٍ» (آل عمران: ١٠١)، فيتخلق بأخلاق القرآن، ويتأسى بالرسول الكريم ومن سبقه من الأنبياء ومن





بعده من الصالحين: و وَكُلْ مَعْفُ عَلَكَ مِنْ أَيَاتِهِ ٱلرَّسُلِ مَا لَكِيْتُ بِهِ فُوْادَكُ وَجَاءَكَ فِي هَلِوَ الْحَقُ وَمُوْطِلَةٌ وَوَكُرَىٰ لِلْمُوْسِينَ ، (هود: ١٢٠).

فها هي بشارات الله للموحدين الذين يتقون في وعده تعالى: مُوَلَّن عُلِفَ أَللهُ وَعُلَّمُ ، (الحج: ٧٤)؛ بأنه سبحانه سيكفيهم شر الأشرار وكيد الفجار من اليهود والنصارى وغيرهم قال تعالى: مُنَكِّمُنِكُمُ أَلَّهُ وَهُو النّبِعُ الْكَلِيدُ ، (البقرة: ١٣٧)، قال الطاهر بن عاشور: "ومعنى كفايتهم كفاية شرّهم وشقاقهم، وكفاية النبي كفاية لأمّته، لأنه ما جاء بشيء ينفع ذاته صلى الله

عليه وسلم".
وقال القرطبي رحمه الله:
"أي سيكفي الله رسوله عدوّه، فكان هذا وعد الله لنبيه عليه السلام أنه سيكفيه من عانده ومن خالفه من المتولّين له وبمن خالفه من المتولّين له وبمن

يهديه من المؤمنين، فأنجز له وعده، وكان ذلك يُ قتل بني قينقاع وبني قريظة واجلاء بني النضير".

إن سنن الله تعالى في عباده ماضية في استهزاء المجرمين بالموحدين: «إِنَّ الَّهِيَ الْمِثْوَا كَاوُا مِنَ المجرمين بالموحدين: «إِنَّ الَّهِيَ الْمِثْوا كَاوُا مِنَ الْمَيْنَ الْمُوا مِنْهُ وَاعْطَمِهُم خَلْقًا صلى الله ذلك أكمل الناس عقلاً وأعظمهم خلقًا صلى الله عليه وسلم؛ كم سخروا منه (وكم آذوه لكن ثبته الله تعالى بحُسن عبادته وكمال توكله وامتثاله قول ربه عز وجل: «وَلَقَدْ مَلَا أَلَكَ يَصِيقُ مَدُرُكَ يَتَا بِقُولُونَ (٣٠) فَسَيَحْ عِمَدِ رَبِكَ وَكُن يَنَ التَعِينَ ) والحجر: ٩٠ - ٩٨).

قال ابن كثير عند تفسيرها: "أي بَلُغ ما أُنزل إليك من ربك، ولا تلتفت إلى المشركين الذين

وإن من سنن الله تعالى: الصراع بين الحق والباطل وعلو صولة الباطل أحيانًا، ومن ذلك تخويف المؤمنين تارة بالقتل أو الإخراج من الوطن أو التخويف بالآلهة المزعومة من أن تصيب أهل التوحيد بأذى، وإلى يومنا هذا تجد من يخوف الناس بالسيد والسيدة وغيرهما، غير أن

سلامة العقيدة وحسن التوكل تقوي جانب المؤمن المتوكل؛ فيتلقى كل هذا بتضويض الأمر إلى ربه تعالى، معتمدًا عليه موقنًا

بقدرته على كل شيء وإحاطته سبحانه بكل شيء، وأنه تعالى ينصر أولياءه ويدافع عنهم: ﴿ الْنُنَّ اللَّهُ بِكَافِ عَبْدَةً الْمُ وَكُنْ وَوَاكَ بِالَّيْنَ مِن دُونِهِ \* (الزمر: ٣٦).

قال ابن عطية رحمه الله في المحرر الوجيز، في سبب نزولها: إن كفار قريش كانت خوفته صلى الله عليه وسلم من الأصنام، وقالوا: يا محمد أنت تسبّها ونخاف أن تمسّك بجنون أو علة؛ فنزلت الآية.

ونقل القرطبي قول قتادة: إن خالد بن الوليد مشى إلى العُزّى ليكسرها بالمأس، ( وفي الأثرين مقال) فقال له سادنها: أحذرك إياها يا خالد؛ فإن لها شدة لا يقوم لها شيء؛ فعمد خالد إلى العزى فهشم أنفها حتى كسرها بالفأس، وتخويفهم لخالد تخويف للنبي؛ لأنه الذي

جمادى الأخرة ١٤٤٦ هـ- العدد ١٤٢ س السنة الرابعة والخمسون

سلامة العقيدة وحسن التوكل

تقوى جانب المؤمن المتوكل.

أرسل خالدًا، وإن كانت قراءة حفص ومن وافقه النيس الله بكاف عبدد على أنه النبي محمد صلى الله عليه وسلم غير أن قراءة حمزة والكسائي ومن وافقهما: (أليس الله بكاف عياده) على أنهم الأنبياء والمؤمنون بهم.

وهذا ما أشار إليه القرطبي-رحمه الله- عند تفسيره للقراءتين «بكاف عَبْدُهُ» يعنى محمداً صلى الله عليه وسلم، وإن الله يكفيه وعيد المشركين وكيدهم و(بكاف عباده) هم الأنبياء والمؤمنون بهم. وقال-رحمه الله-: ويحتمل أن يكون العبد لفظ الجنس كقوله عز من قائل: العصر: ٢). وعلى هذا تكون العصر: ٢). وعلى هذا تكون القراءة الأولى راجعة إلى القراءة الثانية، وقد كفي الله عبده محمداً صلى الله عليه وسلم كيد المشركين في مكة حين أرادوا قتله؛ فقال عزوجل: « وَإِذْ تَكُمْ إِنَّهُ كُنَّا » (الأنفال: ٣٠)، وكفاه شرهم ليلة الهجرة، وَأَلَا أَنَّا لَكُ لَكِكُمُ 🚐 ، (التوبة: ٤٠)، وكفاه شرهم يوم بدر: ﴿ رَلْنَا صَرَّكُمُ أَنَّهُ بِنَدِ وَأَنْتُمْ أَذِلًا ، (آل عمران: ١٢٣)، وكفاه شرهم يوم الأحزاب: ﴿ يُتَأَيُّنَا ٱلَّذِينَ مَامَوْا ٱذَّكُرُواْ مِنْمَةً أَنَّهِ عَلَيْكُو إِذْ عَلَمْنَكُمْ جُنُودٌ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا وَجُنُونَا لَّمْ تَوْهَا وَكَانَ أَنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ يُصِعُلُهُ (الأحزاب: ٩). أما عباده المؤمنون من الأنبياء والمرسلين فإن كفاية الله أعداءهم لا تخفى على من تدبر آيات القرآن؛ قال سيحانه: ﴿ إِنَّا لَكُمْ رُسُلُنَّا وَالَّذِيكَ مَاسُوا فِي الْمُتِيْوَ الثُّلِّيا ﴿ وَتُوْمَ يَقُومُ الْأَضْمِكُ ، (غافر: ٥١)، وقال سبحانه: ﴿إِنَّ أَنَّهُ يُنْفِعُ عَنِ ٱلَّذِينَ عَامَوْاً ، (الحج: ٣٨)، قال ابن الجوزي صاحب زاد المسير عند تفسيرها: والمعنى: يدفع الله عن الذين آمنوا غائلة المشركين بمنعهم منهم ونصرهم -pade

وقال ابن كثير-رحمه الله-: يخبر تعالى أنه

يدفع عن عباده الذين توكلوا عليه وأنابوا إليه شر الأشرار وكيد الفجار، ويحفظهم ويكلؤهم وينصرهم.

ومن الأسباب التي يُضهّم منها كفاية الله للمؤمن: 
حُسُن التوكل على الله؛ ﴿وَمَن يَتُوكُن عَلَى اللهِ فَهُو 
حَسُنُهُ ﴿ (الطلاق: ٣)، كما أن الدعاء من أوسع الأبواب التي يدخل بها العبد على ربه فيكون ذلك سببًا في كفاية الله له.

وأحيلك-أيها القارئ الكريم- إلى صحيح مسلم (كتاب الزهد باب قصة أصحاب الأخدود)لترى كيف كان الدعاء سببًا في تفريج الكرب وكفاية الله للعبد؛ إنه دعاء الغلام «اللهم اكفنيهم بما شئت، فنجًاه الله به من أن يُلقى من ذروة الجبل، ونجاه الله به من أن يُقذف في وسط البحر.

كما أن كثرة الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم تكون سببًا في كفاية العبد وهدايته ووقايته من كل سوء في الدنيا والآخرة؛ كما في المسند من حديث أبي بن كعب، قال: يا رسول الله أرأيت إن جعلت لك صلاتي كلها، قال: «إذن يكفيك الله تبارك وتعالى ما أهمك من دنياك وآخرتك، (حسن)

ومن أسباب كفاية الله لعبده: أن يُحُسِن التوكل عليه قولاً وعملاً؛ عند خروجه من منزله قائلاً: "باسم الله، توكلت على الله، لا حول ولا قوة إلا بالله"، قال صلى الله عليه وسلم: «يُقال له حينئذ: هُديت وكُفيت ووُقيت فيتنحى عنه الشياطين؛ فيقول له شيطان آخر: كيف لك برجل قد كُفِي وهُدِي ووُقِي، (رواه أبو داود) (صحيح).

فائلهم ارزقنا حسن التوكل عليك ودوام الإنابة إثيك، واكفنا بفضلك شركل ذي شر. والحمد لله رب العالمين.

> جمادي الأخرة ١٤٤٦ هـ - العدد ١٤٢ السنة الرابعة والخمسون

# سورة الأحزاب سورة الأحزاب



قال الله تعالى: « مَا جَعَلَ اللهُ لِيكُلِ مِن قَلِيقِ فِي جَوْفِها وَمَا جَعَلَ أَزْوَجَكُمُ النِّي نُطَهِرُونَ وَمِنْ أَنْهَا يَكُو وَمَا جَعَلَ أَزْوَجَكُمُ النِّي نُطَهِرُونَ وَمِنْ أَنْهَا يَكُو وَمَا مُعْلَ الْحَقِّ وَهُو يَهْدِي وَمِنْ أَنْهَا يَكُو وَمَا يَعْلَى مِنْ أَنْهَا فِإِن أَنْهُ فَإِن أَنْ فَلْمُوا مَنَا عَمْهُ فَإِخُونُكُمْ فِي النَّهِ وَمُولِيكُمْ وَلِيكُونَ مَا فَعَمْدَتُ فَاوْمُنَكُمْ وَكُونُ اللَّهِ وَمُولِيكُمْ وَكُونَ اللَّهُ عَنْوا وَمُولِيكُمْ وَكُونُ اللَّهُ عَنُولُ وَحِمّا () النَّيْ أَوْقَ بِالنَّوْمِيكِ مِنْ أَنْهِيهِمْ وَأَوْمُنُهُ أَنْهَا لَهُ وَلَوْا اللَّهُ عَنُولُ وَحِمّا () النَّيْ أَوْقَ بِالنَّوْمِيكِ مِنْ أَنْهِيهِمْ وَأَوْمُنُهُمْ أَوْلُوا اللَّهُ عَنُولُ وَحِمّا () النَّيْ أَوْقَ بِالنَّوْمِيكِ مِنْ أَنْهِيهِمْ وَأَوْمُنُهُمْ أَوْلًى يَتَعْمِى فِي كُونُ اللَّهُ مِنْ النَّوْمِيكِ وَالنَّهُا لِحِينَا إِلَّا أَنْ تَقْعَلُوا إِلَّا لَي اللَّهُ مِنْ النَّوْمِيكِ وَالنَّهُا لِحِينَا اللَّهُ عَنُولُ وَحِمّا اللَّهُ عَنْولُ وَحِمّا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْولُ وَحِمّا اللَّهُ اللَّهُ فِي النَّهُ وَلَولُوا اللَّهُ عَنْولُ وَحِمّا اللَّهُ عَنْولُ وَحِمّا اللَّهُ اللَّهُ عَنْولُ وَحِمّا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلِيكُمْ اللَّهُ وَلَولُوا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عِلْمُ اللَّهُ عَلَى إِلَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

(الأحزاب: ٣-٢).

المداد کے د. عبدالعظیم بدوی

كُلُ مُشَقَّةً وَعَنْت.

فَلَمُ الْحَدْدُ الْاسْسِلامُ يُعِيدُ تَنْظِيمَ الْعَلاقَاتِ
الاجْتَمَاعِيَةً فَي مُحيط الأُسْرة، ويعْتَبِرُ الأُسْرة هي
الْوحْدة الاجْتَمَاعِيَة الأُولَى، وَيُولِيهَا مِنْ عَنَايَتِهِ مَا
يليقُ بالْحُضَنِ الَّذِي تَنْشَأُ فِيهِ الأَجْيالُ، جعل يرفغُ
عن الْمُرأة هذا السَّحْف، وَجَعَل يُصرفُ تلك الْعَلاقات
بالْعَدْلِ وَالْيُسْر، وكانَ مَمَّا شَرْعَهُ هَذِه الْقَاعِدَةُ، وَمَا
بالْعَدْلِ وَالْيُسْر، وكانَ مَمَّا شَرْعَهُ هَذِه الْقَاعِدَةُ، وَمَا
بالْعَدْلِ وَالْيُسْنِ لاَ تُغَيْرُ الْحَقيقَةَ الْواقعة، وهي أَنْ
قَوْلَةَ باللسانِ لاَ تُغَيْرُ الْحَقيقةَ الْواقعة، وهي أَنْ
الأُمْ أُمْ، والزَّوْجَة زَوْجَة، ولاَ تَتَحَوَّلُ طَبِيعَةُ الْعَلاقَة
بكلمة لا ومن شمَّ لَمْ يعد الظّهارُ تَحْريما أَبِدينًا
كَتَحْريم الأُمْ كَمَا كَانَ فِي الْجَاهليَّة.

وَقَدُ كَانَ سَبَبُ إِبْطَالِ عَادَةِ الْظُهَارِ ظَهَارَ أَوْسِ بُنِ السَّامِتِ مِنْ رَوْجِهِ خَوْلَةَ بِنُتِ ثَعْلَبَةً-رضي اللَّه عنهم-، وَفَجَاءِتُ تَشْتَكِي زَوْجَهَا إِلَى رَسُولِ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم وَهَـى تَقُولُ: يَا رَسُولِ اللَّه

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:
فقد أَخَـدَت الآيَـاتُ في إبُطَال عَـادَات وَتَقَالَيد
الْجَاهِلَيَّة، وَمَنْهَا الظُّهَارُ وَالتَّبِنِي، وَقَدِّمِتْ لَذَلكَ
بِمِثَالِ مَحْسُوسٍ، فَقَالَ تَعَالَى: مَا جَعَلَ الله لرَجُلِمُن
قَلْبَیْنَ فِی جَوْفِه وَمَا جَعَلَ أَزْواجَكُمُ اللَّائِي تُظَاهِرُونَ
مَنْهُنَّ أُمُهَاتَكُمْ وَمَا جَعَلَ أَزْواجَكُمُ اللَّائِي تُظَاهِرُونَ
مَنْهُنَّ أُمُهَاتَكُمْ وَمَا جَعَلَ أَزْواجَكُمُ اللَّائِي تُظَاهِرُونَ

قَالَ الزُّهْرِيُّ وَمُقَاتِلُ رَحِمَهُمَا اللَّهِ: هَذَا مَثْلُ ضَرِيَهُ اللَّهِ-عَوْدُ مَثْلُ ضَرِيَهُ اللَّهِ-عَوْدُ وَلِلْمُتَبَنِّي وَلَدَ عَيْدِهِ، يَقُولُ: فَكَمَا لاَ يَكُونُ لرَجُلِ قَلْبَان، كذلك لاَ تَكُونُ المُرَّأَةُ النَّطَاهِرِ أُمَّهُ حَتَّى تَكُونُ لَهُ أُمَّان، وَلاَ يَكُونُ وَلَدُ وَاحَدُ ابْنَ رَجُلَيْن (معالم التنزيل: ٤٣١/٤).

#### الظهار وحكمه في الإسلام:

أَمًا الظُّهارُ فَهُو أَنْ يَقُولَ الرَّجُلُ لِامْرَأَتِهِ: أَنْتَ عَلَيْ كَطْهُرِ أَمْسٍ، وَكَانُوا فِي الْجَاهليَّة إِذَا قَالَ الرَّجُلُ لامْرَأَتِهِ وَكَانُ الرَّجُلُ لامْرَأَتِهِ ذَلِكَ حَرُمَ عَلَيْهِ وَطُونُها، ثُمَّ تَبْقَى مُعَلَّقَةً، لاَ هَي مُطَلَقَةٌ فَتَحَلُّ لَهُ. هِي مُطَلَقَةٌ فَتَحَلُّ لَهُ. هِي مُطَلَقَةٌ فَتَحَلُّ لَهُ. وَكَانَ ظِرْفًا مِنْ سُوءِ وَكَانَ ظِرْفًا مِنْ سُوءِ مُعَامَلَة الْمُزَاةِ فِي الْجَاهليَّة وَالاسْتَبْدَاد بِها، وَسَوْمها مُعَاملَة الْمُزَاة فِي الْجَاهليَّة وَالاسْتَبْدَاد بِها، وسَوْمها

أَكُلُ شَبَابِي، وَنَثَرْتُ لَهُ بَطُنِي، حَتَّى إِذَا كَبِرَتْ سِنَي وَانْقَطِعُ وَلَـدي ظَاهَرَ مِنْي، فَقَالَ صلى الله عليه وسلم: مَا أَرَاكِ إِلاَّ قَدْ حَرُمتِ عَلَيْه. فَأَعَادَتُ ذَلْكَ مِرَارًا، وَالرَّسُولُ صلى الله عليه وسلم يَقُولُ: مَا أَرَاكِ إِلاَّ قَدْ حَرُمتِ عَلَيْه، فَأَكَادَتُ ذَلْكَ مِرَارًا، وَالرَّسُولُ صلى الله عليه وسلم يَقُولُ: مَا أَرَاكِ إِلاَّ قَدْ حَرُمتَ عَلَيْه، قَالَتُ: اللَّهُمُ إِنِي أَشُكُو إِلَيْكَ. فَمَا بَرحَتُ حَتَّى نَزَلَ جِبُرائِيلُ بِهَوُلُاءِ الآياتِ: وقَدَ عَلَيْه اللهِ عَلَيْه اللهُ يَعْمَ اللهِ عَلَيْه اللهُ يَعْمَ اللهِ عَلَيْه اللهِ عَلَيْه اللهُ اللهِ عَلَيْه اللهُ يَعْمُ اللهُ عَلَيْه اللهُ عَلَيْه اللهِ عَلَيْه اللهِ عَلَيْه اللهِ عَلَيْه اللهِ عَلَيْه اللهُ عَلَيْه اللهُ اللهِ عَلَيْه اللهُ عَلَيْه اللهُ عَلَيْه اللهِ عَلَيْه اللهِ عَلَيْه اللهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْه اللهُ عَلَيْه اللهُ عَلَيْه اللهُ عَلَيْه اللهُ عَلَيْه اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْه اللهُ عَلَيْه اللهُ عَلَيْه اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْه اللهُ عَلَيْه اللهُ عَلَيْه اللهُ عَلَيْه اللهُ عَلَيْه اللهُهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْه اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْه اللهُ عَلَيْه اللهُ عَلَيْه اللهُ عَلَيْه اللهُ عَلَيْه اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْه اللهُ عَلَيْه اللهُ عَلَيْه اللهُ عَلَيْه اللهُ عَلَيْه اللهُ عَلَيْه اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْه اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَل

فَجعل الظّهار تَحْرِيما مُوَقَتَا للُوطَّء لاَ مُوَبِّدًا وَلاَ طَلاقاً، وَجَعَل لَهُ كَفَارَةً، مَتَى أَدَاها الْمُظَاهِرُ حَلَّتُ لَهُ رَوْجَتُهُ، وبِدَلك تَعُودُ الْحِيَاةُ الزَّوْجِيَةُ لسَابِقَ عَهْدِها، وَيِسْتَقَرُ الْحُكُمُ الثَّابِتُ الْمُسْتَقِيمُ عَلَى الْحَقيقة ويَسْتَقَرُ الْحُكُمُ الثَّابِتُ الْمُسْتَقِيمُ عَلَى الْحَقيقة الْوَاقِعة، وَما جَعل أَزُواجكُمُ اللَّائِي تُظاهِرُونَ مَنْ التَّصِدُعِ بسبب منهُنَ أُمُهاتكُم ،، وتَسْلَمُ الأُسْرَةُ مِنَ التَّصِدُعِ بسبب تلك الْعَادة الْجَاهليَّة، اللَّي كَانَتُ تُمثُلُ طَرَفًا مِنَ سُومُ الْمُرَاةِ الْسُخفُ والْعَنَت، ومِن اضطراب علاقات الأُسْرة وتَعْقيدها وَفَوْضاها، تَحْتُ نَزُوات الرِّجَالُ وَعَنْجها لِهُ وَعْمُ الْجَاهليُّ.

#### حكم النبني في الاسلام:

قامًا مَسْالُهُ التّبني، وَدَعُوةُ الأَبْنَاءِ إِلَى غَيْرِ آبَائِهِمْ، فَقَدُ كَانَتُ كَذَلِكَ تَنْشَا مِنْ التَّخَلُخُلِ فِي بِنَاءِ الأُسْرِة، وَفَعْ مَا هُو مَشْهُورٌ مِنَ الاَعْتَزَازَ بِالنَّسِب، فَإِنَّهُ بِالْعُفَة فِي الْمُجْتَمَعِ كُلْه. وَمَعْ مَا هُو مَشْهُورٌ مِنَ الاَعْتَزَازَ بِالنَّسِب، فَإِنَّهُ بِالْعُفَة فِي الْمُجْتَمَعِ الْعَربِيّ، وَالاَعْتَزَازَ طَوَاهُرُ أَخْرَى كَانَتُ تُوجِدُ إِلَى جَانِب هذا الاَعْتَزَازَ طَوَاهُرُ أَخْرَى مُنَاقِضَةٌ فِي الْمُجْتَمِع، فِي غَيْرِ الْبُيُوتِ الْعُدُودَة ذَاتَ النَّسَب، الْشُهُور. كَانَ يُوجِدُ فِي الْمُجْتَمِعِ أَبْنَاءُ لاَ يُعْرِفُ لَلْمُ اللَّهُمْ آبَاءُ وَكَانَ الرُجُلُ يُعْجِبُهُ أَحَدُ هُولًا عَ فَيْتَبِنَاهُ، النَّسَب. وَكَانَ الرُجُلُ يُعْجِبُهُ آحَدُ هُولًا عَ فَيْتَبِنَاهُ، النَّسَب. وَكَانَ هُذَاكَ أَبْنَاءُ لَهُمْ آبَاءٌ مَعْرُوفُونَ. وَلَكَنَ يَدَعُوهُ الْبُنَهُ، وَيُلْحَقُهُ بِنَسِبه، فَيُعْرَفُ بِيْنَ النَاسَ بِاسْمِ كَانَ الرَّجُلُ لِيُعْجِبُ بِأَحَد هُولًا عَيْمُرَفُ بِيْنَ النَّاسَ بِاسْمِ وَيَتَبِنَاهُ، وَيُلْحَقُهُ بِنَسِبه، فَيُعْرِفُ بِيْنَ النَّاسَ بِاسْمِ وَيَتَبِنَاهُ، وَيُلْحَقُهُ بِنَسِبه، فَيُعْرَفُ بِيْنَ النَّاسَ بِاسْمِ وَيَتَبِنَاهُ، وَيُلْحِقُهُ بِنَسِبه، فَيُعْرِفُ بِيْنَ النَّاسَ بِاسْمِ وَيَتَبِنَاهُ، وَيُلْحِقُهُ بِنَسِبه، فَيُعْرِفُ بِيْنَ النَّاسَ بِاسْمِ الرَّجُلُ اللَّذِي تَبَنَاهُ، وَيَدْخُلُ فِي أَسْرِتُه. وَكَانَ هَذَا يَتَقُلُوا اللَّذِي تَبَنَاهُ، وَيَدْخُلُ فِي أَسْرِتُه. وَكَانَ هَذَا يَتَقُلُ اللَّهُ الْمُرَاهُ وَلَقَتْيَانُ فِي الْمُعْرِقُ بِنَسِبِه وَاحْدُا الْخُرُوبُ وَالْغَارَات، فَمَنْ شَاءَ أَنْ يُلْحَقَ بِنَسِبِه وَاحْدَا الْخُورُوبُ وَالْغَارَات، فَمَنْ شَاءَ أَنْ يُلْحَقَ بِنَسِبِه وَاحْدَا الْخُورُوبُ وَالْغَارَات، فَمَنْ شَاءَ أَنْ يُلْحِقَ بِنَسِبِه وَاحْدَا الْخُورُوبُ وَالْغَارَات، فَمَنْ شَاءَ أَنْ يُلْحَقَ بِنَسِبِه وَاحِدُا

مِنْ هَوُّلاَءِ دَعَاهُ ابْنَهُ، وَأَطْلَقَ عَلَيْهِ اسْمَهُ، وَعُرِفَ بِهِ، وَصَارَتُ لَهُ حُقُوقُ الْيُنُوَّة وَوَاجِبَاتُهَا.

وَمِنْ هَوْلاء زَيْدُ بَنُ حَارِثَة الْكَلْبِيُ-رَضِي اللّه عنه، وَهُوَ مِنْ قَبِيلَة عَرَبِيَّة، سُبِي صَغِيرًا فِي غَارِة أَيَّامُ
الْجَاهلِيَّة، فَاشْتَرَاهُ حَكيمُ بُنْ حزام لِعَمْتِه خَديجَة
رضي الله عنها، فَلَمَّا تَزَوِّجَهَا رَسُولُ الله صلى الله
عليه وسلم وَهَبِتُهُ لَهُ، ثُمَّ طَلْبَهُ أَبُوهُ وَعَمُّهُ، فَخَيْرهُ
رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم، فَاخْتَار رسُولُ
الله صلى الله عليه وسلم، فَاخْتَار رسُولُ
يقُولُون عَنْهُ: زَيْدُ بَنْ مُحَمَّد، وَكَانَ أَوْلُ مَنْ آمَن بِهِ
مِنْ الْمَوالى،

قُلُمًا شَرَعَ الْإِسْلِامُ يُنَظُّمُ عَلَاقَاتَ الْأَسْرَةَ عَلَى الْأَسَاسِ الطَّبِيعِيُّ لَهَا، ويُحْكُمُ رَوَابِطَهَا، ويَجْعَلُها صريحة لا خَلْطَ فيها وَلا تَشْوِيه، أَبْطَلَ عَادَة التَّبِنِي هَـنَد، وَرَدُ علاقة النَّسَبِ إلى أَسْبابها الْحقيقيَّة، علاقات الدَّم والأُبُوة وَالْبُنُوة الْواقعيَّة، وقال: "وما جعل أَدْعياءكُمُ أَبْناءكُمْ ذَلْكُمْ قُولُكُم وقال: "وما جعل أَدْعياءكُمْ أَبْناءكُمْ ذَلْكُمْ قُولُكُم بَافُواهكُمْ "، والْكلامُ لا يُغيرُ واقعا، ولا يُنْشَى علاقة غير علاقة الدَّم، وعلاقة الْوراشة للْحَصائص التي تحملها النَّطْفَةُ، وعلاقة الْوراشة للْحَصائص النَّاسَنة منْ كون الْولد بضعة حيّة من جسُم والده الْحَيْد "والله يقُولُ الْحَقّ الْطلق الذي النَّعِيد لا يُلابسُهُ بَاطلُ، "وهُو يَهْدي السَبيل، النَّسَتقيم الْتَصالِ بِنَامُوسِ الْفَطْرَةِ الأَصِيل (فَيْ ظلال القرآن: الْتَصَالِ بِنَامُوسِ الْفَطْرَةِ الأَصِيل (فَيْ ظلال القرآن:

وقولُهُ تَعَالَى: «ادْعُوهُمْ لآبَائِهِمُ هُو أَقْسَطُ عِندَ اللهِ هَذَا أَمُرٌ نَاسِخُ لِمَا كَانَ فِي الْبَتداءِ الْإِسْلامِ مِنْ جِوازِ ادْعَاءِ الْأَبْنَاءِ الْأَجَانِبِ، وَهُمُ الأَدْعِيَاءُ، فَأَمَرَ اللهِ تَعَالَى بَرَدُ نَسَبِهِمْ إلَى آبَائِهِمْ فِي الْحَقيقَة، وَأَنَّ هَذَا هُوَ الْعَدُلُ وَالْقَسَطُ وَالْبَرْ.

عَنْ عَبْد الله بْنِ عُمَرَ-رضي الله عنهم- قَالَ: ﴿إِنَّ زَيْدَ بُنْ حَارِثَةَ مَوْلَى رَسُولِ الله-صلى الله عليه وسلم-مَا كُتَّا نَدْعُوهُ إِلاَّ زَيْد بْنَ مُحَمَّد، حَتَّى نَزَلَ الْقُرْآنُ وَادْعُوهُمْ لِأَبَاتِهِمْ هُوَ أَقْسَطُ عَندَ الله، (صحيح البخاري ٤٧٨٢).

> جمادي الاخرة ١٤٤٦ هـ-العليد ١٤٢ السنة الرابعة والخمسون

وقد كانوا يعاملونهم معاملة الأبناء من كل وجه، في الْخُلُوة بِالْحَارِمِ وَغَيْرِ ذَلْكَ، وَلَهَذَا قَالَتُ سَهُلَةً بِنْتُ سُهِيلِ امْرَأَةُ أَبِي خُذَيْضَةً: يَا رَسُولِ اللَّهِ، إِنَّ سَالًا قَدُ بِلَغَ مَا يَبِلُغُ الرَّجِالُ، وَعَقَلَ مَا عَقَلُوا، وانَّهُ بَدْخُلُ عَلَيْنًا، وَإِنِّي أَظُنَّ أَنْ فِي نَفْسِ أَبِي خُذَيْفَةَ مِنْ ذلك شيئًا، فقال لها النبيُّ-صلى الله عليه وسلم-: وأرضعيه تحرمي عليه و (صحيح البخاري: ٥٠٨٨). وَلَهُذَا لَمَا نُسِخُ هَذَا الْحِكُمُ، أَبِاحُ اللَّهُ تَعَالَى زُوْجِـةً الدُّعيُّ، وتَـرْوَّجُ رَسُولُ الله-صلى الله عليه وسلم-زَيْنَبُ بِنْتَ جِحْشِ مُطلِّقَةً زَيْدٍ بِنْ حَارِثَةً، وَقَالَ تَعَالَى: ولِكُنْ لَا يَكُونُ عَلَى ٱلْمُؤْمِدِينَ حَرَجٌ فِي أَزُوْمِ أَدْعِيَّالِهِمْ إِنَّا فَضُواْ مِنْهُنَّ وَكُلُّ ، (الأحراب ٣٧)، وَقَالَ فِي آيـة التُخريم: «وَحُلْتِيلُ أَمْالِكُمُ اللَّهِ مِنْ أَصْلَتِكُمْ ) (النساء ٢٣)، احْترازًا عَنْ زُوْجَةَ الدَّعِيِّ، فَإِنَّهُ لَيْسَ من الصُّلْب، فأمَّا الآئِنْ من الرَّضاعة، فمُنزِّلُ مَنزلة ابِّن الصُّلْبِ شُرْعًا، بِقُولِه-صلى الله عليه وسلم-: « حَرَّمُوا مِنَ الرَّضَاعَةِ مَا تُحَرِّمُونَ مِنَ النِّسِبِ» (صحيح البخاري: ٢٦٤٥).

وَقَـوْلُـهُ - عـز وجـل -: "قـان لَّمْ تَعْلَمُوا آبَاءَهُـمُ فَاجُوانَكُمْ فَيْ الدَّين وَمَوَالْيكُمْ " أَمْر اللَّه تَعَالَى بِرِدٌ أَنْسَابِ الأَدْعِيَاءِ إِلَى آبَائِهِمْ إِنْ عُرِفُوا، فَإِنْ لُمْ يَعْرِفُوا آبَاءَهُمْ. فَهُمُ إِخْوانُهُمْ فَيْ الدِّين وَمَوَالْيهِمْ، أَيْ عُوفُوا آبَاءَهُمْ مَن النَّسَب، وَلهَذَا قَال - صلى الله عليه وسلم - لزيد: "أَنْتُ أُخُونًا وَمَوْلاَنَا " للله عليه وسلم - لزيد: "أَنْتُ أُخُونًا وَمَوْلاَنَا " . (صحيح البخاري: ٤٢٥١).

وَقَوْلُهُ تَعَالَى: وَلَيْس عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فِيمَا أَخُطَاتُم به أَيْ: إِذَا نَسَبْتُمْ بَعْضَهُمْ إِلَى غَيْر أَبِيهِ فِي الْحَقِيقِة خَطاً، بَعْدَ الاجْتَهَاد وَاسْتَفْرَاغ الوسِّع، فإنَّ اللَّه قَدُ وَضَعَ الْحَرَجَ فِي الْخَطا وَرَفَعَ اثْمَهُ، وانْمَا الْإَثْمُ عَلَى مَنْ تَعَمَّدَ الْبَاطل مَا تَعَمَّدَتُ قُلُوبُكُمْ،. (تفسير القرآن العظيم: ٣/ ٢٦/ ٤ و٤٢ ، باختصار).

مَنْزِلَةُ الرَّحُول - صلى الله عليه وسلم - لِلْ آلْتَهِ، وَلَّا أَبُطَلَ سُبُحَانَهُ وَتَعَالَى بَعُضَ الْعَادَاتِ الْمُؤْرُوثَةِ مِنَ الْجَاهِلِيَّةِ، وَهِيَ الظُّهَارُ وَالتَّبَئِي، شَرَعُ فِي إِبْطَالُ حُكْم عُملَ بِه فِي صَدْر الْإِسْلام لضَرُورَةٍ دَعَتْ اللَّهِ،

وَهُوَ التَّوَارُثُ بِأَخُوَّةِ الدِّينِ، الَّتِي أَقَامَهَا النَّبِيُّ-صلى الله عليه وسلم- بين الأنصار والهاجرين: فَقَالَ تَعَالَى: «النَّبِيُّ أُولَى بِالْوُمْنِينَ مِنْ أَنضُسِهِمْ» لأنه-صلى الله عليه وسلم- بذل لهم من النَّصح، والشَّفَقَة، والرَّافَة، مَا كَانَ بِهِ أَرْحِمَ الْخُلْقِ وَأَرَافِهُمْ، فُرَسُولُ الله-صلى الله عليه وسلم- أعظمُ الْخُلْق منَّةً عَلَيْهِمْ مِنْ كُلِّ أَحَدٍ، فَإِنَّهُ لَمْ يُصِلُّ النَّهِمُ مثُقَالُ ذَرَّة مِنَ الْخَيْرِ، وَلا انْدَفَعَ عَنْهُمُ مِثْقَالُ ذَرَّة منَ الشِّرِ، إلا على يديه وبسبه، ولذلك وجب عَلَيْهِمْ إِذَا تَعَارِضَ مُرَادُ النَّفْسِ، أَوْ مُرَادُ أَحَد مِنْ النَّاس مَع مُرَاد الرَّسُول-صلى الله عليه وسلم-، أنْ يُقدُّمْ مُرَادُ الرُّسُولِ-صلى اللَّه عليه وسلم-، وَأَنْ لا يُعَارِضَ قُولُ الرِّسُولِ-صلى الله عليه وسلم- يقول أحد، كَائِنًا مِنْ كَانَ، وَأَنْ يِضُدُوهُ بِأَنْضُسِهِمْ وَأَمُوالْهِمْ وَأُوْلاَدِهُمْ، وِيُقَدِّمُوا مَحَبَّتُهُ عَلَى الْخَلْقِ كُلِّهِمْ، وَأَلاَّ يَقُولُوا حَتَّى يَقُولُ، وَلا يَتَقَدَّمُوا بَيْنَ بَدَيْهِ.

وَهُو-صلى الله عليه وسلم- كَالأب للمؤمنين، يُرَبِّيهِمْ كُمَا يُرَبِّي الْوَالِدُ أَوْلاَدُهُ، فَتَرَتَّبُ عَلَى هَذه الْأَبُوَّة أَنْ كَانَ نَسَاؤُهُ أَمَّهَاتَهِمْ، أَيْ: فِي الْحَرْمَة والاحترام، والاكرام، لا في الخلوة والمحرمية، وكأنَّ هَذَا مُقَدِّمَةٌ لَمَا سَيَأْتِي فِي قَصَّة زَيْدٍ بْنِ حَارِثَةً الَّذِي كَانَ قَبُلُ يُدُعَى: ﴿ زَيْدُ بُنُ مُحَمَّدٍ ﴾ حَتَّى أَنْزَلَ اللُّهُ: ﴿ إِلَّا كُنَّ عَنْدُ إِنَّا لَصُومَن يَمَّالِكُمْ ﴾ (الأحزاب ٤٠) فقطع نسبه وانتسابه منه، فأخبر في هذه الآية أنَّ اللَّوْمنينَ كُلُّهُمْ أَوْلاَدٌ للرَّسُولِ-صلى اللَّه عليه وسلم-، فَالا مَزيَّةَ لأَحَد عَنْ أَحَد، وَإِن انْقَطَع عَنُ أَحَدِهِمُ انْتَسَابُ الدَّعْوَةِ فَإِنَّ النَّسَبَ الْإِيمَانِيَّ لَمْ يِنْقَطِعُ عَنْهُ، فَلاَ يَحْزَنْ وَلاَ يَأْسَفُ. وَتَرَتَّبُ عَلَى أَنَّ زَوْجَاتِ الرَّسُولِ أُمَّهَاتُ الْمُوْمِنِينَ، أَنَّهُنَّ لاَّ يَخُلُلُنَ لأَحَد مِنْ بَعْده، كَمَا صَرْحَ بِذَلكَ فِي قَوْله: وما كان لكم أن تُؤذُوا رَسُولَ اللَّهِ وَلا أَن تَنكُحُوا أَزْوَاجِهُ مِنْ بِعُدِهِ أَبِدًا ، (الأحزاب ٥٣) (تيسير الكريم الرحمن: ١٩٨/١٩١٩).

> وللحديث بقية إن شاء الله. والحمد لله رب العالمين.

جمادى الأخرة 121 هـ - العدد 127 V المنافقة الرابعة والخمسون V السنة الرابعة والخمسون V المنافقة الرابعة المنافقة المناف

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء والمرسلين، وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان، وبعد:

فإن مسائل علم التوحيد تتضمن معرفة الأحكام الشرعية العقدية كأحكام الألوهية، وعصمة الرسل، وقضايا اليوم الأخر، ونحو ذلك. وقد عُنيت كتب العقائد به أعظم عناية، وكتبت في تحريره وتقريبه-على منهج السلف الصالح أهل السنة والجماعة- مطولات ومختصرات. ومنظومات ومنتورات من زمن السلف والي يوم الناس هذا. ولكن قبل أن نتكلم عن هذه المسائل نذكر أولاً، مصادر العقيدة الإسلامية.

#### القران الكريم المصدر الأول للعقيدة والشريعة

القرآن الكريم، هو: المصدر الأول للشريعة أصولها وفروعها، وكل أصل بعده فهو راجع إليه ومعتمد عليه، وهو أفضل الوحي المنزّل على وجه الإطلاق، وكل ما تضمنه فهو حق وصدق؛ كما قال جل شأنه: «وَمَنْ أَصْدَقُ مِنْ اللّهِ قِيلاً » (النساء: ١٢٢)، وقال: «وَمَنْ أَصْدَقُ مِنْ اللّهِ قِيلاً » (النساء: ٨٧).

وقد تواتر نقله عن العدول الضابطين، وعامة ما ورد فيه من قضايا العقائد هي نص في معناها ودلالتها؛ إذ لا يتصور أن يترك الله جل جلاله أمر العقائد الدينية غير واضحة، مع أنها أصل الدين ومبناه، وأول الواجبات على العباد، مع تفصيله وتبيينه لأحكام الفروع؛ إذ منزلة العقيدة من الدين منزلة الرأس من الجسد.

وقد نهج القرآن الكريم في إيضاح العقائد طريقين:
الطريق الأول: سياق الآيات القرآنية في مدلولاتها
العقدية وسياق الأخبار المسلمة التي بلغت من
وضوح الدلالة ما لا يتصوّر معه إنكار أحد لها.
الطريق الثاني: سياق الآيات القرآنية جارية على
موازين العقول الصحيحة كما في قوله تعالى: وقلى فيها على فيها المناه الأنبياء: ٢٢).

والمعنى: أنه لو كان فيهما آلهة إلا الله لفسدت السماوات والأرض، لكنهما لم تُفْسَدًا؛ فالنتيجة ليس فيهما آلهة إلا الله.

وعلى هذا فقد جمع القرآن الكريم في دلالته على العقائد الإلهية بين الخبر وموازين العقل الصحيح، خلافًا لما يدّعيه بعض المتكلمين: من

> جمادي الأخرة ١٤٤٦ هـ - العدد ٦٤٢ السنة الرابعة والخمسون

أن دلالة القرآن دلالة خبرية محضة خالصة. وليس أدل على بطلان هذا القول من مجيء نوعي الدلالة العقلية والخبرية في نصوص القرآن الكريم: إلا أن الدلالة العقلية القرآنية أكمل وأتم من دلالة الأدلة العقلية المنطقية.

#### عناية القرآن الكريم بالعقيدة:

القرآن الكريم هو كلية الشريعة، وعمدة الملة، وينبوع الحكمة، وآية الرسالة، ونور البصائر والأبصار، فلا طريق إلى الله سواه، ولا نجاة بغيره، ولا تمسك بشيء يخالفه. وهذا كله معلوم من الدين علمًا ضروريًّا لا يحتاج إلى استدلال عليه.

وقد أوفى القرآن الكريم على الغاية في بيان العقيدة وتصحيحها في النفوس على أتم وجه وأكمله، وبخاصة في السبور المكية، إجمالاً وتفصيلاً. وكان أول ما أنزل وحيًا على رسول الله صلى الله عليه وسلم هو سورة العلق: ﴿ أَلَّ الْمُعَلِّ اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَمُ اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَمُ عَلَيْهُ وَالْمُعَلِّدَةُ مَنَ الأَدلة العقلية والفطرية والشرعية على وجود الله تعالى وتوحيده، وصدق الرسول صلى الله عليه وسلم وإثبات البعث.

وفي سائر سبور القرآن الكريم، نجد السورة الواحدة تجمع أركان العقيدة بأصول عامة تبين أركان الإيمان بالله تعالى-، وما يتضرع عن هذه الأركان وينضم اليها، أو يكون من مقتضياتها ومستلزماتها، وتضع كذلك الإجابة الصحيحة الحاسمة عن الأسئلة التي تفسر للإنسان أصل وجوده ونشأته وغايته التي يسعى اليها، والمصير الذي ينتهي إليه بعد رحلته في هذه الحياة، وتحدد علاقته بالله تعالى وبالكون وبالحياة والأحياء من حوله.

يقول الإمام الشاطبي: "وغالب السور المكية تقرر

ثلاثة معانِ، أصلها معنى واحد، وهو الدعاء إلى عبادة الله وتوحيده.

وبيان ذلك كما يلي:

المعنى الأول: تقرير الوحدانية لله الواحد الحق، غير أنه يأتي على وجود؛ كنفي الشريك بإطلاق، أو نفيه بقيد ما ادّعاه الكفارية وقائع مختلفة، من كونه مُقرِّبًا إلى الله زلفى، أو كونه ولدًا، أو غير ذلك من أنواع الدعاوى الفاسدة.

المعنى الثاني: تقرير النبوة للنبي محمد-صلى الله عليه وسلم-، وهذا هو المعنى الثاني الذي قررته آيات القرآن في العقيدة؛ قررت نبوة النبي- صلى الله عليه وسلم- وأنه رسول الله إليهم جميعًا، صادق فيما جاء به من عند الله، وهذا المعنى وارد على وجوه أيضًا؛ كإثبات كونه رسولاً- صلى الله عليه وسلم- حقًا، ونفي ما ادّعوه عليه من أنه كاذب، أو ساحر، أو مجنون، أو يُعلّمه بشر، أو ما أشبه ذلك من كفرهم وعنادهم.

المعنى الثالث: إثبات أمر البعث والدار الآخرة، وأنه حق لا ريب فيه بالأدلة الواضحة، والردّ على من أنكر ذلك بكل وجه يمكن الكافر إنكاره به، فردّ بكل وجه يلزم الحجة، ويبكت الخصم، ويوضّح الأمر.

فهذه المعاني الثلاثة هي التي اشتمل عليها المُنزَّل من القرآن بمكة في عامة الأمر، وما ظهر ببادي الرأي خروجه عنها، فراجع إليها في محصول الأمر. ويتبع ذلك: الترغيب والترهيب، والأمثال والقصص، وذكر الجنة والنار، ووصف يوم القيامة، وأشباه ذلك.

وإذا كانت العقيدة هي الموضوع الأساسي الرئيس في السور المكية، فإنها كذلك موضوع رئيس في السور المدنية التي تنزلت؛ لتعالج قضايا تشريعية تعرض من خلال هذه العقيدة ومقتضى الإيمان بالله تعالى.

جمادى الأخرة 1237 هـ- العدد 127 الستة الرابعة والخمسون

ومن هنا، فإن الحديث عن العقيدة لم ينقطع في المدينة؛ لأنه ليس حديثًا يُذكر في مبدأ الطريق ثم ينتقل منه إلى موضوع آخر، إنما يُذكر في مبدأ الطريق، ثم ينتقل معه إلى كل موضوع آخر.

الله القران في الحديث عن الوحداثية والتوحيد، حماءت أساليب القرآن في هذا الباب على غاية التضنّن والإبداع؛ تلطفًا في استدعاء الناس إلى التوحيد، وتأليفًا لقلوبهم، ولفتنا لأسماعهم وأبصارهم، وإقامة للحجة عليهم بكل الأساليب.

ومن ذلك:

الأسلوب الأول: أسلوب الخبر المجرد؛ بيانًا للحق، وإعلامًا للخلق. كما قال تعالى: الخاندة: ٢).

التأكيد أيضًا بأساليب القصر، وهو من ألوان المؤكدات؛ كأسلوب النفي والاستثناء؛ كقول الله تعالى: والني أن أله لا إله إلا أمّا فأضي وأنم الله تعالى: والني أن أله لا إله إلا أمّا فأضي وأنم الله المؤرد (طه: ١٤).

وأسلوب القصر أيضًا بالتقديم والتأخير؛ كقوله تعالى: «أَقَّ مِّنْهُ وَقَكَ لَسَعْبِكَ » (الفاتحة: ٥) فتقديم المفعول: «إيَّاكَ» أفاد قصر العبادة على الله تعالى وحده.

الأسلوب الثالث: أسلوب الأمثال، وهو باب في

القرآن الكريم، يُقصد به تقرير المعاني في نفس السامع، وتصويرها في صورة محسوسة ملموسة عن طريق التشبيه، أو الاستعارة أو غيرهما من أساليب البيان، ومن ذلك: قوله تعالى: « مَثَلُّ النِّيَ الْفَيْدُوا مِن دُربِ اللَّهِ أَوْلِيَا مُنْ كُنْلُ اللَّيْكِ الْفَيْدُولُ مِن دُربِ اللَّهِ أَوْلِيَا مُنْ كُنْلُ اللَّهِ اللَّهِ الْمَاكِبُونِ الْفَيْدُولُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللْلِيْمُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللل

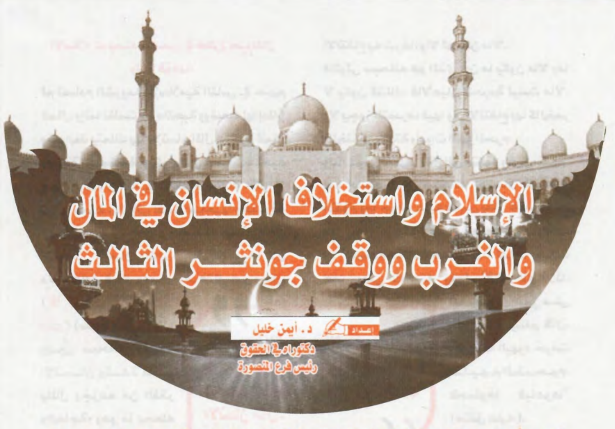
الأسلوب الرابع: أسلوب المحاورة، وهو الذي يورد فيه الحديث عن التوحيد من خلال يورد فيه الحديث عن التوحيد من خلال حوار يجري بين طرفين أو أكثر، فيتقرر في النفس أكثر من الخبر المجرد. قال تعالى: وَاذْكُرُ فِي الْكُتِّبِ إِرْجِيمَ لِللهِ كُلُّ صِدِيقًا لَبِياً (١) إِذَ قَالَ لِلْهِ عَالَتِ لَمْ مَنْدُ مَا لَا يَشْتَعُ وَلَا يُشِيرُ وَلَا يَتَيِي قَالَتِ لِمُ مَنْدُ مَا لَا يَشْتَعُ وَلَا يُشِيرُ وَلَا يَتِي عَلَى عَلَى المَعْدِ مَا لَا يَشْتَعُ وَلَا يُشِيرُ وَلَا يَتِي عَلَى عَلَى المَعْدِ مَا لَا يَشْتَعُ وَلَا يُشِيرُ وَلَا يَتِي عَلَى عَلَى المَعْدِ مَا لَا يَشْتَعُ وَلَا يُشِيرُ وَلَا يَتِي عَلَى عَلَى المَعْدِ مَا لَا يَشْتَعُ وَلَا يُشِيرُ وَلَا يَتِي عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى المَعْدِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُولِي اللهِ الله

الأسلوب الخامس: أسلوب القصة، وهو أسلوب من أوسع أساليب القرآن في التوحيد وغيره، وقد عُنِيَ القرآن الكريم بهذا الأسلوب وأكثر منه؛ لما للقصة من تأثير في النفوس، وسهولة في الحفظ، وانتشار وذيوع بين الناس، وأوضح مثال لذلك قصة إبراهيم (عليه السلام) مع قومه وأصنامهم وتحطيمه لها، وتقريره للتوحيد من خلال المشاهد المتتابعة التي جرت بينه وبين قومه كما قص الله علينا ذلك في عديد من سور القرآن الكريم.

ومن ذلك قول الله تعالى: « تَالَ أَنْعَبُدُوكَ مِن دُوبِ اللهِ مَا لاَ يَنْعُكُمْ مَنْنَا وَلاَ يَشُرُكُمْ الْكَا أَنِّ لَكُمْ وَلِمَا مَمْدُدُونِكَ مِن دُودِ اللهِ أَفَلا مَنْقِلُوكَ ، (الأنبياء ٢٦-٦٧). وللحديث صلة إن شاء الله تعالى،

والحمد لله رب العالمين.

جمادي الأخرة ١٤٤١ هـ- العدد ١٤٢ السنة الرابعة والخمسون



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم المرسلين وعلى آله وصحبه ومن سار على نهجهم واستنَّ بسُنتهم إلى يوم الدين.

أما بعد، فقد جُبِلَ الإنسان على حبّ المال، ولذا يقول الله -سبحانه وتعالى- عنه: (وَإِنَّهُ لِحُبُّ لِخُبُّ لَخُ الْخَبَرِ لَنَكِيدٌ ) (سورة العاديات: ٨)، ويقول سبحانه مصورًا حب الإنسان للمال: (وَغُيُّرُ حَ الْمَالَ خُلُّ حَمَّا) (سورة الفجر: ٢٠)، ويبيّن لنا -سبحانه وتعالى- أن الإنسان مُحبُ للمال بكل صوره، وأن حبّه للمال فطرة خُلقَ عليها كحبه لأبنائه ونسائه فيقول: ( وَبَنَ النَّاسِ عُبُّ اَنَّهُونَ مِنَ النَّكَةِ وَالْبَيْنَ وَالْقَنَطِيرِ الْمُقَطَرَةَ مِنَ الذَّهَبِ وَالْفَيْدَةِ وَالْمُكَوِّةِ وَالْأَفْرِ وَالْمُكَرِّ وَالْمُنْذِ الْدُنِّا

وَاللَّهُ عِندُهُ حُسْنُ ٱلْمَعَابِ) (سورة آل عمران: ١٤).

والمولى -عز وجل- لم يصادم هذه الفطرة وإنما جعل للمال وظيفة يتعدى نفعها صاحبها لنفع المجتمع، وليكون المال مطية للآخرة؛ فيقول سبحانه: (الْمَالُ وَالْمَالُ وَالْمَالُونُ وَاللّهُ وَالْهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَالل

فلم ينفِ أن المال زينة ومتاع لصاحبه، وإنما وجُه نظر الإنسان إلى قصر عمره وزوال ملكه لماله، وأن عليه أن يجعل المال مطية لأُخراه التي هي دار مقامه، وأن ما عند الله في الآخرة دائم لا يزول.

جمادى الأخرة ١٤٤٦ هـ - العدد ٦٤٢ السنة الرابعة والخمسون

#### الإسلام لم يصادم الناس في قطرة حب المال وانما قوّمها:

لم تصادم الشريعة الإسلامية الناس في حبّهم للمال، وإنما نظمت هذه المحبة ووضعت لها إطارًا وضوابط يتملك بها الإنسان المال، ويكون للمال وظيفة اجتماعية، ويكون المال مطية لصاحبه للفوز برضوان الله في الآخرة، وذلك حتى لا تؤدي محبة المال إلى إفساد صاحبها وخسارته للدنيا والآخرة، فحذر -سبحانه وتعالى- من أن يُفتَن الإنسان بالمال فيطغى بسببه؛ لأن ذلك عامل فساد ودمار له، فقال عز وجل:

رسورة العلق: ٢و٧)، وبين سبحانه طبيعة الإنسيان وشيدة تعلقه بالمال وجَزعه من الفقر والحاجة، وهو ما يجعله يطغى ويبخل حال غناه، ويذل ويخضع حال فقره،

قال ابن كثير في تفسيره لهاتين الآيتين: ".. إذا أصابه الضُّر فزع وجزع وانخلع قلبه من شدة الرعب وَأَيسَ أَنُ يَحْصُلَ لَهُ بَعْدَ ذَلِكَ خَيْرٌ، (وَإِذَا مَسَّهُ الْخَيْرُ مَنُوعًا) أي: إذا حصلت له نعمة من الله بخل بها على غيره ومنع حق الله تعالى فيها (تفسير ابن كثير/ج٨، ص ٢٤٠).

#### مفهوم المال في الإسلام:

المال في الإسلام لا يكفي أن يميل إليه الطبع ويجري فيه البذل والمنع، ويمكن حيازته والانتفاع به ليكون مالاً، وإنما يجب أن يباح

الانتفاع به شرعًا، وإلا لم يكن مالاً. فالمولى سبحانه هو الذي بين ما يكون مالاً وما لا يكون كذلك، فالأعيان المحرمة ليست مالاً، ولا يجوز التصرف فيها ولا الانتفاع بها كالخمر والخنزير والميتة وأدوات اللهو المحرم.

ولذا قسم الفقهاء المال إلى متقوم وغير متقوم، فما أباحه المولى سبحانه للإنسان فهو مال متقوم وما حرمه عليه فليس بمال عند المسلم فلا يجوز أن يكون محلاً للعقود والتصرفات، ولا يضمنه بالإتلاف، ويشهد لذلك حديث عمر -رضى الله عنه- يقول: "قاتل الله فلانا،

ألم يعلم أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "لعن الله اليهود حُرمَت عليهم الشيحوم، فجملوها فباعوها" (متفق عليه).

ومن القواعد الثابتة التي انعقد عليها الإجماع:

أن الله إذا حرَّم أكل شيء ولم يُبح الانتفاع به حرَّم ثمنه كالخمر والخنزير، وأما ما يحرم أكله، ولكن يُباح الانتفاع به كالحمر الأهلية والبغال فيخرج من التحريم، ويجوز بيعه ويحل شمنه، ولكن لا يحل أكله.

#### استخلاف الإنسان في المال:

يُوقن المسلم أن المال الذي بيده ليس ملكًا خالصًا له، كما يوقن بأن يده على هذا المال ليست مطلقة؛ فهو لا يملك التصرف في هذا المال على النحو الذي يشاء، وإنما هو مقيّد في ذلك بأوامر الله سبحانه وتعالى. فالمولى سبحانه هو المالك لهذا الكون بما فيه، وملك الله سبحانه دائم لا يزول، بخلاف تملّك الإنسان العارض الزائل

> جمادي الأخرة 1227 هـ- العدد 127 السنة الرابعة والخمسون

لم تصادم الشريعة الإسلامية الناس

في حبَّهم للمال، وإنما نظمت هذه المحبة

ووضعت لها إطارا وضوابط بتملك بها

الإنسان المال .

المقيد بحدود الزمان (عمر الإنسان) وقدرته المحدودة على التصرف.

فالملكية الحقيقية للمال إنما هي لله سبحانه وتعالى دون سواه وإنما الإنسان مستخلف في هذا المال، إذ يقول عز وجل: ( عَلَيْمُوا لِمَنَّهُ وَرَسُولِهِ وَأَنْفِقُوا مِنَّا عَمَلَكُم المُتَنْفِقِينَ فِيهِ) (سورة الحديد: الأنة ٧).

ويقول جل في علاه: (وَهَاتُوهُم مِن مَّالِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْمُولِمُ الللِهُ الللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ الللْمُلِمُ الللْمُلِمُ الللْمُلْمُ الللْمُلِمُ الللْمُلِمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ

كما بين سبحانه وتعالى أنه استخلف الإنسان في هذا المال وأمره بالإنفاق منه رغم أن الإنضاق سيودي إلى استهلاك المال، فبيان الاستخلاف هدفه التأكيد على

فيه بما يشاء.

أن الإنسان له تمليك الانتفاع، بما يقتضيه ذلك من حق التصرف وحق الاستهلاك وحق الاستثمار؛ ولكن هذا الإذن بالانتفاع والتصرف يأتي على الكيفية التي بينها المالك الحقيقي وهو الله سبحانه وتعالى، وأن الإنسان مسؤول ومُحاسب عن هذا المال؛ من أين اكتسبه وفيما أنفقه.

وقد ضرب المولى سبحانه الأمثال من حياة الأفراد والجماعات السابقة التى لم تنتبه إلى استخلافها في المال، فأفسدها المال وأدًى بها إلى الكفر والطغيان، وذلك في مثل قصة صاحب الجنتين في سورة الكهف، وقصة قارون في سورة القمم، القصص، وقصة أصحاب الجنة في سورة القلم،

وبَيَن سبحانه وتعالى المصير الذى آل إليه هؤلاء ليعتبر المسلمون فلا يسلكوا سبيلهم.

وحينما يوقن الإنسان بملكية الله للمال، وبأنه مُستخلف فيه وأنه ليس حرًا يصنع في ماله ما يشاء وإنما هو مقيد بأوامر الشرع، فإن معاملاته تعكس هذه العقيدة فتتم وفقًا لأحكام الشرع، فإن هذه المعاملات تظهر فيها الأخلاق التي يجب أن يكون عليها المسلمون في كل شؤونهم، ولذلك يجب أن تخلو المعاملات في المجتمع المسلم من الربا، والقمار، والغرر، وكذلك من

الغش بكل صوره، فقد نهى النبي عن الغش في النبي عن الغش في المعاملات؛ فقد أخرج مسلم عن أبي هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم مرً على صبرة طعام فأدخل

يده فيها، فنالت أصابعه

بللا، فقال: "ما هذا يا صاحب الطعام؟" قال: أصابته السماء، يا رسول الله. قال: "أفلا جعلته فوق الطعام كي يراه الناس؟ مَن غشَ فليس مني"(صحيح مسلم).

وانطلاقًا من ملكية الله -سبحانه وتعالى- للمال واستخلاف الإنسان فيه أوجب المولى سبحانه في هذا المال الزكاة، وندب فيه إلى الصدقة وصلة الرحم وصور البر المختلفة، وبين ما يجوز أن ينفق المال يخوز، فلا يجوز أن ينفق المال في محرم كثمن لخمر أو مخدرات، أو خنزير، أو لإقامة تمثال، ولا أن يستأجر به قين (مغنية)، ولا ينفقه في الحفلات والملاهي المحرمة المسماة زورًا "ترفيهًا وفنًا"، والتي ينتشر فيها السفور،

الانسيان مستؤول ومحاسب عن

هذا المال؛ من أبن اكتسبه وقيما

ويختلط الرجال بالنساء، ويزول فيها الحياء، وتنتهك فيها الحرمات، ولا أن يدفع الملايين إلى البطالين المتفرغين للهو واللعب تحت مسمى الرياضة، وأولى بهذه الأموال المسلمون الذين يتعرضون للإبادة والتجويع، وأولى بها أيضًا الكادحون كعمال البناء، وعمال الأفران الذين يلتظون باللهب في القيظ والحر ليخرجوا الخبز لمواطنيهم، والأيدي الكادحة التي تنتج لأهل بلادها من المزارعين وأرباب الحرف الكادحين، وغيرهم من النافعين لأوطانهم مع ضيق الحال

ولا يجوز للمسلم الإسراف في إنفاق المال، ولا السّفه في بندله، ولذا شُرع الحجر على السفيه حفاظًا على المال.

ولا يقف تنظيم الإسلام للمال في حياة الإنسان فقط، وإنما عند زوال

ملك الإنسان فقد بين المولى سبحانه وتعالى من خلال تشريع الأرث من ينتقل إليه المال من قرابته بمقدار محدد دقيق لا قول معه لمتقول. ولذا فهو لا يملك زيادة نصيب من يحب من ورثته، ولا يملك حرمان من لا يحب من ورثته، بل ويستوي في الإرث المحسن والمسيء؛ والبار والعاق، لأنه مستخلف في المال من الله تعالى.

#### الوظيفة الاجتماعية للمال في المجتمع الإسلامي:

للمال وظيفة اجتماعية شديدة الأهمية؛ ففي هذا المال حقّ لكل فقير ومسكين بالزكاة والصدقة، والصحابة -رضي الله عنهم- كان الغنى من مقاصدهم، ولكن كان المال كله مسخرًا لخدمة الدين، فهذا أبو بكر -رضى الله عنه-

يشتري الذين أسلموا من العبيد ويعتقهم، وما 
تمّت توسعة المسجد في المدينة النبوية إلا بمال 
عثمان -رضي الله عنه-، وما شرب المسلمون 
الماء العذب من بئر رومة إلا بماله، وما تجهز 
جيش العسرة إلا بمال أبي بكر وعثمان وطلحة 
وغيرهم.

فالمال في المجتمع الإسلامي لا يختص به صاحبه، لأنه يُوقن بأنه مستخلف فيه، ولذا فله وظيفة اجتماعية تتعدى صاحبه إلى نفع غيره.

ولذلك جعل الله سبحانه خراج الأرض التي

فتحت صلحًا بغير قتال في مصارف يتحقق بها كفاية الضقراء والأيتام والساكين في المجتمع فقال تعالى: (مَا أَوْهَ أَنَهُ مَا فَيْلِ الْمُرْقِي فَيْلُ الْمُرْقِي فَيْلُ الْمُرْقِلِي فِي الْمُعْلِقِ الْمُرْقِيقِ فَيْلُ الْمُرْقِلِي فِي الْمُعْلِقِ الْمُرْقِقِ فَيْلُ الْمُرْقِلِي مِنْ أَمْلِ الْمُرْقِقِ فَيْلُ الْمُرْقِقِ فَيْلِ الْمُرْقِقِ فَيْلُ الْمُرْقِقِ فَيْلُ الْمُرْقِقِ فَيْلُ الْمُرْقِقِ فَيْلِ الْمُرْقِقِ فَيْلِ الْمُرْقِقِ فَيْلِ الْمُرْقِقِ فَيْلِي الْمُنْ لِيَعْلَى الْمُرْقِقِ فَيْلِي الْمُنْ الْمُنْ لِيَعْلَى الْمُرْقِقِ فَيْلِي الْمُنْ الْمُنْ لِيْلِي الْمُنْ الْمُنْ لِيْلِي الْمُنْ الْمُنْ لِيْلِي الْمُنْ الْمُنْ لِيْلِي الْمُنْ الْمُنْ لِي فَلْمُنْ لِيْلِي الْمُنْ لِيْلِي الْمُنْ الْمُنْ لِيْلِي الْمُنْ لِي الْمُنْ لِيْلِي الْمُنْ لِيْلِي الْمُنْ لِيْلِي الْمُنْ لِيْلِي الْمُنْ لِي لِلْمُنْ لِلْمُنْ لِيْلِي الْمُنْ لِيَعْلِي الْمُنْ لِيْلِي الْمُنْ لِيْلِي الْمُنْ لِيَعْلِي الْمُنْ لِي الْمُنْ لِيَعْلِي الْمُنْ لِيَعْلِي الْمُنْ لِي لِلْمُنْ الْمُنْ لِي لِلْمُنْ لِيْلِي الْمُنْ لِي لِمُنْ الْمُنْ لِيَعْلِي الْمُنْ لِيْلِي لِيْلِي لِلْمُنْ لِيْلِي لِلْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ لِي لِمُنْ الْمُلِي الْمُنْ لِي الْمُنْ لِيْلِي لِلْمِنْ لِيَعْلِي لِلْمِنْ لِيَالْمِنْ لِي لِلْمِنْ لِلْمُنْ لِلْمُنْ لِمُنْ الْمُنْ لِيَعْلِي لِلْمِنْ لِمِيْلِي لِمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لِمِي لِمِنْ لِمِلْمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لِمِي لِمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لِمِي لِمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لِمِلْمِيْلِي لِمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لِمِي لِمِنْ لِمِيْلِي لِمِ

فَللَّهِ وَلِلرَّهُولِ وَلِلَّهِ ٱلْفُرْيَىٰ وَٱلْسَعْمَالِ

وَالْمُتَكِكِينِ وَأَتِي التَّبِيلِ كَنْ الْأَغْبِيلِ اللَّهِ بَكُونَ دُولَةٌ بِيْنَ الْأَغْبِيلِ اللَّهِ الْمُ

فقضى المولى سبحانه أن لا يُحتكر المال في أيدي قلة محدودة داخل المجتمع، ولذا افتتح عمر بن الخطاب -رضي الله عنه- العراق فأشار عليه المسلمون أن يقسم السواد وأهل الأهواز وما افتتح من المدن؛ فقال لهم: فما يكون لمن جاء من المسلمين؟ فترك الأرض وأهلها، وضرب عليهم الجزية، وأخذ الخراج من الأرض.

فعمر -رضي الله عنه- لم يقسم الأرض على الفاتحين؛ لأنه نظر إلى الوظيفة الاجتماعية للمال، ولنذا فحرصًا على الأجيال القادمة أوقفها بأيدي أهلها وفرض عليها الخراج وهو

للمال وظيفة اجتماعية شديدة

الأهميسة؛ فضى هذا المال حق لكل

فقير ومسكين بالزكاة والصدقة.

أشبه بالضريبة السنوية، وجعل العطاء يَّ بيت مال المسلمين لكل أفراد الأمة الإسلامية، وهي أول مرة تُعطي الدولة عطاء سنويًا لمواطنيها (ليس أجرًا ولا مقابل عمل، بل عطية من بيت المال).

#### غياب مفهوم الاستخلاف في ظل المادية الغربية:

انفرد الإسلام بمفهوم الاستخلاف في المال، وغاب هذا المفهوم بالكلية عن الغرب الذي طغت فيه المادية، ومع انتشار الإلحاد، عاث الناس فسادًا في المال، ولم يقف الأمر عند إهلاكه في كافة المحرمات ومسارزة المولى سبحانه بالمعاصى طيلة حياتهم، وانما امتد هذا الأمر إلى ما بعد موتهم، فخلافًا للإسلام الذي شرع نظامًا دقيقًا محكمًا، وهو الأرث الذي يبين كيفية انتقال المال من الميت إلى قرابته ونصيب كل وارث؛ نجد الغرب وقد أطلق يد المالك في التصرف في ماله في حياته وحال موته، فيحدد من يرثه ومن لا يرثه، حتى وصل الأمر ببعضهم إلى صرف كافة أملاكهم إلى الحيوانات، حتى صار ما بحوزة بعض الحيوانات أكثر مما بملكه الملايين من البشر مجتمعين، وفي الوقت الذي يعانى مئات الملايين يرضخون تحت خط الفقر، تتنعم بعض هذه الحيوانات في القصور الفارهة، وهذا ما دعا بموسوعة جينيس للأرقام القياسية إلى إدراج الحيوانات الأغنى بهذه القائمة.

تركت الكونتيسة النمساوية Karlotta تركت لنمساوية Lieberstein مونثر الثالث -من فصيلة الراعي الألماني- ولذريته من بعده (وهو ما يشبه الوقف)، وقد توفي هذا

الكلب فآلت التركة إلى ابنه جونثر الرابع GUNTHER IV والذي يعد أغنى حيوانات في العالم بثروة تقدر بنحو ٤٠٠ مليون دولار، ويمتلك فيلا في جزر البهاما وقصرًا في ميامي، وله فريق من الخدم والطهاة. ولدى جونتر أيضًا شركته الخاصة، التي يدير موظفوها أصوله، حرصًا على استمرار نمو ثروته وذريته من بعده (١١)

ويليه في الثراء الكلب TOBY RIMES توبى ريمس والذي يعيش في نيويورك، ويأتي في المرتبة الثانية بثروة قدرها ٩٠ مليون جنيه إسترليني، ورثها عن آبائه بعدما قررت السيدة "إيلا ويندل" ترك ثروة لجده الأكبر عام ١٩٣١م كانت تقدر بنحو ٣٠ مليون جنيه إسترليني، وظللت هذه الثروة تتوارث حتى وصلت إلى "توبى ريمس".

وإزاء هذه الترهات لا نعجب حينما نجد الورشة يقاضون أحد الكلاب لاستئثاره بالتركة دونهم، فحينما تركت السيدة "ليونا هيمسلى" سلسلة فنادق هلمسلي الشهيرة ثروة لكلبها المالطي المسمى "ترابل" تقدربنحو الميون دولار بعد وفاتها في عام ٢٠٠٧م، أقام أحفادها دعوى قضائية بدعوى أنها تعاني من مشكلة نفسية، وانتهى القضاء إلى اعطاء الكلب ٢ مليون فقط في حين تم إعطاء الكلب ٢ مليون فقط في حين تم إعطاء هذا الكلب مشكلة أخرى حيث مات ولا يعلم الى من تنتقل ثروته، وفي نهاية الأمر عادت الأموال المخصصة لرعايته إلى مؤسسة ليونا هلمسلى الخيرية إلى المؤسسة ليونا

كما تركت المثلة الأمريكية "بيتي وايت"

لكلبتها مبلغ ٥ ملايين جنيه استرليني. ولا يقتصر الأمر على الكلاب فقط، فقد أوصت الكونتيسة "باتريشيا أونيل" للقرد "كالو" KALU وهو أحد قرود المكاك البرتغالية طويلة الذيل -بمبلغ ٩٠ مليون جنيه استرليني، ومزرعة بأستراليا، وبعد

وأوصى المغني الأمريكي مايكل جاكسون للشمبانزي الذي كان يملكه بمبلغ ٢ مليون دولار.

وفاتها يعيش حاليًا في إحدى المنتجعات في

جنوب أفريقيا.

كما تركت أرملة إيطائية تدعى "ماريا أسونتا" شروتها التي تقدر بـ ١٣ مليون جنيه إسترئيني ومجموعة من الممتلكات في إيطائيا، لأحد قطط الشوارع الذي قدم إليها فأقام في بيتها، فحرمت قرابتها من الأرث ومنحتها لهذا القط. ووصل الأمر إلى الدجاج حيث تمتلك الدجاجة وصل الأمر إلى الدجاج حيث تمتلك الدجاجة جنيه إسترئيني، بعدما قرر صاحبها الناشر البريطاني مايلز بلاكويل ترك جزء من ثروته لها.

وفي الوقت الذي تهدر فيه شروات العديد من الدول النامية فإن هذه الحيوانات تقوم شركة متخصصة بالإشراف على الصناديق الاستثمارية المخصصة لتنمية شروات هذه الحيوانات.

وحرمان القرابة من الإرث وجعله لهذه الحيوانات، إنما ينبع من غياب مفهوم الاستخلاف في المال، وشيوع مفهوم الحرية في أقصى ذروته؛ فالإنسان هو الذي يحدد من يرثه ومن لا يرثه لخلو شريعته من

هذا التنظيم الدقيق، ويضاف لذلك انتشار الإلحاد في الغرب، ولذا يتصرف المالك في ماله كيف يشاء لظنه أنه غير مُحاسَب عن ذلك، وهو ما نتج عنه ما عرضنا له.

وفي عصور الكنيسة الأولى لم يكن هناك منهج محدد يتبع لقسمة التركات، وإنما جرى العمل على تقسيم التركة على الورثة وفقًا لاحتياجهم، فيتم توزيع الجزء الأكبر من الميراث على من هو أكثر احتياجًا، والجزء الأقل لمن هو أقل احتياجًا، وكان أفراد الأسرة يستعينون بالكنيسة وبآبائها، عند توزيع الميراث.

ويذهب ببعض رجال الدين المعاصرين أن أفضل الطرق لتوزيع الميراث هي أن يقسمه الشخص في حياته، على أن يوزع بعد وفاته، وأنه على الأب أن يعطي الجزء الأكبر لمن لديه احتياج أكبر، وألا يكون التوزيع على أساس من هم أكثر ارتباطًا واهتمامًا بالأب.

ولا شك أن هذا أمر يتناقض مع تنظيم الإسلام الدقيق للمال في حياة الإنسان وبعد مماته، فقد حدد الورثة تحديدًا دقيقًا ذكر فيه الفروض كالثمن والسدس والربع والثلث والنصف والثلثين، ومن يستحق ذلك من أصحاب الفروض، وحدَّد العصبات بأنواعهم المختلفة (عاصب بنفسه، وعاصب بغيره، وعاصب مع غيره) ودرجاتهم وطبقاتهم، وذلك في إطار استخلاف الإنسان في هذا المال، والمملوك في الحقيقة لله جل في علاه؛ فالحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله.

والحمد لله رب العالمين.

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فعن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه قال: جاء أعرابي إلى النَّبيّ صلى الله عليه وسلم فقال: يا رسولَ الله علَّمْني كلامًا أقولُه.

قَالَ: قُلَ: لا إِلهَ إِلاَّ اللَّهُ وحدَه لا شريكَ له، اللَّهُ أَكبَرُ كبيرًا والحمدُ للَّهِ كثيرًا وسُبحانَ اللَّهِ ربِّ العالمَينَ، ولا حولَ ولا قَـوَّةَ إِلاَّ بِاللَّهِ العلِيِّ العظيم العزيزِ الحكيم.

قال: هؤلاء لربي، فما لي؟

قال: قل: اللَّهمَّ اغضْرْ لي وارحَمُني واهدِني وارزُقْني. رواه مسلم عن موسى الجهني، عن مصعب بن سعد، عن أبيه. قالَ مُوسَى: أمَّا (عَافِنِي) فأنا أتوهَمُ وما أدْري. يعني: هل ورد فيها لفظة (وعافني) أم لا؟ وعن طارق بن أشيم الأشجعي أنَّهُ سَمِعَ النَّبيَ صلى الله عليه وسلم وأثاهُ رَجُلُ، فقالَ: يا رَسولَ الله، كيفَ أقولُ حينَ أَسْأَلُ رَبِي؟ قالَ: قل: اللَّهُمُ اعْضُرُ كيفَ أقولُ حينَ أَسْأَلُ رَبِي؟ قالَ: قل: اللَّهُمُ اعْضُرُ

لِي، وَارْحَمُنِي، وَعَافِنِي، وَارْزُقْنِي. وَيَجْمَعُ أَصَابِعَهُ إِلاَّ الإِبْهَامَ؛ فَإِنَّ هَــوُلاَءِ نَجْمَعُ لَكَ دُنْيَاكُ وَآخِرَتْكَ. رواد مسلم.

والراوي عن طارق الأشجعي هو ولده أبو مالك الأشجعي واسمه سعد بن طارق، وقد تعددت رواياته. وفيها أنه كان يُعلَم مَن أَسُلَم هذه الدعوات. وعن أبي مالك الأشجعي، عن أبيه، قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم، يُعلَم مَن أَسُلم يقول: اللهم اغفر لي، وارحمني، واهدني، وارزقني.

وفي رواية عن أبي مالك الأشجعي، عن أبيه، قال: كان الرجل إذا أسلم، علّمه النبي صلى الله عليه وسلم الصلاة، ثم أمره أن يدعو بهؤلاء الكلمات: "اللهم اغضر لي، وارحمني، واهدني، وعافني وارزقني"

وهذه جميعًا رواها مسلم في صحيحه.

وروى أبو داود عن عبد الله بن أبي أوفى قال: جاء رجلٌ إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: إني

لا أستطيعُ أن آخذ من القرآن شيئًا، فعلَمْني ما يُجزِنْني منه. قال: قلّ: سبحانَ الله، والحمدُ لله، ولا إلله إلا الله، والله أكبر، ولا حول ولا قوة إلا بالله. قال: يا رسولَ الله، هذا لله-عز وجل-، فما لي؟ قال: قل: اللهم ارحَمْني، وارزُقْني، وعافني، واهدني. فلما قام قال هكذا بيده، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أمًا هذا فقد ملا يديه من الخير. والحديث حسنه الألباني.

#### ما يقال بين السجدتين

قيل للإمام أحمد: ما يقولُ بين السجدتين؟ قال: "رب اغفر لي. رب اغفر لي" لحديث حذيفة، وإن شاء قال: اللهم اغفر لي وارحمني وعافني واهدني وارزقني؛ لأن كليهما يُذكران عن النبي صلى الله عليه وسلم بين السجدتين.

وقال أبو داود: قلتُ لأحمد ما يقولُ بين السجدتين؟ قال: ربّ اغفر لي.

قلتُ: في الفريضة؟

قال: نعم.

قلتُ: وإنْ كان خلف الإمام؟

قال: نعم.

قيل فيطيلُ بين السجدتين؟

قال: يقول: ربّ اغفر لي. (مسائل أبي داود: ٢٤٠).

وقال ابن هانى: وسألته (أي: أحمد بن حنبل) عن الأمام إذا صلى بقوم يقول: ربنا اغفر لنا؟ أي ليعم الصلين معه بالدعاء ولا يخص به نفسه. قال: أما الذي سمعنا: رب اغفر لي، رب اغفر لي، وما سمعنا: رب اغفر لنا.

قال الألباني: وكان صلى الله عليه وسلم يقول في هذه الجلسة: اللهم-وفي لفظ ربّ اغفر لي، وارحمني، واجبرني، وارفعني، واهدني، وعافني،

وارزقني. وتارة يقول: رب اغفر لي، رب اغفر لي، وكان يقولهما

وداره يصول: رب اعصر لي، رب اعصر لي، وهان يصولهما في صلاة الليل- انتهى.

وحديث حذيفة فيما يقال بين السُجدتين رواه النسائي وابن ماجه أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يقول بين السجدتين: "رب اغفر لي، رب اغفر لي"، وحديث ابن عباس فيما يقال بين السُجدتين: أخرجه أصحابُ السُّنن الا النسائي، وألفاظه مُتقاربة، وبينها اختلافات يسيرة.

وقد وردت الروايات بتقديم بعض الألفاظ على بعض، وفي بعضها اقتصر على بعض الألفاظ دون البعض، ففي سنن ابن ماجه عن ابن عباس: أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يقول بين السُجدتين في صلاة الليل: رَبُ اغْفِرُ لِي. وَارْحَمْنِي، وَاجْبُرْنِي، وَارْزُقْنِي وَارْفَعْنِي. بدون: واهدني وعافني.

وعند الترمذي عنه أنه صلى الله عليه وسلم كان يقول بين السجدتين؛ اللَّهُمُ اغْضِرُ لي، وارْحَمْني، واجَــبِرني، واهَــدنِي وارزْقَــني، بـدون؛ وعافني وارزْقَــني، بـدون؛ وعافني

و في مسند أحمد من حديثه . رضي الله عنه . واصفًا صلاة النبي صلى الله عليه وسلم قال: ثُمَّ رفع رأسه ، قال: فكان يقولُ فيما بين السَّجْدَتَيْن: ربُ اغْفر لي، وارْحمني، واجْبُرْني، وارْفعني، وارْزُقْني، واهدني، بدون: وعافني

وفي سنن أبي داود عن أبن عباس: أنَّ النَّبِي صلى الله عليه وسلم كان يقُولُ بين السجدتين: اللَّهُمُ اعْفرُ لي. وارْحمني وعافني، واهدني، وارزُقْني، بدون؛ وارفعني واجبرني،

فبان بما ذكرنا من الروايات أن جميع تلك الألفاظ واردة عن النبي صلى الله عليه وسلم. وكلها صحيحة: كما ذكر الألباني.

وتقديم بعضها على بعض لا حرج فيه، والإتيان

بهذا الذكر تارة وهذا تارة حسن، والجمع بينهما حسن أيضًا لا حرج فيه.

وكان النبي صلى الله عليه وسلم يقول هذا الدُعاء بين السُجدتين في صلاة الليل. ولكن هل ورد أنه صلى الله عليه وسلم كان يقوله في الفريضة؟ لم ترد رواية صريحة في أنه صلى الله عليه وسلم كان يقول ذلك في الفريضة. ومع هذا فأكثر أهل العلم على أنه يقال في الفريضة أيضًا.

قال الشافعي وأحمد يُقال في المُكتوبة، وفي التَّطوع. والنبي صلى الله عليه وسلم كان يُصلي صلاةً طويلة. وكان جلوسه بين السَّجدتين قريبًا من سجوده

فعند أبي داود: وكان صلى الله عليه وسلم يقعد ما بين السجدتين نحوًا من سجوده. فهذا يعني: أنّه صلى الله عليه وسلم كان يُردد هذا الدُعاء.

#### قوله: اللهم اغفر لي

وطلب المغضرة - الاستغفار - أمرٌ مُؤكّدٌ في الصّلاة؛ حيث إنّه جاء في مواضع مُتعددة؛ كالركوع، والسُّجود، وبين السّجدتين، وبعد التشهد وغير ذلك. فهو من الأمور المطلوبة.

وكذلك حينما ينصرف من صلاته أيضًا فإنه يستغفر ثلاثًا. والغفر يتضمن السّتر والوقاية، فالعبد ذنوبه كثيرة، وتقصيره في حق الله كبير، ومهما فعل فإنه لا يُودي حق الله وشكر نعمته عليه. فهو بحاجة إلى استغفار من هذا الثقصير، والنَّعَم مُتتابعة وكثيرة؛ قال الله عز وجل: وله مُنَّدُ وَاللهُ لَعُمُومًا وَاللهُ عَلَيكم لا تَفُوا مُنَّدُ اللهُ عليكم لا تَفُوا بحصرها؛ لكثرتها وتنوعها.

إن الله لغفور لكم رحيم بكم؛ إذ يتجاوز عن تقصيركم في أداء شكر هذه النعم، ولا يقطعها

عنكم لتفريطكم، ولا يعاجلكم بالعقوبة.

فيحتاج العبد إلى استغفار إزاء هذا الثقصير الكثير في شُكر هذه النَّعَم. إضافة إلى أنَّ العبد قد يستعمل شيئًا من ذلك في معصية الله.

فيستحضر هذه المعاني: اللهم اغضر لي ذنوبي، اغضر لي تقصيري، اغضر لي غضلتي اغضر لي إسرافي في أمري.

وأطلق: "اغضر لي"، لم يقل: من كذا وكذا: ليشمل كل الذنوب الكبار والصغار. ما قدْمتُ، وما أخُرتُ، وما أسررتُ، وما أعلنتُ، ما أعلمه. وما لا أعلمه، وما أنت أعلم به مني، ما أستحضره، وما لا يحضرني ذنبي كله، دقه وجله، وأوله وآخره، وعلانيته وسره.

#### قوله: وارحمني

كان هذا أكثر دعاء النبي صلى الله عليه وسلم يجمع بين طلب المغفرة والرحمة، وكانت آخر دعوة دعا بها النبي قبل أن يلحق بالرفيق الأعلى: اللهم اغفر لي وأرحمني وألحقني بالرفيق الأعلى.

ففي الصحيحين من حديث عائشة أنها سَمِعَتِ النَّبِيِّ صلى اللَّه عليه وسلم، وَأَصْغَتُ إِلَيْه قَبْل أَنْ يَمُوتَ، يقول: "اللَّهُمُ اغْضَرُ لِي وَارْحَمُني، وَٱلْحَقْنِي بِالرَّفِيقِ الأَعلى".

فالمغفرة والرحمة متلازمتان؛ فإنَّ اللَه-تبارك وتعالى- إذا رحم عبدًا غفر له ذنوبه؛ فإنَّ الله إذا رحم العبد هداه، ووقعه، وسدِّده، وعافاه، وأنعم عليه، وأجاب سُؤله، وبلغه المراتب العالية، وساق إليه الطاقه، وصرفه في محابه، وشغله بذكره وطاعته، فيكون العبد هاديًا مهديًا، مُسدِّدًا، راشدًا، مُوقَعًا، مُشتغلاً بما يُرضى الله تعالى.

ودخول الجنّه إنما هو برحمة الله، وكلّ ما يتقلّب فيه العبادُ من هذه النّعَم إنما هو برحمة اللّه وما يصرف عنه من الشّرور والآفات من رحمته تبارك وتعالى.

#### قوله، واشدني د

فيدخل هنا الهداية بالعلم الصّحيح؛ أن يعرف إلى ما يهتدي وكيف يهتدي إلى ما ينفعه، ويُصلحه، ويرفعه، أن يعرف كيف يهتدي إلى محابُ الله، أن يهتدي إلى الصّواب فيما اختلف الناسُ فيه، وأن يهتدي إلى أفضل الأعمال، ثم بعد ذلك يُوفّق إلى القيام والنّهوض بها على الوجه الذي يحبه الله عز وجل ويرضيه.

يهديهم بعدما قتلوا إلى الجنة ولهذا يقولون في الجنة؛ «الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله»؛ فهذه هداية بعد الموت.

#### قوله وعافني

هنا يدخل أنواع المعافاة؛ المعافاة أن يُعافَى الإنسان في دينه، فيسلم من البدع، والضَّلالات، والشُّرور، والمعاصي، والشَّبهات، والزَّيغ، وأنواع الضَّلال، الإنسان يسأل ربَّه العافية في الدنيا والأَخرة.

ويدخل فيه أيضًا المعافاة من الابتلاء قبل وقوع البلاء وبعد وقوعه فالابتلاء لا بدُّ منه، ولكن

العبد قد لا يصبر معه، فيحتاج إلى العافية، فالإنسان يسأل ربِّه العافية، فلا يتمنَّى البلاء؛ ولهذا قال النبيُّ صلى الله عليه وسلم: "لا تتمنوا لقاء العدو، واسألوا الله العافية، فإذا لقيتُموهم فاصبروا".

#### قوله وارزقني

والرزق يكون في المال والولد والزوجة الصالحة، ويكون كذلك في الهداية للإيمان والتقوى، وقد كان من دعاء النبي صلى الله عليه وسلم: "اللهم اقسم لنا من خشيتك ما تحول به بيننا وبين معاصيك، ومن طاعتك ما تُبلغنا به جنتك، ومن اليقين ما تُهون به علينا مصيبات الدنيا".

#### قوله، واجبرني،

والجبر: جبر الكسير، جبر الضّعيف، اجبر ضعفي، اجبر قلبي، فإذا جبر الله عبدًا فإنَّ ضعفه يتحوّل إلى قوة، وحزئه يتحوّل إلى أنس، وراحة، وسرور، وسعادة، وتؤول أحوالُه إلى سدادٍ . فالله-تبارك وتعالى- هو الذي يجبر أصحاب القلوب المنكسرة، ويجبر الفقير فيُغنيه، ويُوليه، ويُعطيه.

#### قوله، وارفعني

يعني: في الدَّارين، وليس القصودُ بالرَّفعة: العلوَّ في الأرض، وإنما يرفعه بالإيمان والعمل الصَّالح، فلا يكون مهيئًا، وإنما العزَّة لله، ولرسوله، وللمؤمنين، فالمؤمن لا يكون ذليلاً مهيئًا.

فهذا كله مما يُقال بين السُّجدتين.

وينبغي للعاقل أن يستحضر هذه المعاني في صلاته: فإن ذلك يكون له بالغ الأثر، واستحضار هذه المعاني والدعاء بها بحضور قلب ويقين مما يعين على الخشوع.

نسأل الله الهداية والتوفيق.

جمادى الأخرة ١٤٤١ هـ- العدد ١٤٠ السنة الرابعة والخمسون

# حقيقة الإخلاص لله تعالى



وأن تكون الصلاة لله، وأن يكون النسك والعبادة كلها خالصة لوجه الله، لا تُصرف لأحد، ولا لبشر، ولا لحجر، ولا لبقر، ولا لطاغوت، ولا لوثن، ولا لأحد من الناس كائنًا من كان، هذه هي العبادة لله: في مُّنُهُ وَإِلَّاكَ نَسْتُمنُ ، (الفاتحة:٥).

#### منزلة الإخلاص وأهميته:

لا بد من إخلاص النية لله في أي عمل يعمله العبد. قال تعالى: وَمَا أُمِهُوا إِلَّا لِتَعَبُّدُوا أَلَّهُ مُعْلِصِينَ لَهُ اللِّينَ ، (البينة: ٥)، وقال صلى الله عليه وسلم: (إنما الأعمال بالنيات، وإنما لكل امرئ ما نوى) (صحيح البخاري: ١)، وقال صلى الله عليه وسلم: (قال الله تعالى: أنا أغنى الشركاء عن الشرك؛ من عمل عملاً أشرك فيه غيري فأنا بريء منه؛ وهو كله للذي أشرك). (أخرجه مسلم ۲۹۸۵).

ولا بدفي إخلاص العمل من أن يكون هذا العمل مما شرعه الله على لسان رسوله-صلى الله عليه وسلم-يقول تعالى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ لَيْجُونَ اللَّهَ فَأَنَّبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ

الحمد لله وحده. والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

فإن إخلاص العمل لله تبارك وتعالى من أعظم أصول هذا الدين، ويُعَدُّ الإخلاص من أهم أعمال القلوب، وأعظمها قدرًا وشأنًا، فبحسب الإخلاص يُقبل عمل العبد أو يُسرّدُ عليه. وهذا الدين كله يقوم على الإخلاص، يقول الله جل وعلا: "وَمَّا أُمْرُوا إِلَّا لِنَبُدُوا أَنَّهُ عُلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ، (البينة: ٥)، وقال تبارك وتعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ أُمِرْتُ أَنْ أَعَبُدَ اللَّهَ مُخْلِصًا لَّهُ ٱللَّذِينَ ﴿ (الزمر:١١)، وقال سبحانه وتعالى: ﴿ قُلُ ٱللَّهَ أَعَبُدُ كُلِّصًا لَهُ ديني (الزمر:١٤).

والإخلاص لُبُ الأعمال وروحها، وله ثمراتٌ عظيمة في دنيا المسلم وآخرته: إذ بالإخلاص تطمئن القلوب، وتهدأ النفوس؛ لأنها تعامل علام الغيوب، الـذي لا تخفي عليه خافية في الأرضى ولا في السماء، والذي يعلم السر وأخفى، فيرجون بعملهم كله وجه ربهم سيحانه، شعارهم دائمًا قوله تعالى: و إِنَّا ظُلِينَكُو لِوَقِهِ اللَّهِ لَا زُيدُ مِنكُرُ جُزَّاتُ وَلا شَكُورًا \* (الإنسان: ٩).

#### معنى الاخلاص وحقيقته:

قال ابن القيم: "الإخلاص هو إفراد الحق سبحانه بالقصد في الطاعة" (مدارج السالكين ٩١/٢). وقال ابن رجب: "الإخلاص في اللغة ترك الريا، وفي الاصطلاح: تخليص القلب عن شائبة الرياء والسمعة المكدر لصفائه". (القواعد ١٦٥/١). الإخلاص، أن تكون الحياة لله، وأن يكون الممات لله،

جمادي الآخرة ١٤٤٦ هـ - العدد ١٤٢ السنة الرابعة والخمسون

(آل عمران: ٣١). ويقول-صلى الله عليه وسلم-: (من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد)، وفي لفظ في صحيح مسلم أيضًا: (من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد) (أخرجه مسلم ١٧١٨).

وبالإخلاص والمتابعة يتحصن المسلم من ألد أعدائه ألا وهو الرياء والبدعة والشرك. يقول ابن أبي العز الحنفي رحمه الله: (فهما توحيدان، لا نجاة للعبد من عذاب الله إلا بهما: توحيد المرسل، وتوحيد متابعة الرسول-صلى الله عليه وسلم-). (شرح العقيدة الطحاوية، ص٢٠٠٠).

ويقول شيخ الأسسلام ابن تيمية رحمه الله: (وبالجملة فمعنا أصلان عظيمان؛ أحدهما: أن لا نعبد إلا الله. والثاني: أن لا نعبده إلا بما شرع. لا نعبده بعبادة مبتدعة. وهذان الأصلان هما تحقيق (شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله) كما قال تعالى: فيبلُوكُمُ أَيْكُمُ أَحُسَنُ عَمَلاً وقال الفضيل بن عياض: أخلصه وأصوبه. قالوا. يا أبا علي ما أخلصه وأصوبه؟ قال: إن العمل إذا كان أبا علي ما أخلصه وأصوبه؟ قال: إن العمل إذا كان خالصًا ولم يكن صوابًا لم يقبل. وإن كان صوابًا ولم يكن خالصًا لم يقبل حتى يكون خالصًا صوابًا ولم والخالص أن يكون الله، والصواب أن يكون على السنة. وذلك تحقيق قوله تعالى: همن كان يرجُو للسنة. وذلك تحقيق قوله تعالى: همن كان يرجُو ربّه فليعمل عملاً صالحًا ولا يُشركُ بعبادة ربّه أحدًا، (مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية: ربّه أحَدًا)

ولذلك اشترط رسول الله صلى الله عليه وسلم الإخلاص كشرط أساس لقبول الله للعمل من العبد، فبين صلى الله عليه وسلم أن من آشرك في نيته وقصده لله ولغيره، فإن الله سبحانه لا يقبل منه هذا العمل حتى لو كان عظيمًا، فعن أبي موسى عبد الله بن قيس الأشعري رضي الله عنه، قال؛ سُئل رسولُ الله- صلى الله عليه وسلم- عن الرّجُل يُقاتلُ شجاعةً، ويُقاتلُ حميةً، ويُقاتلُ رياءً، أيُّ ذلك يُقاتلُ شجاعةً، ويُقاتلُ حميةً، ويُقاتلُ رياءً، أيُّ ذلك

في سبيل الله؟ فقال رسُول الله صلى الله عليه وسلم: "مَنْ قَاتَلَ لِتَكُونَ كَلَمَةُ الله هي العُلْيَا، فَهُوَ في سبيلِ الله". (أخرجه البخاري ٣١٢٦، ومسلم ١٩٠٤).

#### من علامات الإخلاص:

1- أن يبتغي المسلم الأجر من الله تعالى وحده: فلا يبحث عن شهرة، ولا مكانة اجتماعية، ولا زعامة، ولا ثناء الناس عليه، قال تعالى على لسان بعض الأنبياء في القرآن الكريم: ﴿وَالْمُعْلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّ

٧- أن يكون عمل السر عنده أفضل من العلانية: ففي الحديث عن أحد السبعة الذين يظلهم الله في الحديث عن أحد السبعة الذين يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله: (ورجل تصدق بصدقة فأخفاها فلا تعلم شماله ما أنفقت يمينه) (أخرجه البخاري ٦٢٩. ومسلم ١٩٣١)، فلما أخفى صدقته وأخلص فيها لله تعالى، رفع الله قدره وأظله في ظله.

"- إساءة الظن بالنفس، واتهامها بالتقصير؛ فالمخلص من العبادات على فالمخلص من العباد من يأتي بجميع العبادات على أحسن وجه، ومع ذلك هو خائف أن لا يتقبل الله منه عمله يوم القيامة، كما قال تعالى: وأله منه المنه المن

١- استواء المدح والدنم: فالمخلص يقوم بجميع أعماله على ما يرضى الله تعالى-ثم بعد ذلك لا يبالى أرضى الناس أم سخطوا، مدحوا أم ذموا. وكان بعض السلف يقول في الرّجُل يُمدحُ في وجْهه، قال: "التّوبُهُ منهُ أَنْ يقول: اللهُمْ لا تُواحِدُنْني بِمَا يَقُولُونَ، وَاجْعَلْني خَيْرًا مِمَا يَقُولُونَ، وَاجْعَلْني خَيْرًا مِمَا يَظُنُونَ". (أخرجه البيهقي في شعب الإيمان ٤٥٣٤). يَظُنُونَ". (أخرجه البيهقي في شعب الإيمان ٤٥٣٤). نسأل الله أن يرزقنا الإخلاص في الأقوال والأعمال، إنه ولي ذلك والقادر عليه.



# حضارة أهل الطفيان

الحمد لله. والصلاة والسلام على رسوله محمد صلى الله عليه وسلم. وبعد: هَان نظرة الأكبار والإعجاب بحضارة الغرب قد بلغت شأوًا كبيرًا، واحتلت حيرًا من القلوب عميقًا، وفتنت خلقًا كثيرًا، بما رأوا من صناعة متقدمة. وأبنية متطورة، ومراكب فارهة. وهذا التطور لا شك أنه أمر محمود وسبيل للنهوض له مردود، واللَّه تعالى قد فتح باب العلوفي الدنيا لمن أخذ بأسباب النهوض؛ ﴿ مَّن كُانَ ۗ بُرِيدُ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنِّا وَزِينَهُمْ نُوفِ إِلَيْهِمْ أَعَمَالَهُمْ فِيهَا وَهُرْ فِيهَا لَا يُنْخَسُونَ ، (هود: ١٥).

اصدر المدين سليمان أيوب رئيس فرع بلبيس

لسليمان كما جاء في القرآن العظيم.

قال الله تعالى: «رَنَفَقُدَ ٱلظَّيْرَ فَقَالَ مَا لَى لاَّ أَرَى ٱلْهُدْهُدُ أَمَّ كَانَ مِنَّ ٱلْكَآبِينِ ۞ لأُعَذِّينَهُ عَذَاكِ السَّدِيدُ اللَّهِ لَأَاذْبَحَنَّهُ أَوْ لَيُأْتِينِي بِشُلْطُن مُّينِ أَخُطَتُ عَبْرُ بَعِيدٍ فَقَالَ أَخَطَتُ بِمَا لَمْ غُيطً بهِ. وَجِنْتُكَ مِن سَيَا بِنَهَا يُقِينِ 🕝 إِنِّي وَجَدتُ آمْرَآهُ تَمَلِكُهُمْ وَأُونِيَتْ مِن كُلِّي شَيْءٍ وَلَمَّا عَرَشُ عَظِيمٌ اللَّهِ وَجَدتُّهَا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُونَ لِلشَّمْيِنِ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَزَيَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَانُ أَعْمَالُهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ ٱلسَّبِيلِ فَهُمْ لَا يَهْمَدُونَ 0 أَلَّا يَسْجُدُوا ﴿ يَدِّهِ ٱلَّذِي يُخْرِجُ ٱلْخَبِّ فِي ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا غُنْفُونَ وَمَا تُعْلِئُونَ 💮 اللَّهُ لَا إِنَّهَ إِلَّا هُوَ رَبُّ الْعَرَقُ الْعَظِيمِ » (النمل: ٢٠- ٢٦). ولكن لا يليق بمسلم أن تطغى عنده الرؤية المادية على رؤية الحقيقة العقدية، فننسى ما هم عليه من الكفر لافتناننا بحضارة زائلة وزينة زائضة، فالمسلم عال بإيمانه حتى لو كان أقل الناس منزلاً أو مركبًا أو بنيانًا، فهو في علو بعقیدته وایمانه بالله، فیری نفسه فی منزلة رفيعة، ويرى الكفر في دركة وضيعة، وأن أهله في سفول وحياة قبيحة، فلا تغرّه مظاهر الطغيان، ولا تصدّه نوائب الدهر والزمان، فيُبصر الأمور بحقيقتها، وتطغى عنده مشاهد الكفر على كل متاع الدنيا وبهجتها.

فالحال عنده كحال هدهد سليمان رأى مشهدًا قبيحا أفسد عليه رؤية البنيان وزينة العرش والمكان، وها هو الهدهد يحكي ما جرى معه

قال المفسرون: العرش السرير الضخم كان مضروبًا من الذهب مكلًلاً بالدرّ.

« وَأُوتِيَتُ مِنْ كُلُّ شَيْءٍ » يُؤتاه الملوك من الأموال والسلاح والجنود والحصون والقلاع ونحو ذلك. إن كلام هدهد سليمان قد فاق الوصف، فهذا حيوان فُطر على التسبيح والعبادة لما رأى ملك بلقيس وما فيه من الأعاجيب لم تفتنه هذه الحضارة ولم تؤثر فيه صورة العرش بعظمته؛ إذ كل ذلك تلاشى مع رؤية منظر الكفر الصريح وهم يسجدون للشمس.

قارن بين رؤية الهدهد ورؤية المفتونين اليوم بحضارة الغرب، لما رأوا ما وصلوا إليه من حضارة أعمتهم المدنية عن رؤية الكفر الذي هم عليه؛ فذابوا في المجتمعات الكافرة، ولم يروا قباحة الكفر، وأنه لا تنفع معه حضارة ولا بنيان ولا صناعة.

إن الشريعة تُرسِّخ فينا مبدأ مهمًّا لنرى الأمور على حقيقتها، فقبح الشرك أعظم من كل الحضارة التي نشاهدها

ولهذا ترى في القرآن الكريم آيات واضحات تنهانا عن الافتنان بالكفر؛ إذ كانوا أكثر منا أولادًا أو أعظم منا بنيانًا؛ قال تعالى: « لا شخك أولادًا أو أعظم منا بنيانًا؛ قال تعالى: « لا شخك أوليدًا لا أوليدًا المنافقة على المنافقة على المنافقة على المنافقة على المنافقة على الأيلة جاء في آية أخرى: « أَهْمَوْنَ لَا لَوْمَنُونَ وَمَنْ وَمُنْ وَمَنْ وَمَنْ وَمَنْ وَمَنْ وَمَنْ وَمَنْ وَمَنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُمْ وَنْ وَمَنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُمْ وَمُنْ وَنْ وَمُنْ وَنْ وَمُنْ وَالْمُونُ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُوالْمُونُ وَالْمُنْ وَالْمُوالُونُ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُوالُونُ وَالْمُوالُونُ وَالْمُوالُول

وقد نهانا الله عن الأغترار بالنعيم الذي هم فيه؛ فقال تعالى: «لَا يَعْرَفُكُ نَقَلُكُ الَّذِينَ كَشَرُواْ فِي فيه أَلِينَ كَشَرُواْ فِي اللّهِ عَلَيْهُ وَمَا عِلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ وَمَا عِلَيْهُ وَمَا عِلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

الْأَرَارِ ، (آل عمران: ١٩٦- ١٩٨)؛ أي: لاَ تَنْظُرُوا إِلَى مَا هَوُلاَءِ الْكُفَّارِ مُتْرِفُونِ فِيهِ، مِنَ النَّعُمَةَ وَالْغَبْطَةَ وَالسُّرُورِ، فَعَمَا قَليل يَـزُولُ هَذَا كُلُّهُ عَنْهُمْ، وَيُصْبِحُونَ مُرتَهنين بِأَعْمَالِهِمُ السَّيْتَةِ، فَإِنَّمَا نَمُد لَهُمْ فِيهِ اسْتَدْرَاجًا، وَجَمِيعُ فَإِنَّمَا نَمُد لَهُمْ فِيهِ اسْتَدْرَاجًا، وَجَمِيعُ مَا هُمْ فِيهِ الْتَدْرَاجًا، وَجَمِيعُ الْهَمْ فِيهِ ، مَتَاعٌ قَلِيلٌ ثُمَّ مَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَبِئُسَ الْهَادُ ،.

فالله-سبحانه وتعالى- ميَّز الإنسان عنَّ الحيوان بنعمة الهداية، فإذا لم يأخذ بها وقد توفرت أسباب الهداية وقامت الحجة عليه؛ فهو شر من الأنعام، قال الله تعالى: ﴿ لَكُنَّ مُرَّانًا بمبلة كورًا من المن والإسرا أنم قلون لا يقفلهن بِ وَلَمْ أَمْنِينَ لَا يُصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ مَاذَاذٌ لَا يَسْتَعُونَ بِهَا أَوْلَئِكَ وَالْإِنْفِي إِلَى هُمْ أَمَّالُ أُولَتِكَ هُمُ النَّعَلُونَ ، (الأعراف: ١٧٩)؛ هؤلاء الذين لا يسمعون الحق ولا يغونه ولا يُبصرون الهدى، كالأنعام السارحة التي لا تنتفع بهذه الحواس منها إلا في الذي يعيشها من ظاهر الحياة الدنيا، وربما كانت طباع الحيوانات خيرًا من طباع هؤلاء وأسلم وأقبل للخير، ولهذا جعلهم الله سبحانه شر الدواب؛ فقال تعالى: وَ حَرُّ النَّوَاتِ عِندُ أَنْمِ النَّمْ الْكِذِّ رَوْ الْمُعَمِّدُ لَوْزُا وَقَد الْفَرْضُونَ ، (الأنفال: ٢٢-

والإنسان إنّما يُميّز على غيره من الْحيوانات بفضيلة المعلم والْبيان والا فغيره من الدواب والسباع أكثر أكلاً منه واقتوى بطشا، وأكثر جمعًا وأولادًا، وأطول أعمارًا، وأنّما مُيّز على الدواب والحيوانات بعلمه وبيانه، فإذا عدم المعلم بقي معه المقدر المُشترك بينه وبين سائر الدواب وهي الحيوانية المُحصّة فلا يبقى فيه فضل عليهم، بل قد يبقى شرًا منهم.

قال عطاء بن أبي رياح -رحمه الله-: "الأنعام تعرف الله، والكافر لا يعرفه". ولهذا جعل الأكثرين أضل سبيلاً من الأنعام؛ لأنها تتبع قائدها وتهتدي الطريق، وأما الكفار فدعاهم الرسل للطريق والهداية فلم يتبعوهم، بل لم يضرفوا بين ما يضرَها من النبات أو الطريق ويين ما ينضعها منه، فتجتنب الأول وتؤثر الثاني. والله تعالى لم نعط البهائم قلوبًا تفقه بها. ولا ألسنة تنطق بها وأعطى ذلك للكفار ثم لم ينتضعوا به فصاروا أضل من البهائم؛ لأنهم لم يهتدوا مع وجود الأدلة.

إن غياب هذه الرؤية التي نقلها لنا هدهد سليمان عن كثير من أبناء السلمين قد أضر بهم كثيرًا، فلذا تميعت مظاهر الولاء للمسلم ومظاهر البراء من الكافر، لأنهم لا يرون الكافر بميزان العقيدة، وإنما بمظاهر الدنيا: فقلدوهم وأحبوهم وتشبهوا بهم.

إن البلية كل البلية أن تنقض عرى الاسلام، وانما نقضها يكون بأناس نشأوا في الإسلام ولم يعرفوا الجاهلية فاختلط عندهم أمر الحق بالباطل، كما قال عمر-رضي الله عنه-: "انما تنقض عرى الأسلام عُرُوة عروة؛ إذا نشأ في الإسلام من لم يعرف الجاهلية".

وَهَذَا مِن كُمَالِ عِلْم عِمر-رَضِي اللَّهُ عَنْهُ-: فَإِنَّهُ إذا لم يعرف الحاهليّة وحكمها، وهُـو كل ما خَالِفُ مَا جَاءَ بِهُ الرَّسُولِ فَانَّهُ مِنَ الْحَاهِلِيَّةِ، وهي منسوبة إلى الْجِهْلِ، وكل مَا خَالْفَ الرَّسُولِ فَهُوَ مِنَ الْحِهُلِ، فَمِن لم يعرف سَبيل الْجُرمِين وَلَم تَستَبِنَ لَهُ أُوشُكَ أَن يَظُنَّ فِي بِعض سبيلهم أَنْهَا مِن سَبِيلِ الْمُؤْمِثِينَ.

من نشأ في الأسلام غير عالم تفصيل ضده فَالْتَيسَ عَلَيْهُ يعض تفاصيل سبيل الْمُؤْمِنينَ

بسبيل الْجُرمين؛ فإن اللُّيس إنَّما يقع إذا ضعف العلم بالسبيلين أو أحدهما.

مع أن السبيل واضح جليَ في كتاب الله، قال الله تعالى: ﴿ وَكُنْ إِنَّ لَيْسِلُ الْآلِبُ وَلَسَّنَّهِ عَلَّ الأنعام: ٥٥).

وَاللَّهِ تَعَالَى قَد بِينَ فِي كَتَابِهِ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ مفصَّلة، وسبيل الْجُرمين مفصَّلة، وعاقبة هُولاً ع مفصلة وعاقبة هؤلاء مفصلة، وأعمال هولاء وأعمال هولاء، وأولياء هولاء وأولياء، هـ ولاء وخدلانه له ولاء وتوفيقه له ولاء، والأسباب الَّتي وفِّق بها هؤلاء والأسباب الَّتي خذل بها هؤلاء، وأوضح -سُنْحَانَهُ- الأمريْن في كتابه وكشفهما وأوضحهما وبينهما غابة البيان حتى شاهدتهما البصائر كمشاهدة الأبصار للضياء والظلام.

فالعالمون بالله وكتابه ودينه عرفوا سبيل المؤمنين معرفة تفصيلية وسبيل المحرمين معرفة تفصيلية فاستبانت لهم السبيلان كما يستبين للسالك الطريق الموصل إلى مقصوده والطُّريق الْمُوصل إلِّي الهلكة. (الفوائد الابن

فما أحوجنا لنتدير كلام الهدهد وما فيه من البصائر، وأن نتيقن بأننا وإن ضعفنا واستُسيحت مقدساتنا؛ فلا سبيل الا بتنقية العقول والقلوب مما يُفسد الضمائر، ويحبى فينا عقيدة الأوائل، حتى وإن أظلمت الدنيا واشتدت الرذائل، فرب الكون قادر على تغيير ما نحن فيه من محن وقلاقل، والله وحده هو مَن ينصر عباده الموحدين، وهو القوى ذو القوة

وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أحمعين.

# المالي التعمالي التعمالي المالي التعمالي التعمالي التعمالي الناس المالي التعمالي التعمالي الناس التعمالي الناس

الستشار أحمد السيد على إبراهيم نائب رئيس هيئة قضايا الدولة

الحمد لله حمدا لا ينفد. أفضل ما ينبغي أن يحمد، وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه ومن تعبد. ما يزال الحديث متصلاً عن أهمية وفضل قضاء حوائج الناس فنقول وبالله تعالى التوفيق؛ الفضيلة الثالثة، قضاء حوائج الناس من هدى أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم، خير الأمة بعد نبيها، وهم خير القرون، والتابعون، وتابعوا التابعين خير القرون بعد قرن الصحابة، وقد كان هدى هؤلاء جميعا التنافس في قضاء حوائج الناس، وليس أدل على ذلك من الأمثلة الأتية؛

#### ١- أبو بكر الصديق رضي الله عنه:

أ- خَرَجَ أَبُو بَكُرِ مُهَاجِرًا نَحُو أَرْضِ الْحَبَشَة، حَتَى إِذَا بَلغَ بَرْكَ الْعَمَادُ لَقَيْهُ ابنُ الدَّعَنَة وهو سيَدُ القارة، فقال: أَيْنَ تَرِيدُ يا أَبا بَكْرِ؟ فقال أَبو بَكْر: أَخْرجَني قَوَمي، فَأُرِيدُ أَنْ أُسِيحَ فَيُ الأَرْض وَأَعْبُدُ رَبِّي، قال ابنُ الدَّعْنَة: فإنَّ مثلك يا أَبا بَكْر لا يَخْرُجُ ولا يُخْرِجُ، إِنَّكَ تَكْسِبُ المَعْدُومَ وتصلُ الرَّحَمَ، وتحملُ الرَحَمَ، وتحملُ الكَل وتقري الضَيْف وتُعِينُ على نوائب الحق، فأنا لكَ جارُ ارْجِعْ، واعْبُدُ رَبِّكَ بِبلدك.

"تحمل الكلّ الكلّ أصله الثقل، وقو صَلَى المُعلّ النفاق على الضعيف واليتيم والعيال وغير ذلك وهو من الكلال وهو الإعياء. "وتكسب المعدوم" تعطيه مالاً، ويجد الناس عندك مالا يجدون عند غيرك. "تقري الناس عندك مالا يجدون عند غيرك. "تقري الضيف" تُكرمه، يقال للطعام المقدم للضيف: "قرا". "وتعين على نوائب الحق "جمع نائبة، وهي الحادثة، ما يحدث في الناس من المصائب، قال: "مثلك يا أبا بكر لا يُخرج "باختياره؛ لأنه صاحب نفع مُتعد لأهل البلد "ولا يُخرج" بغير اختياره.

أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه كان يتعهد عجوزًا كبيرة عمياء في بعض نواحي المدينة بالليل، فيسقي لها ويقوم بأمرها، فكان إذا جاءها وجد غيره قد سبقه إليها، فأصلح ما أرادت، فجاءها غير مرة؛ كيلا يُسبق إليها، فرصده عمر، فإذا هو أبو بكر الصديق رضي الله عنه الذي يأتيها وهو يومنًذ خليفة".

#### ٢ - عمر بن الخطاب رضى الله عنه:

قال أسلم (مولى عمر): إن عمر بن الخطاب طاف ليلة. فإذا هو بامرأة في جوف دار لها وحولها صبيان يبكون، وإذا قدر على النار قدر ملأتها ماءً، فدنا عمر ابن الخطاب من الباب، فقال: يا أمة الله، لماذا بكاء هؤلاء الصبيان؟ فقالتُ: بكاؤهم من الجوء، قال: فما هذه القدر التي على النار؟ فقالت: قد جعلت فيها ماءً أعللهم بها حتى يناموا، أوهمهم أن فيها شيئًا من دقيق وسمن، فجلس عمر فبكى، ثم جاء إلى دار الصدقة، فأخذ غرارة (أي كيسًا كبيرًا) وجعل فيها شيئًا من دقيق وسمن وشمم، وشمن وشحم،

ثم قال: يا أسلم، احمل علي، فقلت: يا أمير المؤمنين،

جمادي الأخرة ١٤٤١ هـ - العدد ١٤٢ السنة الرابعة والخمسون ٥- التابعون وتابعوهم:

لقد كان التابعون حريصين على قضاء حوائج الناس، وليس أدل على ذلك من الأمثلة الأتية: أ- محمد بن على بن أبى طالب:

قال محمد ابن الحنفية رحمه الله (ابن علي بن أبي طالب رضي الله عنه): "أيها الناس، اعلموا أن حوائج الناس إليكم نعم الله عز وجل إليكم، فلا تملوها فتتحول نقمًا، واعلموا أن أفضل المال ما أفاد ذخرًا، وأورث ذكرًا، وأوجب أجرًا، ولو رأيتم المعروف رجلاً لرأيتموه حسنًا جميلاً يَسُرُ الناظرين، ويفوق العالمين" (شعب الإيمان؛ للبيهقي).

ب- على بن الحسين:

قال أبو نعيم الأصبهاني رحمه الله في "حلية الأولياء": حدثنا حبيب بن الحسن، قال: ثنا عبد الله بن صائح، قال: ثنا محمد بن ميمون، قال: ثنا سفيان، عن أبي حمزة الثمالي، قال: كان علي بن الحسين: يحمل جراب الخبز على ظهره بالليل فيتصدق به، ويقول: إن صدقة السر تطفى غضب الرب عز وجل.

ه- الحسن البصرى:

قال كلثوم بن جوشن رحمه الله: استعان رجل بالحسن البصري في حاجة، فخرج معه، فقال الرجل: إني استعنت بابن سيرين وفرقد، فقالا: حتى نشهد الجنازة، ثم نخرج معك، قال: أما إنهما لو مشيا معك لكان خيرًا" (الطبقات الكبرى؛ لابن سعد).

ز- عبدالله بن شبرمة:

قال أبو حفص الأبار؛ كان لي عند عبدالله بن شبرمة حاجة، فقضاها، فأتيته أشكره، فقال؛ على أي شيء تشكرني؟ قلت: قضيت لي حاجة. فقال؛ اذهب، إذا سألت صديقك حاجة يقدر على قضائها فلم يبذل نفسه وماله، فتوضأ للصلاة، وكبر عليه أربعًا، وعُدّه في الموتى؛ (تاريخ دمشق؛ لابن عساكر)، نسأل الله أن يستعملنا في قضاء حوائج الناس،

والحمد لله رب العالمين.

أنا أحمله عنك! فقال لي: لا أمّ لك يا أسلم، أنا أحمله؛ لأني أنا المسؤول عنهم في الآخرة، قال: فحمله على عنقه، حتى أتى به منزل المرأة، قال: وأخذ القدر، فجعل فيها شيئًا من دقيق، وشيئًا من شحم وتمر، وجعل يحركه بيده، وينفخ تحت القدر، قال أسلم: وكانت لحيته عظيمة، فرأيت الدخان يخرج من خلل لحيته، حتى طبخ لهم، ثم جعل يغرف بيده ويطعمهم حتى شبعوا، ثم خرج وربض (جلس) بحدائهم كأنه سبع، وخفت منه أن أكلمه، فلم يزل كذلك حتى لعبوا وضحكوا، ثم قال: يا أسلم، أتدري لم ربضت بحدائهم؟ قلت: لا، قائمير المؤمنين، قال: رأيتهم يبكون، فكرهت أن أدهب وأدعهم حتى أراهم يضحكون، فلما ضحكوا لذهب وأدعهم حتى أراهم يضحكون، فلما ضحكوا طابت نفسي. (تاريخ دمشق: لابن عساكر).

#### ٣- عيد الله بن عمر بن الخطاب رضى الله عنهما:

عن عبد الله بن عمران الفريعي قال: سمعت مجاهدًا، يقول: صحبت ابن عمر رحمه الله وأنا أريد، أن أخدمه، فكان يخدمني أكثر (رواه أحمد في كتاب الزهد).

#### - الأنصار رقس الله عنهم:

عن أنس بن مالك رضي الله عنه، قال: لما قدم النبي صلى الله عليه وسلم المدينة أتاه المهاجرون، فقالوا: يا رسول الله، ما رأينا قومًا أبدل من كثير ولا أحسن مواساة من قليل (أي من مال قليل) من قوم (أي الأنصار) نزلنا بين أظهرهم (أي عندهم)؛ لقد كفونا المؤنة، وأشركونا في المهنأ (أي: أحسنوا إلينا؛ سواء كانوا كثيري المال، أو فقيري الحال) حتى لقد خفنا أن يذهبوا بالأجر كله، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: "لا، ما دعوتم الله لهم وأثنيتم عليهم". (رواد الترمذي، وصححه الأثباني).

قال المباركفوري في "تحفة الأحوذي": قال الطيبي رحمه الله: قوله صلى الله عليه وسلم: (لا، ما دعوتم الله لهم وأثنيتم عليهم)، معناه: ليس الأمر كما زعمتم: فإنكم إذا أثنيتم عليهم شكرًا لصنيعهم ودمتم عليه، فقد جازيتموهم".

جمادي الأخرة 1221 هـ- العدد 127 ۲۷ السنة الرابعة والخمسون

#### من هدى الرسول في المالية

عن أبي الدرداء-رضي الله عنه-قال: سمعت النبي-صلى الله عليه وسلم- يقول: «ما شيء أثقل في ميزان المؤمن يوم القيامة من خلق حَسَن، وإنَّ اللَّه ليُبغض الفاحش م البذيء (سنن الترمذي)

### AN HERMAN تحدير إلهي من رد سنة خير البرية

قال الله تعالى: ﴿ لَا غَمْلُوا لَكَ

# أحاديث بأطلة ثها آثار سيئة

"الهوى مغفور لصاحبه ما لم يعمل به أو يتكلم"؛ منكر. أخرجه أبو نعيم في "الحلية" (Y/POY eV/177).

00000

### من معانى الأحاديث

صدم" في الحديث إنما الصبر عند الصدمة الأولى، رواه مسلم. الصدمة: أي: عند قوة المصيبة وشدتها، والصدم: ضرب الشيء الصلب بمثله. والصدمة المرة منه. (النهاية لابن الأثير).

#### أهمية طلب العلم النافع

قال مسروق رحمه الله: «بحسب الرجل من العلم أن يخشى الله-عزّ وجلّ-، وبحسب الرَجِل من الجهل أن يُعجب بعلمه ، (العلم لزهير بن حرب).

قَالَ أَبِهِ عَثْمَانَ النَّيْسَابِورِي - رحمِهُ اللَّهِ-: (من أمر السنة على نفسه قولا وفعلا؛ نطق بالحكمة، ومن أمر الهوى على نفسه قولاً وفعلاً؛ نطق بالبدعة، قال الله-النون ١٥). تعالى-: ١١٥٠ (الاعتصام للشاطبي).

Upload by: altawhedmag.com





🔎 أ. د محمد حامد الأستاذ الساعد يقسم التفسير وعلوم القرآن بجامعة الأزهر

الحمد للله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيد المرسلين، وعلى آله وصحبه أجمعين وبعد: فجديرٌ بالمؤمن أن يتدبّر كتاب ربه، ويُقبل عليه بقلبه، ويتأملٌ تلك الأوصاف التي أثنى الله على أصحابها، وبشر بالفوز والنعيم من كان من أهلها، وعلى المؤمن أيضا أن يحرص على تحصيل تلك الأوصاف؛ لينال ما وعد الله به، ووعده حق وصدق ولا خلف لوعده.

إذا أعجبتك خصال امرئ

فكنه يكن منك ما يعجبك

فليس على الجود والمكرمات

#### إذا جئتها حاجب يحجبك

ومن هذه الأوصاف التي أثنى الله على أهلها، وأمر نبيه صلى الله عليه وسلم أن يُبَشِّر الموصوفين بها صفة الإخبات وذلك في قوله جلَّ ذكره: (إِنَّ

النّبين المثوّا وعَمَاوًا الصّلِحَتِ وَأَخْسَوْا إِلَى رَبِهِمْ أُولَقِكَ الْحَثُ الْحَثُ الْحَبُ الْحَيْدِينَ (السورة هود ٢٣٠)، وقدوله تعالى: (وَبَشِرِ الْمُخْسِنِينَ (اللهُ اللّهِينَ إِذَا ذَكِرَ اللّهُ وَعِلْتَ قُلُوبُهُمْ وَالصّنِينَ عَلَى مَا أَصَاجُمْ وَالْمُقِيعِي اللّهُ وَعِلْتَ قُلُوبُهُمْ وَالصّنِينَ عَلَى مَا أَصَاجُمْ وَالْمُقِيعِي اللّهُ وَعِلْتَ قُلُوبُهُمْ وَالصّنِينَ عَلَى مَا أَصَاجُمْ وَالْمُقِيعِي السَّلَوَةِ وَعَا رَزَقَتُهُمْ بَيْعُونَ ) (سورة الرحسج: ٣٤-٣٥)، السَّلَوَةِ وَعَا رَزَقَتُهُمْ بَيْعُونَ ) (سورة الرحسج: ٣٥-٣٥)، نَتِي إِلّا إِنَا تَعَنَى الْقَيْطِينُ فِي الْمُنْتِيدِةُ وَلِللّهُ عَلِيمُ حَكِيمُ لِينَةٍ إِلَّا إِنَا تَعَنَى الْقَيْطِينُ فِي الْمُنْتِيدِةُ وَلِللّهُ عَلِيمُ حَكِيمُ اللهُ مَا لِينَهِمْ وَاللّهُ عَلِيمُ حَكِيمُ اللهُ مَا يُلْقِي الفَيْطِينَ لَقِي شِقَاقِ بَعِيدٍ (اللهُ وَلَا اللّهُ عَلَيمُ اللّهُ الْحَقُ بِن رَبِّكَ فَيُومِ مُرضًا وَلَيْعَلَمُ اللّهِ اللّهُ الْمَالِقِينَ لَقِي شِقَاقِ بَعِيدٍ (اللهُ وَلَا اللّهُ الْمُؤْمِدُولُ وَلَا اللّهُ اللّهُ الْمُؤْمِنُ اللّهُ لَهُادِ اللّهُ مِن رَبِّكَ فَيُؤْمِنُوا إِلَى اللّهُ لَهُادِ اللّهُ مِن رَبِّكَ فَيُؤْمِنُوا إِلَى الللّهُ لَهُادِ اللّهُ مِن مَامِورَة الرحيح: ٥٤-٥٤).

وأصل مادة الإخبات كما ذكر ابن فارس في مقاييس اللغة (٢٣٨/٢) يدل على خشوع.

وقال الراغب في مفرداته ص٢٧٢: " الخبت: المطمئن من الأرض، وأخبت الرّجل: قصد الخبت. أو نزله، نحو: أسهل وأنجد، ثمّ استعمل الإخبات استعمال اللِّين والتَّواضع".

وبهذا يتبين أن المؤمن حين يوصف بأنه "مُخبتٌ" فهذا معناد أنه مطمئن قد سكنت نفسه إلى ريه. لا تقر عينه إلا بطاعته. ولا تأنس جوارحه إلا بمرضاته عز وجلّ ليس لديه شك أو عنده ريب في إيمانه بريه، وركونه إلى شرعه، إنه - حقا-راض بقضاء الله مستسلم لشرعه.

وهو أيضا متواضع خاضع لله عز وجل لا يتكبر على شرعه، ولا يتعالى على عبادته، وهو أيضا متواضع لخلق الله لين هين ليس بفظ ولا غليظ. قال القرطبي في تفسيره (٢١/٩) بقوله: "أصل الإخبات الاستواء، من الخبت وهو الأرض المستوية الواسعة: فالأخبات الخشوع والاطمئنان، أو الانابة إلى الله عز وجل المستمرة ذلك على استواء".

وهذا الإخبات ثمرة المعرفة بالله والعلم به ومن كان بالله أعلم كان له أعظم إخلاصا وإخباتًا. ولشرعه أسرع قبولا واستسلاما.

وإذا تأملت قوله تعالى: ﴿ وَلِعَلَّمَ الَّذِي أُوزُوا ٱلْعِلْمَ أَلَنُهُ ٱلْعَقِّى مِن زَمَاكَ مُنْوَيْدًا مِيهِ. فَتُغَيِّتُ لَدُ فَلُولُكُمْ وَإِنَّ لَقَةَ لَهَادِ ٱلَّذِينُ مَامَنُوا إِلَّ صِرْطٍ مُسْتَقِيدٍ ) عرفت أن الإخبات ثمرة للعلم والايمان وهو زيادة في الطمأنينة والخشية واليقين، ولنزوم التواضع والانقياد والانكسار لرب العالمين.

والمخبت ملازم لخشية الله تعالى، والإنابة إليه بالاستقامة على طاعته، واجتناب معصيته.

ولا شك أن خير ما نعرف منه صفات المخبتين القرآن الكريم، وذلك أن الله سبحانه قد ذكر لنا صفات أولئك المخبتين بعد أن أمر نبيه صلى الله عليه وسلم بتنشيرهم فقال عز من قائل: (في

#### التُحْمِينَ ﴿ الْمِينَا إِنَّا كُلُّوا اللَّهُ وَعِلْتُ فَأَلْهُمْ وَالنَّفِينَ عَلَىٰ مَا أَسَائِهُمْ وَالْمُقِيمِي ٱلسَّالَةِ وَمَا رَفَقَهُمْ لِمِيثُونَ } (سورة الرحج: ٣٤-٥٣)،

فانظر كيف أن الله سبحانه أمر نبيه صلى الله عليه وسلم بتنشيرهم، وثم يذكر المشربه وهو الفوز الكبير، والنعيم المقيم؛ لأنه معلوم وقد صرح به كما في قوله تعالى: ﴿ حَرَاتُهُ عَالَى ا و الأحزاب:٤٧) (سورة الأحزاب:٤٧)، أو لأن المقصود هنا إثبات الأمر بالبشارة وإدخال السرور على قلوب المخبتين. وللدلالة على فخامة هذا المبشر به، وأنه فوق وصف الواصفين.

ثم أردف ذلك ببيان صفات المخبتين فذكر لهم اربع صفات:

#### الصفة الأولى وجل القلوب عند ذكر الله تعالى

وهذا وصف جليل ينبئ عن عظيم خوف المخبتين من ربهم وخشيتهم له؛ ولذا قال الحسن: الإخبات الخشوع للمخافة الثابتة في القلب.

وهذا الوجل في قلوب المؤمنين حقيقته: استشعار الخوف من الله تعالى، وفزع النفس، واضطرابها خشية الوقوع في سخط الله تعالى.

فصاحبه غير آمن من مكر الله، بل هو معترف بتفريطه في جنب ريه سيحانه.

وانظر إلى حالك أيها الكريم حين تذكر الله، أو يُذكر الله وأنت تسمع كيف يكون تعظيمك له، ووجلك منه، واستشعارك لحلاله وكبريائه، وقوته وعظمته؟

ومن السبعة الذين يظلهم الله في ظله كما في المتفق عليه من حديث أبي هريرة رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم:" ورجل ذكر الله خاليا ففاضت عيناه" (صحيح البخاري-حديث ١٤٢٣. وصحيح مسلم١٠٢١).

وهذا يتحقق للمؤمنين باطلاعهم على أسماء الله الحسني وصفاته العلي، واستحضارهم نعم

الله عليهم؛ فيزدادون علما بالله، ومعرفة بحقه فيوجلون عند ذلك كأنهم يرون الله سبحانه، وذلك لقوة يقينهم.

وقد فسر الرسول صلى الله عليه وسلم الإحسان فقال: أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك" (جزء من حديث في صحيح البخاري-رقم٠٥، وصحيح مسلم برقم ٩ عن أبي هريرة رضي الله عنه، وأخرجه مسلم أيضا برقم ١ من حديث عمر رضى الله عنه)

#### الصفاة الثاثية الصبرعلى المسائب

من صفات المخبتين الصبر على المصائب؛ وذلك لأن قلوبهم مطمئنة إلى ربهم مُستسلمة لقضائه. قال تعالى: (والتبيد ال المالية) (سورة الحج:٣٥).

قال الثوري: (وبشر المخبتين) قال: المطمئنين الراضين بقضاء الله، المستسلمين له.

ويظهر الفرق بين المخبت وغيره عند هجوم مصيبة على العبد كيف يتلقاها كلَّ منهما؛ ولذا جاء في حديث أنس رضي الله عنه قال: مرَّ النَّبِيُ صَلَى الله عنه قال: مرَّ النَّبِيُ صَلَى الله عنيه وَسلَم بامرَأَة تَبْكي عند قَبْر، فقال: اتَّقي الله واصبري، قالتُ: النيك عني، فَإنْك لَم تُصبُ بمُصيبتي، ولم تعرفه، فقيل لها: إنه النَّبي صلَى الله عليه وسلَم، فأتت باب النَّبي صلَى الله عليه وسلَم، فأتت باب النَّبي صلَى الله لمُ أعرفك، فقالت: الصبر عند أول عند أول عدمة (صحيح الأولى، وفي لفظ: عند أول صدمة (صحيح البخاري (۱۲۸۳)).

وقد وصَّى لقمان ابنه فقال: (على أما الكالية وأن المنزور وقد الشكر وصد على ما أساك الماكات الم

فانظر إلى حالك أيها اللبيب كيف تتلقى الابتلاءات والمصائب أتتلقاها بصبر وثبات، أم بجزء وتضجر؟

وتذكّر قوله تعالى: (وَلَمْ النَّامِيّ ﴿ الْلَهِ النَّامِيّ ﴾ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهُ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهُ اللللَّهِ الل

#### الصفة الثالثة اقامة الصلاة

من صفات المخبتين إقام الصلاة قال تعالى: (وَالْمُقيمِي الصَّلَاة) (سورة الحج: ٣٥).

وهو معنى يزيد عن أداء الصلاة؛ لأن الإقامة من م معانيها الله الهمة في فعلها، واتمامها برعاية أركانها وشروطها وخشوعها.

وفرق بين صلاة الخاشع، وصلاة المنافق.

قال تعالى:(مَدُّ أَمَّلَتُ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّذِي مُمْ فِي سَادِهِمُ خَيْمُونَ )(سورة المؤمنون:١-٢).

وقال تعالى: (إِلَّ الْحَدِيثُ عَنْ مَارِفًا فِي إِنَّا سَدُ الْفَرُّ حَرْطًا اللهِ وَإِنَّا شَدُ لَفَيْنًا مَوْدًا اللهِ إِلَّا الْمُعَلِينِ اللهُ الْفِينِ مَا عَلْ صَالِحِهُ مَنْفُولًا) (سورة المعارج:١٩-٢٣).

وقال تعالى: (﴿ السَّنِيْنِ تَخْيَطُونَ أَنَّهُ وَهُو حَيَّمُهُمْ وَإِنَّا فَامُوا إِلَى الصَّائِقِ فَامُوا كَسَالَ بِرَالِينَ أَثَانَى وَلاَ مِنْ الرِّبِيِّ لَمُوالًا فَيَالًا ﴾ (التساء:١٤٢).

#### الصفة الرابعة، الإنفاق مما رزقهم الله

من صفات المخبتين: الإنفاق مما رزقهم الله عزً وجلَّ قال تعالى: (وُممًا رزَقُنُاهُمْ يُنْفِقُونَ).

وجَمعُ المُخْبتين بين هاتين العبادتين: الصلاة والإنفاق- وكثيرا ما يقترنان في القرآن-: دليل على إخلاصهم فإن الصلاة بخشوع إخلاص للمعبود، ودليل على رحمتهم وإحسانهم: فإن الانفاق إحسان للمخلوق.

وعنوان سعادة الإنسان أن يُخلصَ لرب العالمين، ويُحسنَ إلى المخلوقين.

وأيضا فالصلاة أعظم العبادات البدنية، والإنفاق ورأسه الزكاة أعظم العبادات المالية.

فليكن لك رصيد من الصدقات فإنها دليل على صدق المانك، وبرهان على القانك.

من العدد ١٤٢٦ جمادي الاخرة ١٤٤٦ هـ العدد ١٤٢٦ المدد ١٤٢٦ المدد ١٤٢٦ من العدد ١٤٢٦ من العدد ١٤٢٥ من العدد ١٤٢٥

وقد قال صلى الله عليه وسلم:" والصدقات برهان" (أخرجه مسلم فصحيحه برفم٢٢٣). هذه هي صفات المخبتين نسأل الله أن يجعلنا من أهلها، وأن يرزقنا الإخبات.

ومن لطيف ما يذكر في هذا المقام ما أورده كثير من علماء التراجم في شأن الربيع بن خيثم؛ وقد أخرج ابن سعد في الطبقات (١٨٢/٦) من طريق أبي عبيدة بن عبد الله بن مسعود أن الربيع بن خثيم إذا دخل على ابن مسعود ثم يكن له إذن لأحد حتى يضرغ كل واحد من

فقال له ابن مسعود: يا أبا يزيد، لو رآك رسول الله صلى الله عليه وسلم لأحمك، وما رأبتك الا ذكرت المخستين".

فمن كان هذا الرجل أعنى الربيع ليقول فيه ابن مسعود صاحب طهور رسول الله صلى اللَّه عليه وسلم ونعله وسواكه، ومن كان أشبه الناس برسول الله صلى الله عليه وسلم في هديه وسمته ما قال؟

وما من شكَّ أنَّ قوله:" لو رآك رسول لأحبك" لم يصدر عنه من فراغ وانما لما ذكره من وصفه بالإخبات، وصدق الذهبي حين قال في سير أعلام النبلاء (٤/٨٥١): "فهذه منقبة عظيمة للربيع".

ودونك طرفا يسيرا من سيرة هذا الفاضل، بإمكانك أن تعود في ترجمته لتعرف عنه أكثر، ولترغب في صفات أولئك السابقين المخبتين، وهو من التابعين فكيف بسيرة أصحاب النبي الأمين بله رسولنا الكريم عليه أفضل الصلاة وأزكى التسليم؟ 2

ذكر ابن سعد في الطبقات (١٨٧/٦) أن الربيع بات يتلو آية من القرآن مر عليها ما يتلو

غيرها حتى أصبح (أم حسب الذين اجترحوا السيئات) (الجاثية: ٢١)، وورد عن هذا عن تميم الداري رضى الله عنه وهذا من وجل القلوب عند ذكر علام الغيوب.

كان الربيع بن خثيم يقاد إلى الصلاة وبه الفالج (وهو شلل يُصيب أحد شقى الْحِسْم طولا) فقيل له: قد رخص لك. قال: إني أسمع (حي على الصلاة). فإن استطعتم أن تأتوها ولوحيوا. (سير أعلام النبلاء (٢٦٠/٤)).

وهذا من حب الصلاة، والحرص على إقامتها جماعة في السجد، ومن الصبر الجميل على المصاب مع أنه معذور ومرخص له في التخلف عن الجماعة على القول بوجوبها عينا.

وها هو الرّبيع بن خثيم كما في الطبقات لابن سعد (١٨٢/٦) يقول لأهله: اصنعوا لنا خبيصا-وهي: الحلواء المخبوصة من التمر والسمن-وكان لا يكاد يتشهى عليهم شيئا قال: فصنعوه قال: وأرسل إلى جار له مصاب كان به خبل فجعل يلقمه وثعابه يسيل فلما خرج قال أهله: تكلفنا وصنعنا ثم أطعمت هذا ما يدري هذا ما أكل، فقال الربيع: ولكنَّ الله يدري "أي: يعلم وهذا هو الجود والانفاق مما يحب الإنسان، والإخلاص وقصد الله بالعمل. ولا غرو فمن أقوال الربيع المشهورة عنه كما في ترجمته: "كل ما لا يراد به وجه الله يضمحل. ولا أطيل عليك بأكثر من ذلك، وحسبي أن تعلم أن تلك الصفات الى وصف الله بها عباده المخبتين حرص الصالحون على تحصيلها، وتحقيقها في حياتهم، فعلى الدرب سر، ولا تستطل الطريق فيضعف مشيك، والموفق من وفقه الله.

نسأل الله التوفيق والسداد والهدى والرشاد.



(اَلْمَنَدُ بِنَّهِ الَّذِي لَهُ مَا فِي التَّمَوْتِ وَمَا فِي اَلْأَرْضِ وَلَهُ اَلْمَنْدُ فِي الْآخِرَةُ وَهُو لَلْمَكِيدُ الْخَبِيرُ ) (سَبِأَهُ ١)، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء وإمام المرسلين، ومن تبعه إلى يوم الدين. وبعد: فقد أطلعني بعض فضلاء الشيوخ على كتاب طريف استماله للكاتب الصحفي الأستاذ: محمد فهمي عبد اللطيف.

#### نبذة عن الكاتب -رحمه الله تعالى-:

والأستاذ؛ محمد فهمي عبد اللطيف كاتب صحفي كتب في صحف؛ الجهاد، وأخبار اليوم، والثقافة، والجديد، وعمل في صحيفة "المصري" التي كانت من كبريات الصحف المصرية انتشارًا وتوزيعًا آنذاك قبل ثورة؛ يوليو١٩٥١م، وكان يكتب افتتاحية صحيفة "الأخبار"، وهذه الافتتاحية كانت أحد الأعمدة الرئيسة التي قامت عليها صحيفة الأخبار في فترة الستينيات، والسبعينيات وأوائل الثمانينيات من القرن العشرين.

وعُين الأستاذ: فهمي عبد اللطيف عضوًا

## د. محمد عبد العزيز رئيس فرع العاشر

بالمجلس الأعلى للثقافة، ثم نائبًا لرئيس تحرير جريدة الأخبار، وترأس مجلة الإذاعة والتليفزيون، وانتُدب الأستاذ للتدريس في كلية اللغة العربية في قسم الصحافة والإعلام الذي افتتح سنة:

وقد توفي الأستاذ: محمد فهمي عبد اللطيف يوم الأحد: ١٩ربيع الآخر ١٤٠٤هـ- ٢٢ بناير ١٩٨٤م عن عمر يناهز السبعين

العدد 137

سد يې ، پېچېسون





### نبذة عل الكتاب:

أما الكتاب فهو بعنوان: السيد البدوي ودولة الدراويش في مصر، وقد صدرت الطبعة الأولى منه عام: ١٩٤٨م. وهو من منشورات المركز العربي للصحافة بالقاهرة، وصدرت الطبعة الثانية منه سنة: ١٩٧٩م.

والكتاب يتضمن تأريخا مختصرا لحركة التصوف في مصر واستغلال العلويين لها التثبيت أركان حكمهم، ويبين ازدهار التصوف أوقيات الاحتلال الأجنبي للبلاد، ويبين تشجيع الاحتلال لهذا الفرقة، وقد سبقه إلى هذا التنبيه بعض المؤرخين، منهم: عبد الرحمن بن حسن الجبرتي (المتوفي: ١٢٣٧هـ) في كتابيه: تاريخ عجائب الأثار في التراجم والأخبار (٢٤٩،٢٠١/٢)، ومظهر التقديس بزوال دولة الفرنسيس (ص٤٧) فين أن المستعمرين الضرنسيين عندما احتلوا مصر بقيادة نابليون بونابرت انكمش الصوفية وأصحاب الموالد؛ فقام نابليون وأمرهم بإحيائها، ودعمها بالأموال وحثهم على إقامتها (سنة: ١٢١٣ه-١٧٩٨م) فرسع الأول، من خلال:

ارسال نفقات الاحتفالات وقدرها ٣٠٠
 ريال فرنسي إلى منزل الشيخ البكري (نقيب الأشراف في مصر) بحى الأزبكية.

٢ - أرسلت أيضًا إليه الطبول الضخمة والقناديل.

 ٣ - في الليل أقيمت الألعاب النارية احتفالاً بالمولد النموي.

وعاود نابليون الاحتفال به في العام التالي؛ لاستمالة قلوب المصريين إلى الحملة

الفرنسية وقوادها.

أما لماذا فعل الفرنسيون ذلك؟! فيقول الجبرتي في تاريخ عجائب الآثار (٣٠٦/٢): ورخُص الفرنساوية ذلك للناس لما رأوا فيه من الخروج عن الشرائع واجتماع النساء واتباع الشهوات والتلاهي وفعل المحرمات، ويتضمن الكتاب بشكل رئيس ترجمة للسيد البدوي وبعض تلاميذه، وأدر التصوف والخرافة على المجتمع… إلخ كما سيأتي في استعراض فصول الكتاب.

وقد أثنى على هذا الكتاب بعد صدوره كثير من أهل العلم، ومنهم فضيلة الشيخ الصلح: محمد حامد الفقى الرئيس العام المؤسس لجمعية أنصار السنة المحمدية، بل وجعله مادة لخطبه شهرين، ولا شك أن كثيرًا من المتصوفة أنذاك لم يعجبهم ما تضمنه هذا الكتاب؛ ولذا فقد انبروا للرد عليه واتهام صاحبه بما هو منه بريء، وتقد سجل الكاتب هذا الأثر للكتاب بعد ما يزيد عن ثلاثين عامًا من صدوره في طبعته الأولى عام: ١٣٦٧هـ -١٩٤٨م، وذلك في مقدمة الطبعة الثانية للكتاب عام: ١٣٩٩هـ-١٩٧٩م. ودعنى أقتطف لك جزءًا من مقدمته الجزلة التي يبين فيها هذا الأثر -وإن كان في النقل بعض الاطالة-، قال المؤلف في مقدمة الطبعة الثانية (ص٣-٤): صدرهذا الكتاب في طبعته الأولى منذ أكثر من ثلاثين عامًا، أو على التحديد في عام: ١٩٤٨. فأثار ضجة كبيرة كان من الطبيعي، أن تحدث، وكنت أتوقعها قبل أن تحدث؛ لأن موضوع هذا الكتاب يعالج قضية تتصل بالشاعر العميقة للشعب، وتتناول تلك الأوهام والخرافات

التي زرعها الجهل في وجدان هذا الشعب حتى تحولت إلى عقيدة راسخة يدين بها في حياته الدينية والاجتماعية، وليس هذا بالعمل السهل، ولا بالأمر الذي يمكن أن يمضى دون أن يثير الضجيج والصخب، وتبادل الاتهامات.

فعندما صدر هذا الكتاب وقف خطيب الجامع الأحمدي يطعن عليه، ويحكم على مؤلفه بالروق والإلحاد، وأنه مغضوب عليه من دولة الشيوخ والأولياء، وفي نفس الوقت وقف المرحوم الشيخ: حامد الفقى، رئيس جماعة السنة المحمدية يخطب الجمعة عنه زهاء شهرين ويثنى على الكتاب ومؤلفه، ويقول: إنه خير كتاب يصحّح عقائد الناس، ويطهر معتقداتهم من الأوهام والخرافات. وعلى إثر صدور هذا الكتاب صدرت سبعة كتب عن السيد البدوي:

منها: كتابان في تأييد الدعوة التي تضمنها الكتاب

وخمسة في مناقضته وشتم مؤلفه.

والدي لا شك فيه أن هذا الكتاب قد خلق تيارًا فكريًّا أثار اهتمام الباحثين بهذا الموضوع، وما زال مثار اهتمامهم الكبير بالبحث والدراسة.

فصول الكتاب:

الكتاب يقع في أربع وثمانين ومئة صفحة (١٨٤ صفحة)، ويتألف من مقدمة، وتمهيد، وثماني فصول، وخاتمة، ومسرد للمصادر والمراجع، وفهرسًا للموضوعات.

أما فصول الكتاب فهي:

التمهيد: ساق فيه واقعة حكاها الجبرتي تبين أثر الخرافة في حياة الناس.

الفصل الأول: العلويون واستغلالهم للتصوف في طلب الحكم.

> الفصل الثاني: حياة السيد وسيرته. الفصل الثالث: تعليقات وتفسيرات.

الفصل الرابع: شخصية السيد.

الفصل الخامس: أتباع السيد ومريدوه. الفصل السادس: موالد السيد ومواكبه.

الفصل السابع: نتائج وآثار.

الفصل الثامن: إصلاح واجب.

واليك استعراض مختصر للكتاب مع شيء من التعليق:

أما الفصل التمهيدي فقد ساق فيه الكاتب قصة عجيبة توضح أثر الوهم في حياة أفراد المجتمع حين سيطر على الحياة الدينية والاجتماعية الدراويش؛ فأشاعوا فيه الخرافات تحت أسماء شتى، وانقسم المنتسبون إلى العلم أنذاك إلى فئات ثلاثة: الأولى: المتصوفة الداخلون في البدع المتأثرون بالخرافات.

الثانية: العلماء المتصوفة الذين لهم تأثر بالسنة فلا يُقرون كثيرًا من البدع والمحدثات سواء كانت علمية أو عملية.

الثالثة: العلماء المتمسكون بالسُّنة الخالصة القائمون عليها.

فالفئة الأولى كانت هي المسيطرة على كثير من فئات المجتمع حينئذ، وهي من تولى كبر إشاعة البدع والمحدثات والخرافات مع كثير من المتعبدين الجهلة وسط العامة، وسأضرب لك مثالاً واحدًا على هذه الفئة من المنتسبين الى العلم يوضح لك الأمر، وهو الشيخ: عبد الوهاب بن أحمد بن على الحنفي، الشَّعُراني (المتوفى: ٩٧٣ هـ) صاحب كتاب: "لواقح

الأنواري طبقات الأخيار المعروف بـ: الطبقات الكبرى"، وسأسوق لك من كتابه مثالين اثنين تعرف بهما كيف تنتشر الخرافة، قال في ترجمته لسيده على وحيش (١٤٩/٢): «وكان إذا رأى شيخ بلد، أو غيره ينزله من على الحمار، ويقول: امسك رأسها حتى أفعل فيها، فإن أبى شيخ البلد تسمر في الأرض ولا يستطيع أن يمشى خطوة، وان سمح حصل له خجل عظيم والناس بمرون عليه ،.

وأنا لا أريد أن أعلق على هذا الفحش والاحرام الذي يسوقه في ترجمة رجل يدعى أنه أحد العارفين بالله.

وقال في ترجمة سيده شعبان المجذوب الذي ادَّعي فيه أنه من أهل التصريف بمصر المحروسة، وكان يخبر بوقائع الزمان المستقبل، قال (١٨٥/٢): ﴿ وكان يقرأ سورًا غير السور التي في القرآن على كراسي المساجد يوم الجمعة وغيرها فلا ننكر عليه أحد، وكان العامي يظن أنها من القرآن لشبهها بالأيات في الفواصل ،.

وليس لأحد أن يعترض من العامة على فعله والا "فمن اعترض انطرد ... ومن باح راح". وأما الفئة الثانية والثالثة فقد كانت تنكر على هـولاء البدع والحـوادث والخرافات؛ فيُسْمَع لهم حينًا ويُردُ قولهم حينًا آخر. عود على بدء:

أما الحكاية التي ساقها ليدلل بها عن العقلية الفكرية في تلك الحقية من التاريخ فهي ما ساقه الجبرتي في كتابه: تاريخ عجائب الأثار فِي التراجم والأخبار (٢١٩/١): ﴿ فِي يوم الأربعاء رابع عشر ذي الحجة آخر سنة: ١٤٧هـ أشيع في الناس بمصر بأن القيامة

قائمة يوم الجمعة سادس عشر ذي الحجة وفشا هذا الكلام في الناس قاطبة حتى في القرى والأرياف وودع الناس بعضهم بعضا. ويقول الإنسان؛ لرفيقه بقى من عمرنا يومان وخرج الكثير من الناس والمخاليع الغيطان والمنتزهات ويقول بعضهم لبعض: دعونا نعمل حظًا ونودع الدنيا قبل أن تقوم القيامة.

وطلع أهل الجيزة نساء ورجالا وصاروا يغتسلون في البحر.

ومن الناس من علاه الحزن وداخله الوهم، ومنهم من صاريتوب من ذنوبه ويدعو ويبتهل ويصلى.

واعتقدوا ذلك ووقع صدقه في نفوسهم، ومن قال لهم: خلاف ذلك أو قال: هذا كذب لا يلتفتون لقوله ويقولون هذا صحيح، وقاله فلان اليهودي، وفلان القبطي، وهما يعرفان في الجفور والزابرجات، ولا يكذبان في شيء يقولانه، وقد أخبر فلان منهم على خروج الريح الذي خرج في يوم كذا.

وفلان ذهب إلى الأمير الفلاني وأخبره بذلك، وقال له: احبسني إلى يوم الجمعة وإن لم تقم القيامة فاقتلني، ونحو ذلك من وساوسهم، وكثر فيهم الهرج والمرج إلى يوم الجمعة المعين المذكور، فلم يقع شيء، ومضى يوم الجمعة وأصبح يوم السبت؛ فانتقلوا يقولون فلان العالم قال: إن سيدي أحمد البدوي والدسوقي والشافعي تشفعوا فيذلك وقيل الله شفاعتهم.

فيقول الآخر: اللهم انفعنا بهم فإننا يا أخي لم نشبع من الدنيا وشارعون نعمل حظًا .. ورأى الكاتب في هذه الحادثة الغربية التي

تناقض العقل والنقل معًا تمثيلًا صادقًا لتلك الطبقات التي تقتات بالأوهام، وتستجيب للخرافات والترهات وتمشي تحت تأثيرها ضارعة مذعنة كأنها تتلمس بها النجاة وتستقرئ الغيب، ولو كانت من يهودي وقبطي وقفًا عليها في الجفور والزابرجات فتستجيب للشائعة وتعتقد اعتقادًا جازمًا بقيام الساعة.

[والجفور: جمع جفر وهو جلد يعتقدون أن الإمام علي أو جعفر الصادق كتب فيه الأحداث قبل وقوعها، وقد اخترعوا من ذلك الجفر وهو يبحث في الحروف من حيث دلالتها.

والزابرجات: جمع زابرجة، وهي جدول سحري تنجيمي مشهور بالمغرب، اخترعه الصوفي أبو العباس البني، وكتب عنه ابن خلدون إلقدمة.

ثم نفس هذه الجماهير تستجيب للخرافات مرة أخرى عندما تكتشف كذب هذا الخبر فيشاع بينها أن: السيد البدوي، والدسوقي، والشافعي تشفّعوا إلى الله في تأجيل قيام الساعة فتمضي آمنة من أهوال القيامة التي كانوا ينتظرونها.

هذه العقلية التي كونتها الخرافة فأذعنت لها وطوعتها لقبول كل ما يقدم إليها فباتت تتلمس الأسباب للركون والاستسلام وأصبحت تتلمس البركة والخير وإجابة الحاجات بسكان القبور والأضرحة قامت في هذا الوسط دولة الدرويش.

قَالَ المؤلف (ص ٩- ١٠)؛ ولقد بلغ من سلطان هؤلاء الدراويش وخُرمتهم عند الشعب أن كانوا يأتون ما يأتون من المناكر والمخزيات

فلا يستطيع أحد أن ينكر هذا عليهم أو يناقشهم فيه، بل لقد كان الناس يحسبون ذلك مظهرًا من مظاهر الكرامة لهم، والفضل الذي آثرهم الله به على غيرهم.

ولم يكن هذا بالأمر الغريب؛ لأن الشعوب في طور الانحطاط لا تقدر أن ترتفع ببصرها وبتفكيرها في فهم الدين إلى أعلى.

ثم بين المؤلف في نهاية التمهيد لماذا اختار السيد البدوي مثالا لشرح هذه الظاهرة فقال (ص ١٧): "وإنما آثرت السيد البدوي مثالا لشرح هذه الحقيقة لأنه يعتبر قطب الأقطاب في مصر، والأنه أقوى أولئك الشيوخ نفوذًا، وأكبرهم سلطانًا، وأوسعهم شهرةً، وأكثرهم أتباعًا، وأشدهم تأثيرًا، فهو أقوى وأتم شاهد يمثل تلك الحقيقة من جميع نواحيها، ولكنى قبل أن أخوض بك في هذا كله أراني مضطرًا إلى أن أرجع بك إلى الوراء، وأن أحدثك في فصل خاص بطرف من أخبار العلويين واتجاهات دعوتهم ودعاياتهم مع تطور الأيام والأحداث حتى تعرف: من السيد البدوي؟ ولماذا جاء إلى مصر؟ وإلى أي غرض كان يهدف؟ وماذا بلغ في الوصول إلى ذلك الهدف؟ وماذا خلف وراءه من آثار ومعتقدات فالبيئة الشعبية؟

وبهذا يكون المؤلف قد مهَّد للفصل الأول من كتابه.

والى هنا تنتهي النظرة الأولى من تلك النظرات في هذا الكتاب المتع، فإلى لقاء قريب إن شاء الله تعالى نستعرض فيه باقي النظرات في كتاب: السيد البدوي ودولة الدراويش في مصر.

والحمد لله رب العالمين.

جمادي الأخرة ١٤٤٦ هـ - العدد ١٤٧ السنة الرابعة والخمسون

الحمد لله. والصلاة والسلام على رسول الله. ويعد،

فنواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة الواهية التي اشتهرت على ألسنة القصاص والوعاظ والى القارئ الكريم التخريج والتحقيق.

### أولا: أسباب ذكر هذه القصة:

١- هذه القصة اشتهرت على ألسنة القصاص والوعاظ، ومما ساعد على ذلك وجودها في بعض كتب السنة الأصلية، وهي الكتب التي صنعها مؤلفوها عن طريق تلقى أحاديثها عن شيوخهم بأسانيد إلى النبي-صلى الله عليه وسلم-.

٧- وسينقوم بتوفيق الله بتخريجها وتحقيقها وكشف عارها وبيان عوارها، ومن أهم أسباب هذا البحث الكشف عن العلل الخفية والغامضة لهذه القصة.

### ثانيا: الْمَن:

روی عن ابن عباس أن رجلا من أصحاب النبي-صلى الله عليه وسلم- كان يحب امرأة فاستأذن النبي-صلى الله عليه وسلم- في حاجة فأذن له، فانطلق في يوم مطير فإذا هو بالرأة على غدير تغتسل، فلما جلس منها مجلس الرجل من المرأة،

ذهب يُحرَكُ ذكره فإذا هو هدبة، فقام فأتى النبي-صلى الله عليه وسلم- فذكر ذلك له، فقال له النبي-صلى الله عليه وسلم-: ، صل أربع ركعات»، فأنزل الله تبارك وتعالى: ﴿ إِنَّ الصَّنَاوَةُ طَارَقُ النَّهَارِ وَزُلُقًا مِنْ النَّهَا إِنَّ الْحَسَّسُتِ الدِّجِانَ ا النَّيْعَانِ وَلِكَ يَرِّي لِلنَّاكِينَ ، (سورة هود، الآية: .(112

### قالتًا: النقد الداخلي نقد المن:

هذه قصة مفتراة على رجل من أصحاب النبي-صلى الله عليه وسلم-، ولا تصح؛ كما سنبين من التخريج والتحقيق، وبيان ما في الإسناد من علة خفية غامضة، وهذا ما يسمى بالنقد الخارجي، وفي هذا المنهج رد على ادعاء المستشرقين-جهلا وبهتانًا- بأن المحدثين اعتنوا بالنقد الخارجي أي من ناحية الرواية، ولم يعتنوا بالنقد الداخلي وهو «نقد المتن».

والى القارئ الكريم «النقد الداخلي» نقد المتن المفتري على رجل من أصحاب النبي-صلى الله عليه وسلم-:

١- إن المتن الذي ذكرت فيه قصة سبب نزول الآية: « وَأَفِهِ ٱلصَّلَوْءَ طَرُقَ ٱلنَّارِ وَزُلْفًا مِنْ ٱلَّيْلِ إِنَّ المُسْتَتِ اللَّهِ مِنْ السِّيَّالِ وَإِنَّ يَرُقَ لِللَّاكِينَ ، (هود: ١١٤)، يدور حول رجل من أصحاب النبي-صلى الله عليه وسلم-، وكان مع النبي-صلى الله

السنة الرابعة والخمسون

عليه وسلم-، واستأذن النبي-صلى الله عليه وسلم-ي حاجة فأذن له النبي-صلى الله عليه وسلم-؛ فهذا مقام صحابة النبي-صلى الله عليه وسلم-، وما أعظمه من مقام فقد أخرج الإمام الحافظ ابن أبي عاصم المتوفى (٧٨٧ه) في كتاب «السنة» ح (١٠٠١)، وكذلك الإمام الحافظ ابن ماجه في كتاب «السنن» ح (١٦٢) في الثابت عن الصحابي الجليل عبد الله ابن عمر - رضي الله عنهما- قال: « لا تسبوا أصحاب محمد-صلى الله عليه وسلم-، فلمقام أحدهم ساعة - يعني مع النبي صلى الله عليه وسلم- خير من عمل أحدكم عُمره » اهـ، قلت: أي: «العمر» حتى لا تصحف إلى «عمرة».

فائدة: وهذا المقام وهذا الثواب الذي أخبر عنه المصحابي الجليل ابن عمر من المرفوع حكمًا »: قال المحابي البن حجر في «شرح النخبة» ص(٥٠) «المرفوع من القول حكمًا لا تصريحًا: أن يقول الصحابي ما لا مجال للاجتهاد فيه، ولا له تعلق ببيان لغة. أو شرح غريب كالإخبار عما يحصل بفعله ثواب مخصوص». اهه.

٧- فهذا المقام هو مقام الأبرار. فمن أمحل المحال أن يفعل فيه أفعال الفجار فمن إفكهم ليقولون: إن رجلاً من أصحاب النبي-صلى الله عليه وسلم-كان مع النبي-صلى الله عليه وسلم-كان مع النبي-صلى الله عليه وسلم- في حاجة فاذن له النبي-صلى الله عليه وسلم- فانطلق في يوم مطير. فإذا هو الله عليه وسلم-، فانطلق في يوم مطير. فإذا هو ماء المطر صغيرًا كان أو كبيرًا، اهد كذا في السان العرب، (٩/٥). فدخل عليها وهي تغتسل وأخذ في أفعال الفجار، فمن إفكهم ليقولون: إن الصحابي لم جلس منها مجلس الرجل من المرأة ذهب يُحرَك ذكره فإذا هو هدبة، وهذه أفعال لا يفعلها إلا فاسق مخروم المروءة. فاقد العدالة.

٣- ومن إفكهم ليقولون: «إن الصحابي كان يحب المرأة » كُلُّتُ كَان يحب المرأة » كُلُّتُ كَان يعربُ الله المرأة » كُلُّتُ كَان يعربُ الله المرأة » (الكهف: ٥).

قلت: وسنبين من النقد الخارجي ، نقد السند ، العلة الخفية التي يتبين منها أن الحديث الذي جاءت به هذه القصة كذب مُختلق مصنوع على الصحابي.

3- إن أهل الحديث هم أعرف الناس بأصحاب النبي-صلى الله عليه وسلم- مكانة وتقديرًا، فالراوي الأعلى في سند الحديث هو الصحابي، وهو أول من تلقّى الحديث من النبي-صلى الله عليه وسلم-، وعملوا بما سمعوا اتباعًا وتصديقًا، ولذلك جعلهم أنمة الجرح والتعديل في أعلى مراتب التعديل.

وهذا الفضل الذي استحق به الصحابة هذه المرتبة بيِّنه شيخ الإسلام ابن تيمية في مجموع الفتاوي، (٣٨٨/٢٧) فقال: "إن الصحابة-رضوان الله عليهم- خير قرون هذه الأمة التي هي خير أمة أخرجت للناس، وهم نقلوا الدين عن النبي-صلى الله عليه وسلم- بالا واسطة، ففهموا من مقاصده-صلى الله عليه وسلم-، وعاينوا من أفعاله، وسمعوا منه شفاهًا ما لم يحصل لن بعدهم، وكذلك كان يستفيد بعضهم من بعض ما ثم يحصل لن بعدهم. وهم قد فارقوا جميع أهل الأرض وعادوهم وهجروا جميع الطوائف وأديانهم، وجاهدوا بأنفسهم وأموالهم، قال النبي-صلى الله عليه وسلم- في الحديث الصحيح: ﴿ لا تَسبُّوا أَصحابِي فلو أَنفق أحدكم مثل جبل أحد ذهبًا ما بلغ مُدّ أحدهم ولا نصيفه ،. اهـ. قلت: الحديث متفق عليه في أعلى درجات الصحة؛ حيث أخرجه الإمام البخاري في وصحيحه و (٣٦٧٣)، والإمام مسلم في صحيحه ح(٢٥٤١) من حديث الصحابي أبي سعيد الخدري رضى الله عنه.

قمن أمحل المُحال صحابي نال بصحبة النبي-صلى الله عليه وسلم- هذه الفضائل يُريَّن له الشيطان فعل هذه الرذائل، ومن أمحل المحال صحابي بآداب النبي-صلى الله عليه وسلم- اهتدى يقع بصره على امرأة أجنبية فلا يصرفه ويخالف أمر النبي-صلى الله عليه وسلم- الذي أمر بصرف البصر عن نظر الفجاءة؛ كما في «صحيح مسلم» كتاب «الآداب» ح(20).

ويستحيل صحابي كان عند النبي من لحظات لا يغض بصره حتى دخل على المرأة وخالف آداب النبي-صلى الله عليه وسلم- في قول النبي-صلى الله عليه وسلم- اله عليه وسلم- الله عليه وسلم- الله

فقال رجل من الأنصار؛ يا رسول الله: أفرأيت الحمو؟ قال النبي-صلى الله عليه وسلم-: «الحمو الموت، قلت: هذا الحديث متفق عليه أخرجه الإمام البخاري في صحيحه، ح(٧٣٢).

٥- وإن تعجب فعجب بعد هذه الأفعال التي لا يفعلها إلا الفجار جاء في المتن: «فقام الصحابي فاتى النبي-صلى الله عليه وسلم- فذكر له ذلك». اهد انظر إلى ثلاث (فاءات) (فقام- فاتى- فذكر) فقام من جلوسه من المرأة مجلس الرجل من زوجته، فأتى النبي-صلى الله عليه وسلم-، فذكر له فقال له النبي-صلى الله عليه وسلم-: «صل أربع ركعات». فأنزل الله تبارك وتعالى الأية.

٦- هذا الحديث يفتح بابًا للرذيلة، ثم يصلي أربع ركعات لمحوها، فيطمع الذي في قلبه مرض.

### رالفاد التطريق

الحديث الذي جاءت به هذه القصة:

أخرجه الإمام أبو بكر البزار في مسنده، كما في كشف الأستار، (٥٢/٣) ح(٥٢/٣) قال: حدثنا يوسف بن موسى ومحمد بن عثمان بن كرامة. حدثنا عبيد الله بن موسى، حدثنا سفيان بن عبينة، عن الزهري، عن عبيد الله بن عبد الله عن ابن عباس أن رجلاً من أصحاب النبي-صلى الله عليه وسلم- كان يحب امرأة فاستأذن النبي-صلى الله عليه وسلم- في حاجة فأذن له... الحديث.

### خامساء النقد الخارجي القد الاستادره

 ١- قال الحافظ البزار بعد أن أخرج هذا الحديث: هذا الحديث لا نعلمه بهذا اللفظ إلا عن ابن عباس، ولا نعلم رواه عن ابن عيينة إلا عبيد الله بن موسى. هـ.

٢- وأورد هذا الحديث الحافظ الهيثمي في مجمع الزوائد (٣٨/٧) وقال: «رواه البزار، ورجاله رجال الصحيح». اه.

"- فائدة: والبعض صحّح هذا الحديث لقول الهيثمي: «رجاله رجال الصحيح». والقاعدة: عند أهل الصناعة الحديثية: «قولهم: رجاله رجال الصحيح ليس تصحيحا للحديث».

كذلك قولهم: «رجاله ثقات» لا تساوي القول: «إسناده صحيح» أو «حديث صحيح»؛ لأن الحديث الصحيح ببنه الإمام ابن الصلاح في كتابه «معرفة

أتواع علوم الحديث، النوع الأول فقال: «الحديث الصحيح فهو: الحديث المسند الذي يتصل إسناده بنقل العدل الضابط إلى منتهاه، ولا يكون شأذًا، ولا معالاً «. ثم قال: وفي هذه الأوصاف «الخمسة» احتراز عن: المرسل والمنقطع والمعضل والشاذ وما فيه علة قادحة، وما في رواية نوع جرح في العدالة أو الضبط. اه.

ثم قال: فهذا هو الحديث الذي يُحكم له بالصحة بلا خلاف بين أهل الحديث. اهـ.

الاستنتاج: نستنتج من هذا أن قول الإمام الهيثمي: «رجاله رجال الصحيح». و«رجاله ثقات» ليس تصحيحًا؛ لأن هذا القول لا يجمع إلا وصفين فقط. قال الإمام السيوطي في «تدريب الراوي» (٦٣/١). اهد «الثقة من جمع العدالة والضبط» ولذلك بين أئمة الحديث أن الحديث فيه علة قادحة خفيت عن الإمام البزار، والإمام الهيثمي وهذا بيان الأئمة للعلة القادحة الخفية.

قال الأمام أحمد في كتاب العلل ما أرى هذا إلا كذابًا أو كذبًا، وأنكره جدًا ، اهـ.

قال الإمام ابن أبي حاتم في علل الحديث، المرام ابن أبي حاتم في علل الحديث وذكر (١٦٥٩/٥٨/٢): سألت أبي: هذا خطأ حدثنا ابن أبي عمر قال: حدثنا ابن عيينة، عن عمرو، عن يحيى بن جعدة، عن النبي صلى الله عليه وسلم»، وذكر الحديث.

وقال: الإمام الحافظ يعقوب الفسوي (١٩٠١٩٠) هـ كتابه المعرفة والتاريخ، (٢١٠/٢) ط:
دار الرسالة- بيروت: حدثنا الحميدي، قال حدثنا
سفيان، حدثنا عمر بن دينار، أخبرني يحيى
بن جعدة: أن رجلاً استأذن النبي في يوم مطير...
الحديث. وعبيد الله بن موسى روى هذا الحديث
عن ابن عيينة بإسناد عجب، والصحيح ما ذكرنا
عن الحميدي، وعبيد الله عند أصحابنا قد غلط
فيما ذكره. اهه.

من هذا التحقيق يتبين العلة الخفية، وأن السند خطأ وفيه سقط وارسال. ولهذا قال الإمام أحمد ما أرى هذا إلا كذابًا أو كذبًا وأنكره جدًا.

هذا ما وفقتني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد.

## المحار رئي رئيال شميش الأحاديث القصار

### ثانيا: التحقيق:

هذا الحديث: موضوع: والموضوع: هو الكذب المختلق المصنوع، وهو شرّ الضعيف وأقبحه، وتحرم روايته في أيّ معنى كان سواء الأحكام والقصص والترغيب وغيرها. إلا مقرونا ببيان وضعه. كذا في تدريب الراوي، (٢٧٤/١) النوع (٢١) للإمام السيوطي.

١- فقد أخرج هذا الحديث أيضًا الإمام الحافظ ابن حبان في المجروحين، (١٢٨/٣) عن الصوري عن يحيى بن عبد الله البابلي عن الأوزاعي عن الزهري، عن أبي سلمة عن أبي هريرة مرفوعًا، وزاد في أوله: «إذا كانت سنة ثلاثين ومائة كان الغرباء في الدنيا أربعة...، فذكر مثله سواء، قال ابن حبان: «هذا بلا شك معمول ،، أي كذب مُختَلق مصنوع.

٢- محمد بن هارون الصوري عن الأوزاعي الصواب كما قال الإمام الذهبي في «الميزان» (٤٦٦١/٥١٦/٢): عبد الله بن هارون الصوري، عن الأوزاعي لا يُعرَف، والخبر كذب في أخلاق الأبدال». اه.

٣- وقد أورد الحديث الإمام ابن الجوزي في «الموضوعات، (١٩٤/٣) من طريق ابن حبان، ونقل قوله: «هذا بلا شك معمول والبابلي يأتي عن الثقات بأشياء معضلات،. وقال ابن الجوزي؛ قال الدارقطني؛ والبلية في هذا الحديث من الراوي عن البابلي لا منه ، أي: من الصوري. وبهذا يتبين أن الحديث موضوع.

والغرباء في الدنيا أربعة؛ قرآن في جوف ظالم. ومسجد في نادي قوم لا يصلى فيه. ومصحف في بيت لا يُقرأ فيه، ورجل صالح مع قوم سوء ..

الحديث لا يصح: أورده الإمام السيوطي في مخطوطة درر البحار في الأحاديث القصار، (١/٥٠) مكتبة الحرم النبوي «الحديث» رقم المخطوطة (٢١٣/١٠٧) وقال: «فر عن أبي هريرة، اهـ

قلت: ﴿ فَنِ الرَّمْ لِلدِّيلَمِي فِي المسند الضردوس، وهذا تخريج بغير تحقيق، فيتوهم من لا دراية له بالصناعة الحديثية أن الحديث صحيح، وهو كما سنبين من التحقيق أنه حديث كذب مختلق مصنوع.

### أولا: التخريج:

الحديث أخرجه أبو منصور الديلمي في ومسند الفردوس ح (٢١٩٤ - الغرائب الملتقطة) قال: أخبرنا أبي، حدثنا أحمد بن عمر المعبر، حدثنا علي بن عمر السبعي، حدثنا ابن لال، حدثنا محمد بن معاذ بن فهد، حدثنا إسحاق بن عبد الله بن جعفر، حدثنا سعيد بن أبي زيد وراق الفريابي، حدثنا محمد بن هارون الصوري، حدثنا الأوزاعي، عن الزهري، عن أبي سلمة عن أبي هريرة قال:

قال رسول الله-صلى الله عليه وسلم-: والغرباء في الدنيا أربعة .... الحديث.

عمادي الأخرة ١٤٤٦ هـ- العدد ١٤٢ السنة الرابعة والخمسون

# المرابع المرابة والمتزلة والمتكلمة في المرابع المرابع

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والأه، وبعد:

فإضافة لما سبق ذكره من مقولات سلف الأمة وأنمة أهل السنة في إثبات صفات الله ونفي الجسمية عنها، خلافًا للجهمية والمعتزلة والمتكلمة في نفيهما معًا؛ نذكر مما ذكروه في هذا الصدد، ونصوا عليه؛

ما قاله أبو حنيفة النعمان جوابًا عن سؤال نوح الجامع: ما تقول فيما أحدث الناس من الكلام في الأعراض والأجسام؟. قال: "مقالات الفلاسفة. عليك بالأثر وطريقة السلف، واياك وكل محدثة، فإنها بدعة". اهد من (ذم الكلام وأهله) ٢١٣/٤ للهروي، وقال في الفقه الأبسط ص٥٦، "لا يُوصف الله تعالى بصفات المخلوقين، وهو قول أهل السنة والجماعة".

كذا بما يعني أن الإثبات في إجماع سلف الأمة ثم يكن يعني سوى: نفي التشبيه والتجسيم عن صفات الله، وأن فكرة إيهام التشبيه والتجسيم ثم يكن لهما من تصور إلا في أذهان مدّعيها على

### المساول الد. محمد عبد العليم الدسوقي الاستاد بجامعة الازهر

أهل السنة، والآ في أخيلة قائليها من أصحاب الهوى جراء إدخال العقول فيما لا شأن لها به، لتَتَخذَ من ذلك ذريعة لنفي وتعطيل ما لم يَرُقُ أصحابُها من الصفات، وهذا هو -عياذًا بالله- الهوى المتبع، والا فأنَّى لمن ينفي عن صفاته تعالى التشبيه والتجسيم والحدوث، أن يُرمى بها أو بأي منها إلى الجواب متروك لكل أشعري متعصب للتأويل، محكم عقله وهواه في نصوص الوحي متلاعب بها.

على أن ما ذكرناه آنفًا هو -على حد قول أبي حنيفة ت ١٥٠ - موضع اتفاق بين جميع سلف الأمة حتى من قبل أن يعلو نجم فرق الزيغ وأهل البدع ومنهم بالطبع متكلمة الأشاعرة، فإن نفي صفات الله بزعم إيهامها التشبيه أو التجسيم -على ما أفاده شارح العقيدة الطحاوية ص٥٥ وغيره - "موضع اضطرب فيه كثير من النظار؛ حيث توهموا أن الاتفاق في مسمى هذه الأشياء

يوجب أن يكون الوجود الذي للرب كالوجود الذي للعبد، وأصل هذا الخطأ والغلط هو: توهمهم أن هذه الأسماء العامة الكلية التي يكون مسماها المطلق الكلي، هو بعينه ثابتًا في هذا الْعَيْنِ، وهذا الْعَيْنِ، وليس كذلك.. فإن ما يوجد في الخارج لا يوجد مطلقًا كليًا بل لا يوجد إلا مُعَيِّنًا مختصًا، وهذه الأسماء إذا سمى الله بها كان مسماها مُعَينًا مختصًا، فإذا سُمَّى بها العبد كان مسماها مختصًا به، فوجود الله وحياته لا يشاركه فيها غيره، بل وجود هذا الموجود المعين لا بشاركه فيه غيره من الموجودات الأخرى، فكيف بوجود الخالق؟" ا.هـ من كتاب (مدخل إلى عقيدة التوحيد) د. خضر سوندك ص١٤٠. ونص عبارة ابن العز الحنفي في شرح قول الإمام الطحاوي (٣٢١٦): (نقول في توحيد الله -معتقدين بتوفيق الله - أن الله .. لا تبلغه الأوهام ولا تدركه الأفهام). قال: "من أنكر الصفات وقال: ان الله ليس له .. كلام ولا محية ولا إرادة- قال لن أثبت الصفات: إنه مشبه، وإنه: مجسم، ولهذا فإن كتب نفاة الصفات من الجهمية والمعتزلة والرافضة ونحوهم، كلها مشحونة بتسمية مثبتة الصفات مشبهة ومجسمة، ويقولون في كتُنهم: (إن من جملة المجسمة قومًا يقال لهم: المالكية، ينسبون إلى رجل يقال له: مالك بن أنس، وقومًا يقال لهم الشافعية، يُنسبون إلى رجل يقال له: محمد بن إدريس!، حتى الذين يضسرون القرآن منهم، كعبد الجبار والزمخشري وغيرهما، يسمون كل من أثبت شيئًا من الصفات وقال بالرؤية: مشبهًا، وهذا الاستعمال قد غلب عند المتأخرين من غالب الطوائف". اهـ،

ومن غير الحنفية.. الحنابلة وغيرهم يثبتون لله صفاته وينفون عنها الجسمية:

وهذا إمام أهل السنة أحمد بن حنبل (ت ٢٤١).

قد "ذهب - فيما جمعه له أبو الفضل عبد الواحد التميمي (ت٤١٠) في كتابه (اعتقاد الإمام المنبّل أبي عبد الله أحمد بن حنبل) ص٤٩ - و"أنكر على من يقول بالجسم، وقال: إن الأسماء مأخوذة بالشريعة واللغة، وأهل اللغة وضعوا هذا الاسم - يعني: الجسم- على كل ذي طول وعرض وسمك وتركيب وصورة وتأليف، والله تعالى خارج عن ذلك كله، فلم يجز أن يُسمّى جسمًا لخروجه عن معنى الجسمية، ولم يجئ في الشريعة ذلك، فيُطلًا. اهـ.

وأبو الحسين محمد بن القاضي أبي يعلى صاحب (طبقات الحنابلة) (ت٢٦٥)، قال في كتابه (الاعتقاد) ص٢٤: "أول ما نبدأ بذكره.. الإيمان بالله وتوحيده.. ثم الإيمان بأن الله واحد لا نشبهه شيء، ولا نشبه صفاته ولا نكيفه، ولا يُكيف صفاته وهم، وأن ما وقع في الوهم فالله وراء ذلك.. وأنه بنزل كل ليلة إلى سماء الدنيا لقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: (ينزل رينا كل ليلة إلى سماء الدنيا حين يبقى ثلث الليل الآخر)، وهذا لفظ البخاري، وقد روى حديث النزول: أحمد ومالك والبخاري ومسلم والترمذي وأبو داود وابن خزيمة والدارقطنى وأئمة السلمين.. ونقر بأن الرحمن استوى. كذلك نطق به القرآن في سبع سور، في: الأعراف ويونس والرعد وطه والضرقان وتنزيل السجدة والحديد"، إلى أن قال ص٣٠ بعد أن ذكر من الصفات ما ذكر: "فإن اعتقد معتقد في هذه الصفات ونظائرها مما وردت به الآثار الصحيحة: التشبيه في الجسم والنوع والشكل والطول؛ فهو كافر، وإن تأوِّلها على مقتضى اللغة وعلى المجاز فهو جهمي. وإن أمرها كما جاءت من غير تأويل ولا تفسير - يعني: على المجاز كتفسيرات المعتزلة والحهمية والأشعرية - ولا تجسيم

ولا تشبيه، كما فعلت الصحابة والتابعون، فهو الواجب عليه". اهـ.

ولقد بلغ به الأمر-رحمه الله- لأن يتبرأ من المجسمة ويدعو لهجرانهم، وذلك قوله في صا٤: "ويجب هجران أهل البدع والضلال كالمشبهة والمجسمة والأشعرية والمعتزلة والرافضة والمرجئة والقدرية والجهمية والخوارج والسالمية والكرامية؛ وبقية الفرق المذمومة"، قال: وهذا اعتقادي وما أدين به لربي، وهو الذي مضى عليه والدي رحمه الله"ا.هـ.

الجيلاني والقاضي عبد الله بن خلف المقري يقيمان الأدلة ويسوقان الإجماع على إثبات النزول والاستواء وينفيان عنهما التجسيم:

وممن أثبت نزول الله تعالى واستوائه على عرشه ونفى عنهما التجسيم؛

شيخ بغداد وسيد الوعاظ عبد القادر الجيلاني (المتوفى ٥٦١)، قال في كتاب (الغنية) ص٧١؛ ٧٤ - وقد نقله عنه الحافظ الذهبي في العلو ص۱۹۳ وهو بمختصره ص۲۸۶، وحافظ حکمی في معارج القبول ١٥٢/١ -: "وهو مستو على العرش، محتو على الملك، محيطً علمه بالأشياء واليه يصعد الكلم الطيب والعمل الصالح يرفعه، (فاطر: ١٠)، ويدبر الأمر من السماء إلى الأرض ثم يعرج إليه في يوم كان مقداره ألف سنة مما تعدون، (السجدة: ٥) .. لا يخلو من علمه مكان، ولا يجوز وصفه بأنه في كل مكان، بل يقال: إنه في السماء على العرش كما قال: «الرحمن على العرش استوى، (طه: ٥) .. وينبغي إطلاق ذلك الاستواء من غير تأويل، وأنه استواء الذات على العرش لا على معنى: (القعود والماسّة) كما قالت المجسمة والكرامية، ولا على معنى: (الرفعة) كما قالت الأشعرية، ولا على معنى: (الاستيلاء والغلبة) كما قالت المعتزلة؛ لأن الشرع لم يردُ

بذلك. ولا نقل عن أحد من الصحابة والتابعين من السلف الصالح من أصحاب الحديث ذلك. بل المنقول عنهم حمله على الإطلاق.. وكونه على العرش مذكور في كل كتاب أُنزل على كل نبي أرسل، بلا كيف، ولأن الله تعالى لم يزل موصوفا بالعلو والقدرة والاستيلاء والغلبة على جميع خلقه، فلا يُحمل (الاستواء) على ذلك، ف(الاستواء) من صفات الذات، إذ بعد أن أخبرنا به ونص عليه؛ أكده في سبع آيات.. ولا نخرج من الكتاب والسنة. نقرأ الآية والخبر ونومن بما فيهما ونكل الكيفية في الصفات إلى علم الله.. فإنه غيب لا مجال للعقل في الراكه".

قال: "وأنه تعالى ينزل في كل ليلة إلى سماء الدنيا كيف شاء وكما شاء، فيغفر لمن أذنب وأخطأ وأجرم وعصى لمن يختار من عباده ويشاء.. لا بمعنى نزول الرحمة وثوابه على ما ادعته المعتزلة والأشعرية" واخلولق يسوق في ذلك روايات نزوله تعالى على وجه التفصيل.

ومنهم الإمام القاضي عبد الله بن خلف المقري الأندلسي (ت٧٨٥)؛ فقد قال رحمه الله فيما نقله عنه ابن القيم في اجتماع الجيوش ص٥٥ الناول دليل على أنه تعالى في السماء على العرش فوق سبع سماوات من غير مماسة ولا تكييف كما قال أهل العلم والحق مماسة ولا تكييف كما قال أهل العلم والحق والاقتداء، ودليل قولهم أيضًا من القرآن قوله تعالى: " (طه: ٥)، وقوله تعالى: " (السجدة: ٤)، وقوله تعالى: " (السجدة: ٥)، وقوله تعالى: " المسجدة: ٥)، وقوله تعالى: " عمران: ٥٥)، وقوله العيسى عليه السلام: " (السجدة: ٥)، وقوله عمران: ٥٥)، وقوله: " عمران: ٥٥)، وقوله: " المسجدة: ٥)، وقوله عمران: ٥٥)، وقوله: " المسجدة: ٥)، وقوله المسلام: " المسجدة: ٥)، وقوله: "

Upload by: altawhedmag.com

٢: ٤) والعروج هو: الصعود، وقال مالك بن أنس: (الله عز وجل في السماء وعلمه في كل مكان، لا يخلو من علمه مكان)؛ يريد: على السماء كما قال تعالى: «ولأَصَلَنْكُمْ فِي خُدُوهِ النَّعَلِي (طه: ٧١)، وكما قال تعالى: ﴿ أَنَّهُ مَّنْ فِي أَلْسُكُ } ، (الملك: ١٦) أي مَن على السماء؛ يعنى: على العرش، وكما قال تعالى: ﴿ لَيَحُوا لِي ٱلْأَرْضِ ﴾ (التوبة: ٢) أي: على الأرض، وقيل اللك وأرَّحْنُ عَلَى الْعَرْقِ أَسْتُوفَ ، (طه: ٥) كيف استوى؟. قال رحمه الله: (استواؤه معقول. وكيفيته مجهولة. وسؤالك عن هذا بدعة، وأراك رجل سوء)، قال أبو عبيدة في قوله تعالى: «الرحمن على العرش استوى» (أي: علا)، قال: (وتقول العرب: استويتُ فوق الدابة وفوق البيت)...

الى أن قال: "وكل ما قدمت دليل واضح في إبطال قول من قال بالمجازية الاستواء، وأن (استوى) بمعنى: (استولى)، لأن الاستيلاء في اللغة: المغالبة وأنه لا يغالبه أحد، ومن حق الكلام أن يُحمل على حقيقته حتى تتفق الأمة أنه أريد يه الجاز؛ إذ لا سبيل إلى اتباع ما أنزل إلينا من رينا إلا على ذلك، وإنما يُوجِّه كلام الله على الأشهر والأظهر من وجوهه ما لم يمنع ذلك ما يوجب له التسليم، ولو ساغ ادعاء المجاز لكل مُدَّع؛ ما ثبت شيء من العبادات، وجلَّ اللَّه أن يُخاطب إلا بما تفهمه العرب من معهود مخاطباتها مما يصح معناه عند السامعين. والاستواء معلوم في اللغة؛ وهو: العلو والارتضاع والتمكن -

والحافظ الذهبي (ت ٧٤٨) يرد عادية متَّهمي المشتة بالتجسيم:

وفيما يعدُّ في باب المقارنات، إجمالاً وجمعًا لأطراف هذه القضية: يقول الذهبي في العلو ص١٠٧ - ايان تعليقه على ما قاله حماد ابن

زيد من أن الجهمية (يدورون على أن يقولوا: ليس في السماء إله) -: "مقالة السلف وأنمة السنة، بل والصحابة والله ورسوله والمؤمنون: (أن الله في السماء، وأن الله على العرش، وأن الله فوق سماواته، وأنه ينزل إلى السماء الدنيا)، وحجتهم على ذلك النصوص والآثار.. ومقالة الجهمية: (أن الله تبارك وتعالى في جميع الأمكنة)، تعالى الله عن قولهم، بل هو معنا أينما كنا بعلمه.. ومقالة متأخرى المتكلمين -وهم الأشعرية -: (أن الله ليس في السماء ولا على العرش، ولا على السماوات ولا في الأرض، ولا داخل العالم ولا خارج العالم، ولا هو بائن عن خلقه ولا متصل بهم!). وقالوا: (جميع هذه الأشياء صفات الأجسام والله منزَّه عن الجسم). قال لهم أهل السنة والأثر: (نحن لا نخوض في ذلك ولا نقول بقولكم، فإن هذه السلوب نعوت المعدوم، تعالى الله عن العدم، بل هو موجود متميز عن خلقه موصوف يما وصف به نفسه. من أنه فوق العرش بلا كيف)".

وكان من المهم أن نسرد في هذا المقام نصوص وأقوال أئمة العلم بشيء من التضميل -وإن كان كلامهم في هذا لا ينقضى- لترسيخ ما أجمع عليه أهل السنة والجماعة من المعانى الصحيحة في هذا الباب، والإثبات علوه تعالى ومعيته وسائر صفاته، على الوجه الذي يريده سبحانه لنفسه، لا الذي يريده المتكلمة وأضرابهم .. فليتورع إذن من يتهم المثبتين بالتجسيم أو التشبيه والا فليجبنا إن كان من الصادقين؛ هل كان أبو سعيد الخدري والبخاري وابن الجوزي والشوكاني وجماهير السلف ومن قبلهم الرسول الأعظم، من الجسمة أو الشبهة؟!

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمن.



الحمد لله رب العالمين، وأشهد ألا إليه إلا الله، وحدد لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبدد ورسوله صلى الله عليه وسلم.

أما بعد : فقد سبق لنا عرض غزوة أحد بإيجاز واختصار وعندما نلتفت إلى ساحة العركة نجد مواقف، ويطولات نادرة، وعجيبة : جديرة بأن تذكر ليتاسى بها شباب المسلمين. وشيبهم في زمان تكالب فيه الاعداء على الامة الاسلامية. ورموهم عن قوس واحدة، ونعرض بعض هذه المواقف لرجال ممن قال الله فيهم من ألنيس بطأ من في عند ومنهم من المواقف لرجال ممن قال الله فيهم من ألنيس بطأ من في عند ومنهم من المواقف لرجال ممن قال الله فيهم من ألني عند ومنهم من العبرة وقرى فيها الاسوة : فيما يلى:

أولا: حماسة وشجاعة وقوة الهان

عَنْ أَنْسٍ، أَنْ رَسُولَ الله صَلَى اللّه عَلَيْه وَسَلَمَ أَخَذَ سَيْفًا يَوْمَ أَحْد فَقَالَ: "مَن يَأْخُذُ مَنَي هَذَا؟" فَبُسَطُوا أَيْدَيْهُمْ، كُلُ إِنْسَانَ مَنْهُمْ يَقُولُ: أَنَا، أَنَا، قَالَ: "فَمَنْ يَأْخُذِهُ بَحَقّه؟" قَالَ: فَأَحْجِمَ الْقُومُ! فَقَالَ سَمَاكُ بَنْ خَرْشَةَ أَبُو دُجَانَةَ: أَنَا آخُذُهُ بِحَقّه. قَالَ: هَامَ الْمُشْرِكِينَ بِحَقّه. قَالَ: هَامَ الْمُشْرِكِينَ وَحَيْح مسلم (۲٤٧٠).

وفي هذا الخبر فوائد:

الأولى: قوله في الحديث: "فأحجم القوم" أي: تأخّروا. شرح مسلم للنووي (٢٤/١٦).

وذلك لأنهم لا يعلمون ما حقه، فيخشون أن يكون كبيرًا جدًّا لا يستطيعون القيام به. وسبب هذا هو الحرص على الطاعة وليس النكول عن أداء حقه

الثانية، وفيه، أنه ينبغي للإنسان أن يبادر

بالخير، وآلا يتأخر، وأن يستعين بالله عز وجل، وهو إذا استعان بالله وأحسن به الظن؛ أعانه الله. شرح رياض الصالحين (٣٣/٢).

الثالثة: فيه: استحباب توصل الإمام إلى كل ما يشد به عزائم المجاهدين، ويُحمي به أنوفهم

الرابعة: أن المستحب المرامام أن يختار أجود السلاح لأجود الرجال الإفصاح (٣٧٦/٥).

الخامسة: أنَّ كُلِّ مَظَاهِرِ الكَبْرِ المُحَرِّمة فِي الأَّحُوالِ الْعَامَة. تَـزُولُ حُرْمَتُها فِي حَـالاتِ الحِرْب. فمن مظاهر الكبر المُحرَّمة أنْ يسير المُسلم في الأرض مرحًا مُتبخَّدًا، وَلَكُنَّ ذَلِكَ فِي مَيْدَانِ القَتَالُ أَمْرُ حَسَنْ، وَلَيْسَ بِمَكْرُود. اللوَّلُوْ الْمُتنون (٧/٧/٢).

ويشهد لهذا المعنى حديث جابر بن عتيك رضي الله عنه قال: قال رسُول الله عنه قال: قال رسُول الله صلى الله عليه وسلم: "وأمّا الخيالاء التي يُحبّها الله فاختيال الرّجل بنفسه لله في المُقتال، والصدقة، وأمّا الاختيال الذي يُبغضُهُ الله: فالاختيال في الفخر" الجهاد لابن أبي عاصم (٢٧٤/٢)، وحسنه الألباني في الارواء (١٩٩٩).

الموقف الثاني: رجل يستطيل جياته! عن جَابِر بن عبد الله رضي الله عنهما، قال: قالَ

عَلَى جَائِرِ بِنَ عَبِدَ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهِ عَلَيْهَا. قَالَ: قَالَ: قَالَ اللَّهِ عَلَيْهَا أَخُدَ: أَرَائِتُ رَجُلُ لِلنَّبِيُ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهَ وَسَلَّمَ يَوْمُ أَخُدَ: أَرَائِتُ إِنْ قَتَلَتَ عَقَالَ: "فَيْ الْجِنَّةَ فَأَلْفَى تَمْراتَ فَيْ يَدِهِ، ثُمَّ قَاتَلَ حَتَّى قَتَلَ" صحيح فَأَلْقَى تَمْراتَ فَيْ يَدِه، ثُمَّ قَاتَلَ حَتَّى قَتَلَ" صحيح البخاري (٤٠٤٦).

وفيه فوائد:

الأولى: تشابه مواقف الصحابة، وتأسي بعضهم ببعض: لأن هذا الرجل غير عمير بن الحمام؛

> جمادى الأخرة ١٤٤٦ هـ - العدد ١٤٢ السنة الرابعة والخمسون

قَالَ ابن كثير؛ وهذا شبيهُ بقصة عُمَيْر بُنِ الْحُمامِ الْتِي تَقَدَّمَتُ فِي غَـرُوةَ بَـدُر رَضِي الله عَنْهُمَا وَأَرْضَاهُمَا البداية والنهاية (٣٩٣/٥).

الثانية: ثبوت الجنة للشهيد.

الثالثة: المبادرة بالخير، وأنه لا يشتغل عنه بحظوظ النفوس. شرح النووي على مسلم (٤٤/١٣).

الرابعة: جواز الانغماس في حرب الكفار والتعرض للشهادة. طرح التثريب (٢٠٧/٧).

الخامسة: دلالية على قوة إيمان الصحابة، وحرصهم على الآخرة، وتصديقهم بوعد الله ووعيد رسول الله-صلى الله عليه وسلم-، وانظر إلى استعجال هذا الرجل في طلب الآخرة، وإنما حثه إيمانه وكأنه شاهد ما وعده به رأي عين؛ ولهذا كانت لهم العزة في الدنيا، وفي الآخرة.

الإفصاح (۲۹۰/۸). فمن نحن بحاجة إلى أمثال هؤلاء في زماننا هذا لا سيما، وقد اجتمع العدو بخيله ورجله على فئة مستضعفة من المؤمنين قتلاً وتشريدًا.

الموقف الثالث: موقف حديضة بن اليمان ومقتل أبيه بيد المسلمين

وعن عائشة رضي الله عنها، قالت: "لما كان يوم أحد هرم المشركون، فصرخ إبليس لعنة الله عليه: أي عباد الله أخراكم، فرجعت أولاهم فاجتلدت هي وأخراهم، فبصر حديفة فإذا هو باييه اليمان، فقال: أي عباد الله أبي أبي، قال: فو الله ما احتجزوا حتى قتلوم، فقال حديفة: يغفر الله لكم قال عروة: فوالله ما زالت في حديفة بقية خير، حتى لحق بالله عز وجل " البخاري بقية خير، حتى لحق بالله عز وجل " البخاري

وفيه فوائد:

الأولى: قولُهُ " عباد الله أخراكم" أي: احترزوا من جهة أخراكم. وكان ذلك لما ترك الرُماة مكانهم، وُدخُلُوا ينتهبُون عسكر المُشركين كما سبق بيانه. انظر المقال السابق.

قُولُهُ "فَرجِعتَ أُولَاهُمْ فَاجْتَلَدتُ هِي وَأَخْرَاهُمْ" أَيْ: وَهُمْ يَظَنُونَ أَنْهُمْ مِنَ الْعَدُو، وَذَلْكَ أَنْهُمْ لَمَا رجِعُوا اخْتَلَطُوا بِالْمُشْرِكِينَ، وَالْتَبِسَ الْعَسْكِرانِ: قَلَمْ يَتَمَيْزُوا؛ فَوَقَعَ الْقَتْلُ عَلَى الْسُلْمِينَ بَعْضَهُمْ

من بعض.

الثانية: حرص الصحابة على الجهاد والشهادة: حيث كان اليمانُ والله حُديْفة وثابِتُ بْنُ وقْش شيخين كبيريْن؛ فتركهُما رسُولُ الله صلى الله عليه وسلم مع النساء، والصبيان؛ فتذاكرا بينهما ورغبا في الشهادة؛ فأخذا سيفيهما، ولحقا بالسلمين بعد الهزيمة فلم يعرفوا بهما فأما ثابتٌ؛ فقتله الشركون، وأما اليمان؛ فاختلف ثابتٌ؛ فقتله المشركون، وأما اليمان؛ فاختلف

عَلَيْهُ أَسْيَافَ الْسُلْمِينَ؛ فَقَتَلُوهُ، وَلا يَعُرِفُونَهُ.
الثالثة: في رواية ابن إسْحَاقَ: فقال حَدْيْفَةُ:
"قَتَلْتُمْ أَبِي" لَ قَالُوا: "وَاللَّه مَا عَرِفْنَاهُ" وَصَدَقُوا؛ فَقَالَ حَرْيُفَةُ: يَغْضُرُ اللَّه لَكُمْ: فَأَرَادَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْهُ وَسُلَّمَ أَنْ يَدِيهُ (يَدِفْع دَيِتَهُ)؛ فَتَصَدُق حُدْيْفَةٌ بِدَيِتَه عَلِى الْمُسْلِمِينِ؛ فَزَادُهُ ذَلِكَ عَنْدَ رَسُولَ اللَّه صَلَى اللَّه عَلَيْهُ وَسَلَّمَ خَيْرًا.

الرابعة: قوله "فو الله ما زالت في حذيفة بقية خير": أي إنه لما عذر المسلمين أنهم لم يعرفوه وقال: يغفر الله لكم، زاد بذلك خيره، وارتفع قدره. كشف المشكل (٣٨٧/٤).

فتح الباري (۳۲۲/۷).

الموقف الرابع: أحرج ساعة وأشدها على رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ عن سهل بُن سعد قال "جُرح وَجُهُ رَسُول الله صلى الله عليه وسلم، وكُسرَتُ رَبَاعيتُهُ، وَهُشَمَتِ الْبَيْضَةُ عَلى رَأْسه" مسلم (١٧٩٠).

وعن أنس بن مالك، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أفرد يوم أُحد في سبعة من الأنصار ورجلين من قريش، فلما رهقوه، قال: "من يردُهم عنا وله الجنة؟" -أو "هو رهيقي في الجنة" -، فتقدم رجل من الأنصار، فقاتل حتى قتل، ثم رهقوه أيضا، فقال: "من يردُهم عنا وله الجنة؟ - "أو "هو رهيقي فقال: "من يردُهم عنا وله الجنة؟ - "أو "هو رهيقي فالجنة" -، فتقدم رجل من الأنصار، فقاتل حتى فتل السبعة، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم (١٧٨٩).

وهذه ساعة ظهرت فيها بطولات نادرة قل أن تجد مثلها في التاريخ، ولنا معها وقفة أخرى في العدد القادم، وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فقد روى الإمام البخاري في كتاب الفتن من حديث حذيفة بن اليمان رضي الله عنه : قال : كان الناس يسألون رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الخير . وكنت أسأله عن الشر ؛ مخافة أن يُدركني . فقلت : يا رسول الله إنا كنا في جاهلية وشر ؛ فجاءنا الله بهذا الخير ، فهل بعد هذا الخير من شر ؟ فقال : «نعم ، . والجاهلية منسوبة إلى الجهل وهي تعني على وجه التخصيص ما كان عليه العرب قبل الإسلام . والجهل إلغاء العقل والتفكير السليم . والاحتكام إلى الأهواء والعادات . والجاهلية هي كل عادة كان عليها العرب في عباداتهم وعقائدهم ومعاملاتهم وسائر أمورهم مما يخالف الإسلام ، وفي الجملة ، كل ما يناقض الإسلام فهو جاهلية .

وقد جاء الإسلام لينقض عُرى الجاهلية ويمحو ما كان عليه العالم يومئذ، وإلى أن تقوم الساعة من أمور الجاهلية، وفي الحديث الشريف: «ألا كل شيء من أمر الجاهلية تحت قدمي موضوع...» رواه مسلم من حديث جابر بن عبد الله رضى الله عنهما.

وقد أشار القرآن الكريم إلى الجاهلية في أربعة مواضع:

الأول: في قوله تعالى: «يَظُنُّونَ بِأَنْهِ عَبْرَ ٱلْحَقِّ ظُنَّ لَلْهَائِيةٌ \* (آل عمران: ١٥٤).

الثاني: في قوله تعالى: ﴿ أَنَّكُمُ لَلْهُلِيَّةِ يَكُونُ ۗ ، (الْمَائِدة: ٥٠).

الثالث: في قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَبُغُ نَبُعُ لَكُمْ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

الرابع: في قوله تعالى: ﴿ إِذْ جَعَلَ ٱلَّذِيثَ كَفَرُواْ فِي مُثُوبِهِمُ لَلْمَيِّدَةَ حَبِّهَ لَلْمَهِلِيَّةِ ﴾ (الفتح:٢٦).

ويتضح من خلال آيات القرآن الكريم أن الجاهلية قامت على أمور أربعة:

١- جاهلية في العقيدة والعبادة.

٢- جاهلية في الحكم والتشريع.

جمادى الأخرة ١٤٤٦ هـ- العدد ٦٤٢ السنة الرابعة والخمسون

٣- جاهلية في أمور النساء.

٤- جاهلية في الحمية والعصبية.

يقول الشيخ مصطفى درويش-رحمه الله- في كتابه عن الجاهلية:

فكل فساد في العقيدة من شرك في الربوبية أو الإلهية أو الأسماء والصفات والأفعال وغيره يتضرع عن هذا الأصل، وهو ظن الجاهلية. وقلنُون الموان: (آل عمران: ١٥٤).

وكل فساد في الحكم من الحُكم بغير ما أنزل الله أو تحاكم إلى غير الله أو تحاكم إلى غيره كالتحاكم إلى غير القرآن والسنة يدخل في هذا أيضًا: ﴿ أَنَّكُمُ لَا اللَّهُ لِنَّهُ مِنْ اللَّهِ مُكْمًا لِفَرْمِ مُؤَفِّدُ اللَّهُ الْفَرْمِ مُؤَفِّدُ اللَّهُ الْفَرْمِ مُؤَفِّدُ اللَّهُ اللَّهُ الْفَرْمِ مُؤَفِّدُ اللَّهُ اللَّهُ الْفَرْمِ مُؤَفِّدُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

وكل ما خالف القرآن والسنة في أمور النساء يدخل في تبرج الجاهلية الأولى: «وَلاَ تَبَرَّجُنَ تَبَرُّجَ الْجَاهِلِيَّةِ الأُولَى» (الأحزاب: ٣٣)؛ لأن التبرج خروج من البرج، والبرج هو الحصن، وحصن المرأة في اتباع ما شرعه الله تعالى.

وكل اندفاع وراء عصبية الجنس أو القبلية أو تراث الآباء والأجداد، أو تعصب لقومية أو لعنصر، كل هذا وغيره يدخل في هذا الأصل الجامع: « إِذْ جَمَلَ الدِّينَ كَمْرًا فِي قُلْوبِهِمُ لَلْبَيْنَةَ لَلْجَامِعِ: « إِذْ جَمَلَ الدِّينَ كَمْرًا فِي قُلُوبِهِمُ لَلْبَيْنَةَ لَلْجَامِعِ: « (الفتح: ٢٦).

وقد أخبر الرسول صلى الله عليه وسلم أن هذه الأمة سوف تعود إلى الجاهلية في كثير من عباداتها وعقائدها ومعاملاتها؛ كما في حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «لا تقوم الساعة حتى تضطرب أليات نساء دوس على ذي الخلصة» (رواه البخاري ومسلم). وذو الخلصة

صنم كانت تُعظّمه بعض قبائل العرب في الجاهلية، وفي هذا إشارة إلى ما سيحدث من الردة والرجوع إلى عبادة الأصنام.

وللأسف الشديد فقد عاد كثير من هذه الأمة الى ما كانت عليه الجاهلية في كثير من أمور العقيدة والعبادة؛ حيث رُفعت قبور الموتى، وشيّدت فوقها المساجد، وشدّ كثير من الناس الرحال إلى قبور الموتى؛ فسألوهم إجابة الدعوات وكشف الكربات وقضاء الحاجات، وذبحوا لها الذبائح، ونذروا لأصحابها النذور، وجهل كثير من المنتسبين إلى الإسلام أمور العقيدة الصحيحة، فأشركوا بالله ما لم ينزل به سلطانًا، ونقضوا عرى الإسلام عروة عروة بما نشأوا عليه من أمور الجاهلية.

وصدق أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه حين قال: "إنما تُنقض عرى الإسلام عروة إذا نشأ في الإسلام من لم يعرف الجاهلية".

وقال: يوشك أن يَهدم الإسلام حجرًا حجرًا مَن جهل عادات الجاهلية.

وفي مجال العبادات ظهرت البدع والخرافات بين كثير من المنتسبين إلى المسلمين، وحين تظهر البدع تموت السنن، ويبتعد الناس عن نبع الدين الصافي الممثل في الكتاب والسنة، وخالف الكثيرون ما كان عليه النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه من النهي الشديد عن الابتداع والبعد عن السنن، ففي حديث العرباض بن سارية رضي الله عنه: «إنه من يعش منكم بعدي فسيرى اختلافًا كثيرًا؛ فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين الهديين من بعدي تمسكوا بها وعضوا عليها الهديين من بعدي تمسكوا بها وعضوا عليها

بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور، فإن كل بدعة ضلالة (رواه أبو داود وأحمد وصححه الألباني).

وفي الحديث المتفق عليه من حديث عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد ». وفي رواية مسلم: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد »؛ أي: مردود على صاحبه لا يقبله منه الله؛ لأنه جاء على غير وفق ما شرع الله على لسان رسوله محمد صلى الله عليه وسلم.

وفي مجال الأحكام والتشريع تحاكم الناس إلى القوانين الوضعية والدساتير الأرضية التي وضعها فريق من الناس لخدمة فريق آخر من الناس فشرعوا لهم أحكامًا تخالف أحكام القرآن والسنة، وتحاكم كثير من الناس إلى العادات والتقاليد والأحكام العرفية التي نشأ عليها الآباء والأجداد مما يخالف شرع الله عزوجل.

وفي الجملة كل الأحكام التي تخالف حكم الله هي من أحكام الجاهلية، فلا يقدم حكم على حكم على حكم الله ولا تنفذ شريعة ولا منهاج إلا ما أراده الله: ﴿ أَنْكُمْ الْمُهِلِيَّةِ يَنْفُنُ وْمَنُ أَخْسَنُ مِنَ اللهِ عَلَى حُكَمًا لِلْهُولِيَّةِ يَنْفُنُ وْمَنُ أَخْسَنُ مِنَ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلْهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

وفي مجال الجاهلية والتي تتعلق بأمور النساء؛ نهى ربنا عز وجل النساء المؤمنات عن التشبه بنساء الجاهلية في تبرجهن؛ فقال تعالى: «وَلَا نَبُرُعْنَى تَبُعُ ٱلْجَهِلِيَةِ ٱلْأُولِلَّ، (الأحزاب: ٣٣). وقال تعالى: «بَتَأَبُّ ٱلنَّيُّ قُلُ لِأَرْفِيكَ وَبَتَائِكَ وَبِسَانِكَ وَبِسَانِكَ وَبِسَانِكَ أَلْمُولِيقِيقِ الْمُؤْمِيقِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الْمُؤْمِيقِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

أَمْرُقُ فَلَا يُؤْتَقِ (الأحزاب: ٥٩). فأمر سبحانه بالحشمة والوقار والعضة، ونهى سبحانه عن التبرج والسفور والتشبه بنساء الجاهلية في المشية واللباس والاختلاط، وغير ذلك مما يجرإلى الفساد.

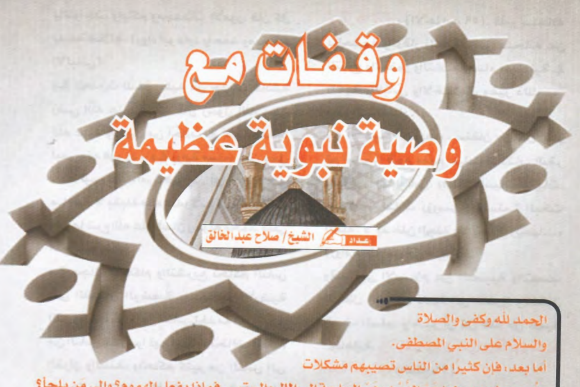
وفي الحديث الشريف: "صنفان من أهل النار لم أرهما! قوم معهم سياط كأذناب البقر يضربون بها الناس، ونساء كاسيات عاريات، مميلات مائلات رؤوسهن كأسنمة البخت المائلة، لا يدخلن الجنة ولا يجدن ريحها.... (رواه مسلم عن أبي هريرة).

وقد نهى الإسسالام عن العصبية والتعصب للباطل وعن كل دعوة إلى التضرق وانشقاق الصف المسلم، وأخبر أن كل هذا من حمية الجاهلية، ﴿ إِذْ جَعَلَ الَّذِينَ كُنْرُواْ فِ قُلُوبِهِمُ الْمُبَيَّةَ وَلَيْ اللهُ اللهُ

وحمية الجاهلية هي الأنفة والكبر ورفض الحق، والتعصب للجنس أو القبيلة، ورُوِيَ في الأنفة والقبيلة، ورُوِيَ في سنن أبي داود أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «ليس منا من دعا إلى عصبية، أو قاتل من أجل عصبية، أو من مات من أجل عصبية» (ضعيف أبي داود).

وقال صلى الله عليه وسلم مُحذَّرًا من العصبية كما في البخاري: «دعوها فإنها منتنة».

نسأل الله أن يردنا جميعًا إلى الإسلام ردًا جميلاً، وأن يأخذ بأيدينا إلى ما يحبه ويرضاه، وأن يحفظنا جميعًا من أمور الجاهلية، وأن يثبتنا على الإسلام حتى نلقاه، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى وآله وأصحابه أجمعين.



وهُموم وغموم، منها هم الدُّيِّن وهُمَ الحَاجِة إلى المال والستر... فماذا يفعل المهموم؟ وإلى مَن يلجأ؟ هنا وصية نبوية عظيمة في علاج هذه الهموم؛ فعن عليُّ، أنْ مُكَاتبًا جَاءَهُ فَقَالَ: إنِّي قَدْ عَجَزْتُ عَنْ مُكَاتَبِتِي فَأَعِنْي، قَالَ: أَلا أَعِلْمُكَ كَلَمَاتَ عَلَمَنِيهِنَّ رَسُولُ الله-صلى الله عليه وسلم- لَوْ كَانَ عَلَيْكَ مثلُ جَبِل صير دَيْنَا أَدْاهُ الله عَنْك، قَالَ: قُلُ: اللَّهُمُ اكْفني بِحَلاَلكَ عَنْ حَرَامكَ، وأَغْتني بفضًلك عَمَّنُ سَوَاكَ. (سُنَنَ التَّرُمِذِيُّ (٣٥٦٣).

بعض الوقفات مع هذه الوصية العظيمة:

أولاً: شكوى من عجز عن سداد الدين،

فهذا دعاءٌ عظيم يقولُه مَن عليه دينٌ وهو عاجزٌ عن أدائه، فإذا قالُه واعتنى به أدَّاه اللَّه عنه مهما كان حجمُ الدِّين، ولو كان مثلُ الجبل؛ لأنَّ التيسير بيد الله، وخزائنه سبحانه ملأى لا يَغيظها نفقة، فَمَنَ التَّجَأُ اللَّهُ كَفَاهِ، ومَن طلب العونَ منه أعانه وهداه. وهذا المكاتب (المدين) جاء إلى علي رضي الله عنه يشكو عجزه وعدم قدرته على أداء ما تحمَّلُه

من مال لسيِّده ليعتقه فأرشدُه رضي اللَّه عنه إلى هذا الدعاء العظيم الذي سمعَه من رسول الله-صلى الله عليه وسلم-، وبيِّن له عظم فائدته وكبر عائدته على قائله، وأنَّ اللَّه يقضي عنه دَيْنَه مهما كثُر، قال: "ألا أعلمُك كلمات عَلْمَنيهنَّ رسولُ-صلى اللَّه عليه وسلم-، لو كان عليك مثل جبل صير دَيْنًا أدًاه الله عنك"، وهذا فيه تشويقٌ عظيمٌ وترغيبٌ للسَّامع، وحثُ على المواظية على هذا الدعاء المبارك؛ ليتخلص العبد من الدِّين الذي تَحمُّله،

٥٢ جمادى الأخرة ١٤٤٦ هـ- العدد ٦٤٢ السنة الرابعة والخمسون

ومن هَمَّه الذي كدِّر بالله وأشغله. (فقه الأدعية والأذكار ٢٠٠/٣).

### ثاثياء الدعاء بأسماء الله الحسني

قَالَ الله تعالى: ﴿ إِنَّ الْأَمْرَاءُ لَقَائِي الْمُعْرَاءُ لِللَّهِ الْمُعْرَاءُ بِأَ ﴿ (الأعراف: ١٨٠).

وقَوْلُهُ تَعَالَى: (فَادْعُوهُ بِها)؛ هذا شامل لدعاء العبادة، ودعاء المسألة، فيُدْعَى في كل مطلوب بما يُناسب ذلك المطلوب، فيقول الداعي مثلا اللهم اغضر لي وارحمني، إنك أنت الغضور الرحيم، وتب عَلَيَ يا تواب، وارزقني يا رزاق، ونحو ذلك. (تفسير السعدى: ٣٠٩).

واذا علم العبد أن الله هو الكافي عباده رزقا ومعاشاً وحفظًا وكلاءة ونصرًا وعزًا اكتفى بمعونته عمن سواه وإذا كان كذلك وجب ألا يكون الرجاء إلا فيه والرغبة إلا إليه. فعن أبي سعيد الخُدُري، قال: رَسُولِ الله عليه وسلم-: "من استَغْنى: أغْنَاهُ الله عز وَجَلّ، وَمَنِ اسْتَعْفَ: أعَفَهُ الله عز وَجَلّ، ومن اسْتَعْفَ: أعَفَهُ الله عز وَجَلّ، ومن اسْتَعْفَ: كَفَاهُ الله عَز وَجَلّ، (سنن وَجَلّ، ومن اسْتَكفَى: كَفَاهُ الله عَز وَجَلّ، (سنن النسائي (٢٥٩٥).

"مَنِ اسْتَغنَى أَغُنَاهُ الله عَزَّ وَجَلَّ"؛ أي من طلب من الله عَزَّ وَجَلَّ"؛ أي من طلب من الله تعالى أن يُغنيه عن مسألة الناس رزقه الغنى عنهم، إما بأن يرزقه مالاً كثيرًا، أو يرزقه القناعة بما لديه، وإن قل.

(وَمَنِ اسْتَعَفَّ أَعَفَّهُ اللَّهَ عَزَّ وَجَلً)؛ أي من طلب منِ اللَّه تعالى أن يرزقه الله الله تعالى أن يرزقه العفاف من الحرام رزقه الله تعالى الحلال الذي يمنعه من الوقوع في الحرام، أو يرزقه العفّة منه.

(وَمَنِ اسْتَكُفَى كَفَاهُ اللّهِ عَزَّ وَجَلَّ) أي من طلب من الله عَزَّ وَجَلَّ ) أي من طلب من الله تعرض لما عند الناس بالسؤال أو غيره. (ذخيرة العقبى: ١٩٩/٢٣).

فمن وقع في شدة وضائقة، فليطلب من الله الكفاية؛ فإن الله يكفيه.

### ثالثاء الكفاية والقناعة من الله وحده

(١) قوله: (اكفني) من كفّ؛ أي: اصرفني وأبعدني. قوله: (بحلالك عن حرامك) برزقك الحلال عن الوقوع في الحرام، واجعلني مستغنيًا به عمن سواك. (شرح حصن المسلم ٢٢٥/١).

(٢) أي: قنعني بالحلال عن طلب الحرام أو سُقُ
 إلي منه ما لا أحتاج معه إلى الحرام. (التنوير شرح الجامع الصغير ٢٧١/٤).

المعنى العام: يا رب قنعني ورضني بكل شيء حلال من زوجة حتى لا أنظر إلى الحرام، يا رب قنعني ورضني بكل رزق حلال حتى لا أنظر إلى الحرام، وأعني على ذلك وثبتني إلى يوم القيامة؛ فأنت القادر على ذلك.

### رابعًا؛ وَأَغْنَنِي بِفَضَلِكَ عَمِّنُ سَوَاكَ

(١) قال تعالى: ﴿ مُنْكُوا أَنْهُ مِن فَضَابِهُ إِنَّ أَنَّهُ كَانَ اللهُ كَانَ بِكُلُ مُنْ عِظِيمًا ﴿ (النساء: ٣٢).

واسناً لُوا الله مِنْ فَضَلِهِ، أي: من جميع مصالحكم في الدين والدنيا. فهذا كمال العبد وعنوان سعادته لا من يترك العمل، أو يتكل على نفسه غير مفتقر لربه، أو يجمع بين الأمرين فإن هذا مخذول خاسر. وقوله: وإنَّ الله كَانَ بِكُلُّ شَيْءٍ عَلِيمًا ، فيعطي من يعلمه أهلاً لذلك ويمنع من يعلمه غير مستحق. وتفسير السعدي: ١٧٦).

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللّه عَنْهُ، أَنَّ النَّبِيِّ صَلَّى اللّهَ عَنْهُ، أَنَّ النَّبِيِّ صَلَّى اللّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قَالَ: ﴿إِذَا سَمِعْتُمْ صِيَاحَ الدُّيكَةِ فَاسْأَلُوا اللّهُ مِنْ فَضْلِهِ، فَإِنَّهَا رَأَتْ مَلَكًا"(صحيح البخاري ٣٣٠٣، وصحيح مسلم ٢٧٢٩).

قَالَ الْقَاضِي سَبِبُهُ -الدعاء- رَجَاءُ تَأْمِينِ الْللَائِكَةَ عَلَى النَّضَرُعُ عَلَى الدُّعَاء وَاسْتَغُفَارِهِمْ وَشَهَادَتَهِمْ بِالتَّضَرُعُ وَالْإِخْلاصِ، وَفِيهِ اسْتَحْبَابُ الدُعاءِ عَنْد حُضُورِ الشَّالِحِينَ وَالتَّبَرُكَ بِهِمْ. (شرح النووي ٤٧/١٧).

(٢) قوله: "وأغنني بفضلك عمن سواك" أي: واجعل فضلك وهو ما تَمُنَّ به على من نعمة وخير ورزق مغنيًا

لي عمن سواك، فلا أفتقر إلى غيرك، ولا ألتجيُّ إلى أحد سواك. (فقه الأدعية والأذكار٣/٠٠).

(٣) "وَأَغْنِنِي بِفَضْلِكَ عَمَّنْ سِوَاكَ" حتى لا أحتاج إلى مخلوق ولا أنزل ضري بعبد. (التنوير شرح الجامع الصغير ٢٧١/٤).

(٤) "وأغنني بفضًلك عَمَّن سواك"؛ من الُخلق، فَمن قَالَ ذلك بصدق نيَّة وجد أثر الْإجَابَة سَريعًا. (التبسير بشرح الجامع الصغير ٣٩٩/١).

### خامسًا، كيف أكون غنيًا بفضل الله تعالى؟

(۱) تفريغ القلب لعبادة الله وحده: فعن أبي هُريَرة عن النبي هُريَرة عن النبي هُريَرة عن النبي هُريَرة عن النبي - صلى الله عليه وسلم-، قال: "إنَّ الله تعالى يقُولُ: يا ابْن آدم تفرَّغ لعبادتي أملاً صدرك غنى وأسد فقرك. والا تفعل ملأت يديك شُغلاً ولم أسد فقرك. (سنن الترمذي (٢٤٦٦)، وصحيح الجامع فقرك. وصدرك أي: قلبك.

(٢) القناعة والرضا: عَن أَبِي هُرِيْرة رَضِيَ اللَّهُ عَنهُ عَنْ النَّبِيْ -صلى اللَّه عليه وسلم- قال: "ارض بِمَا قسم اللَّه لك تكن أَغْنى النَّاس" (سنن الترمذي ٢٣٠٥). وليُسَ حَقيقة الْغنى كَثْرة المَّالَ لأَنَّ كَثِيرًا مَمَّنْ وَسِّعَ اللَّهُ عَليْه فِي المَّالِ لا يَقْنعُ بِما أُوتِي فَكَأْنَهُ فقيرٌ لشدة حرصه، وَهُو مَن اسْتَغْنى بِما وَانَّم عَنى النَّفْس، وهُو مَن اسْتَغْنى بِما

أُوتي وقنع به ورضي، ولم يحرص على الأزدياد ولا ألحُ فِي الطّلَبِ فَكَأَنَّهُ عُنيّ. (فتح الباري: ٢٧٢/١١).

(٣) غنى القلب: عَنْ أَبِي ذَرِّ رَضِي اللَّه عنه قَالَ: قَالَ لِي رَسُولُ اللَّه عنه قَالَ: قَالَ لِي رَسُولُ اللَّه حليه وسلم-: "يا أَبَا ذَرْ، أَتَرَى كَثْرَةَ الْمَالُ هُو الْغَنَى؟ "قُلْتُ: نَعَمْ يَا رَسُولُ اللَّه قَالَ: "وتَرى قَلْةَ الْمَالُ هُو الْفَقْرُ؟ "قُلْتُ: نَعَمْ يَا رَسُولُ اللَّه قَالَ: قَالَ: "إِنَّمَا الْغَنَى غَنَى الْقَلْبِ، وَالْفَقْرُ فَقَرُ الْقَلْبِ. قَالَ: (صحيح ابن حبان (٦٨٥) وصحيح الترغيب ٨٢٧).

(٤) اجعل الآخرة همَك: عَنْ أَنْسَ بِنَ مَالِكَ. قَالَ: قَالَ: قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه-صلى الله عليه وسلم-: «مَنْ كَانَتَ الآخرةُ هَمْهُ جَعَل الله غناهُ في قلبه وجمع لهُ شمَلهُ، وأتَتُهُ الدُّنْيَا وهي راغمةُ ، (سنن الترمذي ٢٤٦٥). صحيح الجامع ٢٥١٠).

من كانت الآخرة همه جعل الله غناه في قلبه؛ لأنه إذا اغتنى قلبه قنع ولم يتطلع إلى الدنيا، ومع إيقاع القناعة في قلبه لا يُحرم عليه الدنيا، بل تأتيه الدنيا وهي راغمة ذليلة فهي التي تأتيه وليس هو الذي يجري وراءها فهذه هي السعادة التي يبحث عنها الناس. (تفسير القرآن الكريم، للمقدم يراك).

نسأل الله الهدى والتقى والعضاف والغنى.

### إنا لله وإنا إليه راجعون

توقي إلى رحمة الله تعالى فضيلة الأستاذ الشيخ سيد أبو زيد، أستاذ القرآن والقراءات بكلية القرآن الكريم بطنطا، وكلية القرآن الكريم بالجامعة الإسلامية بالمدينة النبوية. وقد صلى عليه جمع كبير من طلابه ومحبيه، ودُفن بعد صلاة العصريوم الاثنين ١٦ جمادى الأولى ١٤٤٦هـ الموافق ١٠٢٤/١١/١٨ نسأل الله تعالى له الرحمة والمغضرة، وأن يلحقنا به على الإيمان.

ومجلس إدارة المركز العام الأنصار السنة المحمدية بمصر، وأسرة مجلة التوحيد يتقدمون بخالص العزاء الأسرة الفقيد وطلابه سائلين الله تعالي أن يجعله من أهل شفاعة القرآن الكريم، وأن يحشره مع من نزل القرآن على قلبه صلى الله عليه وسلم، وإنا لله وإنا إليه راجعون.

د. عبد الله شاكر



الحمد لله ولي الصالحين، وأصلي وأسلم على سيد ولد آدم يوم الدين صلى الله عليه وسلم. أما بعد: فإن الناظر والمتأمل في واقعنا اليوم يكاد يقول: إن منافرة شديدة واقعة بين الأمة واسلامها. أو إن هناك عداوة شرسة آخذة بمجامع قلوبها ونواصيها. تقودها قودًا ذليلاً حثيثًا إلى حيث تكون هلكتها. ثم لا تجد لنفسها سبيلاً يهديها، أو سبيلاً ينجيها.

ولم يكن ذلك كذلك إلا حين سادت الخصومات، وكثرت المنازعات، وغلب الجفاء، واستحكمت القطيعة، فأذهبت الود والصفاء، وأدى ذلك إلى الشقاق والمرافعات، وعمت الأثرة والأنانية

وحب الذات. بل حتى بين أبناء الأسرة الواحدة، وأصحاب المنهج القويم.

ترى ما السبب في ذلك؟ والجواب الذي لا يختلف عليه اثنان أمران: هما: الشيطان، والذنوب؛ قال الله تعالى: « إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلثَّبِطُنُ أَنْ يُوفِعُ يَتَكُمُ الله تعالى: « إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلثَّبِطُنُ أَنْ يُوفِعُ يَتَكُمُ الله الله عليه وسلم: «إن الشيطان قد أيس أن يعبده المصلون في جزيرة العرب، ولكن في التحريش بينهم» (صحيح مسلم: ٢٨١٧)؛ أي: في بث الخلاف والشرور والعداوة والبغضاء بينهم حتى تكون من ذلك الفتن العظيمة والخطوب الحسيمة.

لذا أمر الله تعالى عباده المؤمنين بالحذر من الشيطان الرجيم والعمل على سد المداخل التي قد يدخل عليهم منها؛ فقال تعالى: ﴿ وَقُلْ لِمِهِ إِنَّ لِمِهِ إِنَّ لِمِهِ إِنَّ لِمِهِ إِنَّ الْمِهِ بِعُولُوا ٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ يَخْرَعُ بِيَنْهُمْ إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ كَاتَ الْإِسْكَنِ عَنْقُ شَيِئًا ، (الإسراء:٥٣).

وكثيرون أولئك الذي عصوا الرحمن واستجابوا للشيطان فهجروا إخوانهم المسلمين لأسباب غير شرعية، أو لخلاف مادي، وتستمر القطيعة دهرًا، وقد يحلف ألاً يكلمه، وينذر ألاً يدخل بيته، وإذا رآه في طريق أعرض عنه، وإذا لقيه في مجلس

> صافح من قبله ومن بعده وتخطاه، أهذه الأمه الواحدة؟ أهدده تعاليم الأخوة الإسلامية الصادقة؟

وأما الذنوب: فقد قال صلى الله عليه وسيلم: «ما تواد اثنان في الله فيضرق بينهما إلا بذنب

يُحدثه أحدهما، (صحيح الجامع ٥٦٠٣)؛ وهذا حديث عظيم يدل على أثر من آثار الذنوب المرة، ألا وهو التفريق بين المتوادين في الله المتحابين فيه. فالعدو الماكر اللئيم يعرف متى ينقض على هذه الأمة، فأول عمل يقوم به تشتيت جمعهم، وتفريق كلمتهم، والوقيعة بينهم، فإذا تضرقوا خلا بهم على انفراد، ولقد حذر رسول الله صلى الله عليه وسلم من ذلك؛ فقال صلى الله عليه وسلم: «ما من ثلاثة في قرية ولا بدو، لا تُقام فيهم الصلاة، إلا قد استحوذ عليهم الشيطان، فعليكم بالجماعة، فإنما يأكل الذئب من الغنم القاصية، (صحيح الجامع: ٤٢٧)، أي: المتخلفة عن القطيع، المنفردة

وحدها؛ لأن نجاتها وسلامتها ببقائها مع جماعتها من الأغنام، فالاجتماع قوة، والتضرق ضعف وتشتت وهوان.

### تأبى الرماح إذا اجتمعن تكسرًا

### وإذا افترقن تكسرت أحادا

فالتعاون مطلوب من الجميع، أفرادًا وجماعات، وقد شبِّه رسول الله صلى الله عليه وسلم الأمة بالبنيان المتراص المركب من اللبنات، وكل فرد من أمَّة النبي صلى الله عليه وسلم لبنة في هذا البناء،

فلابد لكمال هذا البناء وسلامة

أفرادها لبنات في المجتمع الإسلامي، لا بد من تضافر

بنيانه من سلامة هده اللبنات، وتماسكها، أما إذا تفككت وتهلهلت تصدعالبناء وانهار، وكذلك الأمة الإسلامية،

جهودهم واجتماع كلمتهم على طاعة الله عز وجل، وعلى ما يعود على أمة الإسلام بالخير.

ولما كانت السلامة متعسرة فقد أرشد الإسلام السلمين إلى ما يجب عليهم إذا نال الشيطان من بعضهم وحرَّضه على أذى الغير والاعتداء عليه، فقال تعالى في معرض مدح عباده المؤمنين: ﴿ وَالَّذِينَ يَجْنَبُونَ كُبُتِيرَ ۚ ٱلإِنْمُ وَٱلْفَوْحِشَ وَإِذَا مَا خَضِوا هُمْ يَقْفُرُونَ ، (الشورى: ٣٧).

قال الطبري: "يقول الله تعالى ذكره: وإذا ما غضبوا على مَن اجترم إليهم جرمًا هم يغضرون لمن أجرم إليهم الجرم ذنبه، ويصفحون عنه عقوبة ذنبه" (الطبري: ٣٦/٢٥). ولقد أمر الله نبيه صلى الله



عليه وسلم بالعضو عن زلات المؤمنين فقال تعالى:

وأمر المؤمنين بالعضوعن زلات بعضهم البعض: فقال تعالى: ، وعَرَقُ شَيْعَ مَنْ الله عَلَى ا

وبين سبحانه أن العفو من صفات المتقين؛ فقال تعالى: وَأِلْ مُعْلَوا أَوْتُ لِمُعْوَى ﴿ (البقرة: ٢٣٧). ووعد على العفو مغفرة وأجرا عظيمًا، فقال سبحانه: وَلِعَمُ اللّهِ عَلَى اللّه على النور: ٢٧)، ورغب رسول الله صلى الله عليه وسلم: عليه وسلم في العفو. فقال صلى الله عليه وسلم: مما نقصت صدقة من مال، وما زاد الله عبدًا بعفو الا عزًا، وما تواضع أحد لله إلا رفعه، (صحيح مسلم ٢٥٨٨).

وعن عقبة بن عامر رضي الله عنه قال: لقيت النبي صلى الله عليه وسلم فأخذت بيده فقلت: يا رسول الله: أخبرني بفواضل الأعمال، فقال: «يا عقبة: صل من قطعك، وأعط من حرمك، واعف عمن ظلمك، (السلسلة الصحيحة ٨٩١، ٨٩١).

وقال صلى الله عليه وسلم: «من كتم غيضًا، وهو قادر على أن يُنفذه، دعاه الله على رؤوس الخلائق، حتى يُخيَره من الحور العين، يزوَجه منها ما شاء» (صحيح الجامع: ١٩٥٨).

وبين صلى الله عليه وسلم أن خير الرجلين من بدأ بالسلام، فقال صلى الله عليه وسلم: «لا يحل لمسلم أن يهجر أخاه فوق ثلاث ليال، يلتقيان فيُعرض هذا، ويُعرض هذا، وخيرهما الذي يبدأ بالسلام، هذا، ويُعرض هذا، وخيرهما الذي يبدأ بالسلام، وصحيح البخاري ٧٠٧٧)، وقال صلى الله عليه وسلم: «لا يحل لمؤمن أن يهجر مؤمنًا فوق ثلاث، فإن مرت به ثلاث فليلقه فليسلم عليه، فإن رد عليه السلام فقد اشتركا في الأجر، وإن لم يرد عليه فقد باء بالإثم وخرج المسلم من الهجرة، عليه فقد باء بالإثم وخرج المسلم من الهجرة،

(صحيح الترغيب: ٢٧٥٧).

ويكفي من سيئات القطيعة بين المسلمين: الحرمان من مغفرة الله؛ قال صلى الله عليه وسلم: «تُعرَض الأعمال يوم الاثنين ويوم الخميس، فيغفر لمن لا يشرك بالله شيئًا، إلا رجلاً بينه وبين أخيه شحناء، يقول: دعوا هذين حتى يصطلحا، (صحيح مسلم ٢٥٦٥).

وقال صلى الله عليه وسلم: «لا يحل لمسلم أن يهجر أخاه فوق ثلاث، فمن هجر فوق ثلاث فمات دخل النار» (صحيح أبى داود ٢٠١٦).

هالتوبة التوبة من داء التنافر والتناحر، والتشاحن والتدابر.

اصطلحوا أيها المتشاحنون، وتواصلوا أيها المتقاطعون، وأفيضوا جميعًا إلى ظلال المحبة والسلام، والتعاون والإخوة والوئام، تحققوا ما تصبون إليه من رشد وخير، في دنياكم وآخراكم، إذا فلا بد من دفع الزلات، والغض عن الهفوات، ويبادر كل متشاحنين إلى المتسامح والصفاء، والتزاور والنقاء، وليعلموا أن خيرهما عند الله، وأبعدهما من الشيطان الذي يبدأ بالصلة والسلام.

وحسبه قول الله: ﴿ وَجَرَّوَّا سَنِعَ سَيَّةً بِنَّهُمَّ فَسَرَّ عَكَا وَأَسْلَمَ فَلْتُرْهُ عَلَى لَنْهُ ﴾ (الشورى: ٤٠).

قال يحيى الرازي: "ليكن حظ المؤمن منك ثلاث: إن لم تنفعه فلا تضره، وإن لم تفرحه فلا تغمه، وإن لم تمدحه فلا تذمه". فما أجمل الاتفاق، وما أقبح الفرقة والاختلاف، فاتحاد المسلمين هو أول خطوة يخطوها في طريق العز والمجد والسؤدد.

فإذا رضي المسلمون بذلك وتعاونوا عليه فبشُرهم بالنصر والتمكين؛ ووَوَبِ يَشْرُحُ ٱلْمُؤْمِنُوكَ ﴿ الْمُؤْمِنُوكَ ﴿ الْمُؤْمِنُونَ الْمَرْمُ الْمُؤْمِنُونَ الْمَرْمُ الْمُؤْمِنُونَ الْمَرْمُ الْمُؤْمِنُونَ الْمَرْمُ الْمُؤْمِنُونَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ وَقَدْهُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النّاسِ لا يَعْلَشُوكَ اللّهُ وَقَدْهُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النّاسِ لا يَعْلَشُوكَ اللهُ وَقَدْهُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النّاسِ لا يَعْلَشُوكَ اللّهُ وَقَدْهُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النّاسِ لا يَعْلَشُوكَ اللّهُ وَقَدْهُ وَلَكِنَ أَكْثَرَ النّاسِ لا يَعْلَشُوكَ اللّهُ وَقَدْهُ وَلَكِنَ أَكْثَرَ النّاسِ لا يَعْلَشُوكَ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

والحمد لله رب العالمين.

### كيف نختار الأصلاقاع؟

الحفد

ليؤانسه وليضع معروفه عنده، ومن ظن أنه يمكنه الاستغناء عن صديق، فهو مغرور، ومن ظن أن وجود الصديق أمْرُ سهلُ، فقد جانبه الصواب، ولكثرة نفع الصديق، سُئل حكيم عن الصديق فقال: هو أنت بالنفس إلا أنه غيرك بالشخص. فإذا وجد الإنسانُ أصدقاءً ذوي ثقة، وجد بهم عيونًا وآذانًا وقلوبًا كلها له فيرى الغائبَ بصورة الشاهد واختيار من تميل إليه لتصادقه أمرٌ صعبٌ، إذ قد يدافع عنكَ الإنسانُ الناقصُ فتظنه فاضلاً. (الذريعة للراغب الأصفهاني:

ومجالسة الأصدقاء الصالحين ومرافقتهم في السفر هي خير وسيلة للاقتداء بهم في أقوالهم

اختيار الصديق الصالح وصية رب العالمين

قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿ ٱلْأَخِلَّاءُ يُوْمَنِكِ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ عَدُّقٍّ إِلَّا ٱلْمُنَّوْنِ ) (الزخرف: ٦٧)؛ قَالَ الإمامُ ابنُ كثير: كُلِّ صَدَاقَة وَصَحَابَة لغَيْرِ اللَّهِ فَإِنَّهَا تَنْقَلَبُ يَوْمَ الْقِيَامَة عَدَاوَةً إِلاَّ مَا كَانَ لله، عَزَّ وَجَلَّ، فَإِنَّهُ دَائمٌ بِدُوَامِهِ. وَهَذَا كُمَا قَالَ إِبْرَاهِيمُ، عَلَيْهِ السَّلامُ، لقَوْمِهِ: (إِنَّهَا أَتَّخَذْتُر مِن دُونِ أَللَّهِ أَوْلَيْنَا مُوذَّةٌ يَدِيكُمْ فِي الْحَبَوْةِ الدُّنِيُّ ثُمُّ يَوْمُ الْقِينَمَةِ يَكُفُرُ مَفْكُم بِنَعْضِ

لله رَبُ العالمين، والصلاة والسلام على تبيّنا مُحَمِّد وعلى آله وصحبه أجمعين المسيمة والمستحدث والمستحد أما يعد، فإن الصداقة الصالحة لها منزلة عظيمة في الإسلام. وحُسْنُ اختيار الأصدقاء له تأثير كبير على الإنسان؛ فالصديق قد يكون سبنًا في سعادة صاحبه في الدنيا والأخرة، وقد يكون سببًا في شقاء صاحبه في الدنيا والأخرة، فأقول وبالله تعالى التوفيق:

منزلة الصداقة

الإنسانُ يحتاجُ إلى صديق في كل حال: إما عند سُوء الحال ليعاونه، وإما عند حُسْن الحال

٥٨ السنة الرابعة والخمسون

وَيَلْمُنْ يَعْشُكُم مِعْتُ وَمَأْوَنَكُمُ الثَّالُ وَمَا لَكُمْ 🕹 نُصِيحَ ) (الْعَنْكَبُوتِ:٢٥) (تفسير ابن كثير ج١٢ ص ٢٢٤).

نبيثا سلى الله عليه وسلم يوصينا باختبار الصديق الصالح للأصدقاء تأثيرٌ كبيرٌ على من في سنهم. فالصَّديقُ الصالح له أثرٌ طيبٌ على صاحبه، والصَّديقُ السوء له أثرُ سيئٌ على صاحبه، وهذا لا يمكن إنكاره. من أجل ذلك حثنا نبينا محمد صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم، على حُسْن اختيار الصَّديق. عن أبي مُوسَى الأشعري، رضي الله عَنْهُ، عن النّبي صَلِّي اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قَالَ: إِنَّمَا مَثَلُ الْجَليس الصَّالِح، وَالْجِليسِ السُّوْءِ، كَحَامِلِ الْسُكَ، وَتَافِخ الْكبر، فَحَامِلُ الْمُسْك؛ إمَّا أَنْ يُحْذِيَكَ (يُعْطيكَ مَجَّاناً)، وَإِمَّا أَنْ تَبْتَاعَ مِنْهُ، وَإِمَّا أَنْ تَجِدُ مِنْهُ رِيحًا طَيْدَةً، وَنَافِخُ الْكِيرِ: إِمَّا أَنْ يُحْرِقَ ثِيَابِكَ، وَإِمَّا أَنْ تَجِدَ ريحًا خَبِيثُةً. (صحيح البخاري: ٥٥٣٤. وصحيح مسلم: ٢٦٢٨).

قَالَ الإمامُ النووي؛ مَثَّلَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وُسَلِّمَ، الْجَلِيسَ الصَّالَحَ بِحَامِلِ الْمُسْكَ وَالْجَلِيسَ السُّوء بنَافخ الْكير. وَفِي هذا الحديث فَضيلَةُ مُجَالَسَة الصَّالِحِينَ وَأَهْلِ الْخَيْرِ وَالْمُرُوءَة وَمَكَارِم الأخْلاق وَالْوَرْعِ وَالْعِلْمِ وَالْأَدْبِ وَالنَّهْيُ عَنْ مُجَالْسَة أَهْلِ الشِّرِّ وَأَهْلِ الْبِدَعِ وَمَنْ يَغْتَابُ النَّاسَ أَوْ يَكْثُرُ فُجُرُهُ وَيَطَالَتُهُ وَنَحُوُ ذَلِكَ مِنَ الْأَنْوَاعِ الْمُذْمُومَةِ. (مسلم بشرح النووي ج٨ص٤٧).

وعَنْ عَبْد الله بْن عَمْرو بْن الْعَاص قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ؛ خَيْرُ الأَصْحَابِ عنْدَ الله خَيْرُهُمْ لصَاحِبِهِ، وَخَيْرُ الجِيرَانِ عنْدَ اللَّه خَيْرُهُمْ لِجَارِهِ. (صحيح الترمذي للألباني:

قَالَ الامامُ الماركفوري قَوْلُهُ: (خَيْرُ الأَصْحَابِ عنْدَ الله) أَيْ أَكْثُرُهُمْ ثَوَابًا عنْدَ الله، (خَيْرُهُمْ لصَاحِيه) أَيُ أَكُثُرُهُمُ إِحْسَانًا إِلَيْهُ وَلَوْ بِالنَّصِيحَةِ.

(تحفة الأحوذي- للمباركفوري ج اص ٢٧). وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً، رَضَىَ اللَّه عَنْهُ، عَنْ النَّبِي صلى الله عليه وسلم قَالَ: الْمَرْءُ عَلَى دين خَليله، فَلْيَنْظُرُ أَحَدُكُمْ مَنْ يُخَالِلُ. (حديث جيد) (مسند أحمد ج١٤ص١٤١ حديث ٨٤١٧).

وقولهُ: (فَلْيَنْظُرْ أَحَدُكُمْ مَنْ يُخَالِلُ) معناه: فلينظر أحدكم بعين بصيرته إلى أمور من يريد صداقته وأحواله، فمَن رآه ورضى دينه صادقه، ومن سخط دينه فليتنبه. (دليل الفالحين-الحمد بن علان ج٣ص ٢٣٠).

عن أبي سعيد الخدري رضي الله عَنْهُ، أن النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم قال: لا تُصَاحِبُ إلا مُؤْمِنًا وُلاَ يَـأَكُلُ طَعَامُكَ إِلاَّ تَقَيُّ. (صحيح الترمذي للألباني حديث١٩٥٢).

قَالَ الإمامُ الْخَطَّابِيُّ: حَدَّرَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، مِنْ صُحْبَةٍ مِنْ لَيْسَ بِتَقِيُّ وَزَجِرَ عَنْ مُخَالَطَتِهِ وَمُوَاكَلَتِهِ لأَنَّ الْطَاعَمَةَ تُوقَعُ الْأَلْفَةَ وَالْلَّـوَدَّةَ فِي الْقُلُوبِ. (تحفة الأحوذي-للمباركفوري ج٧ص٢٤).

### صفات الصديق الصالح

نستطيع أن نُوجِزُ صفات الصَّديق الصالح في الأمور التالية:

### (١) العقل الراجع

الْعَقْلُ هُوَ رَأْسُ الْمَالِ وَهُوَ الْأَصْلُ. فَلا خَيْرَ فِي صُحُبَة الأَحْمَق فَإِلَى الْوَحْشَة وَالْقَطيعَة تَرْجِعُ عَاقَبَتُهَا وإن طالت. وأحسن أحواله أن يضرك وهو يريد أن ينفعك، والعدو العاقل خير من الصديق الأحمق.

### (٢) حسن الخلق

عن أبي الدرداء رَضِيَ اللَّه عَنْهُ، أن رسول اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ: مَا شَيْءُ أَثُقُلَ فِي مِيزَان الْمُؤْمِن يَوْمَ الْقَيَامَة مِنْ خُلُق حَسَن وَإِنَّ اللَّهِ لَيُبْغِضُ

الْفَاحِشَ الْبَدِيءَ. (صحيح الترمذي للألباني 177۸).

### (٣) التقوى والصلاح

يجب على المسلم إن يختار الصديق الذي يتصفُ بالتقوى والصلاح في أقواله وأفعاله.

عن أبي سعيد الخدري رَضَيَ اللّه عَنْهُ، أَن النّبِيّ صلى الله عليه وسلم قال: لاَ تُصاحِبْ إلاَّ مُوْمِنَا وَلاَ يَأْكُلُ طُعَامَكَ إلاَّ تَقِيُّ. (صحيح الترمذي للألباني حديث١٩٥٧).

### (1) عدم الحرص على الدنيا

مُصَاحَبَةُ الْحَريصِ عَلَى الدُّنْيَا سُمُّ قَاتِلُ، لأَنْ الطَّبْعُ الطَّبْعُ وَالاقْتَدَاء بَلِ الطَّبْعُ يَسْرِقُ مِنَ الطَّبْعُ مِنْ حَيْثُ لاَ يَدْرِي صَاحِبُهُ. يَسْرِقُ مِنَ الطَّبْعِ مِنْ حَيْثُ لاَ يَدْرِي صَاحِبُهُ. فَمُجَالَسَةُ الْحَريصِ عَلَى الدُّنْيَا تُحَرِّكُ الْحَرْصِ وَمُجَالَسَةُ الزَّاهِد تُزَهْدُ فِي الدُّنْيَا فَلَذَلْكَ تَكْرِه صَحِبة طلاب الدنيا ويستحب صحبة الراغبين فيالآخرة.

### (٥) الصدق في الأقوال والأفعال

لا تصاحب كذاباً، فإنه مثل السراب، يُقربُ منك البعيد، ويُبعدُ منك القريب. (بداية الهداية للغزائي ص١٦،٦٥).

وقَالَ تَعَالَى: (كَانَّهُا اللَّهِ مَامُوا النَّوُا الله وَلَمُوا الله وَلَمُوا الله وَلَمُوا الله وَقَالَ الخليضةُ الراشدُ عُمَرُ بُنُ الْخَطَّاب، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: عَلَيْكَ بإخْوانِ الصَّدْقِ فعشَ فِي أَكْنَافِهِمُ فَإِنَّهُمُ زَيْنٌ فِي الرَّخَاء وَعُدَّةً فِي الْبَلاء. (الإخوان لابن أبي الدنيا ص١٦٠).

### الصديق الصالح مرآة صادقة لصديقه

الصديق الصالح هو الذي يعطيك صورة حقيقية عن نفسك، وبدون مجاملة، وهو الذي يبصرك بعيويك لتتجنبها في حياتك الدنيا.

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ، عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: الْمُؤْمَنُ مَرْآةُ الْمُؤْمَن، وَالْمُؤْمَنُ

أَخُو الْمُؤْمِنِ يَكُفُّ عَلَيْهِ ضَيْعَتَهُ وَيَحُوطُهُ مِنْ وَرَائه. (صحيح أبي داود ثلأثباني حديث ٤١١٠).

قوله: (اللَّوْمُنُ مَرَاةُ الْمُوْمِنِ) أَيْ: آلَةُ لَارَاءَةَ مَحَاسِنِ
أَخِيهِ وَمَعَائِبِهِ لَكَنْ بَيْنَهُ وَبِيْنَهُ فَإِنَّ النَّصِيحَة فِي
الْمُلاَ فَضِيحَةٌ وَأَيْضًا هُو يُري مِنْ أَخِيهِ مَا لاَ يَرَاهُ
مَنْ نَفْسِهِ كَمَا يَرْسُمُ فِي الْمُرَاةِ مَا هُو مُخْتَفِ عَنْ
صَاحِبِهِ فَيَرَاهُ فِيهَا أَيْ إِنَّمَا يَعْلَمُ الشَّخْصُ عَيْبِ
نَفْسِهِ بِإِعْلام أَخِيهِ كَمَا يَعْلَمُ خَلْل وَجُهِهِ بِالنَّظرِ
فَيْ الْمُرَاةِ. (عون المعبود ج ١٣ ص ١٧٧٠)

### الصديق الصالح خبر أنيس لصاحبه يا السراء والضراء

الأصدقاء من أهل الصلاح والخير هم الذين يَستأنسُ بوجودهم المسلمُ في الرخاء، وهم أيضاً خيرُ معين له في الضراء، فهم يخففون عنه همومه، ويسترشد بآرائهم في حل مشاكله.

### الصديق الصالح بحفظ صاحبه

الصديق الصالح يدافع عن صاحبه في السر والعلانية، ويصون عرضه، ويُبعدُ عنه الشبهات، ويتحمل الأذى من أجله.

الصديق السوء بثبرا من صاحبه يوم القيامة

قال الله سبحانه وتعالى: ( وَوَ يَسْ الطّالِمُ عَنَ يَبْ مِنْ الطّالِمُ عَنَ يَبْ مِنْ اللّهِ سَيدُ اللّهِ اللّهُ عَنْ اللّهِ اللهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ نَدُم الظّالم اللّه عَا اللّه مِنَ اللّه عَنْ اللّهُ وَمَا جَاءَ بِهِ مِنْ عَنْدِ اللّهُ مِنَ اللّهَ قَارَقَ طَرِيقَ الرّسُولِ وَمَا جَاء بِهِ مِنْ عَنْدِ اللّهُ مِنَ اللّهَ قَارَقَ طَرِيقَ الرّسُولِ لا مَرْية فِيهِ، وَسَلّكَ طَرِيقًا أَخْرَى غَيْرُ سَبِيلِ اللّهُ مِنَ اللّهُ مَنَ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ ال

وَآخِـرُ دَعُوَانَا أَنِ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبُّ الْعَالِمِينَ. وَصَلَّى اللَّهُ وَسَلَّمَ عَلَى نَبِيْنَا مُحَمَّدِ، وَعَلَى آلِهِ، وَأَصْحَابِهِ أَجِمِعِينَ. أَجِمِعِينَ.

جمادي الأخرة 1811 هـ- العبد 181 السلة الرابعة والخمسوي



فإن التصوف دخيل على الإسلام في لفظه ومعناه، وعقيدته ومبناه،

لما اشتمل عليه من الضلالات والخرافات، واقترن به من الشوائب والرواسب، وأحاط به من الغموض والشرود! ولما تخلله من شبهات وشهوات. ولقد كان للتصوف سوق رائجة في عصور قد مضت وانقضت، وأجيال قد خلت، وكانت سوق التصوف تستمد رواجها من جهل الأتباع والمريدين الذين يصدّقون كل ما يسمعون! ويؤمنون بما يعرفون وما لا يعرفون. فالحق والباطل عندهم سواء. وكان هذا أثرًا من آثار نظرية وحدة الوجود، ونظرية الحلول والاتحاد والتي يستوي في ظلها الايمان والكفر، والاستقامة والفجور!

المساد الله المادس امعمود الداكبي الماع عادات عادة وحمه الله والماع الماما

تاب علیه ربه فهدی ا

وقبل أن أترك الشيخ يتحدث عن نفسه؛ فإنني ألفت أنظار القراء إلى أن هذا الكتاب الذي يضضح الصوفية، ويكشف سترها قد أجاز وبين يدينا الآن كتاب جليل القدر، عظيم النفع؛ قد أجاد فيه مؤلفه وأفاد، وكشف فيه عن حقيقة الصوفية وجذورها، وحذَّر من خطرها وضررها، وأثبت العلاقة الوثيقة بين التصوف والتشيُّع، وبدأ كتابه باعترافات خطيرة عن نفسه يوم أن كان شيخًا لطريقة صوفية، ثم

مجمع البحوث الإسلامية بالأزهر الشريف نشره وتداوله كما هو مرفق في نهاية المقال، وهي دلالة قاطعة على أن الأزهر ليس هو الصوفية كما يزعم أتباعها، وإلى اعترافات شيخ الطريقة نترك المقارئ الكريم راجين منه أن يقرأها بكل عناية ورعاية، مع ملاحظة أننا قد سقنا الاعتراف بنصه وفصه، من دون حذف أو إضافة أو تعقيب ولا تنقيب!

### كنت شيخا لطريق صوفي:

كثير من الناس انخرط في طريقة صوفية ثم تركها بعد فترة. دون أن يترك الموضوع عنده أي

أشر ليعرف خلفيات الأمر وأبعاده، أما تجربتي فقد بدأت مع مشارف السبعينيات، فقد تلقيت طريقالقومبإذن منرجل فاضل كان يشغل منصبًا رفيعًا، فقد كان مستشارًا

في مجلس الدولة، وكان

جمّ الأدب، كثير الصمت، صادق اللهجة، يميل الى العزلة، دائم الذكر، حديثه طيب، ليس فيه غلو ولا شطط، يدعو إلى مكارم الأخلاق، ويأمر بمداومة ذكر الله، ويحذر المريدين من الغفلة عن ذكر من لا يغفل ولا ينام، وقد أحببتُ الرجل حبًا عظيمًا، وطلبت التلقين على يديه، في وقت كان يُعِدُ نفسه للابتعاد عن الطريق وتولية ابن الشيخ الكبير مكانه في مسؤولية الطريق، لذلك فقد أمره أن يُلقَنني الطريق، وبدأت أسلك طريق القوم.

وقد توجهت من كل قلبي قاصدًا وجه الله تعالى، والتزمت كل الالتزام بما أمرني به شيخي

من الاستغفار والصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم وذكر (لا إله إلا الله)، وبطبيعة الحال لم يكن عندي من العلم -وما زال- إلا القدر الذي يعرفه عامة الناس، وبدأت أشاهد الرؤى وتتابع عندي البشريات، وبدأت أرتقي مراتب الطريق المرتبة تلو الأخرى، وأنا غارق في القراءة وطلب العلم مع المداومة على ما أمرني به شيخي، ولم تمض ثلاث سنوات حتى أجازني شيخي وكلفني بمشيخة الطريق، وما لبث الشيخ أن ترك بمشيخة الطريق، وما لبث الشيخ أن ترك الإخوان واعتزلهم، وكلفني بقيادة الطريق، ودعوة الخلق إلى طريق الحق، وتلقين المريدين،

بل وترقيتهم بما في ذلك الإجازة بمشيخة الطريق.

وشيعرت بعظم المسؤولية، خاصة وأنا أستفتح الحضرات يوم الجمعة في مسجد

التحرير بمصر الجديدة،

ويوم الأحد بمسجد السيدة نفيسة، رضي الله تعالى عنها، ومن إدراكي لأهمية إبلاغ الناس أمر هذا الدين، فقد ازددت شغفًا بالعلم الشرعي، لأعلم نفسي أولاً، ثم لأنقل العلم الصحيح للمريدين، فقد اعتدت أن أجلس بعد الحضرة وأتلقى الأسئلة، وكان مفروضًا أن أجيب عنها، وهذا ما تلقيته عن شيخي عن شيخه، إلا أني وهذا ما تلقيته عن شيخي عن شيخه، إلا أني نفسي، وإنما أنقل ما تعلمته وقرأته عن علماء الأمة وسلفها الصالح، وإذا ما سئلت عما لا أعلم فإني أطلب من السائل أن يمهلني لأدرس سؤاله وأجيب عليه في الحضرة التالية.



ثم أراد الله تبارك وتعالى أن تتكشف أمامي مواضع الاختلاف بين التصوف وبين الكتاب والسنة، وكانت أول قضية أثارت انتباهي نصية الورد الذي كنا نردده فراداً أو جماعة في الحضرة، حيث يقول الشيخ: (اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد، الذي شاهد ربه بعيني رأسه وطاب وما غاب).

وتذكرت حديث السيدة عائشة، رضي الله تعالى عنها، المعروف في كتب العلم، والذي أخرجته معظم مصادر الحديث الشريف وعلى رأسها البخاري ومسلم، والذي تستنكر فيه هذا القول

کانیت دهشتی با

وفهم الصحابة؟ (

يخالف شيوخنا حقائق الدين

وتستقبحه، وتصف من قال: إن محمدًا رأى ربه بأنه قد أعظم على الله الفرية، فكانت دهشتي بالغة كيفيُخالف شيوخنا حقائق الدين وفهم الصحابة عنها، ومن أين أتوا بهذه الصّيغ،

فعكفت الشهور الطوال أدرس هذا الموضوع، أطالع كتب الحديث وشروحها وكتب السيرة وما يتعلق بالإسراء والمعراج وأشهر كتب التفسير حتى اطلعت على أقوال الصحابة في هذا الموضوع، وانتهيتُ إلى أن الراجح عند علماء الأمة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لم ير ربه بعيني رأسه يوم المعراج، وأن هذا الخبر انفرد به ابن عباس في رأي نقله عن كعب الأحبار، كما نُقِلَ عن ابن عباس رأي آخر قال فيه: إن محمدًا رأى ربه بفؤاده.

فبدأ الشك ينتابني إذ لم أكن أتصور أن هذا الطريق بعيد عن الكتاب والسنة، ففتح الله

تبارك وتعالى عيني على مخالفات أكبر، وكلما ظهرت لي قضية أتفرغ لها تمامًا، وكنت أشعر بتوفيق الله تعالى وتيسيره واضحًا جليًا، ومن ذلك أني كنت في يوم أدرس ظاهرة الشطح عند الصوفية، وفي ساعة متأخرة من الليل احتجت مجموعة من الكتب تناقش الموضوع وإذا بصديق يمر عليً فأسأله عن الكتب فيأتيني بها من مكتبه في دقائق.

وهكذا بدأت تتكشف لي الأمور الواحدة تلو الأخرى، وظللت على هذه الحال ثلاث سنوات أو أربع ألتقي خلالها بمشايخ الطريق، ومنهم

منيكاشيف الناس (الكاشفة هي نوع من الفتح في الفهم الصوفي، وللشيخ الذي يكاشف الناس يبادرهم بأشياء حدثت معهم أو ستقع لهم، وقد سمعت بنفسي

مكاشفات عديدة من أكثر من

شيخ وقع بعضها كما أخبر، وأكثرها لم يقع، بل وقع خلاف قوله وهي تستهوي أكثر زوار هؤلاء المشايخ الذين يذهبون إليهم حبًا في سماع هذه المكاشفات) في كثير من الأحداث، إلا أحدًا منهم لم يشعر أني أبحث في تأصيل الطريق ومدى حيوده عن الكتاب والسنة.

ولما تجمعت عندي كل القضايا والمخالفات الصوفية، ثم بدأت في مرحله مفاتحة مشايخ الطريق وخلفاء الشيخ الأكبر، وما تركت منهم شيخًا إلا وناقشته وحاججته الساعات الطوال، والليالي ذوات العدد، وإلى ما بعد منتصف الليل، فما وجدت عند القوم دليلاً ولا برهانًا، سوى

قولهم: «إن شيخنا كان رجلاً صالحًا، وعالمًا في كلية أصول الدين، فكيف يفوت عليه خلل؟! وتأتى أنت وتنتقد ما استمر عليه الشيخ حتى وفاته،، وكثير من المشايخ كان يفتح فاه من الدهشة عندما ألقنه الحجة والدليل، ولما عجز المشايخ عن الإجابة عن تساؤلاتي، والإجابة عن اعتراضاتي، أمروا المريدين بالابتعاد عني، وأشاعوا أننى كنت على وشك أن يفتح الله على وأتلقى: «كن فيكون»، إلا أنني لم أحتمل الأنوار فتوقفت، وفتنت بالعلم، وطالبوهم بعدم زيارتي، وعدم الإنصات إلى، ولما أصدرت كتابي الأول وأسميته والقول المين لنفع السالكين»، كان عندى بعض أمل أن يستمع الصوفية إلى نداء الكتاب والسنة، والإعراض عن البدع والشركيات، ولكن هيهات، فاستمر بحثي عن أصل هذه الأفكار، ومتى ظهرت في الإسلام؟ ومَن أول من أظهرها من الناس؟ محاولاً الوصول إلى أصول الصوفية والمنابع التي استقت منها هذه الأفكار.

ثم يسر لي الحق تبارك وتعالى كتابة هذه السلسلة التي سطرت فيها تجربتي كاملة، ولكن من منظور مناقشة الأفكار الدخيلة على الإسلام، ثم جاء سؤال مهم جدًا سمعته من بعض أصدقائي ممن ينتمي إلى صوفية الطريق الأخرى، يقول فيه؛ قد يكون طريقك الذي سرت فيه يتضمن بعض الانحرافات، أما طريقنا فهو مطابق للكتاب والسنة، لا يخالفهما قيد أنملة، فلم اعتراضك على التصوف؟ فالرجل بسؤاله هذا يحاول أن يبرئ التصوف ككل، ويزعم أن الشطط والزيغ فقط التصوف ككل، ويزعم أن الشطط والزيغ فقط

في الطريقة التي كنت أنتسب إليها.

فبدأت في مرحلة دراسة الطرق الصوفية التي توفرت لي مصادرها وكتب أورادها، ورحت أتتبع أفكار الانحراف المثلة في وحدة الوجود وذكر الله بالأسماء السريانية، والعدوان في الدعاء، وغيرها من الأفكار-التي سنناقشها بالتفصيل في مقالاتنا هذه- فللأسف الشديد كان هناك اتفاق بين الطرق الصوفية على نفس الأفكار والدعائم، لذا فقد تحول البحث من قضية طريق صوفي إلى مناقشة قضية التصوف ككل، ومن هنا جاءت هذه السلسلة من المقالات، ولما كانت قصة موسى والخضر، عليهما السلام، هي الدعامة الأساسية التي يرتكز عليها الصوفية والباطنية، فقد خصصت لها الكتاب الأول، ثم جاء الكتاب الثاني لناقش فكرة تقسيم الدين إلى ظاهر وباطن، وهي الفكرة التي اتكأ عليها الفكر الباطني عمومًا.

ثم ناقشت في الكتاب الثالث كيف تسرُّب الفكر الباطني إلى الشرائع السماوية، والمراحل التي مر بها انحراف الباطنية من اليهود، ثم تأثير التأويل الباطني على عقيدة النصارى، ثم كيف تسرب الفكر الباطني إلى الإسلام، حتى ظهر فكر الشيعة والغلاة من الإسماعيلية والدروز، ثم جاء الآن دور الكتاب الرابع الذي بين يديك الآن، الذي هو مربوط الفرس والهدف من كل هذا الجهد، وأسأل الله تعالى أن يكون عملنا هذا خالصًا لوجهه الكريم، وأن يكتب لنا ثوابه وثواب من ينتفع به إلى الدين.

وصلِّ اللهم على سيدنا محمد النبي الأمي وعلى آله وصحبه وسلم.



تُعلن جمعية أنصار السنة المحمدية المركز العام الكائنة 8 شارع قوله عابدين عن حاجتها لشغل وظيفة مدير تنفيذي للجمعية

### الشروط المطلوبة

- 🔷 أن يُجيد استخدام الحاسب الآلي خاصة برامج الإكسيل والوورد والبوربوينت
- ﴿ أَلَا يَقِلَ عَمِرِهُ عَنْ 30 عَاماً ﴿ أَنْ يَكُونَ مِنْ سَكَانَ القَاهِرَةَ الْكَبِرِي
  - 🔷 أن يكون حاصلاً على مؤهل جامعي كحد أدنى ويُفضل إدارة أعمال
    - أن يكون متفرغاً لإدارة الجمعية بعد ترشيحه

إرسال السيرة الذاتية والاستفسار على الأرقام التالية

01004537045 - 01111670639

في موعد غايت 15/12/2024 8 شارع قولة - عابدين - القاهرة

